Poder, fecundidad, comunidad: la cuestion
ontologica del poder en Emmanuel Levinas*

Pedro Antonio Reyes Linares, SJ**

Recepcidn: 17 de febrero de 2018
Aprobacion: 17 de octubre de 2019

Resumen. Reyes Linares, Pedro Antonio, SJ. Poder, fecundidad, comunidad: la
cuestion ontoldgica del poder en Emmanuel Levinas. El articulo analiza un texto
temprano de Emmanuel Levinas que permite criticar, a partir del analisis de la
enseflanza y su modo peculiar de establecer el vinculo, las nociones unidimen-
sionales del poder como sujecion y subordinacién en el modelo social de una
unidad perfecta, para pensar en la creacion de comunidad desde la relacién
fecunda con quienes en el pasado nos acogieron en su unidad no perfecta, sino
marcada por el intento de recibir el desbordamiento de la novedad del recién
llegado. Es la repeticion de ese mismo dinamismo, en nuestro propio problema
e intento de recibir a nuestra vez a los propios “nuevos”, lo que se propondra
como un principio de socialidad y como el desafio que, en nuestro tiempo,
puede dejarnos esta lectura del novel filésofo que era Levinas.

Palabras clave: Levinas, socialidad, ensefianza, ética, poder, comunidad, fecun-
didad, ontologia, Heidegger, fenomenologia.

Abstract. Reyes Linares, Pedro Antonio, SJ. Power, Fecundity, Community: The
Ontological Question of Power in Emmanuel Levinas. The article analyzes an

*  Conferencia dictada en el V Congreso Jalisciense de Filosofia. De leviatanes y sujetos en vilo: Filosofia,
Etica y Politica en Antonio Gémez Robledo, homenaje a Antonio Gémez Robledo, €l 16 de febrero de
2018.

** Doctor en Filosofia por la Universidad de Comillas. Profesor del ITESO. parl@iteso.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

early text by Emmanuel Levinas that offers a critique, based on an analysis of
teaching and his peculiar way of establishing links, of one-dimensional notions
of power as subjection and subordination in the social model of perfect unity,
in order the think of the creation of community from the fruitful relationship
with those who previously took us into their non-perfect unity, marked by the
attempt to receive the overflowing of the newcomer’s novelty. The repetition
of this same dynamism, in our own problem and attempt to receive in turn our
own “newcomers,” is proposed as a principle of sociality and as the challenge
that this reading by the young philosopher Levinas lays down for us.

Key words: Levinas, sociality, teaching, ethics, power, community, fecundity,
ontology, Heidegger, phenomenology.

A nadie se le oculta en nuestro tiempo la severa critica que la obra de
Emmanuel Levinas ha significado para las concepciones mas tradi-
cionales del poder, ya que plantea un modo diferente de concebir la
constitucion de la subjetividad y pone en primer plano el compromi-
so ético como una nueva forma de filosofia primera. Es por ello que
quiero acudir a este autor para abordar el tema que ahora nos convoca,
la cuestidon ontoldgica del poder, porque creo que Levinas puede dar-
nos elementos muy agudos para comprender las claves con las cuales
podemos entender nociones diversas al usar el concepto de “poder”,
que, al diferenciarlas, nos abririan horizontes nuevos para ubicar los
problemas humanos y sociales, y el modo de plantearlos.

Me voy a centrar especialmente en las conferencias que Levinas pro-
nuncioé a finales de la década de los afnos cuarenta 'y en 1950 en el Cole-
gio Filosofico de Francia, recientemente publicadas en editorial Trotta
como Escritos inéditos. Las conferencias, aunque sus titulos podrian
desorientarnos (Poderes y origen, Los alimentos y Las ensefianzas), tie-
nen un hilo conductor y se encuentran en medio de la redaccion de
dos de las obras sefieras de Levinas, la coleccion de ensayos que apa-
recid bajo el titulo El tiempo y el otro y Totalidad e infinito, en las que
desarrolla algunos de los temas fundamentales que en aquellas obras,
especialmente en la segunda, recibiran un tratamiento mas sistematico,
por ejemplo, su critica del sujeto y del poder.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

Para el tratamiento del poder Levinas parte de la conexion, que en la
Modernidad se ha hecho “natural” (en el sentido que Husserl daba a
esta palabra), entre poder y libertad. Es esta conexion entre poder y
libertad lo que ha dado, de acuerdo a nuestro autor, un prestigio ex-
cepcional a la segunda, y es también la razén del enorme escandalo,
insoportable para los pensadores modernos, que se genera cuando se
comprueba que sobre el origen no tenemos poder. “El hecho de que no
hayamos escogido nuestro nacimiento parece constituir el gran escan-
dalo de la condicién humana”, asegura Levinas, y es esta impotencia
la que constituye “la marca del destino sobre cada una de nuestras
iniciativas”,” de modo que todo ejercicio de poder, como realizacién
de la voluntad que quiere afirmarse libremente en el mundo y en la
naturaleza, est sostenido, parad6jicamente, en su contrario, una irre-
nunciable e inevitable impotencia.

Esla ceguera ante esta impotencia fundamental la que ha hecho aven-
turarse a la filosofia, como empresa del saber, en una fantasia. Los fil6-
sofos se han visto como héroes delante de la tragedia de esa impotencia
y han pretendido encontrar, por el saber, un “punto desde donde se
domina la existencia”; es decir, plantea Levinas, “un punto absoluto”,
“exterior a esa existencia”. Se trata de un intento de justificaciéon que
propone un “mas alla del origen” que dé fundamento a las verdades
sobre la existencia, convirtiendo la empresa en una superposicion del
plano de lo eterno sobre las circunstancias contingentes de la existen-
cia. Es éste un primer concepto de poder que ha dominado la visiéon
moderna de la vida humana, del saber y de la verdad. Este concepto
de poder, como dominio sobre lo contingente porque participa de la
eternidad, estd marcado por el privilegio concedido a algunos (a los
filésofos y a quienes como ellos se vean favorecidos para alcanzar esa
eterna verdad y traerla a los mortales), que se convierte en el mito del
“ifluminado”, quien establece su pretensién de poder como una “domi-

1. Emmanuel Levinas, Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escritos, Trotta, Madrid, 2015, p. 8o.
2. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

nacién por medio de la verdad” sobre un conjunto de desfavorecidos
que harian bien en plegarse a la vision de aquel benefactor. Derechos
divinos, autoridades carismaticas y magisteriales, lideres empresariales
y publicos con visiones tinicas, dominacion desde la catedra, etcétera,
no estan lejos de esta forma de concebir el poder, ni tampoco se es-
conde a nuestros ojos la suerte que muchas veces sufrieron quienes la
proponian, al momento de verse rechazados por los infortunados que
no aceptaban la bienaventuranza que se les ofrecia.

No es que esta concepcidn se haya terminado del todo. Levinas lo sabe
porque es testigo vivo de lo que significa la entronizacién de una perso-
nalidad mesianica que defiende poseer una verdad absoluta. Sin embar-
g0, no pretende quedarse en esta primera concepcion porque ya ha sido
criticada desde la “filosofia de la existencia”, como la refiere el autor
lituano. La filosofia de la existencia —y est4 pensando en Heidegger y
Sartre, pero también en Husserl y su fenomenologia— ha “renunciado
a este privilegio de elevarse hasta lo eterno”,’ de modo que —y esto es
ya un avance a ojos de Levinas— “concibe una verdad que no domina
al objeto sobre el que recae”.” Es la “verdad de la descripcidén™ que se
caracteriza por su fidelidad, manteniéndose con disciplina “en el mis-
mo nivel en que se encuentra su objeto”.” No obstante, la fidelidad en
el ejercicio de la descripcién no quita a esta filosofia de la existencia su
comunién con la conviccién que gobernaba en la visién anterior; tam-
bién aqui hay una irresistible tentacién de asimilar el acontecimiento
del ser ala comprension del ser, es decir, como un “poder que se ejerce
sobre el ser”.” El cumplimiento (Erfiillung) de la intencién sigue siendo
laidea rectora, aunque, por la exigencia de no “separarse nunca de las
cosas”,’ que completa el lema “a las cosas mismas”, tenga que aceptarse

Idem.

Idem. Las cursivas son del autor.
Idem.

Idem.

Ibidem, p. 81.

Idem.

ON AV B W»



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

que “las imperfecciones del conocimiento [el caracter inacabado de la
vida sensible], en lugar de permitir que se escape el objeto mentado,
precisamente lo definen”.’ La filosofia de la existencia seria una filoso-
fia consciente de su inacabamiento, de la impotencia cuando se trata
de acabarse, de su imposibilidad para cumplirse plenamente, pero no
renunciaria a la intencion que la define desde lo profundo. De hecho,
esa intencion se convierte en su intrinseco motor.

Esto obliga a reconocer, en cualquier forma de la filosofia de la exis-
tencia, en lo que exige ser visto como logrado, las evidencias que le
subyacen y que quedan sin cumplirse en plenitud. Convierte, enton-
ces, dice Levinas, el acontecimiento intelectual (el dominio del ser por
el saber) en un acontecimiento histérico (el ir sabiendo, dominando el
ser para seguir sabiendo sin abandonar nunca el plano de la finitud).
No hay aqui —piensa Levinas contraponiendo a Heidegger a la sali-
da que Husserl pretendia con la reduccién fenomenoldgica trascen-
dental— “ningln instrumento que pueda hacer salir al hombre de su
condiciéon”;" no hay ningun punto absoluto desde el que se defina el
dominio, que ya no podria entenderse en Husserl como un salir a la
eternidad, pero si, tal vez, como una coincidencia plena con el origen,
coincidencia también imposible. Y Levinas aplaude a quienes asi corri-
gen el planteamiento original de la fenomenologia, porque considera
que la posiciéon de Heidegger cumple de mejor manera la definiciéon
fundamental de lo que la filosofia es y puede ser; no hacer estallar la
existencia, sino coincidir con ella, es decir, ser, la propia filosofia,

9y 11

la misma vida concreta: “existencia y acontecimiento”.

Esta posicion, piensa Levinas, realiza con mayor congruencia el progra-
ma fenomenoldgico que el intento husserliano y nos encamina a “una

9. Ibidem, p. 82.
10. Ibidem, p. 8s.
1. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

9y 12

nueva concepcion de poder”,” ya no aferrada a “laidea de lo perfecto”.
Es esa nueva concepcion de poder la que esta en el fondo de la idea
de intencionalidad, donde el pensar y el existir se identifican y no se
concede al primero ninguna prerrogativa sobre el segundo. La trascen-
dencia de la existencia no le esta concedida por su facultad reflexiva,
sino que ella misma tiene que pensarse siempre en curso, pues consiste
precisamente en trascender. Es la misma existencia la que se define
como “poder”, como ir pudiendo conforme puede, pero ahi la filosofia
de la existencia pareceria entrar en un callejon sin salida. Cuando la
existencia se define como poder, ir pudiendo, la definicién pide una
relacion con lo abierto, lo infinito, que sin embargo no puede cumplirse
de ninguna manera en la misma existencia. Esa relacion es el pensa-
miento, que Levinas entiende como “situarse detras” de la existencia
y que abre el horizonte del futuro como “actualizacién” de lo que ya
esta dado, la propia existencia en su ultimo término, la muerte. Es ésta
la dltima comprensién posible de la existencia impotente respecto del
origen: una existencia asi s6lo puede asumirse en la comprensiéon de
la muerte, y esta comprension vuelve a ser un dominio del ser por la
comprension, un poder paradéjico de una impotencia que siempre se
refiere al poder.

Este poder paraddjico no es la mera impotencia, el hecho de la impo-
tencia, sino la imposibilidad, el comprenderse en el horizonte de lo
imposible que se anuncia en todo lo posible. Es entonces, a la luz de
ese desvelamiento de la naturaleza ontoldgica del pensamiento hei-
deggeriano, que Levinas pregunta “la relacién del hombre con el ser
des unicamente ontologia?”” o, “dicho de otra manera, ése cumple la
existencia en términos de dominacién”,* es decir, de comprension?
Si ya no es la visidon de lo eterno lo que se convierte aqui en garantia

de la dominacién (comprension) de la existencia, es esta posibilidad

12. Idem.
13. Ibidem, p. 95.
14. Idem.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

de la imposibilidad la que gobierna y rige, domina y ejerce su poderio
sobre la existencia en cada uno de sus posibles. Toda actividad estaria
regida por una irremediable pasividad, y el ser humano tendria que
entenderse contradictoriamente en uno de los dos extremos: dominado
por la actividad siempre posible que le abre lo eterno (por lo menos a
algo en el ser humano, su pensamiento), que seria la apuesta del idea-
lismo (que “convierte toda pasividad en actividad”, y en eso consiste
su peculiar concepcion de poder), o dominado por la pasividad ante
la impotencia que se anuncia, en toda actividad, desde su condicion
original de mortal: poder que ilumina todo no-poder o no-poder que
ilumina con su paraddjica claridad todo poder.

De ahi que Levinas proponga buscar en una condicién que no nece-
sariamente responda a esta disyuntiva de poder y no-poder, asi com-
prendidos, y le parezca encontrarla sacando a la luz lo no pensado, la
posicion del que piensa la disyuntiva. “No se trata de una conciencia
de localizacién, sino de una localizacion de la conciencia, de una loca-
lizacién que no se reabsorbe, a su vez, en conciencia”.” La posicién que
todo acto supone, pero que no puede reducirse de ninguna manera al
acto, no es pensamiento ni sentimiento; tampoco es el “aqui” que im-
plica al mundo como horizonte, como en el caso del Da heideggeriano.
Es simplemente el “aqui” de la conciencia, implicado aun cuando la
conciencia no ha venido todavia a s misma, como en el caso del sue-
fio; “precede a toda comprension, a todo horizonte, a todo tiempo”.
No es una trascendencia, sino un dinamismo sin trascendencia, una
insistencia, “intencionalidad original respecto de todas las que ya estan
instaladas en la posicidn, que parten de ella”.” La posicion es el origen
que el poder no puede apresar por su caracter originario, mas origi-
nal que todo poder, que ha de venir de ella: es siempre el asiento del

poder, su base mas original. En la posicidén se anuncia una alteridad

15. Ibidem, p. 96.
16. Ibidem, p. 98.
17. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

fundamental, no un “obstaculo para el poder, sino su condicién, su
privilegio y de alguna manera su gloria, que lo eleva por encima del
fenémeno [...] Tiene dignidad”.®

Esta dignidad de la posicidén que Levinas reconoce es la liberacion del
sujeto de quedar encerrado en su propia identidad para encontrarse
puesto en el suelo, antes de toda relacidon con un objeto. En la segunda
conferencia, Los alimentos, Levinas extiende este analisis al problema
del cuerpo, no como el objeto de mi conciencia, como una conciencia
corporal, sino como su soporte. “El cuerpo en tanto que posicion es

el hecho de sostenerse”;” y es a partir de este hecho como puede dar

79520

toda vuelta sobre si, toda “comprension de si por si”* y “la libertad de
gustar la vida”.” Es ese pleno gozo que no es comprension al modo de la
visién o proyeccion, sino simple presa de si como inmanencia. Es estar
en si mismo vy, ser asi, condiciéon de gozo primigenio, no con vistas a,
sino por el gozo mismo. No es todavia cuidado de si, sino estancia en
un mundo de necesidades que no estan precedidas por una carencia
mia, sino que me preceden, que se reciben, que se acogen en ese si al
que vuelve el si en el disfrute o, como indica Levinas, en mi “en casa”.
Esta expresion refleja esa condicidon dual en que se encuentra todo ser
humano: por su “en casa” puede recibir al mundo, pero también es ya
parte del mundo. El mundo que le adviene no es todavia el mundo de
las utilidades, puesto que todo ttil implica ya haberse plantado, haber
detenido de alguna manera el ritmo para poder asir, como otro que
viene, el utensilio. Este otro que viene a la mano no viene preparado
para ser asido. No hay una naturalidad del paso del utensilio a la mano;
la mano es precisamente la condicidén de trabajo que el utensilio-otro
exige: al utensilio hay que trabajarlo, asirlo, y asi me revela su condiciéon

18. Idem.
19. Ibidem, p.115.
20. Idem.
21. Idem.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

922

trascendente, es decir, como “no consumible” y como algo que hay

que trabajar, no solo con lo que se trabaja.

Ese “tener que” trabajarlo, que marca sobre quien lo recibe la alteri-
dad del utensilio, instaura, segtin Levinas, “la personalidad de si”,”
que se define como quien esta exigido de trabajo, de proyectar no su
existencia sobre su propio término, sino sobre el término del otro, del
objeto que “viene a”, si el trabajo sale bien, servirle. “La estructura
del poder —argumenta Levinas— no es la proyeccién de la exis-
tencia hacia un porvenir absolutamente porvenir; es una proyeccion
hacia el porvenir del objeto ya presente en la materia primera. La materia
primera preexiste. El poder es esencialmente no creador: domina lo
dado, no lo supera: toma, modela”.* En este poder no creador en que
la materia nos es dada, no estamos como en un presente absoluto, sino
que la materia dada, la condicién no creadora del poder, denuncia su
“venir de”, su pasado, una historia también precedente en la que otros
y otras me aportan sus utensilios y su propio trabajo para ser recibido
en ellos. Toda persona se encuentra en su poder como colaboradora,
laborante con otras; y no s6lo con las que actualmente le acompanan
en sus labores, sino también con las que la preceden y estan haciendo
posible que el mundo llegue asi, como ahora puedo acogerlo. El poder
esta viniendo al lugar, a la posicién, que no es una posicion solitaria,
sino que a ella nos viene también una historia, un “alguien” del que
puedo llamarme efectivamente “hijo”.

Levinas, sin embargo, reclamaria un apresuramiento y una imprecision
en lo que acabamos de afirmar en el parrafo anterior. Y es que, como
nos muestra en su tercera conferencia, Las ensefianzas, “nada nos re-
mite menos al pasado que el utensilio”.” El “venir de alguien” no se

22. Ibidem, p.117.
23. Idem.

24. Ibidem, p. 118.
25. Ibidem, p.124.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

hace evidente en el utensilio, sino que tiene que ser denunciado (a este
punto volveremos en un momento). “Las cosas que cogemos, con las
que trabajamos, son sin pasado, ofrecidas a nosotros, anénimamente
[...] presentes igual que la naturaleza”’® Este anonimato y condicién
natural est4 en el fondo de la actitud ingenua que caracteriza al hom-
bre moderno. Esta tltima observacién de Levinas sobre la ingenuidad
de utensilios y naturaleza nos permite una pregunta que el autor deja de
lado sobre una dimension del cuerpo, de nuestro “en casa”: éno es
verdad que nuestro cuerpo carga también implicitamente una historia,
no tanto la cultural de los utensilios, sino, también, la historia de la
organizacion evolutiva de ese cuerpo en que se cruzan los hilos fisico-
quimicos y biol6gicos que nos constituyen? La posicionalidad que el
cuerpo actualiza es ciertamente fundamental, como Levinas reconoce
con agudeza; pero en esa misma posicion se dan cita, es decir, vienen
a ser acogidos, el dinamismo cultural de nuestro mundo de utensilios
y significados y los dinamismos de la naturaleza que no llamamos
“nuestros” sino hasta que se presentan con una fuerza que nos domina
y estremece (como en el caso del dolor o del disfrute extatico), y que
permanecen con una exterioridad que marca nuestra forma de habitar
el mundo. Ese venir del cuerpo y de la cultura a la vez, nos da pie tam-
bién para la propuesta con la que terminaremos nuestro argumento
cony frente a Levinas.

Es asi, pues, como la persona humana se encuentra con el mundo dado
y se relaciona con él en presente, como si el inico tiempo que viniese,
viniese por lo que él pueda hacer con esa naturaleza natural y artifi-
cial. Y en ese mundo dado no es en absoluto impropio el encontrarse
con los otros como compaiieros de taller, de labor, extranos que estan
trabajando en sociedad, juntos, con unos mismos utensilios. Ese reco-
nocimiento de la colaboracién no rompe con la naturalidad ni con su
concepcién de poder que aqui aparece como red de trabajo de dominio

26. Idem. Las cursivas son del autor.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

comun y desde ideas y comprensiones que rigen en lo comtn: Estado,
Patria, Nacion, que hacen de universales sin que aparezca lo privado
en su peculiaridad. Para Levinas es necesario algo mas: la denuncia
del poder que viene de “alguien” implica un acontecimiento de habla;
alguien que rompa con esa naturalidad y le haga saber al “yo” que ha
sido elegido, creado, y que eso es lo que lo instaura como un “yo”. Es
el acontecimiento primerisimo, inmemorial, la posicién original que,
desde otro, ha venido a darseme y desde la que puedo, desde entonces,
recibir el mundo. En ese acontecimiento se problematiza mi recono-
cimiento como “hijo” y me descubro, mas que hijo, “criatura”, una
distincidén que aqui Levinas no desarrollara mas y que mantendra en
ambigiliedad. Tampoco nosotros lo abordaremos, pero conviene dejarlo
sefalado.

Nuestro autor sostiene que este poder que viene de “alguien” es un
no-poder, si es que el poder se ha de definir necesariamente en los
canones modernos que lo identifican con la libertad subjetiva. El poder
que viene de “alguien” es otra manera de poder que no se identifica con
el poder del disfrute, propio del mundo de los alimentos. Este poder es
una fecundidad, un poder-dar que no depende de la carencia previa,
sino que se inserta en el mundo de las necesidades como una oferta,
un don que me viene y me llega de otro. Ser hijo, afirmara Levinas, es
“existir de manera que no se existe enteramente por cuenta propia,
sino refiriéndose [...] al existir de Otro”.”” A ese poder de fecundidad,
que viene a nosotros como donacion gratuita de otro, es al que Levi-
nas llama “ensefnanza”, haciendo resonar en esta palabra aquella otra
que fue fundacional de la propia fe de Levinas, “Torah”, que aunque
se traduce generalmente como “ley”, seria mas correcto comprender
como “ensefianza”.

27. Ibidem, p.101.

341



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La ensefianza da un vinculo desde el que se pueda pensar, acto creador
que no puede ser asumido por la criatura como su posesion, pero que
si puede aprender, seguir sin asumir, ni quedar meramente asumido
en ella. Al ser escucha, la ensefianza no se hace inmanente a la tras-
cendencia, pues implica una relacion con otro, donde ni el yo ni el otro
pierden lo que, de suyo, les es propio. En la ensefianza se da la “ruptura
del mundo de los alimentos: situacidon en la que hay alguien detras de
mi libertad; comienzo de la comunidad”.”® éPero qué tipo de palabra es
la ensenanza? En esta dltima frase el autor no se refiere a la ensefianza
que se recibe en audicién, sino a la que se recibe en caricia, ésa en
la que la otra persona “se retira a su misterio”” dejando mi cuerpo
tocado por otro, en herida abierta a otro que no puede ser reduci-
do meramente a disfrute, sino que, en el disfrute, hay una “sensacion
bicéfala™’ donde dos seres estan unidos en una misma sensacioén que
resulta tinica; un solo presente vivido de multiplicidad. En la caricia,
en la voluptuosidad de la relacién erética, como en la palabra que se
escucha, se hace manifiesta una alteridad que esta generando, a la vez,
dos yoes irreductibles. Es propiamente esa alteridad la que hace a la
palabra huella de aquella alteridad que se hizo presente, inaprehen-
sible, inasumible y que me dejo herido, abierto, elegido para ser yo
desde esa visita. En la herida de la alteridad se ha dado esa parada del
ritmo, necesaria para que aparezca lo humano en el “yo”, en donde el “yo”
muestra su “envés”, el haber venido de otro a ser yo, haber sido elegido, ser
“hijo”, como dice Levinas.

Ensefanza es la palabra que viene de afueray en ese modo se da para
ser recibida. No es una peticion a la libertad, sino una irrupcién del otro
en mi “en casa”, pues es €l quien me ha elegido como escucha o como el
hueco de los abrazos en que se entrega como piel, seno o cavidad que
puede acogerle en su ensefianza. El otro no se pierde en su eleccidn, no

28. Ibidem, p. 133.
29. Idem.
30. Idem.

342



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

se funde con su elegido, sino que se mantiene como palabra inasumi-
ble, insobornable, que mantiene la distancia insuperable del donante
respecto de su donatario, del padre respecto a su hijo. La eleccidon que
implica la ensefianza, entonces, inviste al “en casa” de una dignidad:
la persona es un interlocutor confiable, no por sus méritos, sino por el
don de la palabra que el otro le dirige. Con esa confianza la persona es
distinguida, elevada a individualidad plena, como respeto y reverencia
al “en casa” que le es propio. La palabra de la ensefianza se dirige con
plena gratuidad, pues no depende de que la persona se muestre prime-
ro digna de ella, sino que es la palabra (la eleccion) la que la dignifica,
la abre ala alteridad que ha querido reconocerla como digna de recibir
su mensaje, y es llamada a responder libremente, justificando con su
respuesta, acto nuevo y también innovador, la eleccidon con que el otro
le ha confiado su caricia o su palabra. Y, por esa dignidad que ahi se
instaura, es como Levinas considera a la enseflanza un acto creador,
fecundidad, a diferencia del poder no-creador de la manipulacion.
La fecundidad es obrar un existir pluralista, de yo y otro, al mismo
tiempo, en un acto que precede toda libertad. Este “precede”, aclara
Levinas, “debe tomarse aqui en un sentido extremadamente fuerte:
indica un pasado absoluto, un pasado del que precisamente no cabe
tener recuerdo, ni reminiscencia, ni asuncion, ni repeticion, como en
el pasado heideggeriano”.” Es a este pasado absoluto al que llama en-
seflanza. La ensefianza me crea en cuanto me instaura en un nuevo
espacio donde mi libertad queda situada en la confianza libre y primera
del otro, como su condicién absoluta y fundamental.

En la instauracion la persona que acontece en el “yo” queda colocada
en un verdadero comun: el lugar en donde ha quedado susceptible a
esa llamada a responder desde su eleccion. Es ahi en donde encuentra
a los otros que acuden a €l con su palabra y su caricia, y le remiten a
otro misterio de eleccidon. Ninguno de ellos es padre en sentido abso-

31. Ibidem, p.128.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

luto, pues ninguno posee el origen como propiedad: todos hermanos
y hermanas, otros que “se retiran a su misterio”.*” El hijo reconoce
ahora también a los hermanos y hermanas que vienen a él (o a ella)
también del padre, también de una eleccion que los inviste de miste-
rio y libertad, de respuesta pedida, insobornable e insustituible. En
cada hermano, en cada hermana, el “yo” descubre no a uno con el que
pueda identificarse, sino a un unico, imposible de aprehender en su
eleccion. Cada uno en su misterio, cada uno en lo comun, en el mundo
que recibe en su “en casa”, que es reconocido, elegido en unicidad.
Y ahi es donde plantea Levinas el problema de la justificacion de la
libertad. No le basta al “yo” comprenderse o comprender el mundo
en el que vive, ni desde la eternidad ni desde una posibilidad que se
realiza en su vida, ni desde el hecho que le da terminacién a su vida
finita, para justificar esa libertad que se experimenta en lo comun, en
el “entre”, en los hermanos, en el espacio abierto entre ellas y ellos.
La justificacién tendra que ser ahora un problema irresoluble para un
“yo” solitario que se encuentra asi en la impotencia de darse a si mismo
una razén que baste a la existencia. Rota irremediablemente la unidad
parmenidea; la unidad de los hermanos y hermanas se ha vuelto un
problema: el problema de convertir la fraternidad en una socialidad,
en un espacio de relaciones donde los hermanos puedan convivir. He
ahi la pregunta por la justicia que resuena en el origen y fundamento
de la cuestion del poder.

La fraternidad no es la solucién —sefala Levinas—, como han pensa-
do los socialismos utopicos, sino que es lo que inicia el problema. Lo
inicia, como la eleccién, en ese pasado absoluto en el que todos nos
encontramos sin poder dominarlo porque no se tiene poder sobre el
origen. De origen, existencia multiple, “no soy sino una parte”,” ins-
taurado en un todo que no puede reducirse a la comprension. Y es ahi
donde la eleccién se torna llamada; el todo llama a repetir la ensefanza

32. Ibidem, p.133.
33. Ibidem, p.137.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

para “fundar una sociedad de hermanos”.** No se trata de elegirme a
mi mismo ni de elegir al otro que ya ha sido elegido, sino de elegir el
riesgo de “intentar permanecer juntos” para crear una sociedad, un
todo, a partir de los inconciliables e irreductibles elegidos, cada uno
en su eleccion, es decir, a partir de la fraternidad. Es este intento al que
Levinas llama “justicia”, pero no como un modelo o fin comprendido
de lo que serian las relaciones adecuadas en la comunidad, sino como
siempre intento de hacer nacer un mundo para todos y donde la elec-
cién de cada uno, de cada una, sea reverenciada, tal como reverenci6
el padre o el Creador, en su eleccion primigenia, el “en casa”, el cuerpo,
la existencia de cada elegido.

Con este intento Levinas pretende una universalidad que, a diferencia
de los teoricos del Estado y con Kierkegaard, no abandone nunca el
ambito de lo privado. No se trata de diluir las individualidades, sino,
por el contrario, de reconocer una universalidad por venir, por darse
en el intento de las individualidades por reconocer y reverenciar las
otras individualidades. La ensefianza aqui no es todavia el mandato
del “no mataras”, que caracterizara el planteamiento posterior de este
autor, sino que Levinas se queda en otro tiempo, anterior, intermedio,
el tiempo de la oportunidad: podria matar al otro o, también, intentar
otra cosa, “permanecer juntos”. Parece haber aqui otra libertad distinta
ala del dominio, distinta a la del disfrute; una que se justifica no para
si misma, sino s6lo en el tomar la oportunidad de intentar, de equivo-
carse, de pedir perdon y perdonar, de permanecer en fidelidad junto a
sus hermanos y hermanas, sabiendo que también ellos, elegidos como
ella, pueden decidir matar o, a su vez, intentar la permanencia. {No
habra que reconocer, pues, también aqui otro poder, el poder fecundo
del intento, de la convivencia, de buscar ser fieles a seguir intentando
permanecer en convivencia de persona a persona? ¢No latiria en este
intento la consideracion posible de la tradicion aristotélica cristiana de

34. Idem.
35. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

la amistad, la caridad y la benevolencia como elementos esenciales del
problema de la justicia? {No serian entonces también definitorios estos
elementos en ese no-poder o poder otro que Levinas llama fecundidad?

Este poder de la fecundidad no resulta evidente para sujeto alguno;
no esta incluido en ninguna actividad ni pasividad como un elemen-
to mas de la inmanencia; y no es accién ni contemplacion, no es un
des-velamiento, sino que es trascendencia, un llamado, una invita-
ci6on (no un mandato que, por su posible coercidn, apunta a un orden
que, por ya dado, deberia ser obedecido), algo que se puede acoger,
aprender, recibir como ensefianza y que pide reverencia a quien lo
ensefia. En el intento de esta convivencia ha de encontrar también su
lugar esta ensefianza de la reverencia que acompana al aprendizaje de
la enseflanza misma. Tal vez sea la ensenanza de la reverencia lo que
en verdad podemos ensefiar de la ensefianza. No podemos hacer pre-
sente el pasado absoluto ni se puede conjurar su distancia repitiendo
alusiones y palabras; pero esas alusiones, esas palabras, y el contexto
que inventamos para recoger su brillo pueden ensefnarnos reverencia
a ese pasado y apuntarnos a ese “vinculo con un punto que el alumno
no puede encontrar, pero a partir del cual puede pensar”.* Tal vez de
eso, de ensefar reverencia, de hacer vinculo desde nuestros intentos
hacia ese pasado, de modo que nada pretenda ser dominacioén y ultimo
término que comprenda a los elegidos en convivencia, es en lo que
consiste el poder fecundo que nos llama a hacer sociedad.

Tal vez ahi es que conviene recuperar el trabajo constante y el método
de los humanistas como Antonio Gémez Robledo, para movernos a
la reverencia y a la gratitud con quienes nos precedieron. No porque
sean ellos nuestros padres en sentido absoluto, pero si porque al reco-
nocer su respeto por la humanidad y sus enseflanzas en el tiempo, su
atencion a resaltar lo que encontraron mejor en nuestra convivencia,

36. Ibidem, p.128.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

en su defensa por los desheredados, los ignorados o los privados de
las condiciones minimas necesarias para la humanidad, incluso del
mismo reconocimiento de seres humanos, en su piedad religiosa, filial,
fraternal y fidelidad en la amistad, en su gratitud a quien ha dado tanto
bien recibido y a quien ha defendido la humanidad en todo ser humano,
pueda estar el mejor contexto para ejercitarnos en ese poder otro que
se llama, segun Levinas, fecundidad. X

Fuente documental

Levinas, Emmanuel, Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escri-
tos, Trotta, Madrid, 2015.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





