La union e interaccion entre el almay el cuerpo,
y su posible inteligibilidad en Descartes

Fredy Humberto Castaneda Vargas, S.J.*

Recepcidn: 2 de septiembre de 2024
Aprobacion: 4 de octubre de 2024

Resumen. Castaneda Vargas, Fredy Humberto. La unién y la interaccién entre
el alma y el cuerpo, y su posible inteligibilidad en Descartes. En el presente
articulo planteo la posible inteligibilidad de la unién y la interaccidn entre el
alma y el cuerpo. Para comprenderla nos remitiremos, en primera instancia,
a la segunda parte de la Meditacion sexta de René Descartes, en la cual el
autor francés, luego de distinguir entre la nocién primitiva del alma (mente)
y la nocién primitiva del cuerpo, aspira a entender la tercera nocidn primitiva:
la unidén y la interacciéon entre alma y cuerpo. Tener muy presentes estas tres
nociones servird a Descartes como criterio clave para diferenciar las cien-
cias de las pseudociencias de su época. Una vez abordado lo anterior, mos-
traré de qué modo el Dios en que creia el padre de la filosofia moderna es el
fundamento de las dos primeras nociones primitivas —la sustancia inextensa
y la sustancia extensa—; asi como del posible pseudo-problema introducido
por él mismo al intentar defender la inteligibilidad de la unién cuerpo-alma.
Palabras clave: Dios, alma, cuerpo, interaccion, nociones primitivas.

Abstract. Castafieda Vargas, Fredy Humberto. Union and Interaction Bet-
ween the Soul and the Body, and Their Possible Intelligibility in Descartes. In
this article I propose the possible intelligibility of the union and interac-
tion between the soul and the body. To understand it we will first discuss
the second part of René Descartes’s Sixth Meditation, in which the French

*  Doctor en Filosofia por la Pontificia Universidad Javeriana. Profesor del ITESO. fredy.castaneda@iteso.mx

105



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

thinker, after distinguishing between the primitive notion of the soul (mind)
and the primitive notion of the body, seeks to understand the third primitive
notion: the union and interaction between soul and body. Keeping these
three notions in mind will serve as a key criterion for Descartes to distin-
guish science from the pseudoscience of his times. After discussing the
foregoing points, I will show how the God in which the father of modern
philosophy believed is the foundation of the first two primitive notions
—non-extended substance and extended substance—; as well as of the pos-
sible pseudo-problem that he introduced himself by trying the defend the
intelligibility of the body-soul union.

KRey words: God, soul, body, interaction, primitive notions.

Introduccion

Este trabajo aborda la segunda parte de la Meditacién sexta de René
Descartes: la unién y la interaccién entre el alma y el cuerpo, y la nece-
sidad de distinguir las denominadas nociones primitivas. Pretendemos
recuperar dos tipos de interpretaciones principales que congregan a
dos grupos de autores:' en los del primer grupo, unos sefialan que
dicha interaccidn es inteligible, mientras que otros sostienen que no
lo es; y el segundo grupo de autores enuncia que la distincién de tales
nociones le sirve a la postre a René Descartes como criterio de dife-
renciacion entre las ciencias y las pseudociencias de su propia época.
Pero antes de iniciar con el estudio de la interaccién alma-cuerpo en
cuanto tal, es necesario detallar la segunda parte de la Meditacion sexta
de Descartes para comprender el contexto filoséfico desde el cual éste
elabora su discurso. Por tal motivo, el presente trabajo se estructura del
siguiente modo: los tres primeros apartados sirven de preaAmbulo para
comprender de manera adecuada los apartados cuarto y quinto. Asi, el
primero de ellos define qué nos ensena lo que nuestro autor denomina
naturaleza considerada en general y mi naturaleza particular. En el se-
gundo trataremos de la ensefianza que nos proporciona la naturaleza
en sentido mds preciso. Estos dos apartados son puntos importantes al

1. Como se ver4, nos referiremos tanto a autores contemporaneos a Descartes como a especialistas en
el filosofo francés del siglo XX.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

momento de comprender qué entiende Descartes por la interaccion
alma-cuerpo, puesto que emplea el término naturaleza en sentido mds
preciso para sostener justamente que tal concepto nos ensefia la unién 'y
la interaccién alma-cuerpo. Ademas, antes de comprender esta tltima
acepcién de naturaleza, es necesario introducir las dos acepciones de
ésta, consignadas en el segundo apartado. El tercer apartado se concen-
tra en coOmo el pensador francés exculpa a Dios frente a la posibilidad
de equivocarnos en aquello a lo que somos impulsados por la natura-
leza. En el cuarto se explica en qué consiste la interaccion entre mente
y cuerpo en el marco de la fisiologia mecanicista. El quinto aborda la
cuestidn de si es posible plantear una propuesta de inteligibilidad de
la nocién primitiva “la unién del alma y del cuerpo como interaccién”.
Finalmente, en el sexto apartado formularemos dos preguntas que nos
serviran de conclusién al presente articulo.

La naturaleza considerada en general y mi naturaleza en
particular

Una vez que Descartes, en la primera parte de la Meditacion sexta, de-
muestra la existencia de las cosas corporales, tiene lugar la siguiente
pregunta: ¢son tales cosas en si como las percibimos? A ello el autor
francés responde que hay cosas que nos son mostradas por la naturale-
za. Ahora bien, ¢qué significa aqui naturaleza? Adema4s, éde qué manera
conocemos aquello que ésta nos ensefia? Descartes distingue dos natura-
lezas: la naturaleza considerada en general y mi naturaleza en particular.
La primera no es otra cosa que Dios mismo o “la coordinacién de las
cosas creadas que Dios ha establecido”.” Por su parte, mi naturaleza en
particular consiste en “la trabazén de todas las cosas que me han sido
otorgadas por Dios”? Aunque el filésofo francés no detalla cuél es la

relacién entre ambas naturalezas, y sin importar la manera en que mi

2. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Seguidas de las objeciones y respuestas,
Universidad Nacional de Colombia, Bogota, 2009, p. 179 (AT V11, 80).
3. Idem.

107



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

naturaleza en particular se inscribe en la naturaleza en general, esta ulti-
ma es garante de verdad de la primera. Descartes sostiene que, en cierta
medida, mi naturaleza en particular sabe algo acerca de la naturaleza en
general. Asi, es posible aseverar que lo que nos revela la naturaleza de
forma mas expresa y mas sensible es que tenemos un cuerpo. Mas aun,
ésta nos ensefia que mi cuerpo “se halla mal cuando siento dolor, que
necesita comida o bebida cuando padezco hambre o sed, y cosas seme-
jantes, y por tanto no debo dudar de que en ello haya algo de verdad”.*

¢Qué se tiene de verdad en tales ensefianzas de la naturaleza? Cier-
tamente, que es posible dudar de que cada vez que yo tenga sed mi
cuerpo requiere reposicion de liquidos, o que cada vez que tenga ham-
bre precisa reponer energias, puesto que el mismo Descartes emplea
contraejemplos en los cuales puedo errar en ciertos casos. Lo que hay
de verdad es que la naturaleza me muestra, por los sentimientos de
hambre y sed, que no estoy solamente alojado en mi cuerpo como un
piloto en su navio, sino que, més alla de ello, estoy unido a él muy estre-
chamente, y confundido y mezclado de tal manera que compongo con
él un solo todo.” La raz6n por la cual tales sentimientos me muestran
que estoy unido a mi cuerpo es ésta:

Larelacion entre el almay el cuerpo no descansa en que el alma le dé
la vida al cuerpo o la impulse, sino en la doble conexién, primero, de
que puedo mover mi cuerpo, y segundo, de que cuando mi cuerpo su-
fre diferentes cambios (como cuando se le golpea o necesita comer),
tengo experiencias que registran esos cambios. Se trata entonces de
una relacion muy estrecha. Estoy, por asi decirlo, en mi cuerpo, pero
no en un lugar particular de é1; mi capacidad de mover mis miembros,
bajo condiciones normales, ‘se extiende” hasta sus extremidades y una
herida en mi pie, me hace dafno directamente a mi, y ahi’

Idem.

Ibidem, p. 181 (AT VI, 80).

Bernard Williams, Descartes: el proyecto de la investigacién pura, Citedra, Madrid, 1996, p. 354. Las
cursivas se encuentran en el original.

o



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

Asimismo, la naturaleza me manifiesta que existen alrededor de mi
cuerpo otros cuerpos. Unos para huir, otros para acercarse. Asi, yo,
compuesto de cuerpo y mente, puedo ser afectado con varias comodi-
dades o incomodidades por los cuerpos que me rodean.

No obstante, hay muchas otras cosas que, aun cuando parecen recibidas
de la naturaleza, “no las he recibido sin embargo de ella, sino de una
cierta costumbre de juzgar inconsideradamente, y por lo tanto sucede
con frecuencia que sean falsas”” ¢A qué cosas se refiere? Primero, a
que sea vacio todo espacio en el que no acontezca algo que conmueva
mis sentidos.’ Segundo, a que en el cuerpo, por ejemplo, exista algo ca-
liente, parecido por completo a la idea de calor en mi; que en lo blanco
o en lo verde haya la misma blancura o verdor que experimento; que
en lo dulce o en lo amargo esté el mismo sabor, y asi también en todo
lo demaés. Por ultimo, a que las torres y las estrellas —o cualquier otro
cuerpo a la distancia— posean el mismo tamafio y forma que se me
muestran en los datos de la sensibilidad.

La naturaleza en sentido mas preciso

En este momento de la Meditacion sexta el autor francés ha conclui-
do, por medio del examen de las ideas claras y distintas, que ya no
es posible dudar de que “yo soy, yo existo”,” de que Dios existe y de
que las cosas materiales existen. A partir de ahora, Descartes parece
sefialar otro rumbo que debe seguirse para investigar otro tipo de
problemas. Como afirma Leiser Madanes, “La tarea consistiria [...] no

7. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 181 (AT VII, 82).

8. Es necesario aclarar que “Espacio y materia [...] son lo mismo para Descartes. Esto significé6 que
ademaés de considerar que no existe espacio fuera del universo, espacio externo a lo material, puesto
que espacio y materia son lo mismo —igual que establecia Aristoteles—, tampoco existen espacios
internos. No hay huecos de vacio entre la materia. Toda materia, en Descartes, esta tocindose por todas
partes. De manera que no hay huecos”. Laura Benitez, “Fisica cartesiana: el problema del movimiento”
en Armando Sandoval (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno,
Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. §9-79, p. 71.

9. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 83 (AT VII, 25).

109



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en probar o explicar algo, sino en describir cierta clase de experien-
cias que reciben el nombre de enseflanzas de la naturaleza”.” Pero
para que tales ensefianzas de naturaleza no confundan lo que hasta
ahora ha quedado claro, y para que no se perciba algo que no sea
suficientemente distinto, nuestro filésofo define con cuidado lo que
él entiende por naturaleza en sentido mds preciso: “Porque en verdad
tomo aqui la naturaleza en sentido més estricto que la trabazén de
todo aquello que Dios me ha otorgado; porque en esa trabazén estan
contenidas muchas cosas que pertenecen solo a la mente, como que

9 11

yo perciba que lo hecho no puede ser no hecho”.

Descartes quiere dejar claro que todo aquello que se conoce por la
luz natural del espiritu —en la que no hay ayuda del cuerpo— no se
incluye en la categoria de naturaleza. Tampoco se incluyen las propie-
dades de los cuerpos. De ahi que, en este contexto, no se entienda por
el concepto en cuestion ni lo que pertenece tnicamente al cuerpo ni
lo que pertenece tinicamente al espiritu. Asi, la naturaleza en sentido
mds preciso comprehende aquellas cosas que “me han sido otorgadas
por Dios a mi como compuesto de cuerpo y de mente”.” Esto es, gracias a
estas ensefnanzas de la naturaleza podemos conocer todo aquello que
constituye la unidén cuerpo-alma sin tener en cuenta su distincion.
Esa naturaleza Ginicamente me ensefia de verdad a escapar de aquello
que genera dolor y a procurar lo que origina sensacidon de placer. Sin
embargo, en este instante de la meditacion, el autor del Discurso del
método concluye con la siguiente advertencia: no hay forma de ver
cdémo se nos pueda ensenar que, a partir de las percepciones de los
sentidos y sin un anterior examen del intelecto, sea factible concluir
algo referido a las cosas puestas fuera de nosotros, ya que saber lo
verdadero de estas percepciones parece ser propio de la mente sola,

10. Leiser Madanes, “¢Abandonamos la partida? Consideraciones sobre problemas mente-cuerpo en
Descartes” en Laura Benitez y José Antonio Robles (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 43-71, p. 59.

1. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 183 (AT V11, 82).

12. Idem. Cursivas propias.

o



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

pero no del compuesto mente y cuerpo.” Esto significa que sélo gracias
al espiritu podemos conocer qué es el espiritu y qué son los cuerpos.
De este modo, “las ensefianzas de la naturaleza se refieren a un grupo
reducido de fenémenos, vinculados con la descripcion de la union del

cuerpo y del alma y a cierta guia para nuestra vida practica”.*

De acuerdo con lo anterior, Descartes se propone mostrar que, aun
cuando nos equivoquemos de vez en cuando, si consideramos qué cosa
es una ensenanza de la naturaleza, la equivocacién misma no implica la
contradiccion de la bondad de Dios. Ya que sin duda alguna hay false-
dad intrinseca del sentimiento, es decir, el sujeto puede equivocarse al
momento de describir la experiencia de su propio sentimiento, puesto
que, con frecuencia, también erramos en aquello a lo que la naturale-
za nos impulsa. Por ejemplo, “cuando alguien, engafnado por el grato
sabor de algun alimento, consume el veneno que se halla dentro”,” o
cuando los enfermos ingieren una bebida o comida que les acrecentara
la enfermedad.

Exculpar a Dios

Si queremos exculpar a Dios de estas falsedades y errores es necesario
encontrar un nuevo procedimiento que pueda presumir su inocencia
y que ofrezca, pese a todo, validez al sentimiento. Una primera forma
de declarar a Dios inocente consiste en proponer que, si el sentimiento
es finito, éste es incapaz de conocer todas las cosas. No obstante, esta
explicacion no aclara el caso del enfermo que desea una bebida o una
comida que le hara dano, ya que la naturaleza esta directamente impli-
caday es la que conduce al enfermo a lo malo. Asi, pareceria que Dios
es irremediablemente responsable de la falta.

13. Ibidem, pp. 181-183 (AT VII, 82).

14. Leiser Madanes, “¢Abandonamos la partida?...”, p. 6o.

15. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 185 (AT VII, 83). Las cursivas se en-
cuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Para intentar exculpar a Dios, Descartes se adentra [...] en otra via que,
notémoslo, no es la suya sino la de los materialistas. Se tratara de di-
solver el concepto de mi “naturaleza”, que es la inica en relacién con
la cual se manifiestan el defecto y la falta, para reducirla a un modo
cualquiera de la naturaleza puramente material. En efecto, si por mi
naturaleza se entiende s6lo la maquina de mi cuerpo, es decir, el con-
junto de los dispositivos puramente materiales por los que este cuerpo
se mueve y que se explican enteramente por las leyes mecanicas; si,
en suma, se reduce “la naturaleza del hombre” (en sentido estricto) al
animal mdquina, es imposible hablar de un defecto.

Ahora bien, el problema no se resuelve concluyendo que el enfermo
yerra porque tiene su naturaleza limitada, en tanto que un hombre
enfermo no es menos criatura de Dios que uno sano.” Esto se justifica
afirmando que, descompuesto o no el animal mdquina, que consta de
modos de extensidon y de movimiento, “es siempre y en todos los casos
un fenémeno fisico conforme con las leyes necesarias de la naturaleza
fisica en general, es decir, del mundo material instituido por la volun-
tad inmutable de Dios”.* No es posible hablar, entonces, de una falta
de la naturaleza, ya que ésta acontece como debe ser, y, si esto es asi,
tampoco podemos afirmar una falta de Dios. Para hablar de una falta
de esta indole tendriamos que referirnos a algo fuera de la naturaleza,
como es el caso del propdsito de Dios de crear una maquina en funciéon
de los movimientos que en ella suelen darse.

Y asi como un reloj elaborado con ruedas y contrapesos no observa
con menos cuidado todas las leyes de la naturaleza cuando esta
mal fabricado y no indica correctamente las horas, que cuando
satisface por completo el propésito del artesano: asi, si considero
el cuerpo del hombre en cuanto es una cierta maquinaria adecuada
y compuesta de tal manera con huesos, nervios, musculos, venas,
sangre y piel que, cuando no existiera en ella una mente, tuviera sin

16. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones. Tomo II, Monte Avila Editores, Caracas, 1995,
PP- 204-205.

17. Ver René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 185 (AT VII, 84).

18. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 205. Las cursivas se encuentran en el
original.

n2



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

embargo todos los mismos movimientos que ahora no provienen
del mandato de la voluntad.”

Lo anterior significa que, para hablar del defecto del reloj cuando no
marca la hora con exactitud, es necesario referirnos a la intencién de
su artesano, yendo mas alla del reloj material en si, tal como existe
en la naturaleza.” Esto se debe a que el fin imputado al reloj no se
corresponde en nada real con la naturaleza; tal fin no puede hacer
parte realmente de la naturaleza del reloj. Esta situacion trae por con-
secuencia, como afirma Martial Gueroult, que “el reloj no puede ser
defectuoso en relacién con su propia naturaleza, puesto que no la tiene:
él es pura y simplemente una determinacion de la substancia mate-
rial, un modo de la naturaleza fisica universal”.” Lo tinico que podria
decirse es que el artesano se ha equivocado al fabricar un reloj que no
cumple cabalmente con el fin pretendido. Ahora bien, esto no aplica
para el caso del hombre enfermo, pues cuando lo consideramos como
el compuesto cuerpo-espiritu —y no simplemente como cuerpo—, no
es “de una pura denominacién extrinseca” sino un verdadero error de

3 23

la naturaleza, el que sienta sed cuando la bebida ha de serle nociva”.

19. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., pp. 185, 187 (AT VI, 84).

20. “Es también digno de destacar que, aunque existan diversos animales que den testimonio de més
habilidad que nosotros para realizar determinadas acciones, sin embargo, se observa igualmente que
carecen totalmente de ella para ejecutar otras muchas. Por el contrario, debemos afirmar que carecen
absolutamente de él y que es la Naturaleza quien obra en ellos, segun la disposicion de sus 6rganos,
del mismo modo que en un reloj, compuesto exclusivamente de ruedas y resortes, puede marcar las
horas y medir el tiempo con mayor precisién que nosotros a pesar de toda nuestra prudencia”. René
Descartes, Discurso del método, didptrica, meteoros y geometria, Alfaguara, Madrid, 1981, p. 42.

21. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 204. Las cursivas se encuentran en el
original.

22. “Y aunque, si se tiene en cuenta la utilizacién prevista para el reloj, yo podria decir que cuando no
indica correctamente las horas se aparta de su naturaleza; y, de la misma manera, al considerar la
magquinaria del cuerpo humano como construida para los movimientos que suelen realizarse en ella,
juzgue que también se aleje de su naturaleza si su garganta esta seca cuando la bebida dafia su conser-
vacion; sin embargo, caigo muy en la cuenta de que esta ultima acepcion de naturaleza difiere mucho
de la otra: porque ésta no es otra cosa que una denominacién que depende de mi pensamiento que
compara al hombre enfermo y al reloj mal fabricado, con la idea de hombre sano y el reloj bien hecho,
y es extrinseca a las cosas de las cuales se dice; en cambio con aquella entiendo algo que en verdad se
encuentra en las cosas, y que tiene por lo tanto algo de verdad”. René Descartes, Meditaciones acerca
de la Filosofia Primera..., pp. 187 (AT VII, 85).

23. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Interaccion entre mente y cuerpo en el marco de la fisiologia
mecanicista

Retomamos la cuestion anterior. ¢{Como es posible que la bondad de
Dios no sea tomada como engafiadora en el caso de sentir sed cuando
la bebida ha de ser nociva, pues, con respecto al compuesto mente-
cuerpo, si resultaria un verdadero error de la naturaleza? En primer
lugar, el cuerpo se distingue principalmente del alma en el hecho de
que aquél es divisible, mientras que ésta no lo es. Segun el filésofo
francés, en primer lugar, en cuanto soy una cosa pensante, no es posi-
ble diferenciar alguna parte en mi, sino que soy una cosa por comple-
to una e integra. En segundo lugar, Descartes advierte “que la mente
no es afectada inmediatamente por todas las partes del cuerpo, sino
unicamente por el cerebro”.* Se refiere a la glindula pineal, que no se
menciona en la presente meditacién.” Y, en tercer lugar, constatamos
que, gracias a esta afectacion, la mente puede sentir algo; “y que la
variacion del sentimiento depende de la variacion en la disposicion
de esa pequefia parte y no de la variacidon del sentimiento de todas las
otras partes”.”® Teniendo en cuenta lo anterior, nuestro filésofo utiliza
la analogia de la cuerda para entender cémo es posible la interaccién
entre mente y cuerpo en el marco de la fisiologia mecanicista. Esta
perspectiva se caracteriza por considerar el cuerpo como un arreglo de
partes (musculos, huesos, nervios) conectadas entre si de modo tal que
los movimientos de unas ocasionan los movimientos de las otras. La

24. Ibidem, p. 189 (AT VII, 86).

25. Dicha glandula se encuentra en Pasiones del alma: “Comprendamos, pues, ahora que el alma tiene su sede
principal en la pequefia glandula que est4 en el centro del cerebro, desde donde irradia a todo el cuerpo
a través de los espiritus, de los nervios e incluso de la sangre, que, como participa de las impresiones de
los espiritus, puede llevarlas por las arterias a todos los miembros. [...] Ahadiremos aqui que la pequefia
glandula que es la sede principal del alma estd suspendida de tal modo entre las cavidades que contienen
estos espiritus, que éstos pueden moverla de tan diversas maneras como de diversidades sensibles hay en
los objetos; pero también puede moverla de diversos modos el alma, cuya naturaleza es tal que recibe tan
diversas impresiones, es decir, que tan diversas percepciones como movimientos distintos llegan a esa
glandula. Como asimismo, y reciprocamente, la maquina del cuerpo esti compuesta de tal modo que s6lo
porque a esa glandula la mueva de modos varios el alma, o cualquier otra causa, impulsa los espiritus que
la rodean hacia los poros del cerebro, que los conducen por los nervios a los musculos, por medio de lo
cual hace mover los miembros”. René Descartes, Las pasiones del alma, Tecnos, Madrid, 1997, pp. 108-109.

26. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 241.

n4



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

causacion aqui depende de la conexién fisica de cada parte conectada.
El movimiento de A genera un movimiento en D por intermedio de B
y C; es decir, en el cuerpo, al igual que en una cuerda, la cadena causal
est garantizada por la continuidad espacial y la conexién de las partes.
En este sentido, la causacion puede ser mediata o inmediata, esto es,
se puede mover A como efecto del movimiento B; o se puede mover A
como efecto del movimiento C por intermedio del movimiento B. Esta
analogia se aplica en la fisica para explicar qué pasa cuando alguien
siente dolor en el pie:

[...] cuando siento dolor en el pie, la Fisica me ensefia que esa sensa-
cién se produce mediante los nervios esparcidos por el pie, extendi-
dos hasta el cerebro a la manera de cuerdas, que cuando son tirados
en el pie, tiran también las partes intimas del cerebro a las que llegan,
y suscitan en ellas un cierto movimiento que ha sido establecido por
la naturaleza para que afecte a la mente con la sensacién de dolor
como si existiera en el pie.”

Lo anterior significa que, aun cuando el nervio tirase a partir de la ca-
dera, de la pierna o de los rifiones, aquél tirara de la glandula del mismo
modo v, asi, mi naturaleza me hara sentir dolor en el pie. “Ya que cada
sentimiento® de mi mente corresponde a una nueva disposicién de la
glandula y cada nueva disposiciéon corresponde un movimiento que
la causa, s6lo puede haber un tnico sentimiento que corresponda a
cada uno de los movimientos que modifican la glindula”.” Dios podria
darme el sentimiento de que tengo un dolor en el pie o el sentimiento
de que lo tengo en el cerebro o en cualquier parte del cuerpo que va
del pie hasta el cerebro. Dios hubiera podido escoger establecer en
la naturaleza que, en este caso, me dé uno u otro de los sentimientos
antedichos, pero la necesidad del mecanismo no permite darme unos

27. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 191 (AT VII, 88).

28. Desde aqui puede verse que el planteamiento de la unién depende de los “sentimientos” tipicamente
representados en Descartes como formas corpdreo-mentales.

29. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., pp. 241-242.

ns



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sentimientos y otros al mismo tiempo. Asi, Dios ha establecido que
la necesidad del mecanismo me proporcionara el sentimiento de que
tengo dolor en el pie. Es lo que sucede a alguien que tiene un pie am-
putado: puede tener la ilusion del dolor en el pie, ya que no importa de
donde se tire el nervio, siempre poseera el mismo movimiento, la mis-
ma afectacion de la glandula, esto es, sentira dolor en el pie. Del mismo
modo se puede explicar el caso de la sed del enfermo hidrépico. Pero
épor qué Dios eligi6 de esa manera, es decir, por qué el dolor ligado al
movimiento de mi glindula se siente en el pie y no en el cerebro o en
otra parte del cuerpo? Porque esta manera es la mas adecuada y la méas
util para la conservacion del cuerpo humano cuando éste se encuentra
completamente sano.

A pesar de haber dirimido la inmensa bondad de Dios, “la naturaleza
del hombre, en cuanto compuesto de mente y cuerpo, no puede no ser
algunas veces enganadora”.** Sin embargo, es preferible que la natu-
raleza engafie de vez en cuando, como en el caso del hidrdpico, a que
lo haga siempre que el cuerpo esté totalmente sano. Ahora bien, la
explicacion de la unioén del alma con el cuerpo no satisface la pregunta
de como es posible la uniéon de una parte del cuerpo, que es divisible,
con una indivisible. Esto s6lo demuestra que concebir tal unién esta
maés alla del entendimiento. De ahi que podamos hacernos la pregunta

que abre el apartado siguiente.

La propuesta de la union del alma y del cuerpo como
interaccion, ées inteligible?

Como ya vimos, en las Meditaciones tenemos s6lo dos sustancias to-
talmente diferentes y con una serie de atribuciones, lo que a su vez
permite concebir cada una de ellas por separado. De ahi que es muy
dificil explicar, a partir de ese mismo texto, la unién y la interaccién

30. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 193 (AT VII, 89).

né



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

entre una sustancia pensante y una sustancia extensa; pues al intentar
compararlas no hallamos alguna medida comun. Por esto ultimo, perso-
najes como Elisabeth de Bohemia, Pierre Gassendi o Henry More, entre
otros contemporaneos de Descartes, le exigiran a éste una respuesta
al problema “de qué forma puede el alma del hombre determinar a los
espiritus del cuerpo para que realicen los actos voluntarios, siendo asi

9 31

que no es el alma sino substancia pensante”.

Hay dos posiciones distintas en relacién con este problema. 1) Algunos
piensan que la unién alma-cuerpo como interaccién es una propuesta
ininteligible. Asi, en las objeciones de Elisabeth y Gassendi se sostiene
que la ausencia de homogeneidad sustancial no permite la aplicacién
de la nocién de causalidad que muestre la mente en tanto causa de
efectos en el cuerpo, o bien, el cuerpo en tanto causa de efectos en
la mente. Laura Benitez recuerda que esta objecion “es reiterada en
nuestros dias por Gilbert Ryle, quien encuentra semejantes relaciones
imposibles, por Bernard Williams, que las ve como un escandalo, por
Anthony Kenny y por Margaret Wilson, que atacan de ella aspectos
concretos”.* 2) Otros autores proponen que tal union es inteligible,
siempre y cuando se haga una lectura atenta de las respuestas que Des-
cartes redact6 a sus objetores. Esta postura es defendida por autores
como Daniel Garber, Robert Richardson y Roger Ariew. En seguimien-
to de esta segunda postura, tomamos la carta escrita el 21 de mayo de
1643, en la cual Descartes responde a Elisabeth que existen dos modos
de entender el alma. El primero refiere a la distincidon entre ésta y el
cuerpo, tal como lo hizo en las Meditaciones. Ahi revela que el modo
esencial del alma es el pensamiento. El segundo modo destaca el alma
en su union con el cuerpo y su capacidad para obrar en éste. Precisa-

31. René Descartes, “De Isabel a Descartes. La Haya, 16 de mayo de 1643” en René Descartes, Correspon-
dencia con Isabel de Bohemia y otras cartas, Alba, Barcelona, 1999, pp. 25-20.

32. Laura Benitez, “Reflexiones en torno al interaccionismo cartesiano” en Laura Benitez y José Antonio
Robles (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo, pp. 25-41, p. 31.

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

mente, la unién alma-cuerpo es uno de los objetivos principales de
Las pasiones del alma, texto de indole mas cientifico que metafisico.

Con esto podemos ver que en el filésofo francés no hay una sola via
de respuesta con respecto a los problemas de la interaccion. Asi, ade-
maés de la explicacidon metafisica, existe una explicacién moral o de
“filosofia de la accion”. Como reaccidn, Elisabeth envia una segunda
correspondencia a Descartes. En ella le expone otra objecion, a saber:
“Y confieso que me seria mas facil otorgar al alma materia y extension
que concederle a un ser inmaterial la capacidad de mover un cuerpo
y de que éste lo mueva a é1”.* El autor del Discurso del método replica
que la explicacion mecanica de la accidon entre los cuerpos no interesa
cuando se trata de comprender la interaccion. Esto se debe a que hay
una nocidn especial —que nos permite entender la interaccién men-
te—cuerpo— que es totalmente distinta de las nociones a través de las
cuales entendemos por separado la mente y el cuerpo. Asi, es conve-
niente enfatizar que, segin Descartes, la distincion entre la mente y el
cuerpo se presenta a nivel de la metafisica, y no al nivel de las ciencias,
lo que supone que Las pasiones del alma sea un texto cientifico y no
metafisico. Ahora bien, ¢cudles son estas tltimas nociones?

Seglun Descartes, existen ciertas nociones primitivas, tales como la
extension y la mente. Aquélla la referimos cuando hablamos de los
cuerpos, mientras que esta ultima la sefialamos cuando indicamos el
alma. Pero existe otra nocidén primitiva que evidencia la unién mente-
cuerpo: “por ultimo, para el alma y el cuerpo juntos, s6lo tenemos la
de su unioén, de la que depende la de la fuerza con que cuenta el alma
para mover el cuerpo, y el cuerpo para influir en el alma, provocando
en ella sentimientos y pasiones”.* Pero ¢por qué afirma Descartes que

33. René Descartes, “De Isabel a Descartes. La Haya, 20 de junio de 1643” en René Descartes, Correspon-
dencia..., pp. 32-34, p. 33.

34. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643” en René Descartes,
Correspondencia..., pp. 27-31, p. 28 (AT III, 665).

ns



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

estas nociones son primitivas? Alma, cuerpo y su unién son primitivas
porque no pueden ser explicadas en los mismos términos unas y otras,
pues so6lo son entendidas por si mismas.

Ademas, el autor francés hace hincapié en que cada una posee su pro-
pio dominio de aplicacién. Con esto quiere mostrar a Elisabeth que ella
trastoca los dominios al querer aplicar la explicacién mecanica de la
accion de un cuerpo sobre otro al &ambito o dominio de la interaccion.
De este modo, si comprendemos la extension y el pensamiento como
ideas claras y distintas, que se conocen por el entendimiento, no po-
demos hacer lo mismo al explicar la unién mente-cuerpo, ya que esa
interaccidn sélo se conoce claramente por mediacién de los sentidos.”
De esta forma, Descartes concluye que tal uniéon no puede ser objeto
de la reflexion filoséfica, sino que “cuando atendemos sélo a lo que nos
muestra la vida y a conversaciones intranscendentes y nos abstenemos
de meditar y estudiar las cosas que ejercitan la imaginacion, aprende-
mos a concebir la unién del alma con el cuerpo”.* Esto significa, en
altima instancia, que la nocién adquirida de la unién mente-cuerpo es
confusa para el entendimiento, sin embargo, no es incoherente.

Robert Richardson coincide con Descartes en que la nocién primitiva
de la unién no es incoherente. Afirma que la interacciéon mente-cuerpo
no descansa en el esquema de la causaciéon mecanica de los cuerpos,

35. “El alma s6lo puede concebirse mediante el entendimiento puro; el cuerpo, es decir, la extension, las
figuras y los impulsos que los mueven, puede también conocerse sin mas ayuda que la del entendimien-
to, pero es preferible que en ayuda del entendimiento acuda a la imaginacion; y, por tltimo, las cosas
que atafien a la union del alma y el cuerpo sélo se conocen de forma muy obscura con la inica ayuda
del entendimiento, y otro tanto sucede si la imaginacioén ayuda al entendimiento. Mas los sentidos
las dan a conocer con gran claridad. De ahi que a quienes no filosofan nunca y no usan nunca sino sus
sentidos, no les quepa duda de que el alma mueve el cuerpo y que el cuerpo influye en el alma, pero
los consideran a ambos como una sola cosa, es decir, conciben su unién, pues concebir la unién que
existe entre dos cosas equivale a concebirlas como una sola”. René Descartes, “De Descartes a Isabel.
Egmond de Hoef, 28 de junio de 1643” en René Descartes, Correspondencia..., pp. 35-39, pp. 35-36 (AT
111, 691-692).

36. Ibidem, p. 36 (AT 111, 692). Esto no significa que Descartes no pretenda dar una explicacién coherente
de la unién alma-cuerpo. Lo que busca el francés es distinguir la nocién primitiva que hace referencia
al entendimiento de la “distincion alma y cuerpo” de la nocion primitiva que remite al entendimiento
de “la unién alma-cuerpo”.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sino en el esquema mas amplio, que admite causas agentes, es decir,
libres o no determinadas. Asi, para explicar la inteligibilidad de inte-
raccion en la perspectiva de un esquema causal ampliado, se apoya en
Garber y hace su propia lectura de la fisica cartesiana. Laura Benitez

lo

cita de la siguiente manera:

[...]11as leyes del movimiento y del choque derivan de las causas del
movimiento. Descartes afirma que la causa general del movimiento
es Dios, sin embargo, en la perspectiva de Garber, los movimientos
particulares también tienen como causa a Dios, ya que los cuerpos
en movimiento no son la causa real del cambio en el choque sino que
tal causa es Dios quien empuja a los cuerpos como parte del proceso
de conservacion de la misma cantidad de movimiento en la materia
desde el momento en que la cred.”

Lo importante del tema que nos ocupa es la acciéon de Dios en el mun-
do, ya sea general o particular. Cuestionarnos por el como de la acciéon
de Dios sobre el mundo es preguntarnos por la acciéon de la sustancia
inextensa sobre la extensa. Al respecto, esto es lo que Descartes res-
ponde a una epistola de More:

37
38.

[...] y como no conviene a un filésofo creer que Dios puede mover
un cuerpo, aunque no piense que Dios sea corporeo, no le conviene
tampoco creer algo parecido respecto a las sustancias incorporeas:
y pese a que creo que ninguna manera de actuar conviene en el
mismo sentido a Dios y a las criaturas, confieso, sin embargo, que
no encuentro en mi mismo ninguna idea que me haga presente una
forma por la que Dios o un angel puedan mover la materia que sea
diferente a la que me hace presente la conciencia en mi mismo de
que puedo mover mi cuerpo por mi pensamiento.”

Laura Benitez, “Reflexiones...”, p. 37.

José Luis Gonzalez Recio (Ed.), La correspondencia Descartes-Henry More, Ediciones Antigona, Ma-
drid, 2011, p. 139. La traduccion del latin consigna lo siguiente: “pero, confieso, sin embargo, que en mi
mente no encuentro ninguna idea que me indique el modo en el que Dios o un dngel pueda[n] mover
la materia diferente de la (idea) que me muestra el modo en el que yo soy consciente para mi mismo
de que puedo mover mi cuerpo por medio de mi pensamiento”. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

Segun Garber, este texto muestra lo siguiente: la idea que yo tengo
de la manera en que Dios obra sobre el mundo se basa en la nocién
que yo posea de como puedo actuar sobre mi cuerpo; esto es, de la
nocién primitiva de la interaccién mente-cuerpo. Para este autor la
respuesta de Descartes a Elisabeth no debi6 ser que ella mezcla las
nociones primitivas, ya que si queremos comprender la accién causal
en el mundo fisico, debemos tener como base la nocién primitiva de
la uni6én mente-cuerpo. Mas atin, como sostiene Laura Benitez, “la
interaccién mente-cuerpo es el paradigma de todas las explicaciones
causales y si no fuera inteligible por si misma ninguna otra lo seria”.*’
En fin, lo que debe someterse a la explicacion causal de la mecanica no
es lainteraccidon mente-cuerpo, sino que, antes que nada, si queremos
comprender la casualidad de los cuerpos fisicos hasta sus primeras
causas, es necesario entender como acttia la mente sobre el cuerpo.

De la correspondencia entre Descartes y Elisabeth se sigue que “toda la
ciencia de los hombres no consiste sino en diferenciar bien esas nociones y
en no atribuir cada una de ellas sino a las cosas a las que les corresponden”.*’
Asi que toda ciencia del hombre consistira esencialmente en hacer una ade-
cuaday clara distincion entre las tres nociones primitivas antes expuestas.
De esta forma, por ejemplo, la fisica, la quimica y la biologia son ciencias que
tratan de desarrollar la nocion primitiva de extension, mientras que la filo-
sofia y la teologia tienen que esclarecer la nocién primitiva de pensamiento.
En efecto, si yo quiero recurrir a la imaginacion para explicar la naturaleza
del alma, o si deseo explicar las formas en que esta ltima mueve al cuerpo,
remitiéndonos al modo en que un cuerpo mueve a otro, no estaré haciendo
ciencia, sino pseudociencia. Si deseo describir como se mueve el alma no
puedo utilizar la idea de movimiento material porque aquélla es inmaterial.
Este mal uso de nociones sucede porque alma y cuerpo se constituyen como
dos axiomas distintos: axioma de pensamiento y axioma de materialidad

39. Laura Benitez, “Reflexiones...”, p. 38.
40. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643”, pp. 28-29 (AT 111, 666).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

no pueden explicarse el uno al otro. Lo que muchas veces acontece es que
la gente busca explicar cdmo se mueve el alma en términos fisicos, o cdmo
piensa el cuerpo en términos metafisicos. Sin embargo, es necesario aclarar
que, para Descartes, las tres nociones primitivas se hallan en el alma —in-
cluso la extension—, pero no es facil distinguirlas con claridad suficiente.
Esto dltimo lo podemos corroborar en las respuestas a las sextas objeciones
que Descartes formula a diversos tedlogos, fildsofos y gedbmetras:

Pero tras haber considerado suficientemente todas esas cosas, y ha-
ber distinguido cuidadosamente la idea del espiritu humano de las
ideas del cuerpo y el movimiento corporeo, y tras darme cuenta de
que todas las demds ideas que antes habia tenido, ya sea de las cua-
lidades reales, ya de las formas sustanciales, habian sido compuestas
por mi espiritu a partir de aquéllas, no me costé mucho trabajo des-
hacerme de las dudas que aqui se producen.”

Un ejemplo concreto de la necesidad de esta diferenciacién y atribu-
cién —a menos que caigamos en un error colosal— es el que expone
Descartes a Elisabeth:

41

Creo [...] que confundimos en este caso la nocién de la fuerza con la
que actua el alma en los cuerpos con esa otra con la que un cuerpo
incide en otro; y que hemos atribuido ambas no al alma, pues atin no
la conociamos, sino a las diversas cualidades de los cuerpos, como
son la gravedad, el calor, y a todas las demas, que hemos supuesto
reales, a saber, con existencia independiente de la del cuerpo, y son,
en consecuencia, substancias, aunque las hayamos llamado cualida-
des. Y hemos recurrido para concebirlas tanto a las nociones que
poseemos para conocer al cuerpo, tanto como otras que residen en
nosotros y nos permiten conocer al alma, dependiendo de que les
hayamos atribuido propiedades materiales o inmateriales. Suponien-
do, por ejemplo, que la gravedad sea una cualidad real, de la que no
sabemos sino que tiene fuerza para desplazar el cuerpo que la alber-
ga hacia el centro de la Tierra, nada més facil que concebir de qué

René Descartes, Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Alfaguara, Madrid, 1977, pp.
337-338. Cursivas propias.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

forma mueve ese cuerpo o cOmo va unida a él. Y no suponemos que
sea la consecuencia de un contacto real entre dos superficies, pues
somos conscientes de que contamos, en nuestro fuero interno, con
una nocién particular que nos permite concebir ese hecho. Opino
que damos un uso equivocado a esa nocién si la aplicamos a la gra-
vedad, que no es nada que pueda separarse en realidad del cuerpo,
como espero demostrarlo en el campo de la fisica; pero nos ha sido
dada para concebir la forma en que el alma mueve el cuerpo.”

Descartes, entonces, le explica a Elisabeth “que confundimos en este
caso la nocion de fuerza con la que actiia el alma en los cuerpos con
esa otra [fuerza] con la que un cuerpo incide en otro”.* Confundimos
la idea del movimiento cuerpo-con-cuerpo y la idea del movimiento
alma-con-cuerpo, y atribuimos ambas fuerzas no al alma —que todavia
no conociamos— “sino a las diversas cualidades de los cuerpos, como
son la gravedad, el calor, y a todas las demas, que hemos supuesto
reales [...]”.* Suponemos que tales cualidades de los cuerpos poseen
existencia independiente del cuerpo y que, por tanto, las cualidades
son sustancias, a pesar de haberlas llamado “cualidades”; en pocas
palabras, tradicionalmente explicamos todo movimiento en términos
fisicos. Por otra parte, las concebimos de dos formas: “tanto a las no-
ciones que poseemos para conocer al cuerpo, tanto como otras que
residen en nosotros y nos permiten conocer al alma, dependiendo de

que les hayamos atribuido propiedades materiales o inmateriales”.*

Un ejemplo de esa confusion es el caso de la gravedad: al suponer que
ésta es una cualidad real, de la que s6lo se sabe que “tiene fuerza para
desplazar el cuerpo que la alberga hacia el centro de la tierra”, se puede
facilmente inferir que aquélla mueve al cuerpo o de qué manera esta
unida a tal cuerpo. Respondiendo a este tltimo interrogante, Descartes
sostiene que no suponemos que la manera como la gravedad mueve al

42. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643, p. 30.
43. Idem.
44. Idem.
45. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

. . 6
cuerpo sea la “consecuencia de un contacto real entre dos superficies”,*

debido a que él es consciente de que contamos en el fuero interno de la
mente “con una nocién particular que nos permite concebir ese hecho”;"
es decir, que la consecuencia de la forma como la gravedad mueve al
cuerpo no sea la de “un contacto entre dos superficies”.* El fildsofo fran-
cés opina que se daria un uso erréneo ala nocion particular de la fuerza
con la que el alma actia en el cuerpo si se aplicase a la cualidad de la
gravedad, ya que no es posible separar este fendmeno de facto del cuerpo
mismo, tal como ¢l aspira demostrar posteriormente en el terreno de
la fisica. Esto es, nosotros entendemos la gravedad pre-newtoniana en
términos de que los objetos se atraen por un centro denso o un centro
fuerte que genera esa atracciéon.” Entonces, asumimos que, asi como los
cuerpos se mueven mecanicamente de esa manera, pasa lo mismo con
las relaciones alma-cuerpo, pensamiento-materia. Concluimos, pues,
que el pensamiento tiene un centro gravitacional que atrae al cuerpo y
que, por eso, puede moverlo. Asi, si no hacemos una correcta distinciéon y
aplicacion de las nociones primitivas, equivocadamente pensaremos que
la forma en que la gravedad mueva al cuerpo es producto de la aplicacion
de la nocién particular de la unién cuerpo-alma y no de la aplicacién de
la nocidn particular del cuerpo mismo.

Otro ejemplo de la posible confusién entre las nociones primitivas
corresponde a la respuesta que da Descartes a las quintas objeciones
elaboradas por Gassendi:

Lo que aqui decis acerca de la unién del espiritu con el cuerpo se
parece mucho a las dificultades anteriores. Nada objetais contra mis

46. Idem.

47. Idem.

48. Idem.

49. “Deseo que ahora consideréis cudl es la gravedad de esta Tierra, es decir, la fuerza que une sus partes
y hace que tiendan hacia su centro —cada una mas o menos segtin sea mayor o menor y mas o menos
sdlida—, fuerza que no es otra ni consiste en otra cosa mas que en lo siguiente: las partes del pequefio
cielo alrededor de la Tierra, girando mucho mas de prisa que las de ésta en torno a su centro, tienden
también con mas fuerza a alejarse de ély, por consiguiente, las repelen [a las partes de la Tierra] hacia
el centro”. Rene Descartes, El mundo. Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona, 1989, p. 173 (AT XI, 73).



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

razones, sino que tan sélo proponéis las dudas que parecen seguir-
se de mis conclusiones, aunque tales dudas se os ocurren sélo por
querer someter al examen de la imaginacién cosas que, por su natu-
raleza, no caen bajo la jurisdicciéon de ella. Asi por ejemplo, cuando
se 0s ocurre comparar la mezcla de cuerpo y espiritu con la de dos
cuerpos, me bastara con responder que esa comparacion es imposi-
ble, ya que ambas cosas son enteramente diferentes, y que no puede
imaginarse que haya partes en el espiritu, aunque el espiritu conciba
que hay partes en el cuerpo. ¢Pues quién os ha ensefiado que todo
lo que concibe el espiritu deba darse realmente en él mismo? Si asi
fuera, y dado que concibe la magnitud del universo, deberia tenerla
él, y asi seria, no s6lo extenso, sino méas extenso que la tierra toda.”

El solo hecho de dejarnos arrastrar por la falta de atencion y reflexion
nos conducira a confundir estas nociones, en lugar de distinguirlas;
llevara a que, en vez de perfeccionarse unas con otras, se destruyan
entre si. S6lo basta la falta de atencion para que se adulteren mi natura-
leza en sentido estricto, mi naturaleza en sentido amplio y los elementos
que la constituyen. De ahi podemos ya deducir que, para Descartes, la
demarcacion de lo que es ciencia y lo que no es, lo que es verdadero y
lo que es falso, lo que es puro y lo que es impuro, lo que es armoénico y
lo que es desorden consistira en distinguir con claridad esas nociones
primitivas, haciendo que haya armonia entre sus elementos.

Con el fin de cerrar el presente articulo, segtn lo tratado en la Medi-
tacién sexta y ya conociendo el criterio de demarcacién que elabora
Descartes respecto a lo que es y lo que no es ciencia, nos planteamos
la siguiente cuestion: épodemos asegurar que Dios es el fundamento
de la ciencia? Si es asi, ¢a qué Dios se refiere Descartes, al Dios de los
fildsofos o al Dios cristiano?

50. René Descartes, Meditaciones metafisicas..., p. 305.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

El Dios que fundamenta las dos nociones primitivas y el
problema que surge de la tercera nocion primitiva

Antes de responder la primera cuestiéon abordaremos la segunda. Desde
luego, en el momento en que escribe sus obras, Descartes no hace distingo
alguno entre el Dios de los filésofos y el Dios cristiano. Tal diferenciaciéon
es, mas bien, contemporanea.” En efecto, el Dios al que remite siempre
nuestro autor es el Dios cristiano que sustenta la fe religiosa de su época.
Pero aqui lo importante no es si el Dios cartesiano corresponde o no al
Dios del cristianismo, ya que la intencion fehaciente del pensador francés
al distinguir las tres nociones primitivas es ir en contra del renacimiento,
que pretendia sustituir “el querer de Dios creador por la ‘naturaleza pa-
gana’ —sustantivada, sacralizada, poblada de dioses—".” Por eso mismo,
“Descartes reduce el mundo a instrumento sin alma de la libertad humana.
La naturaleza no es mas que una extension vacia de sentido, incapaz de
simbolizar el espiritu, una materia sujeta nada mas que a leyes de movi-
miento”, sostiene Claude Bruaire.” La mision del ser humano consiste
entonces en conocer las leyes de ese mundo desierto a través de su propio
saber racional. Le toca al hombre capturar las fuerzas del mundo y utili-
zarlas sin reserva. La mision de la ciencia es, precisamente, restablecer al
ser humano un mundo vacio de Dios.

Indudablemente, parece necesario postular la naturaleza como una ex-
tension desacralizada. Esto por dos razones: la primera consiste en que
la naturaleza no corresponde a una potencia que se oponga a la potencia
de Dios; la segunda declara, siguiendo a Bruaire, que la naturaleza “debe
llegar a ser el instrumento de la libertad humana duefia del mundo. Tanto

51. Joseph Ratzinger alude a la distincién entre el Dios de los fildsofos griegos y el Dios cristiano. Aquél
remite a un acto puro, que se piensa a si mismo y, por ende, no sale de si; éste corresponde al amor
(dgape) que, al alegrarse y padecerse por el ser humano, sale a su encuentro para salvarlo. Ver Joseph
Ratzinger, Introduccién al cristianismo. Lecciones sobre el credo apostélico, Sigueme, Salamanca, 2015,
pp. 117-127.

52. Claude Bruaire, El derecho de Dios, Sigueme, Salamanca, 2018, p. 73. Las comillas se encuentran en el
original.

53. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

es asi que el humanismo renacentista peca por defecto al haber reestable-
cido la idolatria del cosmos. No ha captado la plena medida de nuestra
autonomia”* Por el contrario, para Descartes la libertad humana es una
réplica de la libertad de Dios, cuya principal caracteristica es fundar una
especie de racionalismo laico cuyo objetivo es la construccion logica y
cientifica del mundo, sin necesidad de que Dios figure como elemento
central. Este objetivo tenia como finalidad reemplazar la fisica aristotélica
por la fisica moderna. Dios garantiza que lo claro y distinto de la men-
te o el alma corresponda al mundo natural, esto es, que lo que concibe
el entendimiento como res cogitans corresponda a la realidad. De este
modo, el Dios en que cree realmente Descartes es aquél que crea tanto
las verdades geométricas como el orden del mundo natural: “Garantiza
verdades evidentes que dependen de su voluntad. La libertad absoluta de
la Deidad cartesiana muestra indiferencia a las verdades de la razén. Todo
proviene de un libre decreto de Dios”.” Pero esto no significa que nues-
tro fildsofo sea un mero fideista que piense que la divinidad no se puede
abordar desde la razon. Por el contrario, para él la necesaria distinciéon
entre la sustancia pensante y la sustancia extensa se debe a que Dios ha
dado al ser humano pensante, que es el “yo soy, yo existo”™ (Meditacién
segunda), “una fuerte inclinacién a creer que las ideas del mundo [le] son
enviadas por cosas corporales”.” De ahi podemos concluir que, ademas de
la sustancia pensante, existe también la sustancia extensa. La primera es
indivisible, mientras que la segunda es divisible por constituirse en partes.

Ahora bien, ¢qué podemos especificar tanto de la res extensa como de
Dios? Con respecto a la res extensa, las cualidades son el movimiento, la
magnitud, la figura, la situacién y el nimero. Sin embargo, no podemos
decir lo mismo del sonido, el sabor, el color y el olor, ya que se hallan

54. Ibidem, p. 78.

55. Agustin Basave Fernindez del Valle, “Pensamiento y trayectoria de Renato Descartes” en Armando
Sandoval (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno, Universidad
de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. 81-96, p. 86.

56. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 83 (AT VII, 25).

57. Ibidem, p. 87.

127



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en nosotros mismos y no en la sustancia corpdrea. Dicha sustancia o
realidad se reduce a ser estudiada por una fisica mecanicista, en la cual
se analiza el movimiento de partes extensas. Con respecto a Dios, al ser
inmutable, El es la causa del movimiento de las cosas. Ademas, el pensa-
dor francés deduce, a partir de la inmutabilidad de Dios, “el principio de
inercia, el movimiento en linea recta, la conservacion del movimiento,
aunque choquen los cuerpos entre si. La cantidad permanece constante.
Con estas simples leyes cree Descartes poder explicar la naturaleza y la
estructura del universo”.*® Todo el universo es una especie de mecanis-
mo, ausente de causa final y de fuerza animada.

Los problemas surgen para nuestro autor cuando pretende unir la sus-
tancia pensante con la sustancia extensa por medio de la glandula pineal,
ya que cabe preguntar: “¢De qué naturaleza es la glandula pineal? Si es
sustancia extensa, [¢]como lo extenso se comunica con lo inextenso o es-
piritual[?]1Y alainversa: Si es de naturaleza espiritual, [¢]coémo la sustancia
inextensa se comunica con la extensa[?]”.” Parece que “el problema de
la comunicacién de sustancias en el hombre es un falso problema. Cada
uno de los seres humanos es una unidad sustancial. Inteligencia sintien-
te, corporeidad animica”.”” Nos adscribimos a pensar lo mismo, que el
problema de la comunicaciéon de las sustancias es un falso problema, ya
que, al introducir el argumento de la glandula pineal, la supuesta unidad
cuerpo-alma queda dividida irremediablemente en un dualismo radical,
en el cual las dos sustancias que comunica dicha glandula son de caracter
heterogéneo. Consideramos que Descartes pudo haber evitado tal argu-
mento para sostener la inteligibilidad de la unién alma-cuerpo. Como ya
afirmabamos anteriormente, que la nocién primitiva de la unién sea con-
fusa para el entendimiento no significa que en si misma sea incoherente
como tal, es decir, que sea ininteligible.

58. Ibidem, p. 88.
59. Ibidem, p. 93.
6o. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

En fin, a manera de cierre, y a pesar del falso problema antedicho, pode-
mos sostener que Dios resulta ser el fundamento no sélo de la sustancia
inextensa —ya comprobado en la tercera meditacion cartesiana—, sino
también de la sustancia extensa. X

Fuentes documentales

Basave Fernandez del Valle, Agustin, “Pensamiento y trayectoria de Re-
nato Descartes” en Sandoval, Armando (Ed.), Trascendencia de la
filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno, Universidad
de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. 81-96.

Benitez, Laura, “Fisica cartesiana: el problema del movimiento” en
Sandoval, Armando (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la cien-
cia cartesiana en el mundo moderno, Universidad de Guanajuato,
Guanajuato, 1998, pp. 59-79.

“Reflexiones en torno al interaccionismo cartesiano” en Be-
nitez, Laura y Robles, José Antonio (Eds.), El problema de la rela-
cion mente-cuerpo, Universidad Nacional Auténoma de México,
México, 1993, pp. 25—41.

Bruaire, Claude, El derecho de Dios, Sigueme, Salamanca, 2018.

Descartes, René, Correspondencia con Isabel de Bohemia y otras cartas,
Alba, Barcelona, 1999.

Discurso del método, didptrica, meteoros y geometria, Alfa-
guara, Madrid, 1981.

El mundo. Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona, 1989.

Las pasiones del alma, Tecnos, Madrid, 1997.

Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Seguidas de las
objeciones y respuestas, Universidad Nacional de Colombia, Bo-
gota, 2009.

Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Alfa-
guara, Madrid, 1977.

Gonzalez Recio, José Luis (Ed.), La correspondencia Descartes—Henry
More, Ediciones Antigona, Madrid, 2011.

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Gueroult, Martial, Descartes segtin el orden de las razones. Tomo II,
Monte Avila Editores, Caracas, 1995.

Madanes, Leiser, “¢Abandonamos la partida? Consideraciones sobre pro-
blemas mente-cuerpo en Descartes” en Benitez, Laura y Robles, José
Antonio (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 43-71.

Ratzinger, Joseph, Introduccion al cristianismo. Lecciones sobre el credo
apostélico, Sigueme, Salamanca, 2015.

Williams, Bernard, Descartes: el proyecto de la investigacion pura, Ca-
tedra, Madrid, 1996.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





