Principios psicoanaliticos:
placer—displacery prohibicion del incesto

Antonio Sanchez Antillén’

Recepcion: 14 de mayo de 2025
Aprobacién: 2 de julio de 2025

Resumen. Sanchez Antillén, Antonio. Principios: placer-displacer y prohibi-
cion del incesto. En este escrito desarrollo dos tematicas que constituyen la
moralidad del sujeto desde la teoria y la practica psicoanalitica: la configu-
raciéon de los sentimientos morales a partir del principio del placer y dis-
placer, y de la ley moral por la interdiccién del incesto. Como antecedente
del primer tema, desarrollo la teorizaciéon de Aristoteles sobre el placer y
el esfuerzo en la configuracion del habito. Y, para el segundo, articulo la
prohibicién del incesto en Sigmund Freud y su relectura en Jacques Lacan
acerca de la interdiccion de la madre, la cual gesta una primera aprehension
de realidad; mientras que la aprehension de realidad propiamente dicha se
da via incorporacidn de la ley moral en la declinacién del Edipo, gracias a
la identificacidn con el ideal del yo. Después elaboro una reflexién en torno
a la correlacién entre el mandamiento de no matar y de amar al préjimo,
ponderando la relectura de que el sujeto se haga él mismo, en su relacién con
su deseo, su propio préjimo. Concluyo con algunas consideraciones finales
respecto a lo expuesto.

Palabras clave: placer-displacer, ley moral, interdiccién, incesto, psicoanalisis.

Abstract. Sanchez Antillén, Antonio. Principles: Pleasure-Displeasure and
Prohibition of Incest. In this article I develop two topics that constitute the

Doctor en Psicologia por la Universidad de Ciencias Sociales y Empresariales. Profesor en el ITESO.
antonios@iteso.mx



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

subject’s morality in psychoanalytical theory and practice: the configuration
of moral sentiments on the basis of the principle of pleasure and displeasure,
and the moral law forbidding incest. As background for the former topic, I
develop Aristotle’s theorization about pleasure and effort in the configura-
tion of habit. And for the latter, I relate the prohibition of incest in Freud
to its re-reading by Jacques Lacan regarding the prohibition of the mother,
which engenders a first apprehension of reality, while the apprehension of
reality as such occurs by way of the incorporation of moral law in the de-
cline of Oedipus, thanks to identification with the ideal ego. I then make a
reflection about the correlation between the commandment not to kill and
the commandment to love one’s neighbor, considering the re-reading that
subjects make themselves their own neighbors with respect to their desire. I
conclude with some final considerations.

Key words: Pleasure-displeasure, Moral law, Prohibition, Incest, Psychoa-
nalysis.

La proposicion de Sigmund Freud “gobernar, educar y analizar son ta-
reas imposibles™ permite situar el primer tema nodal que se desarrolla
en este escrito, a saber, que el procesamiento del impulso primario, en
virtud de las imposiciones sociales, no es algo que se logra del todo ni
de una vez y para siempre; sin embargo, es indispensable para el sos-
tenimiento de la vida social. Esta idea conlleva cierto realismo para no
desfallecer de impotencia ante el sufrir existencial y pasional que se
escucha en el dispositivo analitico. Quien acompania este dispositivo
de escucha juega con al menos dos procesos légicos de pensamiento:
1) escucha desde la singularidad para inferir ciertos patrones generales
en el discurso, y 2) considera el saber general de la teoria para entender
la particularidad del hablante. La técnica implica el ejercicio de la dia-
léctica socratica actualizada en el didlogo analitico, mediante el cual el
sujeto se va apropiando de su hacer en su decir. Y mas alla del lenguaje
médico —y exceptuando casos de padecimientos graves u organicos—,

1. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura” en Sigmund Freud, Obras completas. Xx1. El porvenir de una
ilusién, El malestar en la cultura, y otras obras (1927-1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 57-140,
P- 249.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

aqui se postula que la meta del tratamiento es una reconfiguracion del
ethos del sujeto” bajo las coordenadas del deseo.

Lo que importa en esta praxis discursiva es entender el tamizado que el
analizante tiene y obtiene al desvelar (por gvpiokew, heuristica) lo vivido.
Dicho asi, el mundo que se escucha en ese dispositivo consiste en las
impresiones que los otros han dejado sobre aquél, no sin su reaccién o
participacion en lo vivido, percibido, visto o escuchado. En esa tramita-
cion es fundamental que el profesional sepa de qué manera se articulan
el placer, el goce y el deseo como signos de un bien pretendido, y como
derivan de ello sus contrarios, haciéndolos padecer.’

2. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoandlisis. 1959-1960, Paidds,
Buenos Aires, 1995. Lacan, en la presentacion de su programa, expresa que la experiencia analitica no
intenta amortiguar la experiencia moral por una reflexion; no pretende desdibujarla porque la vemos
referida en nuestra experiencia cotidiana. Contra la reflexién abstracta, le regresd su importancia al
andlisis: “[...] el anélisis sigue siendo la experiencia que volvié a dar al maximo su importancia a la
funcién fecunda del deseo como tal. Hasta el punto de que puede decirse que, en la articulacion tedrica
de Freud, en suma, la génesis de la dimensién moral arraiga tan sdlo en el deseo mismo”. Ibidem, p. 12.

3. Estos tres conceptos: placer, goce y deseo, tienen todo un desarrollo tanto en la obra de Freud como en
la de Lacan. De hecho, algunas explicaciones dadas en este escrito bordean estos conceptos. En virtud
de los intereses del articulo, se sintetiza a continuacidn el sentido de estos términos. Se comprende,
siguiendo a Joél Dor, que en Lacan el principio del placer sigue las coordenadas de Freud cuando se
asume que modera la economia libidinal del sujeto gracias al lenguaje y al procesamiento simbdlico
de la vivencia (Joél Dor, Introduccion a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado como un len-
guaje, Gedisa, Barcelona, 1995). Es decir, el principio del placer actia como barrera al goce excesivo
o transgresor. El goce es aquello que rebasa el principio del placer, como bien sinteriza la siguiente
analogia: “El goce es el tonel de las Danaides, que, una vez que se entra, no se sabe hasta donde va. Se
empieza con las cosquillas y se acaba en la parrilla. Esto también es goce” (Jacques Lacan, Escritos 1,
Siglo xXI1, México, 2009, p. 76). En el Libro 7 el goce es entendido como el mal que atenta contra mi
bien y el del pr6jimo. En el Seminario El deseo y su interpretacién, Leccién XX, sostiene que el deseo
es la cosa freudiana, el Luts. Y cuando ahi mismo explica el grafo del deseo, discrimina entre la de-
manda, que es la relacion constitutiva entre el nifio y la madre como primera marca de la exterioridad
que implica un posibilitador de la palabra, pero también del limite en lo que hay de interdiccioén del
incesto materno, como se explicard mas adelante. El Lust (deseo voluptuoso) trastorna la percepciéon
del deseo: “degrada al objeto, lo desordena, lo envilece [...] y a veces llega a disolver incluso a quien
lo percibe, es decir, al sujeto” (Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su
interpretacion. 1958-1959, Paidds, Buenos Aires, 2014, p. 397). Bajo estos desarrollos previos explicados
en el grafo del deseo un afio antes, en el Libro 7, Leccién XXIV, jugard Lacan con la pregunta siguien-
te: “¢has actuado en conformidad con tu deseo?”. A ella respondera precisando, primero, que todo
atravesamiento del deseo implica el peaje, se paga con culpa, “o el sujeto traiciona su via, a si mismo
[...] o tolera que alguien a quien se consagro6 [...] haya traicionado su expectativa” (Jacques Lacan, El
Seminario de Jacques Lacan. Libro 7..., p. 381). Como sabemos por el estudio de su obra, poco le importa
dar una definicion tnica; juega con el lenguaje con vistas a demarcar el campo dilemético que esta
problematizando en cada seminario. En este dltimo asigna distintos atributos al deseo: “metonimia
de nuestro ser”, “la modulacion de la cadena significante”, “es lo que somos y no somos”, “y lo que en
el acto es significado” (Ibidem, p. 382).



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Las preguntas que guian este escrito son las siguientes: ¢cual es la
relacion entre el dolor organico, el sentir gozante inaugural del naci-
miento y el campo relacional en la admisién del placer y displacer que
configura el ethos del sujeto? ¢éCoémo la mediacidn relacional, la accion
especifica, posibilita la tramitacién de los estimulos indiscriminados,
el dolor y el displacer, e instala la ley del deseo sostenida en la pulsiéon
de autoconservacion gracias a la ley del lenguaje? é{Cémo, desde su
establecimiento, la ley moral, pensada desde el psicoanilisis, es gestora
y conservadora de la cultura humana? Para responder los cuestiona-
mientos anteriores el escrito esta organizado en dos apartados. En el
primero se aborda el desarrollo del bien y del placer en Aristételes,*
ademas del papel del afecto y del deseo en Baruch Spinoza.’ Posterior-
mente, se entabla un didlogo entre esos conceptos desde el psicoana-
lisis, precisando los términos “proceso de pensamiento primario” y
“proceso de pensamiento secundario”, propuestos por Freud,’ asi como
las coordenadas comprensivas desarrolladas por Jacques Lacan desde
el campo freudiano. En el segundo apartado se interroga el entretejido
lacaniano sobre la ley moral desde dos claves: la interdiccidon del inces-
to, articulada en la ley de la madre y el paso por el Edipo, que implica
la elaboracién del padre real al simbolico, y el mandamiento de “no
mataras”, que tiene su correlato en el amor al préjimo.

Por las razones descritas a continuacion, se decide abordar a Aris-
toteles y a Spinoza para dialogar con Freud y Lacan. Primero, para
ser consecuentes con la intencion dialégica que plasma Lacan entre
Freud y Aristoteles a proposito del principio del placer, sobre todo en
las Lecciones Il y III de El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. En ellas

4. Aristoteles, Etica a Nicémaco, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1999; Aristé-
teles, Retdrica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1999.

5. Baruch Spinoza, Etica demostrada segiin el orden geométrico, Orbis, Buenos Aires, 1980.

6. Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia” en Sigmund Freud, Obras completas. I. Publicaciones prep-
sicoanaliticas y manuscritos inéditos en vida de Freud (1886-1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp.
323-4406; Sigmund Freud, “La interpretacién de los suefios (segunda parte)” en Sigmund Freud, Obras
completas. V. La interpretacién de los suefios (parte 1) y Sobre el suefio (1900-1901), Amorrortu, Buenos
Aires, 1991, pp. 578-608.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

elabora el planteamiento del problema sobre el placer y displacer, v,
siguiendo a Aristoteles, acepta la diferencia entre moral y ética pro-
puesta por éste.” Si bien hay didlogos con otros autores en ese escrito
(por ejemplo, con Kant), se decidié centrar la atencidon en Aristodteles,
a quien aquél nombra 57 veces en su Seminario y a quien posiciona
como un punto de partida en su teorizacién sobre la ética. Esta idea
la reconoce explicitamente atin afios después: “Tratando hace mucho,
mucho tiempo de la ética del psicoanalisis, parti nada menos que de
la Etica a Nicémaco de Aristoteles”.” Por ser ideas antecesoras de la
teorizacion en Freud, Lacan retoma de Spinoza la idea base acerca del
impulso de vida y del deseo, asi como la propuesta de que la afeccion
es causada por la idea de una cosa externa. La segunda razon es que
este fildsofo moderno fue uno de los primeros en reconocer que el yo
esta constituido por laidea que nos hacemos de las distintas cosas, tal
como lo refieren estudios recientes.’ Y si bien no articulamos aqui a
Spinoza con Lacan, éste le da el crédito a aquél de ser antecedente del
pensamiento freudiano y de haber formulado un planteamiento base

’» 10

de su propuesta: “El deseo es la esencia del hombre”.

Dadas las distintas lecturas sobre los textos freudianos y lacanianos, el
presente articulo se suscribe en la comprensiéon de Néstor Braunstein,
quien expone “Lacan no es un superador de Freud, sino que viene a
‘legitimarlo’ y ‘prolongarlo™.” Por ello, aqui se sefnalan ciertas con-
fluencias y desarrollos entre un autor y otro. Por otro lado, el esfuerzo
de articular a los fildsofos con el psicoanalisis sigue la perspectiva de
Lacan, a saber, elaborar una genealogia entendida “como sucesion de
éticas, es decir de la reflexion tedrica sobre la experiencia moral”.”

Ibidem, pp. 10y 20.

Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro zo. Atin. 1972-1973, Paidds, Buenos Aires, 2008, p.

66.

9. Enrique Carpintero, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Enrique Carpintero, Spinoza, militante
de la potencia de vivir, Topia, Buenos Aires, 2024, capitulo 4.

10. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 16.

1. Néstor Braunstein, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994, p. 60.

12. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 49.

oW



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Deseo, placer y esfuerzo: indicadores del bien

Aristételes desarrolla en su Retorica las coordenadas de comprension del
placer, el deseo, el bien y sus contrarios. Precisa como esos desiderativos
tienen como finalidad la busqueda de la felicidad. Sobre el placer reconoce
que, inicialmente, es tendencia de la naturaleza, pero en el ser humano ésta
es reconducida hacia la habitualidad, es decir, la costumbre. Este detener
o encauzar el impulso se vive como displacentero, ya que todo lo forzado
es doloroso y se experimenta como violento; porque todo lo deseado es
busqueda de placer, el deseo es apetito de lo placentero.

Los apetitos irracionales son los demarcados por la naturaleza, son
propios del cuerpo, tienden hacia lo agradable y esquivan lo desagra-
dable: la sed y los referentes al gusto, a lo venéreo, al tacto, al oido y ala
vista. Por su parte, los apetitos racionales se incorporan via persuasion
y habito. Dado que el placer se sostiene en la sensacioén y en la busque-
da de satisfaccion, ésta se puede suscitar por imaginar lo vivido, por
suponer un futuro o por ser presente. El placer, en cierto modo, es sa-
tisfaccion de un apetito (causa final); su deseabilidad (causa eficiente)
puede encontrarse en el goce mismo. Los placeres estan cefiidos a una
regulacion en tiempos, lugares y personas (recuérdese que Platon pro-
pone cierta edad en el hombre y la mujer para la procreacién).” Tanto
en el uso de los placeres como de los bienes, seran mejores aquéllos
obtenidos con menos dafo y que sean mas duraderos. Asimismo, se
reconoce el bien y cierto placer al no padecer males o cuando se pro-
duce alivio al verse librado de un mal. Demarcadas algunas conexiones
comprensivas entre el placer, el deseo y el goce, es importante advertir
que Aristoteles desarrolla de manera muy extensa los grados de bien
y las condiciones en las que se configura; no obstante, estos temas no
se desarrollaran aqui por los alcances del trabajo.

13. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad 11. El uso de los placeres, Siglo XXI, México, 1999, p. 114.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Aristoételes precisa el papel del apetito, el deseo, el placer y la fruiciéon
como causas primeras, que son consideradas un bien si llevan a un es-
tado de bienestar eudemonico, ya sea por la recurrencia de la naturaleza
al placer o porque se configuraron por disuasién como bienes (pues
alguien llevado por la razén buscara el mayor bien y el mal menor).
La ética aristotélica propone la bisqueda del bien primero y mayor,
articulando esta primera moral de la naturaleza-placer con el principio
de lo bello, lo virtuoso, lo ttil y lo verdadero, para lo cual aconseja la
disciplina del hombre libre, quien debe discernir entre la carencia y el
exceso, y optar por el punto medio.

En resumen, lo irracional es el principio del placer dado por la natu-
raleza, mientras que los placeres instalados por la razén devienen por
disuasion; y, aunque estos ultimos se viven como displacenteros y for-
z0sos inicialmente, asumirlos evitara dolores mas grandes. Cuando los
placeres son guiados por la virtud, se adecuan al principio del bien, el
término medio y lo beneficioso; mientras que los guiados por lo insen-
sato, por disuasidn o por habito, se instalan en la desmesura —carencia
0 exceso— y provocan sufrimientos a causa del vicio.

En el Libro VII de la Etica a Nicémaco Aristoteles elabora una primera
cartografia de los actos que acompafian a los modos del ser vicioso y
sus contrapartes. Estas formas de ser son categorizadas en pares: con-
tinente-incontinente; templado-desenfrenado; morigerado-lascivo. Al
desenfrenado y al lascivo les da atributos que en la patologia moderna
podriamos considerar lo propio de los socidépatas, a saber: moverse
bajo el imperativo de regodearse en el exceso, gozar en hacer el mal
por el mal y ser insensibles en el ejercicio de la crueldad. Es importante
aclarar que hay otras acciones no incluidas entre los actos humanos,
calificadas de brutales o bestiales, como incesto y canibalismo. Asi, se
advierte que, en la tensién entre el hombre de la virtud y el vicioso,
este ultimo es considerado esclavo de sus pasiones.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Por otro lado, Spinoza propone como principio el conatus de vida,
el apetito que, en tanto consciente, es figurado en deseo y se expre-
sa inicialmente en un par modal: tristeza y alegria, el cual opera por
una idea de causa exterior. Bajo esta coordenada Spinoza disefa toda
su geometria de las pasiones. Su ética consiste en indagar como esa
suscitacion incrementa o disminuye la capacidad de obrar en nuestro
cuerpo y nuestra mente para favorecer o no el conatus de vida.

Spinoza presenta un esquema deductivo de las pasiones y, de acuer-
do con la pretensién de su época, sostiene que son expresion de la
naturaleza y, con esto, les da cierta fiabilidad." Es decir, por un lado,
se desliga de la perspectiva cristiana del mundo como creado; y, por
otro lado, apuesta a que el Ser, en la medida en la que conozca la natu-
raleza, serd mas perfecto. Cuando deriva de ahi su visién del hombre,
sostiene que el espiritu no se conoce a si mismo, sino en tanto que
percibe las ideas de sus afecciones. Su método reflexivo parte de la
premisa de que el conocimiento de los afectos-ideas es confuso, por
lo que requiere de ese ejercicio de discriminacién hasta conocer su
causacion y determinacién; cada cosa se esfuerza por perseverar en
su propio ser.” La diferencia que podemos destacar con la teoriza-
ciéon freudiana de principios del siglo XX es que ésta ya no aspira a
proponer una geometria ni una base inica comprensiva derivada de
la reflexién cosmoldgica teista o naturalista, sino que, interpelado
por la experiencia clinica, Freud trata de explicar la emergencia de
los afectos y las ideas en un dispositivo™® de escucha.

14. Para mas claridad sobre esta afirmacion ver Miguel Omar Masci, “Spinoza y el conocimiento proble-
matico de las pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colombia, N° 9, julio/diciembre
de 2014, pp. 282-311.

15. Robert Misrahi, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975, p. 52y ss.

16. El sentido que se da de dispositivo estd tomado de Georges Lapassade, quien precisa que es un cere-
monial dotado de accesorios como el divan, el sillon, el analista —quien desempefia una funcién—y
ciertos horarios, reglamentos y frecuencia de sesiones. Este conjunto de elementos propicia una si-
tuacion en la que lo imaginario (lo icc) se vera cercado, asediado e incitado a hablar y puesto al borde
de un paso al acto constantemente aplazado.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Lo primero que evidencia Freud en los casos llamados “de histeria”
es que las palabras y los gestos van acompanados de recuerdos y de
cierto displacer del pensar reproductivo. En el escrito “Tres ensayos
de teoria sexual” articula varias hipdtesis tedricas, dando razén de
coémo la tramitacién de la substancia pulsional deviene en la confi-
guracion erética del cuerpo.” El Lust (deseo voluptuoso) entra desde
el inicio junto con el alimento y tiene un ordenamiento necesario
para configurar la pulsién de vida. Freud, siguiendo la tradicion de
la filosofia de Occidente, expresa la importancia de la censura de
los impulsos en las relaciones primarias.”® Esta produce la primera
ley moral: los afectos de vergilienza, dolor y asco hacen dique a los
impulsos. El proceso de intervenir la exigencia pulsional en y con
el medio seré la fuente de toda expresion sintoméatica. Toda trami-
tacion de la pulsién y de los afectos implica algin tipo de proceso
de pensamiento mediado y sostenido por los habitos para sostener
la vida en un entorno social determinado.

Se resaltan tres razones por las cuales tiene sentido poner sobre la
mesa la nocién aristotélica de placer y los afectos basicos expresa-
dos por Spinoza para comprender las resonancias teéricas de esas
ideas en el concepto de la pulsion freudiana. La primera razén, para
sefialar que en el proceso de moralizacidon de la persona la variable
a considerar consiste en los modos de gozar, asi como en la frecuen-
cia y los contextos. La segunda es que el impulso basico de placer
es considerado una tendencia de la naturaleza, si bien éste queda
acotado por las habitudes sociales, ya que hay ciertos placeres y
goces que se establecen como buenos por persuasién o porque el yo
17. Sigmund Freud, “Tres ensayos de teoria sexual” en Sigmund Freud, Obras completas. vii. «<Fragmento de
andlisis de un caso de histeria» (caso «Doray), Tres ensayos de teoria sexual, y otras obras (1901-1905),
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109-223.
18. Abraham Godinez Aldrete contrasta como la sociedad victoriana de Freud influye en su concepcién de
las fuentes de sufrimiento, asi como del deseo, valores contrarios a la moral moderna: “En oposiciéon
a la represion, las sociedades liberales se han creado para permitir que la mayoria de las personas
puedan realizar la mayor cantidad de deseos. Puedan potencializar sus cuerpos [...] y puedan enfrentar

las inclemencias naturales”. Abraham Godinez Aldrete, Filosofia politica y subjetividad: aportaciones
a una genealogia del deseo, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2018, p. 40.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

se identifica con varias cosas del exterior. Y la tercera razon, que la
servidumbre humana de las pasiones esta dada por la causa externa
ala cual se le atribuye la afectacion. En ese sentido, si supongo que
el otro me ama o me odia, responderé amando u odiando al otro; en
estaldgica se expresa el juego imaginario del padecer. Freud retoma
estos problemas intelectuales para tamizarlos desde la experien-
cia analitica. Desde el inicio de su propuesta demarcé los campos
comprensivos sobre el deseo y el sentir afectante: uno de ellos es la
l6gica de la pulsion, otro es el de los afectos y uno mas es la ligazén
de éstos con la representacién-cosa y la representacién-palabra.
La causa eficiente es la palabra mediante la cual se articulan los
campos de sentido.

Si bien los fil6sofos considerados en este escrito son antecedentes
del pensamiento freudiano y son andamiajes que usa Lacan para
montar su propuesta sobre la ética, es justo reconocer que el psi-
coanalisis se distancia de la filosofia al insertar y enfatizar que el
deseo sblo es posible por la ley cultural: la interdiccion del incesto.
Este no es la expresion de la Naturaleza, como propone Spinoza,
sino que, desde un inicio, esta capturado por el lenguaje, por lo que
es producto de un pacto cultural. Asi, el deseo es un extravio de la
naturaleza por la interdicciéon del incesto, como se explicara en el
segundo apartado de este escrito.

A continuacién se abordan algunas consideraciones psicoanaliti-
cas para comprender el entrecruce entre el proceso de pensar y el
padecer (afeccién): el sufrimiento existencial, entendido como un
dolor sordo y continuo, debido a la inversiéon de esfuerzo cotidiano
por adaptarse a las demandas de los otros, tiene como fuente las
primeras relaciones con los auxiliares, es decir, los tutores. De ahi
que la estimacién como desestimacion del otro genera un potencial
o una disminucién en las ganas de vivir.

10



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Experiencia de satisfaccion y principio de displacer

Freud precisa la primera experiencia de satisfaccién como el encuentro
entre un neonato y la accién especifica del tutor. Tras ese grito hueco
de sentido hay la respuesta de un otro que posibilita significindola, ges-
tando la demanda y siendo causa de esa experiencia somatotdnica. Asi,
antes de ese encuentro, de esa primera experiencia de satisfaccion, équé
hay? ¢Una expresion pura de la naturaleza? {Esa experiencia pura es de
indiscriminacion del sentir? Si recreamos el fenémeno del nacimiento
de un humano, el cual normalmente después de respirar lanza un alarido
y un llanto, el auxiliar, por experiencia, infiere que alguien sufre de ne-
cesidades. Sin embargo, ese sufrir es un campo de sentido que se otorga
en ese primer momento por otro; y, gracias a su sentido comun, el tutor
atiende ese llamado calificindolo como expresion de displacer o dolor.

Aristoteles expone que los sentidos, en un primer momento y por el
contacto con su medio, experimentan dolor, pues no es sino con el
uso de los 6rganos (costumbre) como aquéllos pasan a ser agradables.
Bajo la misma idea Freud refiere el estado de un naciente, s6lo que
usa la analogia con otro canal perceptual: la reaccion de los ojos del
neonato ante la luz. En esta reconstruccion conjetural del nacimiento
los umbrales perceptivos se embotan, el neonato queda impactado
por la disrupcion de un real externo al cual no tiene ni la costumbre ni
el aparato simbdlico para nombrar y, con ello, tomar distancia de esa
injerencia en su cuerpo. La exterioridad entra sin permiso por sus sen-
tidos y, asi, experimenta una devastacion de los umbrales perceptivos;
hay cierto exceso del sentir. Y no es sino con la participacion del otro,
de voces, melodiosas que hacen mimos (eufonias) y de movimientos
oscilatorios acompafiados de un sostén, como ese cuerpo nuevo va
apaciguando esa dolorosa indiscriminacion del sentir. Esta conjetura
l6gica que se hace sobre la inmersion del neonato en lo humano puede
sostenerse actualmente tanto por la biologia como por la psicologia 'y
aun por las neurociencias.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

El medio externo inicialmente hostil se vuelve posibilitador de confort,
una vivencia de alivio al menguar ese dolor nudo. Siguiendo esta na-
rrativa aristotélica y freudiana, ya tenemos tres premisas que pueden
orientar la comprension del tema de analisis. La primera es que el dolor
inicial se vuelve alivio gracias a la respuesta que tiene el medio para
atender no sélo el llamado de alimentacién, sino también el de grati-
ficacidn, disfrutando asi el neonato del contacto humano y erogeni-
zando la boca, su cuerpo. La segunda consiste en que, dada la ausencia
de aparato simbdlico en el neonato, al inicio éste sdlo vivencia dolor,
el exceso del estimulo frente a la disrupcién de la exterioridad. Y la
tercera premisa: en un primer momento se gesta un yo real, un agente
que tramita excitaciones internas o externas; y la primera tramitacién
no es de cualidades simbolicas, sino de cantidades energéticas susci-
tadas por las tensiones internas de hambre o por estimulos externos
disruptivos. En este arranque la presencia del otro es fundamental
para la pervivencia. La ejecucion de la accién especifica del tutor es
eficiente cuando regula la tensién interna o el estimulo externo del
novato, permitiéndole ir adecudndose de manera paulatina al medio y
gestionando asi el placer en tanto equilibrio de tensiones.

Freud propone que esa primera vivencia de indiscriminacion de los esti-
mulos es una insercion disruptiva; la exterioridad como un das Ding (“la
cosa”) que tiene una fuerza de impacto y que deja una huella a-simbolica
en tanto signo de exterioridad. Lacan articula esta palabra (das Ding)
con la propuesta hipotética del valor X kantiano. Para Lacan el inicio
comprensivo del a como fendémeno empirico requiere de un previo, el
a priori, que, aun cuando no se puede constatar empiricamente, es po-
sible inferirlo por sus efectos. Para este autor el objeto a es la primera
marca de exterioridad que produce un exceso de placer (plus de goce)
en el nuevo organismo. El asunto es que, después de la retirada de ese
objeto externo que produce la primera experiencia de satisfaccion, que-
da un resto, una huella de nostalgia tras la pérdida de su presencia. La
pérdida del exceso de placer experimentado en la primera vivencia de



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

satisfaccion, dada la carencia de recursos de simbolizacion del objeto
externo, configura esa membrana liminal —de lo ex y lo in—, por lo que
sera dilematica la diferenciacion entre interioridad y exterioridad desde
el origen. Asi, la conquista intelectiva y afectiva de esas diferencias va
configurando la primera aprehensién humana, la noticia del “de suyo”, de
la exterioridad y de las conjunciones que tiene con lo intimo. Con ello se
inaugura el reto de vida del humano: la apropiacién del propio sentir y
desear; se va configurando a la par el “de suyo” de la exterioridad como
base de toda alteridad posterior. Y es gracias a ese intercambio entre el
neonato y su socorrente como se gestan los cimientos constitutivos del
ethos humano.”

Lacan sitia el fendmeno de la repeticiéon como el efecto de entropia
suscitado por el a. Propone la hipotesis de que la bisqueda y la pre-
ferencia del exceso de goce en la repeticion es un efecto residual, una
forma de expresarse en acto esa marca; es un intento tréfico de recupe-
rar el plus de goce “perdido” en esa inscripcion muda inaugural. Ahora
bien, la experiencia de repeticidon de goce es también un intento repara-
torio en busqueda de lo mismo; y los objetos parciales oral, anal, falico
y genital seran insuficientes para agotarla. Mientras tanto, el deseo,
que se constituye gracias a la demanda del otro, buscara, por un lado,
sostener el principio de inercia, proporcionando alivio temporal en el
placer a ese aparato gozante que llamamos humano. Y, por otro lado,
en un momento ulterior, después del atravesamiento o desalienacion
de la demanda, se constituird en un deseo por ser y para ser, dando
admision y valor al otro en tanto “de suyo”, en su diferencia. Es decir,
descentrando-se y desaliendndo-se se produce el campo de la alteri-
dad propia de un narcisismo secundario, pero no sin antes elaborar el

19. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 1;. El reverso del psicoandlisis. 1969-1970, Paid6s,
Buenos Aires, 2008; Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20...; Jacques Lacan, El Semi-
nario de Jacques Lacan. Libro j...



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

fantasma que se abre bajo la pregunta “qué quiere de mi ese otro?”, asi
como su contraparte “qué quiero mas alla de la demanda del otro?”.”

En esta primera cartografia se inaugura la persona humana, cuyo arran-
que es el impulso para mantenerse en la vida, lo cual implica procesos
de “digestion” o tramitacion del dolor orgénico, sea por las tensiones
internas dadas por el hambre, el suefo y la sed; sea por la disrupcion de
estimulos externos, ya que los sentidos tratan de adaptarse a un medio
fuera del vientre materno. Este organismo humano inicia su apertura a
un mundo de sentidos (c6digo lingiiistico) que lo espera. El sentir en
tanto humano es primero una marca indiscriminada que va obteniendo
cualificacion afectiva gracias a una exterioridad que con-siente. Aten-
diendo ese displacer como primera vivencia somatica y posibilitando
el placer (alivio de tensidon-apaciguamiento) devenido del contacto
con el otro en tanto que alivia con palabras, arropamientos, tacto, mo-
vimientos y, claro, los cuidados basicos, como la alimentacién, este
nuevo cuerpo, cuando apercibe la falta del otro y vuelve a enfrentarse a
la tensién organica, a la disrupcién de los sentidos (dolor), asi como a la
falta de calor y sostén, experimenta un nuevo sufrimiento por ausencia.

Asi, la barrera anti-estimulos, entendida como metafora freudiana,
no soélo es el umbral perceptivo del organismo humano, sino, ade-
mas, la capacidad de los auxiliares para saber, filtrar y dosificar la
atencién mediante acciones especificas que moldean el cuerpo en
ritmos, tiempos y signos. El impulso vital del organismo se enlaza
con los otros en tanto humanos habitados por un mundo de sentidos.
Ante la ausencia del auxiliar, y despertado el apremio de la tensién
interna, Freud propone que se gesta el proceso de pensamiento
primario, el cual es imagen que disfruta en el prever la presencia
de esa exterioridad desde donde deviene inicialmente la funcién
especifica. Si ésta tarda o no llega, se gestan el displacer y el proceso

20. Entendido ese otro como la comunidad de almas de la época, el cual se introyecta al mismo tiempo
que la lengua. El campo de sentido, como la esencia del ser, esta prefiado de ideales y deseos.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

regresivo, alucinatorio. Cuando no se da esa deprivacion y llega el

socorrente ejecutando la accidn especifica, el segundo sistema se ira

consolidando por la sumatoria de las experiencias de satisfaccion

y la investidura mnémica. El principio de placer, como parafrasea

Lacan a Freud, es “la tension 6ptima por debajo de la cual ya no hay
9 21

ni percepcion ni esfuerzo”,” por lo que, posteriormente, se busca
en los otros las coordenadas de ese placer.

La meta del segundo sistema psiquico expresado por Freud es conser-
var un estado quiescente y las investiduras energéticas, conduciendo
las excitaciones hacia la motilidad voluntaria, de modo que pueda per-
manecer la percepcidn del objeto externo de satisfaccion. Este proceso
secundario inhibe el desarrollo del displacer, hace un rodeo desde el
recuerdo de satisfacciéon y busca la identidad de pensamiento hasta
el logro de las experiencias motrices eficientes. Tal rodeo es posible
gracias a la articulacion de la representacién cosa y la representaciéon
palabra, y entre palabras. Porque una representacion conduce a otras
intermedias o a formaciones de compromiso, ésta se independiza de
la regulacidn otorgada por el displacer. Sin embargo, la tendencia de-
seante que proviene del proceso primario es indestructible y genera
contradiccion con el proceso de pensamiento secundario; y para evitar
ese displacer se recurre a la represion, sofocacioén o desfiguracion del
recuerdo. De ahi que todo proceso de pensar esté expuesto a falsear
la realidad con tal de evitar el displacer y mantener asi el principio
de inercia. Lacan lo parafrasea del siguiente modo: “la primera for-
mulacién del principio del placer como principio del displacer o de
menor-padecer, entrafia con toda seguridad un maés alla, pero que esta
hecho justamente para mantenernos mas aca de él. Su uso del bien se

9y 22

resume a que, en suma, éste nos mantiene alejados de nuestro goce”.

21. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 68.
22. Ibidem, p. 224.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Por lo dicho hasta ahora se destaca aqui una coincidencia entre Freud y
Lacan, la cual tiene raigambre en Aristoteles. Como se advertia respecto a
este Ultimo, la incomodidad propia de los habitos que se viven como forza-
dos, asi como el esfuerzo y el soportar los dolores habituales (displaceres),
son un bien preferible al dolor psiquico que se experimenta por la incapa-
cidad de mantener un esfuerzo sostenido para la vida. Lo mismo sucede
cuando, al negar el esfuerzo normal requerido para discernir entre los
placeres, se prefiere vivir mas en el exceso de éstos que en su regulacion.

En sintesis, el momento inaugural calificado por Freud como el primer
momento de comunicacién y moralizacién humana entre el neonato y
la madre es una reconstruccion logica que se hace desde la teorizacion
psicoanalitica, dado que el naciente no puede dar razén de esa vivencia.
Sumado a esto, hay un segundo momento del sufrir: cuando el nifio va
incorporandose en sus interacciones con otros en los habitos sociales.
Si es habito, entonces es factible sostener que es ahi donde se va ins-
taurando la ley moral (el ethos). Esto significa que el segundo momento
de moralizacién implica necesariamente el querer y la intencidn que,
aunque imprecisa, es importante para que el novato dé admisién a la
costumbre. Por tanto, cuando el tutor o auxiliar en el primer momento
signa la necesidad de algo en el llanto, siguiendo ritmos, horarios, es-
pacios, lugares y personas, en esta interaccion se posibilita el primer
ordo del mundo. El cuerpo del novato vivencia después su respuesta
como intuicién emanada de esas marcas, signos que hacen pre-sentir la
aparicion de aquellas consistencias que inicialmente tienden a conser-
var las necesidades primarias de sobrevivencia y satisfaccién corporal
(cenestesia y kinestesia) proporcionadas por el contacto humano.

La esencia del hombre es el sentido en tanto don del otro
Junto con las improntas de la costumbre, el auxiliar implica al auxi-

liado en ciertas formas de recibir el trato, ante las cuales respondera
acomodandose o no. En este intercambio de signos ya hay procesos



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de significacion, sea por posicion, lugar, temperatura o consistencia de
los objetos (duro-blando, suave-aspero). Con ello hay palabras, frases
y enunciados cuya meta es hacer pedidos, dar indicaciones, 6rdenes,
etcétera. Inicialmente, los sonidos son una formulaciéon que hace el
auxiliar prestando sus palabras e implicando al infante en su erogeniza-
cién oral y anal, asi como en los goces coligados (los objetos parciales).
Se requiere invertir una gran cantidad de energia libidinal en el recién
nacido para sostener la vida; esto lo saben los progenitores.

Cuando el nifio avanza en su proceso de humanizacion y puede operar
por si mismo, entonces el llamado proviene de los tutores, que deman-
dan su implicacién. Aqui deviene el disgusto y una segunda fuente
de sufrimiento, a saber, la imposicién de un trabajo, desgaste fisico y
psicoldgico para alcanzar algtn bien o el disfrute de éste; pues todo
aquello que implica salir del solaz estado de recibir placer o bienes
por el otro, se vive como forzado vy, por tanto, como displacentero.
Cuando hay diferencia entre la imagen de recuerdo y el objeto per-
cibido se desencadena la funciéon imaginaria, propia del proceso de
pensamiento primario, tratando de reparar esa pérdida de goce o de
displacer-frustracion.

Cuando la accién de sostén del auxiliar no se enlaza con el trabajo del
nifio, cuando no se le implica, el individuo queda fijado en el papel de
recibir, y vivird como extrafio o ajeno el desgaste-pago que requiere
para mantener la propia vida. Asimismao, si el tutor hace de esa funcién
de sostén su sentido de vida por el goce y el sentir omnipotente que
proporciona el ejercicio del acto de poder dar, no implicando al otro en
el esfuerzo propio por vivir, obstaculizara el proceso de individuacion.
La voz del auxiliar y su capacidad de fungir como mediador, asi como
de aceptar su destitucion de la funcién de dador, es una base esencial
en la construccion del patron de la acciéon moral.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

La interaccion humana es imagen y palabra, es gesto y tacto, es mirada
y ser mirado, es aprecio y desprecio; en estos intercambios se gesta
el lenguaje del amor y del odio, gracias al espectro interpretativo que
ejercita cada uno, mediante el cual se configuran los procesos ilusorios
y comprensivos de lo vivido. Este tema se desarrolla a continuacion.

La interdiccion del incesto: la ley de 1a madre

La resignificacién del Edipo de Séfocles por Freud es fundamental
para sostener que el nodo de las pasiones se articula alrededor de la
“sagrada familia”, fuente de erogenizacion, afectacién y anhelos de vi-
vencias posteriores. Freud trabaja de manera profusa el llamado “mito
cientifico” de Edipo en Tétem y tabti. Mas alla de los desaciertos his-
toricos que ahi expresa, la riqueza radica en la intuicién interpretativa
inferida por su practica psicoanalitica. Este mito se mantiene vigente
por la fuerza que le da Freud a la prohibicion del incesto. Para referirse
a éste, utiliza el término Heilig, es decir,

[...] lo sagrado, es lo que estriba en que los seres humanos, en aras
de la comunidad mas vasta, han sacrificado un fragmento de su li-
bertad sexual y de su libertad para incurrir en perversion. El horror
al incesto (impio) estriba en que, a consecuencia de la comunidad
sexual (también en la infancia), los miembros de la familia adquieren
cohesidn duradera y se vuelven incapaces de incorporar extrafos al
grupo. Por eso es antisocial [sin embargo] —la cultura consiste en
esta renuncia progresiva—.”

Esta cita es poderosa, porque nos lleva a un orden comprensivo similar
al expresado sobre el proceso de pensamiento primario y secundario,
pero ahora respecto a como se constituye la ley moral. Esta se cristaliza
cuando se ejerce y sostiene la prohibicién nuclear sobre el goce de los
cuerpos; pues ahi donde —y con quienes— se posibilitan los primeros

23. Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia”, p. 299.

18



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

mimos, los primeros contactos que erogenizan el cuerpo, esta también
el limite, la prohibicidn. En el Edipo de Séfocles se sefialan los estragos
parala genealogia y la polis cuando se transgrede ese tabii: “no mataras
a tu padre ni te acostaras con tu madre”.

Cuando se rompe la prohibicidn del incesto, la estructura queda en en-
tredicho. Cuando se transgrede este doble mandato se disuelve el campo
liminal entre el propio cuerpo y el del otro, entre lo propio y lo ajeno.
La vivencia traumatica proviene de lo real, ya que hay un rompimiento
de la ley del lenguaje (que designa qué es un hijo o una hija, y que hay
una madre que autoriza la voz del padre) y de la ley moral (que ordena
las posiciones genealdgicas gracias a la identificaciéon con el ideal del
yo). Cuando hay una esclerotizacion en la alienacién materna o el padre
transgrede la interdiccidn, el fantasma protector que suele crearse debido
ala prohibicién entre el sujeto y su objeto de amor e ideal queda endeble,
a veces transparente o inexistente. Asi, el fendmeno que se efectiia cons-
tituye desfiguraciones que disuelven el si mismo, o bien, éste no termina
de afirmarse. Se tratara de resarcir esa herida con impostaciones propias
de los juegos infantiles, en las que el campo del ser y el estar, del sentir y
el pensar sufren una fractura. Es decir, se disuelve la diferencia que da el
juicio critico entre la fantasia y la realidad, entre el ser y el parecer. Se sabe
que se construye estructura con lo que se tiene, pero ¢qué pasa cuando no
hay interdiccién del incesto o cuando hay abandono del padre o depriva-
cién de ambos progenitores? Como hipotesis provisional se postula que
el sujeto no pierde el vivir, pero si el campo posibilitador del ser existente.

Lacan, en el Libro 7. La ética del psicoandlisis, ofrece dos coordenadas
comprensivas sobre la constitucién de la ley moral y la ley propiamente
dicha. La primera es la interdiccién del incesto; la segunda describe
los efectos en el paso por el Edipo, concurrente con la ley de no matar
al pr6jimo. Ahora bien, desde el psicoanalisis, el sostenimiento de la
genealogia humana no es posible si no hay interdiccion del incesto,
sostén de la ley moral.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Lacan concluye de la propuesta freudiana que “es das Ding, que es
la madre, que es el objeto del incesto, es un bien interdicto y que no
existe otro bien. Tal es el fundamento, invertido en Freud, de la ley
moral”.** De ahi lo dilematico, “ya que el deseo del incesto descubre
qué articula su conducta de manera tal que el objeto de su deseo se
mantenga siempre para él a distancia”.” Ademas, en el Libro 6. El deseo
y su interpretacion precisara que, frente a esta interdiccion, se gesta
estructura: o bien el sujeto no es el falo o no lo tiene. Por su parte, el
neurotico se coloca en el supuesto saber y, asumiendo no tenerlo, con-
firma de manera enmascarada ser dicho deber inconscientemente; y,
en su funcion deseante sintomaética, se protege del acceso al das Ding,
interdiccién de la madre, gracias a cierto fantasma, el cual se puede
identificar sinticticamente en las siguientes frases: “del obsesivo: él

» 26

no es quien goza. De igual modo, para la histérica, no gozan de ella”.

La primera interdiccién a la madre es “no devoraras a tu hijo para
que éste pueda tener acceso a la palabra y al deseo”. Para ilustrar esto
sigo lo enunciado en la Leccion sobre el fantasma fundamental en el
neurdtico, dentro del Seminario antes citado. Ahi se grafica como la
demanda del otro (A) real, que es la madre —la cual tiene atributo de
omnipotencia—, atiende inicialmente la satisfaccion de la necesidad y
después la amorosa. En la medida en la que el sujeto articula el lenguaje
adquiere capacidad para inquirir qué tanto puede contar con y confiar
en lo que el otro (madre) promete. En este intercambio los individuos
se asumen como tales; ya no es una necesidad y una demanda abstrac-
ta de amor, sino en tanto interdependiente de sujetos reales. Y dado
que el codigo lingiiistico no posee todas las respuestas, el sentido de
totalidad y omnipotencia atribuido al otro queda tachado; y el sujeto
se atiene a lo que el otro real le ofrece (el auxiliar). La falta reconocida
en el otro es respecto a la palabra, no respecto al otro real. Asi, en el

24. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7..., p. 88.
25. Ibidem, p. 94.
26. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 501.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

campo significante se produce el a como causa de deseo; el sujeto se
sitda, asi, bajo dos pesquisas: “qué quiero de lo que el otro me deman-
da?” y “épor qué lo que el otro me otorga de sentido en su demanda y
cOmo me nomina es insuficiente para satisfacer el sentido de mi ser
(el sujeto padece de sentido)?”. Esto implica aceptar la castracién del
otro, el cual no es todo, como refiere sintéticamente Lacan: “El sujeto, al
pagar el precio necesario para esa localizacion de si mismo en calidad
de desfalleciente, es introducido asi en la dimension siempre presente
cada vez que estd en juego el deseo: tener que pagar la castracion”.”
Alrededor de esas coordenadas sitia la dialéctica entre demanda y
deseo, bajo el proceso de tramitacion entre lo real imaginarizado y el
limite de lo simbdlico: no todo puede nombrarse; y la madre, como
representante del tesoro de significantes, tampoco tiene todos los sen-
tidos (incompletitud del significante).

Lacany la funcion del padre

Ademas de esta interdiccion de raigambre freudiana, Lacan no exclu-
ye la hip6tesis del mito igualmente freudiano del Edipo, sino que lo
dimensiona cuando propone una elaboracién del padre real al padre
simbdlico, en los tres tiempos del Edipo. La intervencion del padre
permite una toma de distancia de la demanda materna, como se refiere
en la siguiente cita: “este deseo del Otro, que es el deseo de la madre
y que tiene un mas alla. Ya sélo para alcanzar este mas alla se necesita
una mediacién, y esta mediacion la da precisamente la posicién del
padre en el orden simbdlico”.”® Lacan sintetiza la articulacién de la in-
terdiccion de la madre y su castracion gracias a la funcién del nombre
del padre, en los tres tiempos del Edipo: desalinedndose de la demanda
de la madre, primero, se identifica el nifio con el objeto de deseo de

ésta; segundo, en el plano imaginario, al nifio le aparece el padre como

27. Ibidem, p. 400.
28. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del inconsciente. 1959-1960,
Paidés, Buenos Aires, 2010, p. 189.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

castrador de la madre; y, finalmente, por su funcion, es decir, por el
estatuto simbdlico que da el discurso al nombre del padre, éste se le
presenta a aquél como quien tiene el falo. En esta declinacién del Edipo
es que se cristaliza lo que inicialmente aparecia s6lo como fondo; ahora
adquiere forma via identificacion en ese ideal del yo.

Ilustremos lo anterior siguiendo un reporte de investigacion reciente
que realicé,” en el que analizo material transcrito de entrevistas a ac-
tivistas de colectivos sociales trans y feministas. La muestra de analisis
consiste en seis entrevistas a tres personas autodenominadas hombres
trans y tres mujeres cisgénero, dos de ellas de opcion bisexual. Cinco
de las personas entrevistadas expresan la imagen paterna bajo acciones
de abandono, rechazo o violencia, mientras que describen la imagen
materna como sostén y proveedoras de los bienes para vivir. Llama la
atencion que los hombres trans, narrativamente hablando, se revisten
del personaje hostil o ausente (el hombre) y asumen una relacién y una
funcidn parental con la madre. De frente a las narrativas analizadas el
autor se pregunta:

éSera que, en la légica narrada, nominarse hombres trans y some-
terse a la disciplina propia del transito es un modo de reparar el si
mismo [dada la pérdida del padre]? ¢Sera que la bisexualidad ademas
de ser una posibilidad del ser es una manera de domesticar la imagen
hostil transgresora? ¢El nino(a) asustado frente al violador se reviste
de rabia o del actante opositor, evitando asi volver a ser su presa?

Estas preguntas, que se hacen desde el campo del analisis de las colec-
tividades, son atinentes para seguir pensando en como se configuran
las nuevas subjetividades ante las condiciones actuales de la cultura.
Cuando la prohibicién del incesto se disuelve por abuso sexual o moral
de un progenitor, se abren nuevas configuraciones. Quien lo padece

29. Antonio Sanchez Antillon, “Configuraciones subjetivas e ideales” en Revista Investigium IRE: Ciencias
Sociales y Humanas, Universidad CESMAG, Narifo, Colombia, vol. XI1, N° 2, 2021, pp. 76-91.
30. Ibidem, p. 89.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

desarrolla sintomas de desfiguracién y desplazamiento de las imigenes
del yo con vistas a sostener el sentimiento de si y de pertenencia al
grupo. Es decir, hay nuevas figuras de las formas del ser, méas alla de los
ideales judeocristianos. Por ejemplo, en las narraciones de las personas
entrevistadas se presentan aquéllas que transitan identificindose via
impostacion en el objeto hostil o ausente. ¢Sera que en esos actos hay
un intento de reparacion del si mismo y que gracias al revestimiento
logran cierta identificacién falica? éSera que la participacion en el co-
lectivo es sostén del sentimiento de comunidad?

Frente a estos datos se propone pensar que en ese revestimiento se
despliegan dos mecanismos que suele nombrar Freud. El primero con-
siste en que, ante la vivencia traumatica, el sintoma se vuelve el acto
inconcluso: lo que se quiso decir o hacer. Dada la carencia de una
imagen formadora del yo, como es el padre o la madre, o su presen-
cia hostil, queda desorientado el individuo y busca algin significante
identificatorio, se re-asigna su género. El segundo es que, de frente al
deseo de reparacion del modelo identificatorio desilusionante, el sujeto
se coloca en el vacio, aspirando completar el modelo o sometiéndose
a su demanda. A estos mecanismos quiza debemos afiadir un tercero:
ahi donde se disolvi6 el lazo social hay que anudar reparatoriamente
con otros, a saber, en el sentido de comunidad, en la tribu. Por ello,
dada la historia de activismo social de estos entrevistados, infiero que
el grupo, el colectivo, sirve también como un espacio de reparacion
del ser en la existencia. Pugnan no s6lo por vivir, sino por tener una
existencia: reconocimiento, validacién, membresia, un “NOS” que sos-
tenga reparatoriamente el sentimiento de si.

Con esto se pondera como, mas alla de la experiencia clinica en la que
se ve el uno por uno, hay mecanismos sociales a través de los cuales
las personas buscan reparar su imagen y un modo de enlazarse so-
cialmente. A todos los modos colectivos de enlazarse los podriamos
considerar socioldégicamente como grupos némicos, en contra de los



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

otros, los andmicos, que, en lugar de reparar sus carencias, tratan de
destruir todo aquello que huele a lazo social y a lo humano. Tal es la
actitud del malvado y el envidioso, quien piensa en su interior “si yo
no lo tuve o a mi no me lo dieron, tengo el derecho del desquite”. Estos
envidiosos no buscan tener el bien del otro, sino que su goce esti en
que el otro tampoco lo tenga. Desde luego, los malvados, capaces de
actos bestiales como referiamos en lenguaje aristotélico y que en la
jerga analitica se pueden denominar perversos,” los cuales ahora, en
nuestro pais, no son uno a uno, sino bandas.

Desde la clinica se reconoce, con Lacan, la funcién pacificante del ideal
del yo, asi como el hecho de que existe una conexién fundacional entre
la normatividad libidinal y la cultura. Esta marca fue establecida desde
los albores de la historia en relacién con el imago del padre. Este se
vuelve pacificador cuando se puede encontrar en un otro a alguien que,
bajo emblemas fdlicos (de valor), proporciona un sostén del sentimien-
to de si y la imagen del s{ mismo como otro. Lacan parafrasea la idea
de Hegel de que el amor, entendido como reconocimiento por el otro,
es fundamental para reconocerse a si mismo: “soy semejante a aquel
a quien, al reconocerlo como hombre, fundé para reconocerme como
tal”.** Ademas de esta premisa es factible ponderar dos ideas freudianas
en las que se respalda Lacan en su teorizacién. 1) En la historia humana
el reconocimiento de la funcidn del Padre es una sublimacién esen-
cial a la apertura de una espiritualidad que representa una novedad,
“un paso en la aprehension de la realidad como tal”.* 2) El padre real,
como un padre bueno: “[...] casi tierno en la exquisitez de esa identi-
ficacidn viril que se desprende del amor al padre y de su papel en la
normalizacién del deseo”.** En ello radica el valor de la formacién del
yo como si mismo gracias al ideal del yo otorgado por el padre. Si hay

31. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 16. También ver José Edgardo Milmaniene,
Clinica de la diferencia en tiempos de perversion generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

32. Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.

33. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 219.

34. Ibidem, p. 220.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

interdiccion del incesto y un procesamiento de la imagen del padre
real al imaginario, y si se da admision simbdlica de ese valor falico, el
sujeto se estabiliza; aunque padecera cada que cruce la interdicciéon
con el fendémeno residual de la culpa.

Para reflexionar ahora el segundo punto, la interdiccién de “no mata-
ras”, se plantea la pregunta siguiente: écuiles son los efectos cuando
se desvanece la ley de amar al pr6jimo como a si mismo?

Para abordar este punto no hay nada mas atinente que volver la mirada
al pasaje de Cain y Abel, mito fundador de esta prohibicién. De acuerdo
con la comprension judia, Cain es un hijo de Dios. Eva expresa “adquiri
un hijo con el eterno”, mientras que de Abel s6lo dice “se afadid, nacid
el hermano de Cain, y su nombre significa aliento”. Este es hijo del
hombre, mientras que aquél es adquirido junto con Dios, como obra
divina. Cain es signo de conciliacién en la relacién de los primeros
padres de la humanidad con Dios; mientras que de Abel se esperaba
que hiciera el papel secundario. La esperanza de redencién estaba en
el nombre de Cain, quien trabajo la tierra generando frutos. Pasé de
ser el trabajador de la tierra a recibir las gracias venidas del cielo, el
agua, el sol, para recrear el paraiso; sin embargo, se apropidé de ella'y
se convirtid en esclavo de la tierra. Abel, por su lado, tuvo por oficio
ser custodio, cuidador de rebano, pastor de ovejas. Abel es un aliento;
su nombre comparte la primera letra que refiere a Dios, en el plano
etimologico es simbolo de una vida justa y recta (olam haba).” Desde la
carencia elige ser pastor, cuidar de la creacion, del rebano. Abel regal6
a Dios un animal primogénito; Cain, al ver la accién de su hermano,
también le trajo semillas de lino y frutos de mala calidad. Dios vio
con buenos ojos la ofrenda y la actitud de Abel, pero no la de Cain. Se
llen6 Cain de tristeza y de envidia, y decay6 su rostro. El mayor error

35. R.J. C. Williams, Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo, Ediciones Cristiandad, Madrid,
1978. Sobre todo, se sigue el relato judio expresado en Moshe Weissman, El Midrash dice, Bnei Sholem,
Buenos Aires, 2008.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

de Cain no sdlo fue aferrarse a las cosas de la tierra, sino que, en lugar
de rectificar su acto, se llen6 de desesperanza. No soport6 lo que es
propio de la vida, la rectificacién para agradar a Dios. Estaba colocado
como el hombre del privilegio por ser el primogénito. Su actitud es
de quien merece todo y supone que todo lo que produce la tierra es
suyo y tiene el derecho de reclamar a Dios sobre la calidad de la tierra;
mientras que Abel se posiciona en el valor de hacer para otros, cuida
el rebafio y ofrenda lo mas valioso de éste, el primogénito del rebafio.

Cuando Dios busca a Abel, le pregunta: “Cain, édonde esta tu herma-
no?”. Cain responde: “¢soy yo acaso el guardian de mi hermano?”. De-
tras de esta réplica, hay un campo de sentido implicado: “T, siendo el
protector del mundo, ¢éme preguntas a mi?”. Frente al cinismo viene la
condena: “Maldito por derramar la sangre de tu hermano. Peregrinaras
por la tierra y no tendras descanso”. Lo expulsa del rostro de Dios (de
su cuidado). En su defensa Cain le exclama a Dios: “¢a donde iré fuera
de tu rostro? Sin estar en tu presencia me perderé; y todo el que me
encuentre me matara”. De ahi que Dios, en su misericordia, le hace otra
condena: “Todo el que mate a Cain sera castigado siete veces peor”. Y
le pone una marca para que no lo maten. Con esta marca se ratifica el
mandamiento de no matar.

En este mito, como se ve, se enlazan varios dilemas éticos concatena-
dos que terminan en el fatal desenlace. En este articulo centraremos
la atencién en la rivalidad fraterna para evidenciar cémo la incapaci-
dad de procesar los celos lleva a fatales consecuencias. La base de los
mandamientos de la ley de Dios es no “ver con codicia”. Los estados
pasionales tienen que ver con esa mirada respecto al goce de las cosas
y de las personas. Se altera el orden social cuando, por la apropiaciéon
del bien, el goce de éste queda de lado y es sustituido por un goce
regresivo: aferrarse a la cosa, en contra del bien del préjimo. En esta
tradicion antropolodgica, de acuerdo con la historia biblica, los hijos de
Cain fundan ciudades, se apropian de los bienes y expulsan del goce



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de los frutos de la tierra a quienes no consideran ser como ellos: el
privilegio de los primogénitos. Invierten la légica del bien, hacen el
mal llevados por la mirada de codicia, transgreden el limite del otro,
le arrancan la vida. Es frente a esta ldgica que Jesus, en boca del evan-
gelista Juan, ofrece el mandamiento de oro: ama a tu préjimo como a
ti mismo. “Si alguno dice: Yo amo a Dios, y aborrece a su hermano, es
un mentiroso; porque el que no ama a su hermano a quien ha visto,
¢cémo puede amar a Dios a quien no ha visto?”.*° Esta moral cristiana
es una frase muy consabida, pero poco cualificada y vivida. El mandato
se centra en “ama a tu préjimo”, pero se elide, se borra el presupuesto
para poder ejecutar ese segundo acto: “... como a ti mismo”. El centrarse
en el mandato “ama a tu pr6jimo” (colocado como una exterioridad)
se vuelve un imperativo de muerte sin su complemento; se torna una
carga, una sobrecarga para la vida, pues se exalta el sacrificio al someter
el si mismo ala demanda del otro. Asi, lo que pudo ser un mandato de
bien se vuelve un imperativo del mal.

{Como releva Lacan este mandato del mito? Para él atentar contra la ima-
gen del otro es atentar contra la propia imagen y contra el bien més pre-
ciado, pues aquél interpela, siguiendo la literalidad de la palabra “pro-
ximo”, équién es mi mds proéjimo que yo mismo? “Es propio de la relaciéon
del sujeto consigo mismo que se haga él mismo, en su relacioén con su
deseo, su propio préjimo”.” Desde el psicoanalisis podemos identificar
que en la alienacién de la demanda del otro se configura el masoquismo
moral, la oblacién de si al gran Otro, sea quien sea su representante.”
Sin embargo, limitar el goce del otro, identificando que también esta
castrado, incompleto, como se explicd anteriormente, abre la posibili-
dad de advenir sujeto de deseo; un deseo que, aunque incubado desde

36. 1]n 4:20.

37. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 95.

38. Como ya se explic) en el apartado sobre la ley de la madre, quedar alienado a esa demanda es una
forma silenciosa de incesto, lo cual es fuente de angustia y autopunicion. Ante el fantaseo incestuoso
con la madre, se apela a la funcién paterna, como ya advierte Freud en El caso del Hombre de los Lobos
y en Pegan a un nifio, relatos que retoma Lacan para precisar el fantasma tipico del neurético y su
masoquismo. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

la exterioridad por la demanda de las primeras figuras formadoras del
yo, encuentra su fruicion en la forma particular de querer de cada cual,
no sin antes determinar-se en lo que hay de propio en su desideratum.

Junto con Lacan se entiende también otra coordenada comprensiva de la
funcién del amor al préjimo cuando apunta: “Asi la identificacién edipica
es aquella por la cual el sujeto trasciende la agresividad constitutiva de
la primera individuacion subjetiva. Hemos insistido en otro lugar en el
paso que constituye la instauracién de esa distancia por la cual, con los
sentimientos del orden del respeto, se realiza todo un asumir afectivo
del préjimo”.*® Es decir, el desarrollo de la empatia por el otro es posible
cuando se considera que ese otro siente y es afectado como yo; de modo
que infligirle dolor al otro no es deseable en tanto que yo mismo me cui-
do de no dolerme o hacerme dafio. Este juicio de atribucién del sentir
del otro y su afectacidn, dada la propia cualificacion del sentir, es indicio
del desarrollo de la alteridad. Por otro lado, cuando el otro es malo y el
si mismo se articula alrededor de los mensajes que Lacan consigna en
La agresividad en psicoandlisis —“no soy nada de lo que sucede. T no
eres nada de lo que vale”—,* el sujeto, al anular su si mismo, proyecta ese
mismo sentir hacia el otro; es decir, se cristaliza la estructura paranoica
del yo. Lacan lo refiere en los tres delirios fundamentales: de celos, ero-
tomania y de interpretacion autorreferencial. He aqui una frase sintética
de este fendmeno: “La bella alma misantropa, arrojando sobre el mundo

el desorden que hace su ser”.*

Si no esta cristalizada la constitucion de la ley del lenguaje por via de
la interdiccion del incesto, se disuelve o queda endeble la capacidad
de diferenciar entre la cosa y la palabra, y los juegos propios de la
metéfora y la metonimia; queda en entredicho la capacidad de captu-
rar la dialéctica del sentido de las palabras, por lo que el mundo hace

39. Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.
40. Ibidem, p. 118.
41. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

irrupcién de manera cruda, desestimando la realidad. Asimismo, si no
se instala la ley moral, entendida como prohibicion del asesinato del
padre y del semejante, el individuo queda discapacitado para gestionar
sus impulsos, sin capacidad de empatia: desestima al otro o desmiente
alos representantes de la ley.

Para uso y orientacion de la clinica hay que tomar en cuenta lo si-
guiente: no es lo mismo escuchar y recibir a alguien que, en su sin-
tomatologia, tiene sus pasiones o carencias colocadas en el cuer-
po por desplazamiento, que escuchar y recibir a alguien que, por
pensamientos recurrentes de auto-martirio, trata de amortiguar su
expresion agresiva. Y ambos son diferentes de quienes sostienen un
discurso y una posicién antagdnica con todo semejante, es decir, de
quienes aspiran a anular la vida del otro. La pasion neurdética de los
celos tiene como referente a un tercero, que es objeto del deseo por el
cual compite con un otro que valora como semejante; por ello busca
hacer cosas, las mejores, para ganar las preferencias del objeto de
amor o del lider. Por su parte, la pasién psicdtica no toma a ese otro
como rival, sino como antagbnico; no aspira a tener el objeto de deseo
ajeno, el bien del otro, sino a tener la vida del otro. Lacan precisa esa
mirada con la palabra Lebensneid, que refiere a una forma de envidia
no sodlo relacionada con la posesién de bienes materiales o del éxi-
to, sino con la envidia hacia la vida de otra persona: su vitalidad, su
capacidad para vivir plenamente. El individuo siente que no puede
acceder a esa vida sino disolviéndola. Esto puede pensarse como una
forma primitiva, que aspira a la identificacidén; un acto crudo que
pretende incorporar la vitalidad del otro. Los guerreros aztecas no
s6lo se conformaban con matar al otro guerrero, sino que, después
de sacarle el corazén, lo desollaban. Posteriormente, se colocaban
sobre el propio cuerpo esa piel y salian corriendo por toda la ciudad
para asimilar asi la fuerza vital del enemigo.*

42. Toribio de Benavente, Historia de los indios de la Nueva Espafia, Salvador Chavez Hayhoe, México,
1941, pp. 43-45.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Conclusiones

La ley del deseo de la madre esta coligada con la constitucién del
lenguaje siempre y cuando haya una interdiccién-privaciéon de la
madre sobre su objeto de amor. En la dialéctica relacional de la
diada hijo-madre, el dilema es el proceso de diferenciaciéon entre
demanda y deseo. La primera constitucién moral, por tanto, se in-
augura ante esa primera respuesta del llanto del nino, el cual, desde
una necesidad real, demanda una facilitacién. En Freud la accion
especifica en esa respuesta de la madre al grito del nifio es la fuente
de toda moralizaciéon y comunicacién humana. Sobre esta hipotesis
Lacan profundiza: la ley del lenguaje es capacidad de ejercer una
accién simbodlica que traduce la necesidad en demanda; esto es la
base significante de toda otra demanda de amor y de la bisqueda
del objeto de deseo, pues “la ley de la madre es, por supuesto, el
hecho de que la madre es un ser hablante”.* Asi, lo desarrollado en
el primer apartado en torno al problema del placer y displacer como
base primera de la constitucion moral del sujeto no es posible sin
una mediacidn lingiiistica que ejerza la madre bajo interdiccion,
como vimos en Lacan.** Y es gracias a la instalacién de la ley de la
madre y de la dialectizacién del deseo que “entra en juego lo que
veremos ahora funcionar como la primera aprehension de la rea-
lidad por el sujeto”.* Por su parte, en el proceso de incorporaciéon
del tercero, entendido como el paso por el Edipo (debido a la pro-
hibicién o regulacion del goce incestuoso), se estabiliza la fuerza
pulsional, ya que “la funcién del Padre es una sublimacién esencial
ala apertura de una espiritualidad que representa una novedad, un
paso en la aprehensién de la realidad como tal”.** Es decir, se efectda
la metafora paterna, en la que el primer significante es sustituido

43. Ibidem, p.194.

44. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 384.
45. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7..., p. 67.
46. Ibidem, p. 219.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

por otro: “la funcién del padre en el complejo de Edipo es la de ser
un significante que sustituye al primer significante introducido en

la simbolizacidn, el significante materno”.*

Finalmente, entre las consecuencias de asumir como requisito el
establecimiento de estos dos modos de aprehensién humana, se
encuentra aceptar que en cualquier configuracién subjetiva hay
fractura en el trayecto de su instalacion. Lacan, teorizando al res-
pecto cuando aborda el papel del fetichismo en la perversion, por
ejemplo, expresa: “en otras formas de perversion, y especialmente
en el travestismo, el nifio asumira la dificultad de la relacién ima-
ginaria con la madre en la posicidn contraria. Se suele decir que él
mismo se identifica con la madre falica [...]; con lo que se identifica
propiamente es con el falo en tanto escondido bajo las ropas de la
madre”.*® Es decir, se hacen impostaciones en el campo de la imagen,
tratando de adecuarse a una “realidad social” ahi donde otros hacen
fantasma, metaforizan la castracién de un padre real y soportan la
frustracién de una madre tachada en tanto significante. La dialéctica
entre castracion del deseo materno y privacion imaginaria del padre
conforma seres deseantes gracias a la mediacién falica del deseo.”
De ahi que, mas alla de una interpretacion moralista sobre los nue-
vos modos del ser, lo que se evidencia en las narraciones de las
personas entrevistadas, referidas en el apartado anterior, es como el
cambio de contexto afecta el imaginario y gesta retos en el proceso
de simbolizacidn, es decir, nuevas configuraciones subjetivas. X

47. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro s..., p. 179.

48. Ibidem, p.190.

49. Por cuestiones de extensiéon queda pendiente para otro escrito precisar la importancia del significante
falo en las sociedades patriarcales.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Fuentes documentales

Aristételes, Etica a Nicémaco, Centro de Estudios Politicos y Consti-
tucionales, Madrid, 1999.

Retorica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,

Madrid, 1999.

Biblia de Jerusalén, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2019.

Braunstein, Néstor, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994.

Carpintero, Enrique, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Car-
pintero, Enrique, Spinoza, militante de la potencia de vivir, Topia,
Buenos Aires, 2024, capitulo 4. Documento electrénico sin pagi-
nacion.

De Benavente, Toribio, Historia de los indios de la Nueva Espana, Sal-
vador Chavez Hayhoe, México, 1941.

Dor, Joél, Introduccién a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado
como un lenguaje, Gedisa, Barcelona, 1995.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres,
Siglo XXI, México, 1999.

Freud, Sigmund, “El malestar en la cultura” en Freud, Sigmund, Obras
completas. XXI. El porvenir de una ilusion, El malestar en la cultura,
y otras obras (1927-1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. §7-140.

“La interpretacion de los suefios (segunda parte)” en Freud,
Sigmund, Obras completas. V. La interpretacion de los suefios (parte
1D y Sobre el suefio (1900-1901), Amorrortu, Buenos Aires, 1991,
pp. 578-608.

“Proyecto de psicologia” en Freud, Sigmund, Obras com-
pletas. 1. Publicaciones prepsicoanaliticas y manuscritos inéditos
envida de Freud (1886-1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp.
323-440.

“Tres ensayos de teoria sexual” en Freud, Sigmund, Obras
completas. VII. «kFragmento de andlisis de un caso de histeria» (caso
«Doray»), Tres ensayos de teoria sexual, y otras obras (1901-1905),
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109-223.

32



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Godinez Aldrete, Abraham, Filosofia politica y subjetividad: aporta-
ciones a una genealogia del deseo, Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, 2018.

Lacan, Jacques, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 17. El reverso del
psicoandlisis. 1969-1970, Paid6s, Buenos Aires, 2008.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20. Aun. 1972-1973, Pai-
dés, Buenos Aires, 2008.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del
inconsciente. 1959-1960, Paidds, Buenos Aires, 2010.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su interpre-
tacioén. 1958-1959, Paidds, Buenos Aires, 2014.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoand-
lisis. 1959-1960, Paid6s, Buenos Aires, 1995.

Escritos 1, Siglo XXI, México, 2009.

Lapassade, Georges, El analizador y el analista, Barcelona, Gedisa, 1979.

Masci, Miguel Omar, “Spinoza y el conocimiento problematico de las
pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colom-
bia, N2 9, julio/diciembre de 2014, pp. 282-311.

Milmaniene, José Edgardo, Clinica de la diferencia en tiempos de per-
version generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

Misrahi, Robert, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975.

Sanchez Antillon, Antonio, “Configuraciones subjetivas e ideales” en
Revista Investigium IRE: Ciencias Sociales y Humanas, Universidad
CESMAG, Narino, Colombia, vol. XII, N? 2, 2021, pp. 76-91.

Spinoza, Baruch, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Orbis,
Buenos Aires, 1980.

Weissman, Moshe, El Midrash dice, Bnei Sholem, Buenos Aires, 2008.

Williams, R. J. C., Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo,
Ediciones Cristiandad, Madrid, 1978.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





