
1 

Resumen. Sánchez Antillón, Antonio. Principios: placer–displacer y prohibi-
ción del incesto. En este escrito desarrollo dos temáticas que constituyen la 
moralidad del sujeto desde la teoría y la práctica psicoanalítica: la configu-
ración de los sentimientos morales a partir del principio del placer y dis-
placer, y de la ley moral por la interdicción del incesto. Como antecedente 
del primer tema, desarrollo la teorización de Aristóteles sobre el placer y 
el esfuerzo en la configuración del hábito. Y, para el segundo, articulo la 
prohibición del incesto en Sigmund Freud y su relectura en Jacques Lacan 
acerca de la interdicción de la madre, la cual gesta una primera aprehensión 
de realidad; mientras que la aprehensión de realidad propiamente dicha se 
da vía incorporación de la ley moral en la declinación del Edipo, gracias a 
la identificación con el ideal del yo. Después elaboro una reflexión en torno 
a la correlación entre el mandamiento de no matar y de amar al prójimo, 
ponderando la relectura de que el sujeto se haga él mismo, en su relación con 
su deseo, su propio prójimo. Concluyo con algunas consideraciones finales 
respecto a lo expuesto.
Palabras clave: placer–displacer, ley moral, interdicción, incesto, psicoanálisis.

Abstract. Sánchez Antillón, Antonio. Principles: Pleasure–Displeasure and 
Prohibition of Incest. In this article I develop two topics that constitute the 

Principios psicoanalíticos:  
placer–displacer y prohibición del incesto

Antonio Sánchez Antillón*

Recepción: 14 de mayo de 2025
Aprobación: 2 de julio de 2025

* 	 Doctor en Psicología por la Universidad de Ciencias Sociales y Empresariales. Profesor en el iteso. 
antonios@iteso.mx



2 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

subject’s morality in psychoanalytical theory and practice: the configuration 
of moral sentiments on the basis of the principle of pleasure and displeasure, 
and the moral law forbidding incest. As background for the former topic, I 
develop Aristotle’s theorization about pleasure and effort in the configura-
tion of habit. And for the latter, I relate the prohibition of incest in Freud 
to its re–reading by Jacques Lacan regarding the prohibition of the mother, 
which engenders a first apprehension of reality, while the apprehension of 
reality as such occurs by way of the incorporation of moral law in the de-
cline of Oedipus, thanks to identification with the ideal ego. I then make a 
reflection about the correlation between the commandment not to kill and 
the commandment to love one’s neighbor, considering the re–reading that 
subjects make themselves their own neighbors with respect to their desire. I 
conclude with some final considerations.
Key words: Pleasure–displeasure, Moral law, Prohibition, Incest, Psychoa-
nalysis.

La proposición de Sigmund Freud “gobernar, educar y analizar son ta-
reas imposibles”1 permite situar el primer tema nodal que se desarrolla 
en este escrito, a saber, que el procesamiento del impulso primario, en 
virtud de las imposiciones sociales, no es algo que se logra del todo ni 
de una vez y para siempre; sin embargo, es indispensable para el sos-
tenimiento de la vida social. Esta idea conlleva cierto realismo para no 
desfallecer de impotencia ante el sufrir existencial y pasional que se 
escucha en el dispositivo analítico. Quien acompaña este dispositivo 
de escucha juega con al menos dos procesos lógicos de pensamiento: 
1) escucha desde la singularidad para inferir ciertos patrones generales 
en el discurso, y 2) considera el saber general de la teoría para entender 
la particularidad del hablante. La técnica implica el ejercicio de la dia-
léctica socrática actualizada en el diálogo analítico, mediante el cual el 
sujeto se va apropiando de su hacer en su decir. Y más allá del lenguaje 
médico —y exceptuando casos de padecimientos graves u orgánicos—, 

1.	 Sigmund Freud, “El malestar en la cultura” en Sigmund Freud, Obras completas. xxi. El porvenir de una 
ilusión, El malestar en la cultura, y otras obras (1927–1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 57–140, 
p. 249.



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

aquí se postula que la meta del tratamiento es una reconfiguración del 
ethos del sujeto2 bajo las coordenadas del deseo.

Lo que importa en esta praxis discursiva es entender el tamizado que el 
analizante tiene y obtiene al desvelar (por εὑρίσκειν, heurística) lo vivido. 
Dicho así, el mundo que se escucha en ese dispositivo consiste en las 
impresiones que los otros han dejado sobre aquél, no sin su reacción o 
participación en lo vivido, percibido, visto o escuchado. En esa tramita-
ción es fundamental que el profesional sepa de qué manera se articulan 
el placer, el goce y el deseo como signos de un bien pretendido, y cómo 
derivan de ello sus contrarios, haciéndolos padecer.3

2.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoanálisis. 1959–1960, Paidós, 
Buenos Aires, 1995. Lacan, en la presentación de su programa, expresa que la experiencia analítica no 
intenta amortiguar la experiencia moral por una reflexión; no pretende desdibujarla porque la vemos 
referida en nuestra experiencia cotidiana. Contra la reflexión abstracta, le regresó su importancia al 
análisis: “[…] el análisis sigue siendo la experiencia que volvió a dar al máximo su importancia a la 
función fecunda del deseo como tal. Hasta el punto de que puede decirse que, en la articulación teórica 
de Freud, en suma, la génesis de la dimensión moral arraiga tan sólo en el deseo mismo”. Ibidem, p. 12.

3.	 Estos tres conceptos: placer, goce y deseo, tienen todo un desarrollo tanto en la obra de Freud como en 
la de Lacan. De hecho, algunas explicaciones dadas en este escrito bordean estos conceptos. En virtud 
de los intereses del artículo, se sintetiza a continuación el sentido de estos términos. Se comprende, 
siguiendo a Joël Dor, que en Lacan el principio del placer sigue las coordenadas de Freud cuando se 
asume que modera la economía libidinal del sujeto gracias al lenguaje y al procesamiento simbólico 
de la vivencia (Joël Dor, Introducción a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado como un len-
guaje, Gedisa, Barcelona, 1995). Es decir, el principio del placer actúa como barrera al goce excesivo 
o transgresor. El goce es aquello que rebasa el principio del placer, como bien sinteriza la siguiente 
analogía: “El goce es el tonel de las Danaides, que, una vez que se entra, no se sabe hasta dónde va. Se 
empieza con las cosquillas y se acaba en la parrilla. Esto también es goce” (Jacques Lacan, Escritos 1, 
Siglo xxi, México, 2009, p. 76). En el Libro 7 el goce es entendido como el mal que atenta contra mi 
bien y el del prójimo. En el Seminario El deseo y su interpretación, Lección xx, sostiene que el deseo 
es la cosa freudiana, el Luts. Y cuando ahí mismo explica el grafo del deseo, discrimina entre la de-
manda, que es la relación constitutiva entre el niño y la madre como primera marca de la exterioridad 
que implica un posibilitador de la palabra, pero también del límite en lo que hay de interdicción del 
incesto materno, como se explicará más adelante. El Lust (deseo voluptuoso) trastorna la percepción 
del deseo: “degrada al objeto, lo desordena, lo envilece […] y a veces llega a disolver incluso a quien 
lo percibe, es decir, al sujeto” (Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su 
interpretación. 1958–1959, Paidós, Buenos Aires, 2014, p. 397). Bajo estos desarrollos previos explicados 
en el grafo del deseo un año antes, en el Libro 7, Lección xxiv, jugará Lacan con la pregunta siguien-
te: “¿has actuado en conformidad con tu deseo?”. A ella responderá precisando, primero, que todo 
atravesamiento del deseo implica el peaje, se paga con culpa, “o el sujeto traiciona su vía, a sí mismo 
[…] o tolera que alguien a quien se consagró […] haya traicionado su expectativa” (Jacques Lacan, El 
Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 381). Como sabemos por el estudio de su obra, poco le importa 
dar una definición única; juega con el lenguaje con vistas a demarcar el campo dilemático que está 
problematizando en cada seminario. En este último asigna distintos atributos al deseo: “metonimia 
de nuestro ser”, “la modulación de la cadena significante”, “es lo que somos y no somos”, “y lo que en 
el acto es significado” (Ibidem, p. 382).



4 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Las preguntas que guían este escrito son las siguientes: ¿cuál es la 
relación entre el dolor orgánico, el sentir gozante inaugural del naci-
miento y el campo relacional en la admisión del placer y displacer que 
configura el ethos del sujeto? ¿Cómo la mediación relacional, la acción 
específica, posibilita la tramitación de los estímulos indiscriminados, 
el dolor y el displacer, e instala la ley del deseo sostenida en la pulsión 
de autoconservación gracias a la ley del lenguaje? ¿Cómo, desde su 
establecimiento, la ley moral, pensada desde el psicoanálisis, es gestora 
y conservadora de la cultura humana? Para responder los cuestiona-
mientos anteriores el escrito está organizado en dos apartados. En el 
primero se aborda el desarrollo del bien y del placer en Aristóteles,4 
además del papel del afecto y del deseo en Baruch Spinoza.5 Posterior-
mente, se entabla un diálogo entre esos conceptos desde el psicoaná-
lisis, precisando los términos “proceso de pensamiento primario” y 
“proceso de pensamiento secundario”, propuestos por Freud,6 así como 
las coordenadas comprensivas desarrolladas por Jacques Lacan desde 
el campo freudiano. En el segundo apartado se interroga el entretejido 
lacaniano sobre la ley moral desde dos claves: la interdicción del inces-
to, articulada en la ley de la madre y el paso por el Edipo, que implica 
la elaboración del padre real al simbólico, y el mandamiento de “no 
matarás”, que tiene su correlato en el amor al prójimo.

Por las razones descritas a continuación, se decide abordar a Aris-
tóteles y a Spinoza para dialogar con Freud y Lacan. Primero, para 
ser consecuentes con la intención dialógica que plasma Lacan entre 
Freud y Aristóteles a propósito del principio del placer, sobre todo en 
las Lecciones ii y iii de El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. En ellas 

4.	 Aristóteles, Ética a Nicómaco, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, Madrid, 1999; Aristó-
teles, Retórica, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, Madrid, 1999.

5.	 Baruch Spinoza, Ética demostrada según el orden geométrico, Orbis, Buenos Aires, 1980. 
6.	 Sigmund Freud, “Proyecto de psicología” en Sigmund Freud, Obras completas. i. Publicaciones prep-

sicoanalíticas y manuscritos inéditos en vida de Freud (1886–1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 
323–446; Sigmund Freud, “La interpretación de los sueños (segunda parte)” en Sigmund Freud, Obras 
completas. v. La interpretación de los sueños (parte ii) y Sobre el sueño (1900–1901), Amorrortu, Buenos 
Aires, 1991, pp. 578–608.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

elabora el planteamiento del problema sobre el placer y displacer, y, 
siguiendo a Aristóteles, acepta la diferencia entre moral y ética pro-
puesta por éste.7 Si bien hay diálogos con otros autores en ese escrito 
(por ejemplo, con Kant), se decidió centrar la atención en Aristóteles, 
a quien aquél nombra 57 veces en su Seminario y a quien posiciona 
como un punto de partida en su teorización sobre la ética. Esta idea 
la reconoce explícitamente aún años después: “Tratando hace mucho, 
mucho tiempo de la ética del psicoanálisis, partí nada menos que de 
la Ética a Nicómaco de Aristóteles”.8 Por ser ideas antecesoras de la 
teorización en Freud, Lacan retoma de Spinoza la idea base acerca del 
impulso de vida y del deseo, así como la propuesta de que la afección 
es causada por la idea de una cosa externa. La segunda razón es que 
este filósofo moderno fue uno de los primeros en reconocer que el yo 
está constituido por la idea que nos hacemos de las distintas cosas, tal 
como lo refieren estudios recientes.9 Y si bien no articulamos aquí a 
Spinoza con Lacan, éste le da el crédito a aquél de ser antecedente del 
pensamiento freudiano y de haber formulado un planteamiento base 
de su propuesta: “El deseo es la esencia del hombre”.10

Dadas las distintas lecturas sobre los textos freudianos y lacanianos, el 
presente artículo se suscribe en la comprensión de Néstor Braunstein, 
quien expone “Lacan no es un superador de Freud, sino que viene a 
‘legitimarlo’ y ‘prolongarlo’”.11 Por ello, aquí se señalan ciertas con-
fluencias y desarrollos entre un autor y otro. Por otro lado, el esfuerzo 
de articular a los filósofos con el psicoanálisis sigue la perspectiva de 
Lacan, a saber, elaborar una genealogía entendida “como sucesión de 
éticas, es decir de la reflexión teórica sobre la experiencia moral”.12

7.	 Ibidem, pp. 10 y 20.
8.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20. Aún. 1972–1973, Paidós, Buenos Aires, 2008, p. 

66. 
9.	 Enrique Carpintero, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Enrique Carpintero, Spinoza, militante 

de la potencia de vivir, Topía, Buenos Aires, 2024, capítulo 4.
10.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6…, p. 16.
11.	 Néstor Braunstein, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994, p. 60. 
12.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 49. 



6 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Deseo, placer y esfuerzo: indicadores del bien

Aristóteles desarrolla en su Retórica las coordenadas de comprensión del 
placer, el deseo, el bien y sus contrarios. Precisa cómo esos desiderativos 
tienen como finalidad la búsqueda de la felicidad. Sobre el placer reconoce 
que, inicialmente, es tendencia de la naturaleza, pero en el ser humano ésta 
es reconducida hacia la habitualidad, es decir, la costumbre. Este detener 
o encauzar el impulso se vive como displacentero, ya que todo lo forzado 
es doloroso y se experimenta como violento; porque todo lo deseado es 
búsqueda de placer, el deseo es apetito de lo placentero.

Los apetitos irracionales son los demarcados por la naturaleza, son 
propios del cuerpo, tienden hacia lo agradable y esquivan lo desagra-
dable: la sed y los referentes al gusto, a lo venéreo, al tacto, al oído y a la 
vista. Por su parte, los apetitos racionales se incorporan vía persuasión 
y hábito. Dado que el placer se sostiene en la sensación y en la búsque-
da de satisfacción, ésta se puede suscitar por imaginar lo vivido, por 
suponer un futuro o por ser presente. El placer, en cierto modo, es sa-
tisfacción de un apetito (causa final); su deseabilidad (causa eficiente) 
puede encontrarse en el goce mismo. Los placeres están ceñidos a una 
regulación en tiempos, lugares y personas (recuérdese que Platón pro-
pone cierta edad en el hombre y la mujer para la procreación).13 Tanto 
en el uso de los placeres como de los bienes, serán mejores aquéllos 
obtenidos con menos daño y que sean más duraderos. Asimismo, se 
reconoce el bien y cierto placer al no padecer males o cuando se pro-
duce alivio al verse librado de un mal. Demarcadas algunas conexiones 
comprensivas entre el placer, el deseo y el goce, es importante advertir 
que Aristóteles desarrolla de manera muy extensa los grados de bien 
y las condiciones en las que se configura; no obstante, estos temas no 
se desarrollarán aquí por los alcances del trabajo.

13.	 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad ii. El uso de los placeres, Siglo xxi, México, 1999, p. 114.



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Aristóteles precisa el papel del apetito, el deseo, el placer y la fruición 
como causas primeras, que son consideradas un bien si llevan a un es-
tado de bienestar eudemónico, ya sea por la recurrencia de la naturaleza 
al placer o porque se configuraron por disuasión como bienes (pues 
alguien llevado por la razón buscará el mayor bien y el mal menor). 
La ética aristotélica propone la búsqueda del bien primero y mayor, 
articulando esta primera moral de la naturaleza–placer con el principio 
de lo bello, lo virtuoso, lo útil y lo verdadero, para lo cual aconseja la 
disciplina del hombre libre, quien debe discernir entre la carencia y el 
exceso, y optar por el punto medio.

En resumen, lo irracional es el principio del placer dado por la natu-
raleza, mientras que los placeres instalados por la razón devienen por 
disuasión; y, aunque estos últimos se viven como displacenteros y for-
zosos inicialmente, asumirlos evitará dolores más grandes. Cuando los 
placeres son guiados por la virtud, se adecuan al principio del bien, el 
término medio y lo beneficioso; mientras que los guiados por lo insen-
sato, por disuasión o por hábito, se instalan en la desmesura —carencia 
o exceso— y provocan sufrimientos a causa del vicio.

En el Libro vii de la Ética a Nicómaco Aristóteles elabora una primera 
cartografía de los actos que acompañan a los modos del ser vicioso y 
sus contrapartes. Estas formas de ser son categorizadas en pares: con-
tinente–incontinente; templado–desenfrenado; morigerado–lascivo. Al 
desenfrenado y al lascivo les da atributos que en la patología moderna 
podríamos considerar lo propio de los sociópatas, a saber: moverse 
bajo el imperativo de regodearse en el exceso, gozar en hacer el mal 
por el mal y ser insensibles en el ejercicio de la crueldad. Es importante 
aclarar que hay otras acciones no incluidas entre los actos humanos, 
calificadas de brutales o bestiales, como incesto y canibalismo. Así, se 
advierte que, en la tensión entre el hombre de la virtud y el vicioso, 
este último es considerado esclavo de sus pasiones.



8 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Por otro lado, Spinoza propone como principio el conatus de vida, 
el apetito que, en tanto consciente, es figurado en deseo y se expre-
sa inicialmente en un par modal: tristeza y alegría, el cual opera por 
una idea de causa exterior. Bajo esta coordenada Spinoza diseña toda 
su geometría de las pasiones. Su ética consiste en indagar cómo esa 
suscitación incrementa o disminuye la capacidad de obrar en nuestro 
cuerpo y nuestra mente para favorecer o no el conatus de vida.

Spinoza presenta un esquema deductivo de las pasiones y, de acuer-
do con la pretensión de su época, sostiene que son expresión de la 
naturaleza y, con esto, les da cierta fiabilidad.14 Es decir, por un lado, 
se desliga de la perspectiva cristiana del mundo como creado; y, por 
otro lado, apuesta a que el Ser, en la medida en la que conozca la natu-
raleza, será más perfecto. Cuando deriva de ahí su visión del hombre, 
sostiene que el espíritu no se conoce a sí mismo, sino en tanto que 
percibe las ideas de sus afecciones. Su método reflexivo parte de la 
premisa de que el conocimiento de los afectos–ideas es confuso, por 
lo que requiere de ese ejercicio de discriminación hasta conocer su 
causación y determinación; cada cosa se esfuerza por perseverar en 
su propio ser.15 La diferencia que podemos destacar con la teoriza-
ción freudiana de principios del siglo xx es que ésta ya no aspira a 
proponer una geometría ni una base única comprensiva derivada de 
la reflexión cosmológica teísta o naturalista, sino que, interpelado 
por la experiencia clínica, Freud trata de explicar la emergencia de 
los afectos y las ideas en un dispositivo16 de escucha.

14.	 Para más claridad sobre esta afirmación ver Miguel Omar Masci, “Spinoza y el conocimiento proble-
mático de las pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colombia, Nº 9, julio/diciembre 
de 2014, pp. 282–311.

15.	 Robert Misrahi, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975, p. 52 y ss.
16.	 El sentido que se da de dispositivo está tomado de Georges Lapassade, quien precisa que es un cere-

monial dotado de accesorios como el diván, el sillón, el analista —quien desempeña una función— y 
ciertos horarios, reglamentos y frecuencia de sesiones. Este conjunto de elementos propicia una si-
tuación en la que lo imaginario (lo icc) se verá cercado, asediado e incitado a hablar y puesto al borde 
de un paso al acto constantemente aplazado.



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Lo primero que evidencia Freud en los casos llamados “de histeria” 
es que las palabras y los gestos van acompañados de recuerdos y de 
cierto displacer del pensar reproductivo. En el escrito “Tres ensayos 
de teoría sexual” articula varias hipótesis teóricas, dando razón de 
cómo la tramitación de la substancia pulsional deviene en la confi-
guración erótica del cuerpo.17 El Lust (deseo voluptuoso) entra desde 
el inicio junto con el alimento y tiene un ordenamiento necesario 
para configurar la pulsión de vida. Freud, siguiendo la tradición de 
la filosofía de Occidente, expresa la importancia de la censura de 
los impulsos en las relaciones primarias.18 Ésta produce la primera 
ley moral: los afectos de vergüenza, dolor y asco hacen dique a los 
impulsos. El proceso de intervenir la exigencia pulsional en y con 
el medio será la fuente de toda expresión sintomática. Toda trami-
tación de la pulsión y de los afectos implica algún tipo de proceso 
de pensamiento mediado y sostenido por los hábitos para sostener 
la vida en un entorno social determinado.

Se resaltan tres razones por las cuales tiene sentido poner sobre la 
mesa la noción aristotélica de placer y los afectos básicos expresa-
dos por Spinoza para comprender las resonancias teóricas de esas 
ideas en el concepto de la pulsión freudiana. La primera razón, para 
señalar que en el proceso de moralización de la persona la variable 
a considerar consiste en los modos de gozar, así como en la frecuen-
cia y los contextos. La segunda es que el impulso básico de placer 
es considerado una tendencia de la naturaleza, si bien éste queda 
acotado por las habitudes sociales, ya que hay ciertos placeres y 
goces que se establecen como buenos por persuasión o porque el yo 

17.	 Sigmund Freud, “Tres ensayos de teoría sexual” en Sigmund Freud, Obras completas. vii. «Fragmento de 
análisis de un caso de histeria» (caso «Dora»), Tres ensayos de teoría sexual, y otras obras (1901–1905), 
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109–223.

18.	 Abraham Godínez Aldrete contrasta cómo la sociedad victoriana de Freud influye en su concepción de 
las fuentes de sufrimiento, así como del deseo, valores contrarios a la moral moderna: “En oposición 
a la represión, las sociedades liberales se han creado para permitir que la mayoría de las personas 
puedan realizar la mayor cantidad de deseos. Puedan potencializar sus cuerpos […] y puedan enfrentar 
las inclemencias naturales”. Abraham Godínez Aldrete, Filosofía política y subjetividad: aportaciones 
a una genealogía del deseo, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2018, p. 40.



10 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

se identifica con varias cosas del exterior. Y la tercera razón, que la 
servidumbre humana de las pasiones está dada por la causa externa 
a la cual se le atribuye la afectación. En ese sentido, si supongo que 
el otro me ama o me odia, responderé amando u odiando al otro; en 
esta lógica se expresa el juego imaginario del padecer. Freud retoma 
estos problemas intelectuales para tamizarlos desde la experien-
cia analítica. Desde el inicio de su propuesta demarcó los campos 
comprensivos sobre el deseo y el sentir afectante: uno de ellos es la 
lógica de la pulsión, otro es el de los afectos y uno más es la ligazón 
de éstos con la representación–cosa y la representación–palabra. 
La causa eficiente es la palabra mediante la cual se articulan los 
campos de sentido.

Si bien los filósofos considerados en este escrito son antecedentes 
del pensamiento freudiano y son andamiajes que usa Lacan para 
montar su propuesta sobre la ética, es justo reconocer que el psi-
coanálisis se distancia de la filosofía al insertar y enfatizar que el 
deseo sólo es posible por la ley cultural: la interdicción del incesto. 
Éste no es la expresión de la Naturaleza, como propone Spinoza, 
sino que, desde un inicio, está capturado por el lenguaje, por lo que 
es producto de un pacto cultural. Así, el deseo es un extravío de la 
naturaleza por la interdicción del incesto, como se explicará en el 
segundo apartado de este escrito.

A continuación se abordan algunas consideraciones psicoanalíti-
cas para comprender el entrecruce entre el proceso de pensar y el 
padecer (afección): el sufrimiento existencial, entendido como un 
dolor sordo y continuo, debido a la inversión de esfuerzo cotidiano 
por adaptarse a las demandas de los otros, tiene como fuente las 
primeras relaciones con los auxiliares, es decir, los tutores. De ahí 
que la estimación como desestimación del otro genera un potencial 
o una disminución en las ganas de vivir.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Experiencia de satisfacción y principio de displacer

Freud precisa la primera experiencia de satisfacción como el encuentro 
entre un neonato y la acción específica del tutor. Tras ese grito hueco 
de sentido hay la respuesta de un otro que posibilita significándola, ges-
tando la demanda y siendo causa de esa experiencia somatotónica. Así, 
antes de ese encuentro, de esa primera experiencia de satisfacción, ¿qué 
hay? ¿Una expresión pura de la naturaleza? ¿Esa experiencia pura es de 
indiscriminación del sentir? Si recreamos el fenómeno del nacimiento 
de un humano, el cual normalmente después de respirar lanza un alarido 
y un llanto, el auxiliar, por experiencia, infiere que alguien sufre de ne-
cesidades. Sin embargo, ese sufrir es un campo de sentido que se otorga 
en ese primer momento por otro; y, gracias a su sentido común, el tutor 
atiende ese llamado calificándolo como expresión de displacer o dolor.

Aristóteles expone que los sentidos, en un primer momento y por el 
contacto con su medio, experimentan dolor, pues no es sino con el 
uso de los órganos (costumbre) como aquéllos pasan a ser agradables. 
Bajo la misma idea Freud refiere el estado de un naciente, sólo que 
usa la analogía con otro canal perceptual: la reacción de los ojos del 
neonato ante la luz. En esta reconstrucción conjetural del nacimiento 
los umbrales perceptivos se embotan, el neonato queda impactado 
por la disrupción de un real externo al cual no tiene ni la costumbre ni 
el aparato simbólico para nombrar y, con ello, tomar distancia de esa 
injerencia en su cuerpo. La exterioridad entra sin permiso por sus sen-
tidos y, así, experimenta una devastación de los umbrales perceptivos; 
hay cierto exceso del sentir. Y no es sino con la participación del otro, 
de voces, melodiosas que hacen mimos (eufonías) y de movimientos 
oscilatorios acompañados de un sostén, como ese cuerpo nuevo va 
apaciguando esa dolorosa indiscriminación del sentir. Esta conjetura 
lógica que se hace sobre la inmersión del neonato en lo humano puede 
sostenerse actualmente tanto por la biología como por la psicología y 
aun por las neurociencias.



12 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

El medio externo inicialmente hostil se vuelve posibilitador de confort, 
una vivencia de alivio al menguar ese dolor nudo. Siguiendo esta na-
rrativa aristotélica y freudiana, ya tenemos tres premisas que pueden 
orientar la comprensión del tema de análisis. La primera es que el dolor 
inicial se vuelve alivio gracias a la respuesta que tiene el medio para 
atender no sólo el llamado de alimentación, sino también el de grati-
ficación, disfrutando así el neonato del contacto humano y erogeni-
zando la boca, su cuerpo. La segunda consiste en que, dada la ausencia 
de aparato simbólico en el neonato, al inicio éste sólo vivencia dolor, 
el exceso del estímulo frente a la disrupción de la exterioridad. Y la 
tercera premisa: en un primer momento se gesta un yo real, un agente 
que tramita excitaciones internas o externas; y la primera tramitación 
no es de cualidades simbólicas, sino de cantidades energéticas susci-
tadas por las tensiones internas de hambre o por estímulos externos 
disruptivos. En este arranque la presencia del otro es fundamental 
para la pervivencia. La ejecución de la acción específica del tutor es 
eficiente cuando regula la tensión interna o el estímulo externo del 
novato, permitiéndole ir adecuándose de manera paulatina al medio y 
gestionando así el placer en tanto equilibrio de tensiones.

Freud propone que esa primera vivencia de indiscriminación de los estí-
mulos es una inserción disruptiva; la exterioridad como un das Ding (“la 
cosa”) que tiene una fuerza de impacto y que deja una huella a–simbólica 
en tanto signo de exterioridad. Lacan articula esta palabra (das Ding) 
con la propuesta hipotética del valor X kantiano. Para Lacan el inicio 
comprensivo del a como fenómeno empírico requiere de un previo, el 
a priori, que, aun cuando no se puede constatar empíricamente, es po-
sible inferirlo por sus efectos. Para este autor el objeto a es la primera 
marca de exterioridad que produce un exceso de placer (plus de goce) 
en el nuevo organismo. El asunto es que, después de la retirada de ese 
objeto externo que produce la primera experiencia de satisfacción, que-
da un resto, una huella de nostalgia tras la pérdida de su presencia. La 
pérdida del exceso de placer experimentado en la primera vivencia de 



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

satisfacción, dada la carencia de recursos de simbolización del objeto 
externo, configura esa membrana liminal —de lo ex y lo in—, por lo que 
será dilemática la diferenciación entre interioridad y exterioridad desde 
el origen. Así, la conquista intelectiva y afectiva de esas diferencias va 
configurando la primera aprehensión humana, la noticia del “de suyo”, de 
la exterioridad y de las conjunciones que tiene con lo íntimo. Con ello se 
inaugura el reto de vida del humano: la apropiación del propio sentir y 
desear; se va configurando a la par el “de suyo” de la exterioridad como 
base de toda alteridad posterior. Y es gracias a ese intercambio entre el 
neonato y su socorrente como se gestan los cimientos constitutivos del 
ethos humano.19

Lacan sitúa el fenómeno de la repetición como el efecto de entropía 
suscitado por el a. Propone la hipótesis de que la búsqueda y la pre-
ferencia del exceso de goce en la repetición es un efecto residual, una 
forma de expresarse en acto esa marca; es un intento trófico de recupe-
rar el plus de goce “perdido” en esa inscripción muda inaugural. Ahora 
bien, la experiencia de repetición de goce es también un intento repara-
torio en búsqueda de lo mismo; y los objetos parciales oral, anal, fálico 
y genital serán insuficientes para agotarla. Mientras tanto, el deseo, 
que se constituye gracias a la demanda del otro, buscará, por un lado, 
sostener el principio de inercia, proporcionando alivio temporal en el 
placer a ese aparato gozante que llamamos humano. Y, por otro lado, 
en un momento ulterior, después del atravesamiento o desalienación 
de la demanda, se constituirá en un deseo por ser y para ser, dando 
admisión y valor al otro en tanto “de suyo”, en su diferencia. Es decir, 
descentrándo–se y desalienándo–se se produce el campo de la alteri-
dad propia de un narcisismo secundario, pero no sin antes elaborar el 

19.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 17. El reverso del psicoanálisis. 1969–1970, Paidós, 
Buenos Aires, 2008; Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20…; Jacques Lacan, El Semi-
nario de Jacques Lacan. Libro 7…



14 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

fantasma que se abre bajo la pregunta “¿qué quiere de mí ese otro?”, así 
como su contraparte “¿qué quiero más allá de la demanda del otro?”.20

En esta primera cartografía se inaugura la persona humana, cuyo arran-
que es el impulso para mantenerse en la vida, lo cual implica procesos 
de “digestión” o tramitación del dolor orgánico, sea por las tensiones 
internas dadas por el hambre, el sueño y la sed; sea por la disrupción de 
estímulos externos, ya que los sentidos tratan de adaptarse a un medio 
fuera del vientre materno. Este organismo humano inicia su apertura a 
un mundo de sentidos (código lingüístico) que lo espera. El sentir en 
tanto humano es primero una marca indiscriminada que va obteniendo 
cualificación afectiva gracias a una exterioridad que con–siente. Aten-
diendo ese displacer como primera vivencia somática y posibilitando 
el placer (alivio de tensión–apaciguamiento) devenido del contacto 
con el otro en tanto que alivia con palabras, arropamientos, tacto, mo-
vimientos y, claro, los cuidados básicos, como la alimentación, este 
nuevo cuerpo, cuando apercibe la falta del otro y vuelve a enfrentarse a 
la tensión orgánica, a la disrupción de los sentidos (dolor), así como a la 
falta de calor y sostén, experimenta un nuevo sufrimiento por ausencia.

Así, la barrera anti–estímulos, entendida como metáfora freudiana, 
no sólo es el umbral perceptivo del organismo humano, sino, ade-
más, la capacidad de los auxiliares para saber, filtrar y dosificar la 
atención mediante acciones específicas que moldean el cuerpo en 
ritmos, tiempos y signos. El impulso vital del organismo se enlaza 
con los otros en tanto humanos habitados por un mundo de sentidos. 
Ante la ausencia del auxiliar, y despertado el apremio de la tensión 
interna, Freud propone que se gesta el proceso de pensamiento 
primario, el cual es imagen que disfruta en el prever la presencia 
de esa exterioridad desde donde deviene inicialmente la función 
específica. Si ésta tarda o no llega, se gestan el displacer y el proceso 

20.	 Entendido ese otro como la comunidad de almas de la época, el cual se introyecta al mismo tiempo 
que la lengua. El campo de sentido, como la esencia del ser, está preñado de ideales y deseos.



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

regresivo, alucinatorio. Cuando no se da esa deprivación y llega el 
socorrente ejecutando la acción específica, el segundo sistema se irá 
consolidando por la sumatoria de las experiencias de satisfacción 
y la investidura mnémica. El principio de placer, como parafrasea 
Lacan a Freud, es “la tensión óptima por debajo de la cual ya no hay 
ni percepción ni esfuerzo”,21 por lo que, posteriormente, se busca 
en los otros las coordenadas de ese placer.

La meta del segundo sistema psíquico expresado por Freud es conser-
var un estado quiescente y las investiduras energéticas, conduciendo 
las excitaciones hacia la motilidad voluntaria, de modo que pueda per-
manecer la percepción del objeto externo de satisfacción. Este proceso 
secundario inhibe el desarrollo del displacer, hace un rodeo desde el 
recuerdo de satisfacción y busca la identidad de pensamiento hasta 
el logro de las experiencias motrices eficientes. Tal rodeo es posible 
gracias a la articulación de la representación cosa y la representación 
palabra, y entre palabras. Porque una representación conduce a otras 
intermedias o a formaciones de compromiso, ésta se independiza de 
la regulación otorgada por el displacer. Sin embargo, la tendencia de-
seante que proviene del proceso primario es indestructible y genera 
contradicción con el proceso de pensamiento secundario; y para evitar 
ese displacer se recurre a la represión, sofocación o desfiguración del 
recuerdo. De ahí que todo proceso de pensar esté expuesto a falsear 
la realidad con tal de evitar el displacer y mantener así el principio 
de inercia. Lacan lo parafrasea del siguiente modo: “la primera for-
mulación del principio del placer como principio del displacer o de 
menor–padecer, entraña con toda seguridad un más allá, pero que está 
hecho justamente para mantenernos más acá de él. Su uso del bien se 
resume a que, en suma, éste nos mantiene alejados de nuestro goce”.22

21.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 68.
22.	 Ibidem, p. 224.



16 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Por lo dicho hasta ahora se destaca aquí una coincidencia entre Freud y 
Lacan, la cual tiene raigambre en Aristóteles. Como se advertía respecto a 
este último, la incomodidad propia de los hábitos que se viven como forza-
dos, así como el esfuerzo y el soportar los dolores habituales (displaceres), 
son un bien preferible al dolor psíquico que se experimenta por la incapa-
cidad de mantener un esfuerzo sostenido para la vida. Lo mismo sucede 
cuando, al negar el esfuerzo normal requerido para discernir entre los 
placeres, se prefiere vivir más en el exceso de éstos que en su regulación.

En síntesis, el momento inaugural calificado por Freud como el primer 
momento de comunicación y moralización humana entre el neonato y 
la madre es una reconstrucción lógica que se hace desde la teorización 
psicoanalítica, dado que el naciente no puede dar razón de esa vivencia. 
Sumado a esto, hay un segundo momento del sufrir: cuando el niño va 
incorporándose en sus interacciones con otros en los hábitos sociales. 
Si es hábito, entonces es factible sostener que es ahí donde se va ins-
taurando la ley moral (el ethos). Esto significa que el segundo momento 
de moralización implica necesariamente el querer y la intención que, 
aunque imprecisa, es importante para que el novato dé admisión a la 
costumbre. Por tanto, cuando el tutor o auxiliar en el primer momento 
signa la necesidad de algo en el llanto, siguiendo ritmos, horarios, es-
pacios, lugares y personas, en esta interacción se posibilita el primer 
ordo del mundo. El cuerpo del novato vivencia después su respuesta 
como intuición emanada de esas marcas, signos que hacen pre–sentir la 
aparición de aquellas consistencias que inicialmente tienden a conser-
var las necesidades primarias de sobrevivencia y satisfacción corporal 
(cenestesia y kinestesia) proporcionadas por el contacto humano.

La esencia del hombre es el sentido en tanto don del otro

Junto con las improntas de la costumbre, el auxiliar implica al auxi-
liado en ciertas formas de recibir el trato, ante las cuales responderá 
acomodándose o no. En este intercambio de signos ya hay procesos 



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

de significación, sea por posición, lugar, temperatura o consistencia de 
los objetos (duro–blando, suave–áspero). Con ello hay palabras, frases 
y enunciados cuya meta es hacer pedidos, dar indicaciones, órdenes, 
etcétera. Inicialmente, los sonidos son una formulación que hace el 
auxiliar prestando sus palabras e implicando al infante en su erogeniza-
ción oral y anal, así como en los goces coligados (los objetos parciales). 
Se requiere invertir una gran cantidad de energía libidinal en el recién 
nacido para sostener la vida; esto lo saben los progenitores.

Cuando el niño avanza en su proceso de humanización y puede operar 
por sí mismo, entonces el llamado proviene de los tutores, que deman-
dan su implicación. Aquí deviene el disgusto y una segunda fuente 
de sufrimiento, a saber, la imposición de un trabajo, desgaste físico y 
psicológico para alcanzar algún bien o el disfrute de éste; pues todo 
aquello que implica salir del solaz estado de recibir placer o bienes 
por el otro, se vive como forzado y, por tanto, como displacentero. 
Cuando hay diferencia entre la imagen de recuerdo y el objeto per-
cibido se desencadena la función imaginaria, propia del proceso de 
pensamiento primario, tratando de reparar esa pérdida de goce o de 
displacer–frustración.

Cuando la acción de sostén del auxiliar no se enlaza con el trabajo del 
niño, cuando no se le implica, el individuo queda fijado en el papel de 
recibir, y vivirá como extraño o ajeno el desgaste–pago que requiere 
para mantener la propia vida. Asimismo, si el tutor hace de esa función 
de sostén su sentido de vida por el goce y el sentir omnipotente que 
proporciona el ejercicio del acto de poder dar, no implicando al otro en 
el esfuerzo propio por vivir, obstaculizará el proceso de individuación. 
La voz del auxiliar y su capacidad de fungir como mediador, así como 
de aceptar su destitución de la función de dador, es una base esencial 
en la construcción del patrón de la acción moral.



18 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

La interacción humana es imagen y palabra, es gesto y tacto, es mirada 
y ser mirado, es aprecio y desprecio; en estos intercambios se gesta 
el lenguaje del amor y del odio, gracias al espectro interpretativo que 
ejercita cada uno, mediante el cual se configuran los procesos ilusorios 
y comprensivos de lo vivido. Este tema se desarrolla a continuación.

La interdicción del incesto: la ley de la madre

La resignificación del Edipo de Sófocles por Freud es fundamental 
para sostener que el nodo de las pasiones se articula alrededor de la 
“sagrada familia”, fuente de erogenización, afectación y anhelos de vi-
vencias posteriores. Freud trabaja de manera profusa el llamado “mito 
científico” de Edipo en Tótem y tabú. Más allá de los desaciertos his-
tóricos que ahí expresa, la riqueza radica en la intuición interpretativa 
inferida por su práctica psicoanalítica. Este mito se mantiene vigente 
por la fuerza que le da Freud a la prohibición del incesto. Para referirse 
a éste, utiliza el término Heilig, es decir,

[...] lo sagrado, es lo que estriba en que los seres humanos, en aras 
de la comunidad más vasta, han sacrificado un fragmento de su li-
bertad sexual y de su libertad para incurrir en perversión. El horror 
al incesto (impío) estriba en que, a consecuencia de la comunidad 
sexual (también en la infancia), los miembros de la familia adquieren 
cohesión duradera y se vuelven incapaces de incorporar extraños al 
grupo. Por eso es antisocial [sin embargo] —la cultura consiste en 
esta renuncia progresiva—.23

Esta cita es poderosa, porque nos lleva a un orden comprensivo similar 
al expresado sobre el proceso de pensamiento primario y secundario, 
pero ahora respecto a cómo se constituye la ley moral. Ésta se cristaliza 
cuando se ejerce y sostiene la prohibición nuclear sobre el goce de los 
cuerpos; pues ahí donde —y con quienes— se posibilitan los primeros 

23.	 Sigmund Freud, “Proyecto de psicología”, p. 299. 



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

mimos, los primeros contactos que erogenizan el cuerpo, está también 
el límite, la prohibición. En el Edipo de Sófocles se señalan los estragos 
para la genealogía y la polis cuando se transgrede ese tabú: “no mataras 
a tu padre ni te acostarás con tu madre”.

Cuando se rompe la prohibición del incesto, la estructura queda en en-
tredicho. Cuando se transgrede este doble mandato se disuelve el campo 
liminal entre el propio cuerpo y el del otro, entre lo propio y lo ajeno. 
La vivencia traumática proviene de lo real, ya que hay un rompimiento 
de la ley del lenguaje (que designa qué es un hijo o una hija, y que hay 
una madre que autoriza la voz del padre) y de la ley moral (que ordena 
las posiciones genealógicas gracias a la identificación con el ideal del 
yo). Cuando hay una esclerotización en la alienación materna o el padre 
transgrede la interdicción, el fantasma protector que suele crearse debido 
a la prohibición entre el sujeto y su objeto de amor e ideal queda endeble, 
a veces transparente o inexistente. Así, el fenómeno que se efectúa cons-
tituye desfiguraciones que disuelven el sí mismo, o bien, éste no termina 
de afirmarse. Se tratará de resarcir esa herida con impostaciones propias 
de los juegos infantiles, en las que el campo del ser y el estar, del sentir y 
el pensar sufren una fractura. Es decir, se disuelve la diferencia que da el 
juicio crítico entre la fantasía y la realidad, entre el ser y el parecer. Se sabe 
que se construye estructura con lo que se tiene, pero ¿qué pasa cuando no 
hay interdicción del incesto o cuando hay abandono del padre o depriva-
ción de ambos progenitores? Como hipótesis provisional se postula que 
el sujeto no pierde el vivir, pero sí el campo posibilitador del ser existente.

Lacan, en el Libro 7. La ética del psicoanálisis, ofrece dos coordenadas 
comprensivas sobre la constitución de la ley moral y la ley propiamente 
dicha. La primera es la interdicción del incesto; la segunda describe 
los efectos en el paso por el Edipo, concurrente con la ley de no matar 
al prójimo. Ahora bien, desde el psicoanálisis, el sostenimiento de la 
genealogía humana no es posible si no hay interdicción del incesto, 
sostén de la ley moral.



20 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Lacan concluye de la propuesta freudiana que “es das Ding, que es 
la madre, que es el objeto del incesto, es un bien interdicto y que no 
existe otro bien. Tal es el fundamento, invertido en Freud, de la ley 
moral”.24 De ahí lo dilemático, “ya que el deseo del incesto descubre 
qué articula su conducta de manera tal que el objeto de su deseo se 
mantenga siempre para él a distancia”.25 Además, en el Libro 6. El deseo 
y su interpretación precisará que, frente a esta interdicción, se gesta 
estructura: o bien el sujeto no es el falo o no lo tiene. Por su parte, el 
neurótico se coloca en el supuesto saber y, asumiendo no tenerlo, con-
firma de manera enmascarada ser dicho deber inconscientemente; y, 
en su función deseante sintomática, se protege del acceso al das Ding, 
interdicción de la madre, gracias a cierto fantasma, el cual se puede 
identificar sintácticamente en las siguientes frases: “del obsesivo: él 
no es quien goza. De igual modo, para la histérica, no gozan de ella”.26

La primera interdicción a la madre es “no devorarás a tu hijo para 
que éste pueda tener acceso a la palabra y al deseo”. Para ilustrar esto 
sigo lo enunciado en la Lección sobre el fantasma fundamental en el 
neurótico, dentro del Seminario antes citado. Ahí se grafica cómo la 
demanda del otro (A) real, que es la madre —la cual tiene atributo de 
omnipotencia—, atiende inicialmente la satisfacción de la necesidad y 
después la amorosa. En la medida en la que el sujeto articula el lenguaje 
adquiere capacidad para inquirir qué tanto puede contar con y confiar 
en lo que el otro (madre) promete. En este intercambio los individuos 
se asumen como tales; ya no es una necesidad y una demanda abstrac-
ta de amor, sino en tanto interdependiente de sujetos reales. Y dado 
que el código lingüístico no posee todas las respuestas, el sentido de 
totalidad y omnipotencia atribuido al otro queda tachado; y el sujeto 
se atiene a lo que el otro real le ofrece (el auxiliar). La falta reconocida 
en el otro es respecto a la palabra, no respecto al otro real. Así, en el 

24.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 88.
25.	 Ibidem, p. 94.
26.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6…, p. 501.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

campo significante se produce el a como causa de deseo; el sujeto se 
sitúa, así, bajo dos pesquisas: “¿qué quiero de lo que el otro me deman-
da?” y “¿por qué lo que el otro me otorga de sentido en su demanda y 
cómo me nomina es insuficiente para satisfacer el sentido de mi ser 
(el sujeto padece de sentido)?”. Esto implica aceptar la castración del 
otro, el cual no es todo, como refiere sintéticamente Lacan: “El sujeto, al 
pagar el precio necesario para esa localización de sí mismo en calidad 
de desfalleciente, es introducido así en la dimensión siempre presente 
cada vez que está en juego el deseo: tener que pagar la castración”.27 
Alrededor de esas coordenadas sitúa la dialéctica entre demanda y 
deseo, bajo el proceso de tramitación entre lo real imaginarizado y el 
límite de lo simbólico: no todo puede nombrarse; y la madre, como 
representante del tesoro de significantes, tampoco tiene todos los sen-
tidos (incompletitud del significante).

Lacan y la función del padre

Además de esta interdicción de raigambre freudiana, Lacan no exclu-
ye la hipótesis del mito igualmente freudiano del Edipo, sino que lo 
dimensiona cuando propone una elaboración del padre real al padre 
simbólico, en los tres tiempos del Edipo. La intervención del padre 
permite una toma de distancia de la demanda materna, como se refiere 
en la siguiente cita: “este deseo del Otro, que es el deseo de la madre 
y que tiene un más allá. Ya sólo para alcanzar este más allá se necesita 
una mediación, y esta mediación la da precisamente la posición del 
padre en el orden simbólico”.28 Lacan sintetiza la articulación de la in-
terdicción de la madre y su castración gracias a la función del nombre 
del padre, en los tres tiempos del Edipo: desalineándose de la demanda 
de la madre, primero, se identifica el niño con el objeto de deseo de 
ésta; segundo, en el plano imaginario, al niño le aparece el padre como 

27.	 Ibidem, p. 406.
28.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del inconsciente. 1959–1960, 

Paidós, Buenos Aires, 2010, p. 189.



22 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

castrador de la madre; y, finalmente, por su función, es decir, por el 
estatuto simbólico que da el discurso al nombre del padre, éste se le 
presenta a aquél como quien tiene el falo. En esta declinación del Edipo 
es que se cristaliza lo que inicialmente aparecía sólo como fondo; ahora 
adquiere forma vía identificación en ese ideal del yo.

Ilustremos lo anterior siguiendo un reporte de investigación reciente 
que realicé,29 en el que analizo material transcrito de entrevistas a ac-
tivistas de colectivos sociales trans y feministas. La muestra de análisis 
consiste en seis entrevistas a tres personas autodenominadas hombres 
trans y tres mujeres cisgénero, dos de ellas de opción bisexual. Cinco 
de las personas entrevistadas expresan la imagen paterna bajo acciones 
de abandono, rechazo o violencia, mientras que describen la imagen 
materna como sostén y proveedoras de los bienes para vivir. Llama la 
atención que los hombres trans, narrativamente hablando, se revisten 
del personaje hostil o ausente (el hombre) y asumen una relación y una 
función parental con la madre. De frente a las narrativas analizadas el 
autor se pregunta:

¿Será que, en la lógica narrada, nominarse hombres trans y some-
terse a la disciplina propia del tránsito es un modo de reparar el sí 
mismo [dada la pérdida del padre]? ¿Será que la bisexualidad además 
de ser una posibilidad del ser es una manera de domesticar la imagen 
hostil transgresora? ¿El niño(a) asustado frente al violador se reviste 
de rabia o del actante opositor, evitando así volver a ser su presa?30

Estas preguntas, que se hacen desde el campo del análisis de las colec-
tividades, son atinentes para seguir pensando en cómo se configuran 
las nuevas subjetividades ante las condiciones actuales de la cultura. 
Cuando la prohibición del incesto se disuelve por abuso sexual o moral 
de un progenitor, se abren nuevas configuraciones. Quien lo padece 

29.	 Antonio Sánchez Antillón, “Configuraciones subjetivas e ideales” en Revista Investigium ire: Ciencias 
Sociales y Humanas, Universidad cesmag, Nariño, Colombia, vol. xii, Nº 2, 2021, pp. 76–91.

30.	 Ibidem, p. 89.



23       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

desarrolla síntomas de desfiguración y desplazamiento de las imágenes 
del yo con vistas a sostener el sentimiento de sí y de pertenencia al 
grupo. Es decir, hay nuevas figuras de las formas del ser, más allá de los 
ideales judeocristianos. Por ejemplo, en las narraciones de las personas 
entrevistadas se presentan aquéllas que transitan identificándose vía 
impostación en el objeto hostil o ausente. ¿Será que en esos actos hay 
un intento de reparación del sí mismo y que gracias al revestimiento 
logran cierta identificación fálica? ¿Será que la participación en el co-
lectivo es sostén del sentimiento de comunidad?

Frente a estos datos se propone pensar que en ese revestimiento se 
despliegan dos mecanismos que suele nombrar Freud. El primero con-
siste en que, ante la vivencia traumática, el síntoma se vuelve el acto 
inconcluso: lo que se quiso decir o hacer. Dada la carencia de una 
imagen formadora del yo, como es el padre o la madre, o su presen-
cia hostil, queda desorientado el individuo y busca algún significante 
identificatorio, se re–asigna su género. El segundo es que, de frente al 
deseo de reparación del modelo identificatorio desilusionante, el sujeto 
se coloca en el vacío, aspirando completar el modelo o sometiéndose 
a su demanda. A estos mecanismos quizá debemos añadir un tercero: 
ahí donde se disolvió el lazo social hay que anudar reparatoriamente 
con otros, a saber, en el sentido de comunidad, en la tribu. Por ello, 
dada la historia de activismo social de estos entrevistados, infiero que 
el grupo, el colectivo, sirve también como un espacio de reparación 
del ser en la existencia. Pugnan no sólo por vivir, sino por tener una 
existencia: reconocimiento, validación, membresía, un “NOS” que sos-
tenga reparatoriamente el sentimiento de sí.

Con esto se pondera cómo, más allá de la experiencia clínica en la que 
se ve el uno por uno, hay mecanismos sociales a través de los cuales 
las personas buscan reparar su imagen y un modo de enlazarse so-
cialmente. A todos los modos colectivos de enlazarse los podríamos 
considerar sociológicamente como grupos nómicos, en contra de los 



24 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

otros, los anómicos, que, en lugar de reparar sus carencias, tratan de 
destruir todo aquello que huele a lazo social y a lo humano. Tal es la 
actitud del malvado y el envidioso, quien piensa en su interior “si yo 
no lo tuve o a mí no me lo dieron, tengo el derecho del desquite”. Estos 
envidiosos no buscan tener el bien del otro, sino que su goce está en 
que el otro tampoco lo tenga. Desde luego, los malvados, capaces de 
actos bestiales como referíamos en lenguaje aristotélico y que en la 
jerga analítica se pueden denominar perversos,31 los cuales ahora, en 
nuestro país, no son uno a uno, sino bandas.

Desde la clínica se reconoce, con Lacan, la función pacificante del ideal 
del yo, así como el hecho de que existe una conexión fundacional entre 
la normatividad libidinal y la cultura. Esta marca fue establecida desde 
los albores de la historia en relación con el imago del padre. Éste se 
vuelve pacificador cuando se puede encontrar en un otro a alguien que, 
bajo emblemas fálicos (de valor), proporciona un sostén del sentimien-
to de sí y la imagen del sí mismo como otro. Lacan parafrasea la idea 
de Hegel de que el amor, entendido como reconocimiento por el otro, 
es fundamental para reconocerse a sí mismo: “soy semejante a aquel 
a quien, al reconocerlo como hombre, fundó para reconocerme como 
tal”.32 Además de esta premisa es factible ponderar dos ideas freudianas 
en las que se respalda Lacan en su teorización. 1) En la historia humana 
el reconocimiento de la función del Padre es una sublimación esen-
cial a la apertura de una espiritualidad que representa una novedad, 
“un paso en la aprehensión de la realidad como tal”.33 2) El padre real, 
como un padre bueno: “[...] casi tierno en la exquisitez de esa identi-
ficación viril que se desprende del amor al padre y de su papel en la 
normalización del deseo”.34 En ello radica el valor de la formación del 
yo como sí mismo gracias al ideal del yo otorgado por el padre. Si hay 

31.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6…, p. 16. También ver José Edgardo Milmaniene, 
Clínica de la diferencia en tiempos de perversión generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

32.	 Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.
33.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 219.
34.	 Ibidem, p. 220.



25       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

interdicción del incesto y un procesamiento de la imagen del padre 
real al imaginario, y si se da admisión simbólica de ese valor fálico, el 
sujeto se estabiliza; aunque padecerá cada que cruce la interdicción 
con el fenómeno residual de la culpa.

Para reflexionar ahora el segundo punto, la interdicción de “no mata-
rás”, se plantea la pregunta siguiente: ¿cuáles son los efectos cuando 
se desvanece la ley de amar al prójimo como a sí mismo?

Para abordar este punto no hay nada más atinente que volver la mirada 
al pasaje de Caín y Abel, mito fundador de esta prohibición. De acuerdo 
con la comprensión judía, Caín es un hijo de Dios. Eva expresa “adquirí 
un hijo con el eterno”, mientras que de Abel sólo dice “se añadió, nació 
el hermano de Caín, y su nombre significa aliento”. Éste es hijo del 
hombre, mientras que aquél es adquirido junto con Dios, como obra 
divina. Caín es signo de conciliación en la relación de los primeros 
padres de la humanidad con Dios; mientras que de Abel se esperaba 
que hiciera el papel secundario. La esperanza de redención estaba en 
el nombre de Caín, quien trabajó la tierra generando frutos. Pasó de 
ser el trabajador de la tierra a recibir las gracias venidas del cielo, el 
agua, el sol, para recrear el paraíso; sin embargo, se apropió de ella y 
se convirtió en esclavo de la tierra. Abel, por su lado, tuvo por oficio 
ser custodio, cuidador de rebaño, pastor de ovejas. Abel es un aliento; 
su nombre comparte la primera letra que refiere a Dios, en el plano 
etimológico es símbolo de una vida justa y recta (olam haba).35 Desde la 
carencia elige ser pastor, cuidar de la creación, del rebaño. Abel regaló 
a Dios un animal primogénito; Caín, al ver la acción de su hermano, 
también le trajo semillas de lino y frutos de mala calidad. Dios vio 
con buenos ojos la ofrenda y la actitud de Abel, pero no la de Caín. Se 
llenó Caín de tristeza y de envidia, y decayó su rostro. El mayor error 

35.	 R. J. C. Williams, Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo, Ediciones Cristiandad, Madrid, 
1978. Sobre todo, se sigue el relato judío expresado en Moshe Weissman, El Midrash dice, Bnei Sholem, 
Buenos Aires, 2008.



26 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

de Caín no sólo fue aferrarse a las cosas de la tierra, sino que, en lugar 
de rectificar su acto, se llenó de desesperanza. No soportó lo que es 
propio de la vida, la rectificación para agradar a Dios. Estaba colocado 
como el hombre del privilegio por ser el primogénito. Su actitud es 
de quien merece todo y supone que todo lo que produce la tierra es 
suyo y tiene el derecho de reclamar a Dios sobre la calidad de la tierra; 
mientras que Abel se posiciona en el valor de hacer para otros, cuida 
el rebaño y ofrenda lo más valioso de éste, el primogénito del rebaño.

Cuando Dios busca a Abel, le pregunta: “Caín, ¿dónde está tu herma-
no?”. Caín responde: “¿soy yo acaso el guardián de mi hermano?”. De-
trás de esta réplica, hay un campo de sentido implicado: “Tú, siendo el 
protector del mundo, ¿me preguntas a mí?”. Frente al cinismo viene la 
condena: “Maldito por derramar la sangre de tu hermano. Peregrinarás 
por la tierra y no tendrás descanso”. Lo expulsa del rostro de Dios (de 
su cuidado). En su defensa Caín le exclama a Dios: “¿a dónde iré fuera 
de tu rostro? Sin estar en tu presencia me perderé; y todo el que me 
encuentre me matará”. De ahí que Dios, en su misericordia, le hace otra 
condena: “Todo el que mate a Caín será castigado siete veces peor”. Y 
le pone una marca para que no lo maten. Con esta marca se ratifica el 
mandamiento de no matar.

En este mito, como se ve, se enlazan varios dilemas éticos concatena-
dos que terminan en el fatal desenlace. En este artículo centraremos 
la atención en la rivalidad fraterna para evidenciar cómo la incapaci-
dad de procesar los celos lleva a fatales consecuencias. La base de los 
mandamientos de la ley de Dios es no “ver con codicia”. Los estados 
pasionales tienen que ver con esa mirada respecto al goce de las cosas 
y de las personas. Se altera el orden social cuando, por la apropiación 
del bien, el goce de éste queda de lado y es sustituido por un goce 
regresivo: aferrarse a la cosa, en contra del bien del prójimo. En esta 
tradición antropológica, de acuerdo con la historia bíblica, los hijos de 
Caín fundan ciudades, se apropian de los bienes y expulsan del goce 



27       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

de los frutos de la tierra a quienes no consideran ser como ellos: el 
privilegio de los primogénitos. Invierten la lógica del bien, hacen el 
mal llevados por la mirada de codicia, transgreden el límite del otro, 
le arrancan la vida. Es frente a esta lógica que Jesús, en boca del evan-
gelista Juan, ofrece el mandamiento de oro: ama a tu prójimo como a 
ti mismo. “Si alguno dice: Yo amo a Dios, y aborrece a su hermano, es 
un mentiroso; porque el que no ama a su hermano a quien ha visto, 
¿cómo puede amar a Dios a quien no ha visto?”.36 Esta moral cristiana 
es una frase muy consabida, pero poco cualificada y vivida. El mandato 
se centra en “ama a tu prójimo”, pero se elide, se borra el presupuesto 
para poder ejecutar ese segundo acto: “… como a ti mismo”. El centrarse 
en el mandato “ama a tu prójimo” (colocado como una exterioridad) 
se vuelve un imperativo de muerte sin su complemento; se torna una 
carga, una sobrecarga para la vida, pues se exalta el sacrificio al someter 
el sí mismo a la demanda del otro. Así, lo que pudo ser un mandato de 
bien se vuelve un imperativo del mal.

¿Cómo releva Lacan este mandato del mito? Para él atentar contra la ima-
gen del otro es atentar contra la propia imagen y contra el bien más pre-
ciado, pues aquél interpela, siguiendo la literalidad de la palabra “pró–
ximo”, ¿quién es mi más prójimo que yo mismo? “Es propio de la relación 
del sujeto consigo mismo que se haga él mismo, en su relación con su 
deseo, su propio prójimo”.37 Desde el psicoanálisis podemos identificar 
que en la alienación de la demanda del otro se configura el masoquismo 
moral, la oblación de sí al gran Otro, sea quien sea su representante.38 
Sin embargo, limitar el goce del otro, identificando que también está 
castrado, incompleto, como se explicó anteriormente, abre la posibili-
dad de advenir sujeto de deseo; un deseo que, aunque incubado desde 

36.	 1 Jn 4:20.
37.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 95.
38.	 Como ya se explicó en el apartado sobre la ley de la madre, quedar alienado a esa demanda es una 

forma silenciosa de incesto, lo cual es fuente de angustia y autopunición. Ante el fantaseo incestuoso 
con la madre, se apela a la función paterna, como ya advierte Freud en El caso del Hombre de los Lobos 
y en Pegan a un niño, relatos que retoma Lacan para precisar el fantasma típico del neurótico y su 
masoquismo. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6.



28 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

la exterioridad por la demanda de las primeras figuras formadoras del 
yo, encuentra su fruición en la forma particular de querer de cada cual, 
no sin antes determinar–se en lo que hay de propio en su desiderátum.

Junto con Lacan se entiende también otra coordenada comprensiva de la 
función del amor al prójimo cuando apunta: “Así la identificación edípica 
es aquella por la cual el sujeto trasciende la agresividad constitutiva de 
la primera individuación subjetiva. Hemos insistido en otro lugar en el 
paso que constituye la instauración de esa distancia por la cual, con los 
sentimientos del orden del respeto, se realiza todo un asumir afectivo 
del prójimo”.39 Es decir, el desarrollo de la empatía por el otro es posible 
cuando se considera que ese otro siente y es afectado como yo; de modo 
que infligirle dolor al otro no es deseable en tanto que yo mismo me cui-
do de no dolerme o hacerme daño. Este juicio de atribución del sentir 
del otro y su afectación, dada la propia cualificación del sentir, es indicio 
del desarrollo de la alteridad. Por otro lado, cuando el otro es malo y el 
sí mismo se articula alrededor de los mensajes que Lacan consigna en 
La agresividad en psicoanálisis —“no soy nada de lo que sucede. Tú no 
eres nada de lo que vale”—,40 el sujeto, al anular su sí mismo, proyecta ese 
mismo sentir hacia el otro; es decir, se cristaliza la estructura paranoica 
del yo. Lacan lo refiere en los tres delirios fundamentales: de celos, ero-
tomanía y de interpretación autorreferencial. He aquí una frase sintética 
de este fenómeno: “La bella alma misántropa, arrojando sobre el mundo 
el desorden que hace su ser”.41

Si no está cristalizada la constitución de la ley del lenguaje por vía de 
la interdicción del incesto, se disuelve o queda endeble la capacidad 
de diferenciar entre la cosa y la palabra, y los juegos propios de la 
metáfora y la metonimia; queda en entredicho la capacidad de captu-
rar la dialéctica del sentido de las palabras, por lo que el mundo hace 

39.	 Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.
40.	 Ibidem, p. 118.
41.	 Idem.



29       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

irrupción de manera cruda, desestimando la realidad. Asimismo, si no 
se instala la ley moral, entendida como prohibición del asesinato del 
padre y del semejante, el individuo queda discapacitado para gestionar 
sus impulsos, sin capacidad de empatía: desestima al otro o desmiente 
a los representantes de la ley.

Para uso y orientación de la clínica hay que tomar en cuenta lo si-
guiente: no es lo mismo escuchar y recibir a alguien que, en su sin-
tomatología, tiene sus pasiones o carencias colocadas en el cuer-
po por desplazamiento, que escuchar y recibir a alguien que, por 
pensamientos recurrentes de auto–martirio, trata de amortiguar su 
expresión agresiva. Y ambos son diferentes de quienes sostienen un 
discurso y una posición antagónica con todo semejante, es decir, de 
quienes aspiran a anular la vida del otro. La pasión neurótica de los 
celos tiene como referente a un tercero, que es objeto del deseo por el 
cual compite con un otro que valora como semejante; por ello busca 
hacer cosas, las mejores, para ganar las preferencias del objeto de 
amor o del líder. Por su parte, la pasión psicótica no toma a ese otro 
como rival, sino como antagónico; no aspira a tener el objeto de deseo 
ajeno, el bien del otro, sino a tener la vida del otro. Lacan precisa esa 
mirada con la palabra Lebensneid, que refiere a una forma de envidia 
no sólo relacionada con la posesión de bienes materiales o del éxi-
to, sino con la envidia hacia la vida de otra persona: su vitalidad, su 
capacidad para vivir plenamente. El individuo siente que no puede 
acceder a esa vida sino disolviéndola. Esto puede pensarse como una 
forma primitiva, que aspira a la identificación; un acto crudo que 
pretende incorporar la vitalidad del otro. Los guerreros aztecas no 
sólo se conformaban con matar al otro guerrero, sino que, después 
de sacarle el corazón, lo desollaban. Posteriormente, se colocaban 
sobre el propio cuerpo esa piel y salían corriendo por toda la ciudad 
para asimilar así la fuerza vital del enemigo.42

42.	 Toribio de Benavente, Historia de los indios de la Nueva España, Salvador Chávez Hayhoe, México, 
1941, pp. 43–45.



30 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Conclusiones

La ley del deseo de la madre está coligada con la constitución del 
lenguaje siempre y cuando haya una interdicción–privación de la 
madre sobre su objeto de amor. En la dialéctica relacional de la 
díada hijo–madre, el dilema es el proceso de diferenciación entre 
demanda y deseo. La primera constitución moral, por tanto, se in-
augura ante esa primera respuesta del llanto del niño, el cual, desde 
una necesidad real, demanda una facilitación. En Freud la acción 
específica en esa respuesta de la madre al grito del niño es la fuente 
de toda moralización y comunicación humana. Sobre esta hipótesis 
Lacan profundiza: la ley del lenguaje es capacidad de ejercer una 
acción simbólica que traduce la necesidad en demanda; esto es la 
base significante de toda otra demanda de amor y de la búsqueda 
del objeto de deseo, pues “la ley de la madre es, por supuesto, el 
hecho de que la madre es un ser hablante”.43 Así, lo desarrollado en 
el primer apartado en torno al problema del placer y displacer como 
base primera de la constitución moral del sujeto no es posible sin 
una mediación lingüística que ejerza la madre bajo interdicción, 
como vimos en Lacan.44 Y es gracias a la instalación de la ley de la 
madre y de la dialectización del deseo que “entra en juego lo que 
veremos ahora funcionar como la primera aprehensión de la rea-
lidad por el sujeto”.45 Por su parte, en el proceso de incorporación 
del tercero, entendido como el paso por el Edipo (debido a la pro-
hibición o regulación del goce incestuoso), se estabiliza la fuerza 
pulsional, ya que “la función del Padre es una sublimación esencial 
a la apertura de una espiritualidad que representa una novedad, un 
paso en la aprehensión de la realidad como tal”.46 Es decir, se efectúa 
la metáfora paterna, en la que el primer significante es sustituido 

43.	 Ibidem, p. 194.
44.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6…, p. 384.
45.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7…, p. 67.
46.	 Ibidem, p. 219.



31       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

por otro: “la función del padre en el complejo de Edipo es la de ser 
un significante que sustituye al primer significante introducido en 
la simbolización, el significante materno”.47

Finalmente, entre las consecuencias de asumir como requisito el 
establecimiento de estos dos modos de aprehensión humana, se 
encuentra aceptar que en cualquier configuración subjetiva hay 
fractura en el trayecto de su instalación. Lacan, teorizando al res-
pecto cuando aborda el papel del fetichismo en la perversión, por 
ejemplo, expresa: “en otras formas de perversión, y especialmente 
en el travestismo, el niño asumirá la dificultad de la relación ima-
ginaria con la madre en la posición contraria. Se suele decir que él 
mismo se identifica con la madre fálica […]; con lo que se identifica 
propiamente es con el falo en tanto escondido bajo las ropas de la 
madre”.48 Es decir, se hacen impostaciones en el campo de la imagen, 
tratando de adecuarse a una “realidad social” ahí donde otros hacen 
fantasma, metaforizan la castración de un padre real y soportan la 
frustración de una madre tachada en tanto significante. La dialéctica 
entre castración del deseo materno y privación imaginaria del padre 
conforma seres deseantes gracias a la mediación fálica del deseo.49 
De ahí que, más allá de una interpretación moralista sobre los nue-
vos modos del ser, lo que se evidencia en las narraciones de las 
personas entrevistadas, referidas en el apartado anterior, es cómo el 
cambio de contexto afecta el imaginario y gesta retos en el proceso 
de simbolización, es decir, nuevas configuraciones subjetivas.

47.	 Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5…, p. 179.
48.	 Ibidem, p. 190.
49.	Por cuestiones de extensión queda pendiente para otro escrito precisar la importancia del significante 

falo en las sociedades patriarcales.



32 

Principios psicoanalíticos: placer–displacer y prohibición del incesto

Fuentes documentales

Aristóteles, Ética a Nicómaco, Centro de Estudios Políticos y Consti-
tucionales, Madrid, 1999.

_______ Retórica, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
Madrid, 1999.

Biblia de Jerusalén, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2019.
Braunstein, Néstor, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994.
Carpintero, Enrique, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Car-

pintero, Enrique, Spinoza, militante de la potencia de vivir, Topía, 
Buenos Aires, 2024, capítulo 4. Documento electrónico sin pagi-
nación.

De Benavente, Toribio, Historia de los indios de la Nueva España, Sal-
vador Chávez Hayhoe, México, 1941.

Dor, Joël, Introducción a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado 
como un lenguaje, Gedisa, Barcelona, 1995.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad ii. El uso de los placeres, 
Siglo xxi, México, 1999.

Freud, Sigmund, “El malestar en la cultura” en Freud, Sigmund, Obras 
completas. xxi. El porvenir de una ilusión, El malestar en la cultura, 
y otras obras (1927–1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 57–140.

_______ “La interpretación de los sueños (segunda parte)” en Freud, 
Sigmund, Obras completas. v. La interpretación de los sueños (parte 
ii) y Sobre el sueño (1900–1901), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, 
pp. 578–608.

_______ “Proyecto de psicología” en Freud, Sigmund, Obras com-
pletas. i. Publicaciones prepsicoanalíticas y manuscritos inéditos 
en vida de Freud (1886–1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 
323–446.

_______ “Tres ensayos de teoría sexual” en Freud, Sigmund, Obras 
completas. vii. «Fragmento de análisis de un caso de histeria» (caso 
«Dora»), Tres ensayos de teoría sexual, y otras obras (1901–1905), 
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109–223.



33       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Godínez Aldrete, Abraham, Filosofía política y subjetividad: aporta-
ciones a una genealogía del deseo, Universidad de Guadalajara, 
Guadalajara, 2018.

Lacan, Jacques, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 17. El reverso del 
psicoanálisis. 1969–1970, Paidós, Buenos Aires, 2008.

_______ El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20. Aún. 1972–1973, Pai-
dós, Buenos Aires, 2008.

_______ El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del 
inconsciente. 1959–1960, Paidós, Buenos Aires, 2010.

_______ El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su interpre-
tación. 1958–1959, Paidós, Buenos Aires, 2014.

_______ El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoaná-
lisis. 1959–1960, Paidós, Buenos Aires, 1995.

_______ Escritos 1, Siglo xxi, México, 2009.
Lapassade, Georges, El analizador y el analista, Barcelona, Gedisa, 1979.
Masci, Miguel Omar, “Spinoza y el conocimiento problemático de las 

pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colom-
bia, Nº 9, julio/diciembre de 2014, pp. 282–311.

Milmaniene, José Edgardo, Clínica de la diferencia en tiempos de per-
versión generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

Misrahi, Robert, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975.
Sánchez Antillón, Antonio, “Configuraciones subjetivas e ideales” en 

Revista Investigium ire: Ciencias Sociales y Humanas, Universidad 
cesmag, Nariño, Colombia, vol. xii, Nº 2, 2021, pp. 76–91.

Spinoza, Baruch, Ética demostrada según el orden geométrico, Orbis, 
Buenos Aires, 1980.

Weissman, Moshe, El Midrash dice, Bnei Sholem, Buenos Aires, 2008.
Williams, R. J. C., Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo, 

Ediciones Cristiandad, Madrid, 1978.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




