
1 

Resumen. Corona Cadena, Rubén I. La gratitud como experiencia moral en 
Paul Ricœur. La gratitud, tal como la conceptualiza Paul Ricœur en escritos 
como Amor y justicia o Caminos del reconocimiento, no parece que pueda 
ser considerada como una “experiencia moral”, puesto que pertenece al 
ámbito de lo supra-ético. Sin embargo, la dialéctica que establece Ricœur 
entre amor y justicia permite constatar que la gratitud enriquece la ex-
periencia moral tanto en el juicio como en la decisión. Hay que examinar 
esta dialéctica con cuidado, puesto que se busca evitar caer en juicios sen-
timentales o en reducciones conceptuales que limiten el enriquecimiento 
ético de la gratitud.
Palabras clave: amor, justicia, sobreabundancia, desproporción, gratitud.

Abstract. Corona Cadena, Rubén I. Gratitude as Moral Experience in Paul 
Ricœur. It would seem that gratitude, as conceptualized by Paul Ricœur in 
texts such as Love and Justice or The Course of Recognition, cannot be consi-
dered a “moral experience” because it belongs to the realm of the supra-ethi-
cal. However, the dialectic that Ricœur establishes between love and justice 
serves to show that gratitude enriches moral experience both in judgment 
and in decision. This dialectic calls for careful examination, with an eye to 
avoiding sentimental judgments or conceptual reductions that would limit 
the ethical enrichment of gratitude.
Key words: love, justice, superabundance, disproportion, gratitude.

La gratitud como experiencia  
moral en Paul Ricœur

Rubén I. Corona Cadena, s.j.*

Recepción: 14 de mayo de 2025
Aprobación: 7 de julio de 2025

* 	 Maestro en Filosofía y Teología por el Centre Sèvres de París, doctorando en Filosofía por la misma institu-
ción. Director y profesor del Departamento de Filosofía y Humanidades del iteso. rubencorona@iteso.mx



2 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

El filósofo francés Paul Ricœur puede considerarse un buen exponente 
de la reflexión sobre la experiencia moral. Sus estudios sobre ética y 
antropología logran identificar una interesante gama de sentimientos 
morales que estarían a la base de la constitución de las sociedades, de 
los procesos de paz o de los procedimientos de justicia. Sus estudios de 
la filosofía de Rawls, Hobbes, Arendt o Aristóteles ofrecen una visión 
muy amplia de las situaciones y dinamismos que podrían estar al pie 
de una determinada experiencia moral. 

La expresión experiencia moral puede resultar un poco ambigua, dado 
que este término puede designar disposiciones humanas de tipos di-
versos, cuya característica común es suscitar un proceso de valoración 
o evaluación moral de una situación humana. Experiencia moral es el 
proceso mediante el cual se juzga y se evalúa una determinada circuns-
tancia en términos éticos. Dicha experiencia no es un proceso que sólo 
se lleva a cabo en los casos de necesidad, aunque éstos son los más 
claros. No se trata solamente de la urgencia de decidir, sino también del 
modo en que lo hacemos. Aristóteles, por ejemplo, pone el peso de la 
experiencia moral en la deliberación del hombre prudente: “En efecto, 
parece propio del hombre prudente ser capaz de deliberar rectamente 
sobre lo que es bueno y conveniente para sí mismo, no en un sentido 
parcial, por ejemplo, para la salud, para la fuerza, sino para vivir bien 
en general”.1 Esta capacidad no es únicamente cuestión racional, sino 
también experiencial. El prudente es una persona considerada experta 
en el modo de realizar la deliberación; y su experiencia es el criterio 
tanto para considerarlo prudente como para conocer la prudencia, 
puesto que, según Aristóteles, podemos acceder inicialmente a la pru-
dencia sólo a través de la propia persona prudente. 

Sin debatir sobre la preponderancia de los afectos o de la razón, en este 
estudio nos centramos en la experiencia de gratitud tal como la tematiza 

1.	 Aristóteles, “Ética nicomáquea” en Aristóteles ii, Gredos, Madrid, 2016, pp. 5-182, p. 97 (vi, 5, 
1140a20-25).



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Paul Ricœur en escritos como Amor y justicia o Caminos del reconoci-
miento. Él no elabora un estudio de la gratitud como tal, sin embargo, esa 
experiencia, que podemos denominar “de gratitud” —ya veremos en qué 
términos—, abre posibilidades a una gran variedad de acciones morales. 
Si Aristóteles considera la justicia —y querer ser justo— como el criterio 
mismo de la moralidad, Ricœur abre el ámbito de la experiencia moral 
a situaciones y sentimientos premorales, pero que llenan de riqueza los 
procesos por los cuales nos decidimos a vivir bien y a ser justos. 

Todas estas experiencias premorales propuestas por Ricœur pertene-
cen a una dinámica que denomina economía del don; y son premorales 
porque la lógica del don no se atiene a relaciones de reciprocidad 
o de justicia: es una dinámica excesiva. Ahora bien, la intención de 
Ricœur al estudiar dicha economía es mostrar que tales experiencias 
premorales pueden enriquecer la búsqueda de moralidad si ambas lo-
gran articularse adecuadamente. Su propuesta incluye momentos en 
los que cada una es preponderante, pero afirma que ambas lógicas se 
benefician mutuamente cuando hay una adecuada tensión entre ellas. 

La gratitud como experiencia moral

Debemos comenzar esta parte confesando que no hay un tratamien-
to de la gratitud como tal en la filosofía de Paul Ricœur; sólo la 
aborda explícitamente al final del tercer estudio de Caminos del 
reconocimiento. No obstante, este concepto puede formularse dentro 
del imperativo supra-ético del que trata el artículo “Amor y justicia”, 
derivado de una conferencia suya en Tubinga, Alemania, en una 
ceremonia en la que se le entrega el Premio Dr. Leopold Lucas.2 

2.	 En la página de Internet del Premio Dr. Leopold Lucas se apunta que éste consiste en un reconocimiento 
otorgado anualmente a quienes hayan realizado una contribución en los ámbitos de la teología, la his-
toria intelectual, la investigación histórica y la filosofía, que vayan en el sentido de la promoción de la 
tolerancia. Algunos galardonados son Karl Rahner, Karl Popper, Michael Walzer, Michael Theunissen y 
Paul Ricœur. University of Tübingen, Dr. Leopold Lucas Prize, https://uni-tuebingen.de/en/faculties/
protestant-theology/faculty/lucas-prize/ Consultado 23/v/2025.



4 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

Comienza constatando la desproporción entre amor y justicia. En 
realidad, su conferencia busca ser una respuesta al estudio que rea-
liza Gene Outka, intitulado Agape: An Ethical Analysis. Su crítica al 
libro de Outka no es total, sino que afirma que la diferencia entre el 
ámbito de la ética y el del amor no está suficientemente puesta en 
contraste ni puesta en tensión. Según Ricoeur, tendría que desarro-
llarse de manera más clara una dialéctica entre amor y justicia que 
permita ver también los puntos en los que ambos son irreductibles. 

Él encuentra tres mediaciones prácticas entre amor y justicia a 
partir de los rasgos fundamentales del amor en el libro de Outka. 
Los retomará más adelante en el estudio y son los siguientes: a) 
una atención igual (an equal regard), es decir, una atención al próji-
mo que es fundamentalmente igual e inalterable; b) el sacrificio de 
sí mismo, una dinámica por la cual el ágape no hace concesiones al 
amor propio; y c) la mutualidad, un tipo de relaciones basadas en 
el intercambio, que desarrollan un sentido de comunidad, incluso 
de amistad. Para Ricœur hay algunas inconsistencias (incompa-
tibilidad entre el segundo y el tercer rasgo, por ejemplo) en el 
modelo desarrollado por Outka, de modo que prefiere detenerse 
en aquello que del amor resiste al análisis directo y a ser tomado 
como modelo normativo último, criterio o valor de obligación. 

Podemos retomar el estudio de Ricœur en dos partes. En primer 
lugar, sería interesante resaltar algunos de los hallazgos del estudio 
“Amor y justicia”3 respecto de la cualidad pre-ética del amor. Y, en 
segundo lugar, profundizar en la gratitud como tal, puesto que ella 
constituye eso que, en el registro del amor, nos mueve a actuar.

3.	 Paul Ricœur, “Amor y Justicia” en Paul Ricœur, Amor y justicia, Caparrós Editores, Madrid, 2001, 
pp. 13-31. 



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

La rareza del amor

Ricœur intenta subrayar al inicio del estudio aquellas características 
del amor y de la justicia que señalan diferencias y tensiones entre am-
bos. Para su análisis decide seguir los terrenos del lenguaje: “¿cómo ha-
blan el amor y la justicia?”. En este punto debemos aclarar que Ricœur 
parece analizar de manera lineal el discurso del amor y el discurso de 
la justicia para ponerlos en contraste. Tal es su finalidad, pero el pun-
to de partida pasa un poco desapercibido: consiste en un análisis del 
amor desde la exégesis bíblica. Si bien no pretende realizar un análisis 
teológico, toma del Nuevo Testamento, al igual que Outka, el concep-
to ágape (amor). Sabemos que en griego hay tres palabras para decir 
“amor”: philía, eros y, finalmente, ágape. Esta última se refiere al amor 
más desinteresado, propio de Dios y de algunas creaturas, como las 
madres. Aristóteles describe este tipo de amor desinteresado, que se 
goza únicamente en el bien del otro, sin pedir ninguna reciprocidad;4 
aunque en los libros viii y ix de la Ética nicomáquea se sirve sólo de 
la palabra philía para referirse al amor. Por eso a Ricoeur un tipo de 
amor como éste le resulta excesivo. 

El análisis del lenguaje del amor en Ricœur tiene tres partes. En la 
primera se centra en el vínculo entre amor y alabanza. En la segunda 
examina el paradójico uso del imperativo por parte del amor desde la 
filosofía de Franz Rosenzweig. La tercera, más corta —aunque con un 
pie de página extenso— presenta un análisis del amor como sentimien-
to desde la filosofía de Max Scheler. Los dos primeros análisis tienen 
prioridad para Ricœur, quien busca a toda costa evitar el sentimenta-
lismo discursivo al que se expone el discurso del amor. Lo primero que 
constata es que éste se asocia con el discurso de alabanza, el cual tiene 
varias expresiones. Es verdad que en la alabanza hay un gozo de quien 
la ejecuta, pero el sentimiento está referido a la grandeza del objeto. 

4.	 Aristóteles, “Ética nicomáquea”, p. 137 (viii, 8, 1159b25-31).



6 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

Se trata más de una especie de visión que de un acto de voluntad. La 
alabanza puede tener varias formas verbales: el himno, los macarismos 
(bienaventuranzas) o la bendición. Este discurso no es descriptivo ni 
analítico; hay “amplificaciones de sentido, asimilaciones inesperadas, 
interconexiones inéditas”5 que alejan el discurso de alabanza de la 
posibilidad de una inequívoca clarificación conceptual. 

En segundo lugar, Ricœur toma el uso del imperativo por parte del 
amor. Se refiere a los mandamientos del tipo “¡Amarás al Señor, tu 
Dios!”. Si tomamos el imperativo en el sentido usual de la obligación, 
resulta desconcertante el hecho de ordenar el amor. Más allá de la 
paradoja de comandar un sentimiento, Ricœur se pregunta si este im-
perativo tiene la misma fuerza que aquéllos que buscan obediencia; o 
si en el plano de la ética sería comparable con los principios morales, 
aquellas proposiciones que gobiernan máximas subordinadas. En este 
punto se apoya en La estrella de la redención de Franz Rosenzweig, un 
estudio dividido en tres partes: la Creación (lo eterno antes), la Reve-
lación (lo eterno presente) y la Redención (lo eterno todavía no). En 
la segunda parte nos disponemos —expresa Ricœur— a ser enseñados 
por la Torah, que en este punto no es todavía un conjunto de leyes. La 
precede el “acto solemne de apertura de la totalidad de la experiencia 
humana al lenguaje paradigmático de la escritura […]. Es el mandato 
de amar”.6 Se trata de la palabra que el amante (Dios) dirige al amado 
(alma solitaria): ¡ámame! Es un mandato que sólo tiene sentido si se 
trata del amor mismo comandándose a sí mismo; uno que contiene las 
condiciones de su propia obediencia. 

Al parecer, el uso anómalo del imperativo —himno, macarismo y ben-
dición— visto hasta ahora, sería suficiente para que Ricœur justifique 
la validez de la sutil distinción de Rosenzweig entre mandato y ley. 
Ello permite hablar de un uso poético del imperativo. La proximidad 

5.	 Paul Ricœur, “Amor y justicia”, p. 15.
6.	 Ibidem, p. 17. 



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

entre el mandato ¡ámame! y el canto de alabanza hace que el manda-
to del amor se muestre irreductible a su sentido ético, al imperativo 
moral. Ricœur partirá de esta distancia en la tercera parte del estudio 
al establecer una dialéctica entre el uso poético del mandamiento y 
el mandamiento ético a través de la economía del don. 

El tercero de los rasgos extraños del amor tiene que ver con su di-
mensión afectiva. Líneas atrás vimos que Ricœur no quiere caer en 
el sentimentalismo, por lo tanto, enfrenta esta dimensión a través del 
poder de metaforización de las expresiones del amor. Significa que 
el imperativo ¡ámame!, que el amante dirige a su amada, es capaz de 
movilizar una variedad de afectos que, según él, designamos por sus 
estados terminales: placer vs. dolor, satisfacción vs. descontento, ale-
gría vs. angustia, etcétera. No obstante, no se limita a desplegar estos 
afectos, sino que crea entre ellos una espiral ascendente y descendente, 
que corre en ambos sentidos. 

La dinámica afectiva tiene su contraparte lingüística en la producción 
de analogías entre las modalidades afectivas del amor, gracias a las 
cuales pueden significarse mutuamente. Ricœur refiere aquí la obra 
de Max Scheler, Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiege-
fühle und von Liebe und Hass.7 Extraigo algunos elementos a propósito 
de Scheler que expone Ricœur en una extensa nota a pie de página. 

•	 El amor no se reduce a la simpatía.
•	 El amor no es espontáneo, sino reactivo; no ciega, sino que hace 

ver la esencia profunda a través del epifenómeno. En este caso, la 
simpatía descrita por Scheler tiene cierta correspondencia con 
aquello que coloquialmente nombramos enamoramiento. 

7.	 Ricœur hace referencia a la obra francesa Pour une phénoménologie des sentiments de sympathie, 
d’amour et de haine (1913). El original alemán se reeditó —de manera corregida y aumentada— en 
el volumen Esencia y formas de la simpatía, y fue traducido al castellano por José Gaos. La edición 
consultada fue la siguiente: Max Scheler, Esencia y formas de la simpatía, Sígueme, Salamanca, 2005.



8 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

•	 El amor, según la teoría del valor en la ética de Scheler, tiene una 
dimensión evaluativa. Mientras que la simpatía está ligada al con-
texto social, el amor trasciende esta situación. 

•	 El punto esencial: el amor es un acto positivo, puesto que es un 
movimiento que pasa de un valor inferior a un valor superior. “El 
amor es ese movimiento intencional gracias al cual, partiendo del 
valor dado a un objeto, su valor más alto es visualizado”. 

•	 El amor crea, es la exaltación del valor. El amor aumenta el valor 
de aquello que ama. 

•	 El amor se dirige a las cosas tales como ellas son, pero han de llegar 
a ser lo que son (o lo que pueden ser).8

Ricœur afirma que, dentro de un campo de gravitación afectivo con 
espiral ascendente y descendente, el poder de metaforización que 
juega en el plano del lenguaje es capaz de significar algo más. “Es 
gracias a él por lo que el amor erótico se hace capaz de significar 
más que él mismo y de apuntar indirectamente a otras cualidades 
del amor”.9

Es conveniente añadir otro pie de página de Ricœur en este ensayo. Al 
parecer, la palabra eros está ausente de la Biblia Septuaginta.10 No hay 
oposición eros-ágape; simplemente se usa ágape para indicar todos 
los tipos de amor. En el Cantar de los cantares tendríamos la misma 
situación, aunque se hace evidente el dinamismo de la metaforiza-
ción. Incluso, si la intención del autor del Cantar hubiera sido escribir 
un poema sobre el amor sexual, la interpretación que se ha hecho se 
centra en la alegoría del amor espiritual. “Esta lectura ha hecho del 

8.	 Ricœur no se equivoca al afirmar este aumento de valor y, en ese sentido, la posibilidad de una finalidad 
dentro del amor. Sólo habría que matizar que Scheler concede ese aumento de valor preferentemente 
en el amor de la persona a la persona, y lo llama amor moral: “si el amor al bien no es el amor moral, 
¿qué delimita este amor moral? […]. Respondo: este valor especial lo tiene el amor en cuanto es amor 
de la persona a la persona misma.”. Ibidem, p. 230. Las cursivas se encuentran en el original.

9.	 Paul Ricœur, “Amor y Justicia”, p. 20. 
10.	 Se trata de la traducción canónica de la Biblia al griego, hecha para judíos de la diáspora.



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Cantar de los Cantares el paradigma de la metaforización del amor 
erótico”,11 es decir, de la capacidad del eros para decir el ágape. 

El discurso de la justicia

Ricœur no se detiene mucho en esta parte, lo cual resulta bastante 
curioso, puesto que este discurso corresponde a una época en la que 
él se ocupaba del problema de la justicia. Sus conferencias y discu-
siones con el juez Antoine Garapon, que se desarrollan durante los 
años noventa, verán la luz en los volúmenes Lo Justo 1 y 2. Ello nos 
puede indicar que el acento de Ricœur en este estudio se encuen-
tra en la parte del amor, pero considerado dentro de una dinámica 
dialéctica con la justicia. 

Ricœur caracteriza el modo de hablar de la justicia por los proce-
dimientos que definen el aparato penal cuando existe un diferendo 
entre los intereses —generalmente opuestos— de dos particulares. 
Las instituciones encargadas de la impartición de justicia escuchan los 
argumentos de las partes en conflicto y llegan a una decisión. De he-
cho, lo esencial de estas instancias es que pueden imponer la decisión 
de manera coercitiva; es justo el punto por el que se recurre a ellas. 
Y en este primer punto que caracteriza la justicia, Ricœur señala una 
completa oposición con el lenguaje del amor: argumentar y coaccionar 
son acciones que están en las antípodas del amor. 

Ricœur considera que el punto en el que la justicia puede tener rasgos 
que la distinguen claramente del amor es el hecho de considerarla 
fundamentalmente como justicia distributiva. Aquí coincide una buena 
cantidad de filósofos, desde Aristóteles hasta Rawls. En esta perspec-
tiva, la sociedad aparece como distribución de ventajas y desventajas, 
derechos y deberes, reparto de roles, ganancias, etcétera. La concep-

11.	 Paul Ricœur, “Amor y justicia”, p. 20. 



10 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

ción distributiva no considera la sociedad como una entidad aparte 
de los individuos, “pero los individuos no tendrían existencia social 
sin la regla de distribución que les confiere un lugar en el conjunto. 
Aquí es donde interviene la justicia como virtud de las instituciones 
presidiendo todas las operaciones de reparto”.12 

¿Qué pasa con las distribuciones desiguales? Podemos citar dos solu-
ciones. Aristóteles propone una regla de proporcionalidad para respe-
tar la desigualdad entre los miembros —desigualdad de participación y 
de méritos—, que instituye un reparto justo como proporcional. Rawls, 
en cambio, establece la regla del maximin, que busca salvar la ecuación 
entre justicia e igualdad en los repartos desiguales. La regla pide que 
la ventaja del más favorecido sea compensada con la disminución de 
la desventaja del más desfavorecido. Aquí la justicia no es concebida 
como mera práctica judicial, sino como ideal de reparto equitativo en 
ventajas y desventajas. 

Para Ricœur la igualdad de derechos, junto con la igualdad de opor-
tunidades, puede ser fuente de cohesión social. Según él la justicia, 
como punto más alto, puede aspirar a una cooperación que surja del 
mutuo desinteresamiento, en el que los sentimientos de dependencia 
y recíproco endeudamiento estén sometidos a éste. Compara este 
sentimiento con el de interés desinteresado de Rawls, a propósito de 
la actitud básica de aquéllos que intentan establecer un hipotético 
contrato original. Para Ricœur el mutuo desinteresamiento no llega 
a los ideales en los que cada persona, al sentirse deudora del otro, 
construye una red de cooperación y solidaridad. El reconocimiento, 
la solidaridad y el mutuo endeudamiento se perciben solamente 
como punto de equilibrio inestable en la dialéctica entre el amor y 
la justicia. 

12.	 Ibidem, p. 22.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Amor y justicia

Si existe una distancia, una desproporción entre amor y justicia, ¿por 
qué es necesario establecer una dialéctica entre ambas? Ricœur res-
ponde que las dos tienen una pretensión sobre la praxis individual y 
social, aunque no puedan ser puestas en el mismo plano. En el himno 
el amor es alabado por sí mismo, no por su altura moral; en la regla de 
justicia no se hace ninguna referencia al amor. Sin embargo, ambos se 
dirigen a la acción, así que Ricœur busca establecer una dialéctica, ya 
que la acción humana se ve solicitada de ambos lados.

Al buscar referencias bíblicas capaces de integrar una dialéctica encon-
tramos la regla de oro.13 No obstante, en el evangelio de Lucas, capítulo 6, 
dicha regla está yuxtapuesta al mandato de amar a los enemigos. Ricœur 
plantea una doble interrogante: “¿cómo, por una parte, el mandamiento 
de amar a los enemigos se relaciona con el himno del amor?, ¿de qué 
manera por otra parte, la Regla de Oro anuncia la Regla de la Justicia?”.14 
En la primera pregunta, en realidad, buscamos en qué momento la cuali-
dad poética del himno se convierte en obligación. “El mandato de amar 
a los enemigos no se sostiene por sí mismo: él es la expresión supraética 
de una amplia economía del don y que [ciertamente] tiene otros mo-
dos de expresión que esta reivindicación del hombre para la acción. La 
economía del don desborda por todas partes a la ética”.15 Ricœur vuel-
ve al “mandamiento nuevo” del amor a los enemigos, que se sostiene 
dentro del primer imperativo que analiza en Rosenzweig: ¡ámame! Este 
mandamiento nuevo es considerado como supra-ético porque es una 
proyección ética de algo que la trasciende, que es la economía del don. 
Tenemos, pues, un acercamiento ético a la economía del don, que se 
resume en la expresión “porque te ha sido dado, da a su vez”.16

13.	 “Trata a los demás como te gustaría ser tratado”. Es curioso que Ricœur nunca explicite ni el contenido 
ni el origen de dicha regla, por lo menos en el presente artículo. 

14.	 Paul Ricœur, “Amor y justicia”, p. 25. 
15.	 Idem. Cursivas propias.
16.	 Ibidem, p. 26.



12 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

Los polos de oposición que integran la dialéctica de Ricœur son la 
lógica de la equivalencia y la lógica de la sobreabundancia, justicia y 
amor. Dentro de ellos la regla de oro revela una lógica de equivalencia 
que él trata de reconciliar con el mandamiento nuevo; pero el mismo 
Evangelio de Lucas hace difícil la tarea: en los versículos 6, 32-34 el 
evangelista alude a la regla para descalificarla: “Si amáis a los que os 
aman, ¿qué mérito tenéis? Pues también los pecadores aman a los que 
los aman”.17 Lo que busca Ricœur es si una lógica tiene que imponerse 
sobre otra, o si una descalifica a la otra. 

Al final, puesto que la regla de la justicia tiende al igualamiento, a una 
distribución equitativa de bienes y desventajas, se puede poner del lado 
de la regla de oro con su lógica de equivalencia. En realidad, para Ricœur 
hay que interpretar el mandamiento nuevo en sentido de generosidad, 
por lo cual éste se hace necesario, pero en un sentido supra-ético. Dicho 
mandamiento sólo accede al ámbito de lo ético por medio de compor-
tamientos paradójicos y extremos: “hagan el bien a quienes los odian”, 
etcétera. Ahora bien, él hace notar que no puede haber justicia distribu-
tiva alguna desde la lógica del mandamiento nuevo. La acción humana 
tiene que pasar por el principio de moralidad expresado en la regla de 
oro. Pero también la contraparte es pertinente: la reciprocidad de la regla 
de oro sólo puede abrirse a su propósito a través de aquel mandamiento, 
puesto que sin él sólo sería una regla instrumental que puede enunciarse 
como do ut des, “doy para que tú des”. Aquí la regla de oro cae bajo la crí-
tica del Evangelio de Lucas. Incluso, dirá Ricœur, “la regla de la justicia, 
dejada a sí misma tiende a subordinar la cooperación a la competencia, o 
incluso a esperar del solo equilibrio de los intereses rivales el simulacro 
de la cooperación”.18 Al final el filósofo admite que ambas lógicas son 
pertinentes porque se complementan mutuamente. La justicia se vuelve 
el medio necesario del amor por su cualidad supra-moral, que sólo entra 
en la esfera práctica y ética bajo la protección de la justicia. 

17.	 Ibidem, p. 27.
18.	 Ibidem, p. 30.



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

La gratitud

Al parecer, podemos atribuir a la gratitud la posibilidad de articular 
amor y justicia desde la óptica de Ricœur. Cuando éste formula el 
mandamiento supra-ético propio de la economía del don, “porque 
te ha sido dado, da a su vez”, asume el presupuesto de que el sujeto 
de la acción es capaz de reconocer que le ha sido dado. Hasta aquí 
Ricœur sólo distingue los campos del amor y de la justicia, pero sin 
confrontar las problemáticas que pueden suscitarse, derivadas de 
lo errática que podría resultar la economía del don. Se da por des-
contado que la deuda de la gratitud ingresa al individuo en la lógica 
del amor, dentro de una dinámica que le permite actuar desde la 
economía del don y no desde la lógica de la justicia, caracterizada 
por una lógica de sobreabundancia y no de reciprocidad. El filósofo 
parece buscar una especie de deuda derivada de la recepción de un 
don, un sentimiento que nos obligue a corresponder, a actuar en el 
mismo sentido. Y aunque en “Amor y justicia” habla de obligación, 
en otros escritos abandona el lenguaje de la deuda y pone el origen 
de la acción de agradecimiento como correspondencia a la generosi-
dad del don. No obstante, la excesiva abstracción con la que aborda 
estos fenómenos ocasiona que se desprendan de sus particularida-
des y de la posibilidad de incorporar matices importantes. Quedan 
asuntos por resolver, como la pregunta que parece obvia: ¿todo don 
genera gratitud? Es factible aceptar que la gratitud nos haría entrar 
en la economía del don, pero ¿qué nos lleva a ella? Hobbes expresa 
reservas respecto del don como suscitador de gratitud:

Haber recibido de uno, a quien consideramos igual a nosotros, 
beneficio más grande de lo que esperábamos dispone a fingirle 
amor; pero realmente engendra un íntimo aborrecimiento, y 
pone a un hombre en la situación del deudor desesperado que al 
vencer la letra de su acreedor tácitamente desea hallarse en un 
sitio donde nunca más lo viera. Porque los beneficios obligan, 
y la obligación es servidumbre; y la obligación que no puede 



14 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

corresponderse, servidumbre perpetua; y esta situación, en de-
finitiva, se resuelve en odio.19

El problema que define Hobbes en este párrafo del Leviatán es, justa-
mente, la dinámica afectiva que se engendra a partir del sentimiento de 
deuda. Introducir una desigualdad entre iguales genera un sentimien-
to de dependencia y de deuda que, a la larga, podría derivar en odio. 
Aquí el don no logra el cometido que pretende Ricœur, no genera una 
disposición a la generosidad ni a la acción dentro de la economía del 
don. Más aún, Hobbes parece preferir la lógica de la justicia como la 
única aplicable acertadamente entre iguales dentro de una sociedad. 

En su obra acerca del don en la Francia del siglo xvi, la historiadora 
Natalie Zemon Davis cita a Michel de Montaigne en sus reacciones a 
los lazos derivados de la gracia y del don, que crean obligaciones en 
la vida ordinaria: “Creo que uno debe vivir según la ley y no según la 
gracia […] me niego a someterme a cualquier género de obligación, 
especialmente a aquellas que me atan por deber del honor. Nada me 
parece más costoso que aquello que se me ha regalado, puesto que 
hipoteca mi voluntad a título de gratitud”.20

Por su parte, Marcel Mauss se pregunta al inicio de su Ensayo sobre el 
don algo que quizá resulta pertinente para buscar la experiencia moral 
dentro de la gratitud: “¿Qué fuerza hay en la cosa que se da que hace 
que el donatario la devuelva?”.21 En el fondo Mauss trata de entender 
qué suscita la dinámica del don, incluso si no se está refiriendo necesa-
riamente a la experiencia moral detrás de él. Su análisis será retomado 
por Ricœur en Caminos del reconocimiento cuando examine la diná-
mica de la mutualidad, que también participa de la economía del don.

19.	 Thomas Hobbes, Leviatán. O la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil, Fondo de 
Cultura Económica, México, 1980, pp. 79-86 (capítulo xi: “De la diferencia de maneras”).

20.	 Natalie Zemon Davis, The Gift in Sixteenth-Century France, The University of Wisconsin Press, Ma-
dison, 2000, p. 74. Traducción propia. En el tercer estudio de Caminos del reconocimiento Ricœur 
retoma esta misma obra en la traducción francesa. En este artículo sólo pudimos consultar el original 
en inglés.

21.	 Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, Katz Editores, Buenos Aires, 2009, p. 71. 



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Antes de continuar con el examen de Ricœur a la economía del don, 
debemos inspeccionar con más detenimiento la dificultad que su-
pone la lógica de la sobreabundancia para la acción moral. Porque 
ahí donde Aristóteles y Rawls proponen resolver los problemas de 
justicia a partir de reglas de proporcionalidad, la lógica del amor y 
la economía del don, por contener en ellas una lógica de sobreabun-
dancia, nos hacen entrar dentro de una dinámica de desproporción. La 
acción amorosa, sobreabundante, no toma en cuenta los méritos ni las 
proporciones de las personas. No se rige por ese tipo de principios. 

Equivalencia y sobreabundancia

Ricœur propone dos tipos de regímenes para la acción humana, uno 
que surge de la justicia y el otro que emerge de la gracia. Uno de los 
primeros escritos suyos en los que se desarrolla esta “lógica de la so-
breabundancia” es un artículo de 1960, “El ‘pecado original’. Estudio de 
su significado”.22 Básicamente, al momento de interpretar el surgimien-
to del concepto de pecado original —no sólo en un estudio histórico, 
sino simbólico—, Ricœur encuentra en la Carta a los romanos de san 
Pablo una frase que nos libra de considerar como central el pecado 
original: éste no es más que un antitipo de la gracia de Dios.23 Es decir, 
está construido para poder hablar de la acción divina: “donde abundó 
el pecado, sobreabundó la gracia”.24

Otro artículo interesante en el que Ricœur retoma el concepto de so-
breabundancia es “La lógica de Jesús: Romanos 5”,25 un estudio publi-
cado en 1980, veinte años después del artículo sobre el pecado original. 

22.	 “Le ‘péché originel’: étude de signification”, aparecido originalmente en la revista Église et Théologie 
y publicado en el volumen Le conflit des interprétations, traducido al español como Paul Ricœur, El 
conflicto de las interpretaciones, Fondo de Cultura Económica, México, 2003.

23.	 Ibidem, p. 260.
24.	 Romanos 5, 20.
25.	 Paul Ricœur, “La logique de Jésus: Romains 5” en Études théologiques et religieuses, Institut Protestant 

de Théologie, Montpellier, Francia, vol. 80, 2005, pp. 79-84. Este texto, en realidad, es una homilía que 
Ricœur predicó en la Rockefeller Chapel de la Universidad de Chicago en 1976 y que fue transcrita 
por Mme N. Marcorelles. 



16 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

En él realiza una lectura comparada entre la Carta a los romanos y el 
Evangelio de Mateo; concretamente, compara la lógica de la ley en el 
sermón de la montaña (capítulos 5 – 7). En ese artículo, cotejando la 
adhesión a la ley de Mateo y la crítica de san Pablo, un punto común 
de interpretación de ambas es lo que enuncia este último: “con cuánta 
mayor razón” (pollo mallon - πολλῷ μᾶλλον). Éste es motivo con el que 
actúa la gracia de Dios según Pablo. Los escritos del Nuevo Testamento 
muestran que la acción de Dios no se da en proporción al pecado, —
tal como lo analiza Ricœur en su estudio sobre el pecado original—, 
sino en total desproporción. Lo que caracteriza la acción de la gracia 
es la sobreabundancia. Ricœur analiza los versículos del capítulo 5 de 
Mateo, que están consagrados a ilustrar la desproporción del amor y 
del mandamiento nuevo de Jesús. Los transcribimos a continuación:26

[38] Oísteis que fue dicho: Ojo por ojo, y diente por diente. 
[39] Pero yo os digo: No resistáis al que es malo; antes, a cualquie-
ra que te hiera en la mejilla derecha, vuélvele también la otra; 
[40] y al que quiera ponerte a pleito y quitarte la túnica, déjale 
también la capa; 
[41] y a cualquiera que te obligue a llevar carga por una milla, ve 
con él dos. 
[42] Al que te pida, dale; y al que quiera tomar de ti prestado, no se 
lo rehúses. 
[43] Oísteis que fue dicho: Amarás a tu prójimo, y aborrecerás a tu 
enemigo. 
[44] Pero yo os digo: Amad a vuestros enemigos, bendecid a los 
que os maldicen, haced bien a los que os aborrecen, y orad por los 
que os ultrajan y os persiguen; 
[45] para que seáis hijos de vuestro Padre que está en los cielos, 
que hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover sobre 
justos e injustos.

La perícopa comienza enunciando la ley del talión, que el propio Ricœur 
ha puesto del mismo lado que la regla de oro. Se trata de una regla de 

26.	 Tomado de la traducción Reina-Valera, 1960. 



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

reciprocidad que multiplica las atenciones con los amigos e impide una 
venganza excesiva contra los enemigos. Para él se trata de una regla 
que guarda la lógica de la reciprocidad, pero que podría subordinar la 
cooperación a la competencia.27 Sin embargo, el problema que percibe 
Ricœur se origina por el resto del discurso de Jesús, quien invalida la ley 
del talión y enuncia una serie de preceptos que sólo pueden entenderse 
en una clave de desproporción: dar la otra mejilla, ofrecer también el 
manto, etcétera. Todas estas recomendaciones —o imperativos— no se 
entienden dentro de una lógica legal o moral. Aquí hay que entender 
y aplicar lo paradójico del imperativo del amor: ¡ámame! Implica que 
los seguidores de Jesús hacen también las obras del amor. El problema 
que ve Ricœur con todo esto es que, incluso si se trata de un imperativo 
paradójico, la lógica de la sobreabundancia puede poner fácilmente al 
débil en manos del fuerte —gente abofeteada, sin manto, etcétera—. 
En el artículo “Amor y justicia” no enfatiza los problemas que pueden 
surgir de una economía del don dejada a sí misma; no obstante, en “La 
lógica de Jesús: Romanos 5” se detiene un poco más en los inconvenien-
tes susceptibles de presentarse si nos dejamos guiar únicamente por la 
lógica de la sobreabundancia: es la posibilidad de la falta de justicia, que 
también lleva a la ruptura de la cooperación y de la cohesión social.28 
Por esta razón Ricœur califica la economía del don como supraética: no 
se trata de acciones que puedan prescribirse universalmente; necesitan 
un ámbito de acción y una decisión particulares. 

A pesar de la esencia supraética de las obras del amor, lógica de la 
equivalencia y lógica de la sobreabundancia se necesitan mutuamen-
te. Por ese motivo Ricœur nunca propone a ninguna de ellas sola 
o abandonada a sí misma. Los títulos de los estudios hablan por sí 
mismos: “Amor y justicia”, “Reciprocidad y mutualidad”, “Lo justo, 

27.	 Paul Ricœur, "Amor y justicia", p. 30. 
28.	 Hay que reconocer que Ricœur se inclina siempre a favor de la lógica de la economía del don. Al pa-

recer, éste fue un motivo que lo acompañó toda su vida y que le produjo muchas preguntas filosóficas 
y teológicas. 



18 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

entre lo legal y lo bueno”, etcétera. Es decir, en todos estos estudios 
de Ricœur hay una tensión entre reciprocidad y mutualidad que se 
debe mantener. Esto lo lleva a postular la importancia de la gratitud 
para los estados de paz. Se trata de que la justicia pueda salir de su 
propia dinámica de reciprocidad, puesto que, a la larga, aquélla dejada 
a sí misma puede caer en dinámicas de venganza. Es lo que él llama 
“agregar mal al mal”. De ninguna manera busca refutar o superar a 
Hobbes; más bien procura “aceptar el reto” y encontrar aquellos di-
namismos que nos hacen salir de las pasiones del estado natural: la 
competencia, la desconfianza y la vanidad. 

La gratitud y los estados de paz

El tercer estudio de Caminos del reconocimiento,29 última obra publica-
da por Ricœur, está consagrado al “reconocimiento mutuo”. La sección 
final de este estudio se llama “La lucha por el reconocimiento y los 
estados de paz”. En esta parte Ricœur vuelve al análisis realizado en 
“Amor y justicia” sobre la poética del amor y la prosa de la justicia, 
pero profundiza más decididamente en el problema que establece la 
economía del don. 

Cuando Ricœur se plantea los distintos tipos de estados de paz, reco-
noce tres, que surgen de las diversas formas de denominar el amor en 
griego: philía, eros y ágape; como ya vimos, el filósofo privilegia este 
tercer concepto para definir los estados de paz. Cuando aborda la eco-
nomía del don, también está buscando aquello que el ágape aporta a 
las relaciones humanas.30 Junto con Boltanski, Ricœur se pregunta si 
la acción humana que surge bajo el signo del ágape no está motivada 

29.	 Paul Ricœur, Caminos del reconocimiento, Trotta, Madrid, 2005. Traducción de Agustín Neira.
30.	 Hay dos estudios que Ricœur retoma en este análisis. El primero es de Luc Boltanski, L’amour et la 

justice comme compétences (Luc Boltanski, El amor y la justicia como competencias, Amorrortu, Bue-
nos Aires, 2000); el segundo es de Marcel Hénaff, Le Prix de la vérité (Marcel Hénaff, El precio de la 
verdad. Don, dinero, filosofía, Lom Ediciones, Santiago, 2017). Es, sobre todo, Boltanski quien retoma 
el concepto de ágape como categoría sociológica. 



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

por algún idealismo utópico o por algún engaño; y, por lo tanto, si no 
se trata de algo sólo parcialmente realizable. Podemos responder esta 
pregunta más adelante, ya que tiene relación con la bina amor y justicia 
que los estudios de Ricœur no dejan de poner en tensión.

La antropología del don

Uno de los problemas más fuertes que plantea la economía del don, 
desde la perspectiva de Ricœur, es proponer la acción humana desde 
la dinámica del ágape. ¿Cómo clasificar la acción surgida desde una 
dinámica desinteresada como la del ágape? Justamente, si a este último 
no le interesa la retribución, si no se inscribe en la línea de la recipro-
cidad y de la proporción, ¿cómo plantear una acción moral desde este 
dinamismo? Si ya concluimos que la esencia del ágape es supraética, 
¿nos podemos plantear todavía la gratitud como experiencia moral?

Ricœur retoma las críticas de Luc Boltanski y Claude Lefort a Claude 
Lévi-Strauss a propósito de los ensayos de Mauss. No parece que se 
deba buscar la “obligación de devolver”31 en un ámbito distinto al de 
la “obligación de dar”. Es decir, la economía del don plantea una diná-
mica completa, de inicio a fin, con sus propias formas de reciprocidad. 
Siguiendo a Lefort, esta economía es una forma en la que “los hombres 
se confirman unos a otros que no son cosas”, alejándose de otras formas 
de reciprocidad propias del aparato judicial o del mercado. En este 
punto Ricœur retoma el libro de Mark Rogin Anspach, À charge de 
revanche,32 que analiza la reciprocidad desde sus distintas dinámicas. 
Una constante que Anspach atribuye a los ciclos de reciprocidad es 
la existencia de un tercero trascendente entre dos partes. Para explicar 
la obligación de devolver entre los maoríes, Mauss postula un espíritu 
del hau, es decir, la reificación de una actividad que sucede entre las 

31.	 Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, p. 71. 
32.	 Mark Rogin Anspach, À charge de revanche. Figures élémentaires de la réciprocité, Éditions du Seuil, 

París, 2002.



20 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

personas que realizan ese intercambio, que haría las veces de terce-
ro trascendente. La diferencia entre reciprocidad y mutualidad recae 
sobre el tipo de tercero trascendente que se postula. Ricœur atribuye 
una mayor abstracción al tercero trascendente de la reciprocidad, y 
una mayor materialidad concreta al de la mutualidad. 

A pesar de su sugerente análisis y de la distinción entre reciproci-
dad y mutualidad, me parece que Ricœur no explica muy bien esta 
diferencia ni ubica un equivalente de esto en nuestras sociedades 
contemporáneas. Al parecer, el tercero trascendente define siem-
pre una forma de relación que, en la dinámica de reciprocidad, está 
bien tipificada y definida, y que, por lo mismo, Ricœur coloca “por 
encima” de los agentes; por ejemplo, la ley de la propiedad priva-
da, que debe existir entre dos personas que hacen una transacción 
comercial. A esto se refiere Robert Nozick cuando afirma que “las 
cosas surgen ya poseídas (o con acuerdos ya celebrados sobre cómo 
deben ser poseídas)”.33 El tercero trascendente está ahí antes de que 
podamos disponer de las cosas, en su origen mismo. Sin embargo, 
cuando tenemos una relación de mutualidad, típica del don gratuito, 
a pesar de que hay también el mismo tercero trascendente, que es la 
ley de la propiedad privada, ésta no define el modo en el que ambas 
personas le dan continuidad a esa relación. Por tal motivo, el don 
se vuelve algo que circula entre las personas de manera concreta, 
casi tácita, sin necesidad de un “contrato” previo. Jean Nestor define 
esta libertad en dos momentos. Respecto de la cosa podemos definir 
la gratuidad como “un bien del que se ha decidido que es de uso 
libre”.34 Sobre la relación Nestor define el don performativo como 
aquél en el que hay una soto-determinación, “aquello que falta por 
comprender e inventar cuando una cosa ha sido dada y aceptada”.35 

33.	 Robert Nozick, Anarquía, Estado y utopía, Fondo de Cultura Económica, Buenos Aires, 1991, p. 217. 
34.	 Jean Nestor, Un don doit-il être gratuit?, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, Francia, 2016, p. 89. 

Traducción propia. 
35.	 Ibidem, p. 112. Traducción propia.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Es decir, la economía del don es aquélla que toma distancia y ad-
quiere libertad en relación con el tercero trascendente, tal como se 
ha definido hasta aquí. 

En el tercer estudio de Caminos del Reconocimiento, en el que Ri-
cœur pone como tema central de la investigación el reconocimiento 
mutuo entre las personas, el don se vuelve el camino por el cual 
dicho reconocimiento puede existir. Puesto que aceptar un don es 
aceptar la generosidad del donante —quien, además, se pone a sí 
mismo en el objeto ofrecido— junto con la necesidad de correspon-
der de cierta manera, lo que se crea con el gesto del don, ofrecido 
y recibido, es el tipo de relación entre el donante y el donatario. Si 
aceptamos que todos los intercambios conllevan una dosis de re-
ciprocidad y de mutualidad, habría casos en los que no se verifica 
esta mezcla. Por ejemplo, en las relaciones comerciales el pago con 
el que se concluye una operación comercial pone fin a la relación 
entre ambas partes, si es que ésta alguna vez existió. Ricoeur diría 
que las relaciones comerciales son de reciprocidad sin mutualidad, 
esto es, sin reconocer la relación que surge con otra persona. Por 
ello, sostiene Anspach, en las relaciones sociales entramos en el 
terreno de lo impersonal.

En este momento Ricœur intenta definir de una manera más clara 
la diferencia entre mutualidad y reciprocidad: “Por convención de 
lenguaje, reservo el término de mutualidad para los intercambios 
entre individuos, y el de reciprocidad para las relaciones sistemáticas 
cuyos vínculos de mutualidad no constituirían más que una de las 
‘figuras elementales’ de la reciprocidad”.36 Así, para él, la mutualidad 
es aquello que se da entre las personas, mientras que la reciprocidad 
está por encima de ellas. 

36.	 Paul Ricœur, Caminos del reconocimiento, p. 240. 



22 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

Mutualidad y gratitud

Si recuperamos las críticas de Marcel Hénaff a Lévi-Strauss y a 
Mauss, veremos que hay dos puntos que Ricœur retoma respecto 
de la mutualidad y la economía del don. Hay una ruptura, en primer 
lugar, con la concepción moralizante del don, que lo separa de su di-
mensión festiva; en segundo lugar, con la concepción de la economía 
del don como ancestro —o sustituto— del intercambio mercantil. 
Hénaff sitúa el don en el ámbito de lo que no tiene precio, por lo 
que no podría albergar en él una dinámica mercantil. En realidad, 
a partir de su examen del don ceremonial, podemos afirmar que el 
enigma inicial sobre la cualidad del don, que fuerza a su devolución, 
se aclara cuando se ve el plano más amplio de la correspondencia 
como partes de una relación de reconocimiento mutuo que queda 
instalada. Es la mutualidad la que, de alguna manera, dirige la diná-
mica de la economía del don.37 

En seguimiento del análisis de Natalie Zemon-Davis,38 Ricœur su-
braya que en las relaciones comerciales y las relaciones de don, la 
reciprocidad y la mutualidad se dan cotidianamente de manera al-
ternada. No obstante, hay una especie de primacía de la mutualidad, 
incluso en las relaciones comerciales. La gente multiplica ayudas y 
obsequios, queriendo insinuar con ello que las personas, incluso en 
las relaciones comerciales, no están exentas de relaciones posterio-
res. Al respecto, señala: “El examen de estas situaciones mixtas lleva 
a reforzar el énfasis puesto en la gratitud como el sentimiento que, en 
el recibir, separa y une el dar y el devolver, como insistiremos en ello 
más tarde. Es la calidad de este sentimiento la que garantiza la firmeza 
de la línea de división que recorre desde el interior las mezclas entre 
don y venta”.39 Sin embargo, también reconoce que la gratitud puede 

37.	 Marcel Hénaff, El precio de la verdad.
38.	 Natalie Zemon Davis, The Gift in Sixteenth-Century France. Ricœur cita la edición francesa. 
39.	 Paul Ricœur, Caminos del reconocimiento, p. 246. Cursivas propias.



23       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

fallar o puede ser fuente de perversiones en la dinámica del don. 
Podemos evocar la cita de Hobbes —aunque Ricœur no la evoca en 
esta parte del análisis— que da cuenta de la posibilidad del fracaso 
del don.40 En todo caso, cuando éste genera deuda o expectativas 
desmedidas, puede provocar incomodidad o, incluso, la ira de las 
personas involucradas. Evoca los ensayos de Michel de Montaigne, 
quien parece preferir la vida dentro del ámbito de la reciprocidad y 
los contratos explícitos, antes que entrar en el juego perverso de la 
concesión de favores y de acuerdos tácitos.41 

Al análisis de Ricœur se puede añadir la afirmación de Lewis Hyde 
sobre el don y las relaciones que se generan: “el conflicto entre la 
libertad y los vínculos que establecen los dones no es absoluto, por 
supuesto. Para empezar, los dones no nos generan un vínculo a menos 
que nos conmuevan”;42 o, como argumentará más adelante, si la deuda 
está fuera de nuestras posibilidades de correspondencia. Este último es 
el don criticado por Hobbes o por Montaigne. No obstante, el don que 
logra conmover, involucrar afectivamente, es el que despierta nuestra 
gratitud, pues hay en ello una promesa de transformación,43 junto con 
amistad y amor. 

Es en este momento que Ricœur parece dar un paso definitivo en el 
análisis de la economía del don. Hay puntos esenciales que hemos en-
contrado en este análisis, los cuales quedan un poco dispersos; sobre 
todo, aquel punto del imperativo poético del amor que lleva a la acción: 
“puesto que te ha sido dado, da a su vez”. Esta frase de “Amor y justicia” 
no queda referida en esta parte del análisis, pero nos parece que ofrece 
un complemento para entenderla cuando cita a Mauss y los movimientos 
del corazón: “Uno se da al dar, y si uno se da es que se debe, a sí mismo y 

40.	Ver nota 16. 
41.	 Paul Ricœur, Caminos del reconocimiento, p. 247. 
42.	 Lewis Hyde, El don, Sexto Piso, México, 2021, p. 129. Cursivas propias. 
43.	 Promesa que Max Scheler definió como de “crecimiento en el valor” de la persona. 



24 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

su bien, a los otros”.44 La conclusión de Ricœur respecto del fracaso del 
don es que recibir es lo que decide la cualidad de éste y el modo en que el 
donatario acepta proseguir con la relación.45 La gratitud es lo verdade-
ramente decisivo del don y su posibilidad; es el modo en que podemos 
entrar en la economía del don. En este sentido, la gratitud constituye el 
núcleo de la experiencia moral, sobre todo en el ámbito de las relaciones 
personales. Es desde ella que se valora la relación establecida con el don, 
al mismo tiempo que se decide cómo seguirá la misma. 

En la última parte del análisis, Ricœur retoma la dimensión festiva del 
don como una ayuda para extraerlo del ámbito de la moralización. Se 
refiere a que la acción de aquél no puede erigirse en un deber o en una 
institución. No tiene nada contra las instituciones de beneficencia, 
pero sí se dirige contra la tendencia general a olvidar la dinámica de 
gratuidad que genera el don. La fiesta lo protege del equívoco del deber. 
Queda muy claro cuando hablamos, por ejemplo, del perdón: no es 
susceptible de ser institucionalizado. No hay cosa tal como un “deber 
de gratuidad” o de gratitud. Lo festivo y su carácter excepcional pueden 
habitar la vida ordinaria a través de los gestos de amabilidad, en las 
formas amistosas o incluso eróticas. Se ofrece dentro de la gestualidad, 
un equivalente al himno en la forma verbal. 

Conclusión

Resulta un poco paradójico proponer la gratitud como “experiencia 
moral”. No sólo porque corresponde al ámbito de lo supra-ético, como 
bien señala Ricœur, sino porque su lógica es distinta de la moral. Mar-
cada por dinamismos de desproporción y exceso, la gratitud introduce 
una medida de generosidad en la experiencia moral. Sí podemos afirmar 

44.	 Ibidem, p. 248. La cita, tal como se encuentra en la versión en español del Ensayo sobre el don es la 
siguiente: “porque dando, uno se da y, si uno se da significa que uno se “debe” —uno mismo y su bien— 
a los otros”. Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, p. 185. Las cursivas se encuentran en el original.

45.	 Misma idea propuesta por Nestor. Ver Jean Nestor, Un don doit-il être gratuit?, pp. 103-124 (capítulo v: 
“Y-a-t-il une rélation du don?”). Cursivas propias.



25       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

que la gratitud es experiencia moral, en tanto que lleva a la acción y, 
como sostiene Aristóteles, a una decisión deliberada. En un mundo en 
el que se trata de pensar las cosas de la manera más objetiva posible, 
la introducción de la gratitud en el dinamismo ético añade criterios 
que nos van alejando de los malestares de la modernidad, tal y como 
los concibe Charles Taylor.46 

Con todo, un pequeño recorrido por la conceptualización de la dinámi-
ca del amor permite también darnos cuenta de sus límites y peligros al 
momento de proponerlo en tensión con la justicia. En muchos escritos 
Ricœur ha dejado claro que ambos dinamismos tendrían que enrique-
cerse mutuamente, teniendo en cuenta sus límites y sus aportes. Su 
cuidadoso análisis procura evitar los escollos de la excesiva ingenuidad 
al hablar del amor o de un sentimentalismo poco realista a la hora de 
plantearlo como contraparte de la justicia. 

Fuentes documentales

Anspach, Mark Rogin, À charge de revanche. Figures élémentaires de la 
réciprocité, Éditions du Seuil, París, 2002.

Aristóteles, “Ética nicomáquea” en Aristóteles ii, Gredos, Madrid, 2016, 
pp. 5-182.

Boltanski, Luc, El amor y la justicia como competencias, Amorrortu, 
Buenos Aires, 2000.

Davis, Natalie Zemon, The Gift in Sixteenth-Century France, The Uni-
versity of Wisconsin Press, Madison, 2000. 

Hénaff, Marcel, El precio de la verdad. Don, dinero, filosofía, Lom Edi-
ciones, Santiago, 2017.

Hobbes, Thomas, Leviatán. O la materia, forma y poder de una república 
eclesiástica y civil, Fondo de Cultura Económica, México, 1980.

Hyde, Lewis, El don, Sexto Piso, México, 2021.

46.	Charles Taylor, Le malaise de la modernité, Cerf, París, 1992, pp. 9-19. 



26 

La gratitud como experiencia moral en Paul Ricœur

La Santa Biblia Antiguo y Nuevo Testamento. Antigua versión de Ca-
siodoro de Reina (1569) Revisada por Cipriano de Valera (1602) y 
cotejada posteriormente con diversas traducciones, y con los textos 
hebreo y griego. Reina-Valera 1909, Bibles.org.uk, Londres, 2005.

Mauss, Marcel, Ensayo sobre el don, Katz Editores, Buenos Aires, 2009.
Nestor, Jean, Un don doit-il être gratuit?, Presses Universitaires de Ren-

nes, Rennes, Francia, 2016.
Nozick, Robert, Anarquía, Estado y utopía, Fondo de Cultura Econó-

mica, Buenos Aires, 1991.
Ricœur, Paul, “Amor y justicia” en Ricœur, Paul, Amor y justicia, Capa-

rrós Editores, Madrid, 2001, pp. 13-31.
_______ “La logique de Jésus: Romains 5” en Études théologiques et 

religieuses, Institut Protestant de Théologie, Montpellier, Francia, 
vol. 80, 2005, pp. 79-84.

_______ Caminos del reconocimiento, Trotta, Madrid, 2005.
_______ El conflicto de las interpretaciones, Fondo de Cultura Econó-

mica, México, 2003.
Scheler, Max, Esencia y formas de la simpatía, Sígueme, Salamanca, 

2005.
Taylor, Charles, Le malaise de la modernité, Cerf, París, 1992. 



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




