
1       

Resumen. Nolasco Ramírez, Rafael. Madres buscadoras ante la desaparición 
forzada: praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad. En este ar-
tículo analizo la desaparición forzada en México y la praxis de las madres 
buscadoras como resistencia y producción de comunidad. A partir de los 
enfoques de Achille Mbembe sobre necropolítica, Rita Segato sobre violencia 
expresiva, Carlos Casanova sobre la producción de lo común y Judith But-
ler sobre vulnerabilidad, examino cómo el régimen necropolítico fragmenta 
vínculos sociales y normaliza la deshumanización. Las madres buscadoras 
transforman el duelo en acción colectiva, convierten el dolor privado en lu-
cha pública y construyen memoria activa que desafía el silencio y la impuni-
dad. Su práctica encarna una fuerza política y creativa que abre posibilida-
des de reconstrucción comunitaria y modos alternativos de ser–con–otros, 
incluso en escenarios de violencia extrema.
Palabras clave: madres buscadoras, desaparición forzada, necropolítica, violencia, 
comunidad, resistencia, memoria.

Abstract. Nolasco Ramírez, Rafael. Searching Mothers’ Response to Enforced 
Disappearance: Praxis of Resistance and Reconfiguration of Community. In 
this article I analyze enforced disappearance in Mexico and the praxis of 
the mothers who search for their loved ones as a form of resistance and 

Madres buscadoras ante la desaparición 
forzada: praxis de resistencia y  
reconfiguración de la comunidad

Rafael Nolasco Ramírez*

Recepción: 30 de agosto de 2025
Aprobación: 30 de octubre de 2025

*	 Licenciado en Filosofía y Ciencias Sociales por el iteso. Director del Centro de Estudios Críticos 
Latinoamericanos. nolasco_rafael@hotmail.com 



2 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

production of community. Drawing on a series of approaches proposed by 
different thinkers—Achille Mbembe’s necropolitics, Rita Segato’s expressive 
violence, Carlos Casanova’s production of the common, and Judith Butler’s 
vulnerability—I look at how the necropolitical regime shatters social ties and 
normalizes dehumanization. The searching mothers transform their grief 
into collective action, turn private sorrow into public struggle and construct 
active memory that challenges silence and impunity. Their practice embo-
dies a creative political force that opens up possibilities for rebuilding com-
munity and imagining new ways of being-with-others, even in situations of 
extreme violence.
Key words: searching mothers, enforced disappearance, necropolitics, 
violence, community, resistance, memory.

En México la violencia ha dejado huellas profundas y dolorosas, des-
garrando las tramas del tejido social en una creciente espiral de des-
trucción, crueldad y muerte. Desde 2006 la declaración de “guerra 
contra el narcotráfico” del presidente Felipe Calderón, además de ser-
vir como táctica para enfrentar el crimen organizado, se instrumentó 
como dispositivo para desarticular y fracturar las fuerzas colectivas 
de las comunidades y sus capacidades de organización y resistencia 
contra las acciones del Estado y del capital. La desaparición forzada se 
ha usado como herramienta para “sembrar terror en las comunidades”.1

Es decisivo precisar que este terror se alimenta de una doble violencia: 
la directa de los perpetradores y la indirecta del Estado. La desapari-
ción forzada no se reduce a la acción de agentes estatales, sino que se 
 
 
 
 

1.	 Dawn Marie Paley, “Los comunes de la tragedia: familiares en búsqueda de sus desaparecidos en Mé-
xico” en El Apantle, Revista de Estudios Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos, 
Puebla, Nº 3, primavera de 2018, pp. 113–126.



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

configura plenamente por la aquiescencia estatal;2 es decir, cuando 
las autoridades, conocedoras de los hechos, omiten intervenir para 
impedir o sancionar a los particulares que los cometen, traduciendo su 
tolerancia en un consentimiento tácito que los hace cómplices. Frente 
a este vacío de poder, en el que la ley es sustituida por la impunidad, 
la sociedad se encuentra ante una disyuntiva: sucumbir al miedo u 
organizarse desde los escombros.

Es precisamente desde los escombros, en medio de ese terror y atra-
vesadas por el dolor de la desaparición de algún miembro suyo, como 
emerge una fuerza inesperada: las madres buscadoras, impulsadas por 
el amor y la desesperación, han asumido la tarea de buscar a sus seres 
queridos desaparecidos. Esta búsqueda, más allá de representar un 
grito de justicia, se convierte en un acto de resistencia que trasciende 
la violencia y que se transforma en una práctica de resignificación 
comunitaria. En lugar de limitarse a ser un reclamo al Estado ante la 
impunidad, su praxis configura un espacio para el duelo compartido, 
la solidaridad, la empatía y el surgimiento de un nuevo sentido de per-
tenencia social, demostrando que, incluso en contextos de violencia 
extrema, es posible tejer redes para crear lo común, la comunidad, y 
desafiar las lógicas de destrucción del Estado y del capital.

2.	 El Artículo 2º de la Convención Internacional para la protección de todas las personas contra las 
desapariciones forzadas señala lo siguiente: “a los efectos de la presente Convención, se entenderá 
por ‘desaparición forzada’ el arresto, la detención, el secuestro o cualquier otra forma de privación de 
libertad que sean obra de agentes del Estado o por personas o grupos de personas que actúan con la 
autorización, el apoyo o la aquiescencia del Estado, seguida de la negativa a reconocer dicha privación 
de libertad o del ocultamiento de la suerte o el paradero de la persona desaparecida, sustrayéndola a 
la protección de la ley”. Organización de las Naciones Unidas, Convención Internacional para la pro-
tección de todas las personas contra las desapariciones forzadas, 20/xii/2006, https://www.ohchr.org/
es/instruments-mechanisms/instruments/international-convention-protection-all-persons-enforced 
Consultado 13/x/2025. Por otra parte, el Artículo 4º de la Ley General en Materia de Desaparición 
Forzada de Personas, Desaparición Cometida por Particulares y del Sistema Nacional de Búsqueda 
de Personas, con su adición el 16 de julio de 2025, hace referencia expresa a la aquiescencia estatal. 
Cámara de Diputados, Ley General en Materia de Desaparicion Forzada de Personas, Desaparicion 
Cometida por Particulares y del Sistema Nacional de Busqueda de Personas, 16/vii/2025, https://www.
diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGMDFP.pdf Consultado 13/x/2025.



4 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

Este ensayo explora cómo la acción de las madres buscadoras, al con-
vertir su dolor en una búsqueda colectiva, nos permite ver otra faceta 
del dolor: más que sufrimiento, se advierte una potente afección que 
posibilita entender la comunidad no como algo dado y originario, ni 
como una meta a alcanzar, sino como prácticas de producción co–
operativas de lo común. Al inspirarnos en la necropolítica de Achille 
Mbembe y Rita Segato, la producción de lo común de Carlos Casanova, 
así como la vulnerabilidad como condición para resistir con otros, de 
Judith Butler, analizaremos cómo estas mujeres resignifican su dolor 
y lo emplean para construir lazos que buscan justicia e instauran un 
horizonte de esperanza y cohesión social en un país desgarrado por la 
violencia. Este análisis ofrece una perspectiva para entender cómo los 
movimientos de madres buscadoras, al trascender el dolor individual, 
se convierten en agentes de transformación social, moldeando el sen-
tido de comunidad en México, en medio de un contexto necropolítico.

Necropoder, la fractura comunitaria

La escalada vertiginosa de violencia que se ha dado en México desde 
2006 parece no tener fin. La desaparición forzada es una de estas expre-
siones de la violencia que está viviendo el país, ante la cual ha llegado a 
una dolorosa cifra de 295,300 personas desaparecidas hasta 2024, según 
el Registro Nacional de Personas Desaparecidas y No Localizadas de 
México (rnpdno). Jalisco, después del Estado de México, es la segun-
da entidad con el mayor número de desapariciones (22,277 personas).3 
De este registro, más de 52 mil personas se encuentran sin identificar 
en los Servicios Médicos Forenses, según las cifras oficiales citadas 
por el informe del Movimiento por Nuestros Desaparecidos en México 
 

3.	 Comisión Nacional de Búsqueda de Personas, Registro Nacional de Personas Desaparecidas y No 
Localizadas, https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral Consultado 
14/ix/2024.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

(mndm), en 2021.4 El elevado número de muertos sin identificar en los 
servicios forenses habla, sí, de una situación de violencia desbordada; 
pero también de una población atemorizada, así como de una crisis 
en las instituciones del Estado (como lo revela lo sucedido en Jalisco 
en 2018 con los “tráileres de la muerte”, que deambulaban por los mu-
nicipios de la Zona Metropolitana de Guadalajara ante la incapacidad 
del Instituto Jalisciense de Ciencias Forenses para almacenar más de 
827 cuerpos en la espera de ser identificados).5

Es claro que las cifras no logran dar cuenta de la situación tan devas-
tadora que viven las personas atravesadas por la violencia en México; 
no obstante, nos permiten contar los cuerpos que no cuentan para el 
Estado ni para el capital, es decir, reclamar la importancia que les ha 
sido arrebatada, construyendo una narrativa que intente contar lo que 
no cuenta, lo incontable; aquello que rebasa lo inteligible desde, por 
ejemplo, la praxis de las madres buscadoras que desafían día a día 
las dinámicas de poder y exterminio, reconfigurando la resistencia 
y las formas de crear comunidad desde la vulnerabilidad, en este ne-
croespacio en el que se ha convertido México. Por ello, el concepto 
de necropolítica, acuñado por el filósofo camerunés Achille Mbembe, 
nos ayuda a comprender y problematizar cómo la violencia y la des-
aparición forzada en nuestro país se han convertido en herramientas 
de control y dominación del pueblo mexicano. Mbembe describe la 
necropolítica como el poder soberano “de decidir quién puede vivir y 
quien debe morir”;6 así como la manera en que ciertas poblaciones se 

4.	 Observatorio sobre Desaparición e Impunidad en México, Informe del Movimiento por Nuestros Des-
aparecidos en México (mndm) para el Comité contra las Desapariciones Forzadas (ced), Instituto de 
Investigaciones Jurídicas/Universidad Nacional Autónoma de México, 9/viii/2023, https://odim.juridicas.
unam.mx/sites/default/files/informe-del-mndm-al-ced-27-febrero-2025.pdf Consultado 14/xi/2024.

5.	 En 2023, en una nota del periódico El Informador, se estima que en el país hay casi 44 mil cuerpos sin 
identificar en los Servicios Médicos Forenses. “Jalisco, segundo Estado con más cuerpos sin identifi-
car”, El Informador, Unión Editorialista, Guadalajara, Jalisco, 5 de septiembre de 2023, https://www. 
informador.mx/Desaparecidos-Jalisco-segundo-Estado-con-mas-cuerpos-sin-identificar- 
l202309050001.html Consultado 14/xi/2024.

6.	 Achille Mbembe, Necropolítica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011, p. 19.



6 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

ven relegadas a mundos de muerte, en los que “numerosas poblaciones 
quedan sometidas a condiciones de existencia que les confieren el 
estatus de muertos–vivientes”.7 Son espacios en los que su existencia 
queda marcada por la violencia, la precariedad y la deshumanización. 
En el contexto de la desaparición forzada este poder se manifiesta en la 
capacidad de hacer “desaparecer” a individuos sin dejar rastro, negán-
doles incluso el derecho a ser llorados o recordados.8 En este sentido, 
las desapariciones, si bien representan una forma de violencia, es claro 
que también son una herramienta de control que pretende instaurar el 
miedo y la sumisión en las comunidades, imponiendo la sensación de 
que nadie está realmente seguro y de que el Estado y otros poderes tie-
nen el derecho de decidir quién desaparece y quién permanece. Según 
Mbembe la necropolítica va más allá del acto de matar, pues también 
lo es de condenar a la población a una muerte lenta y a una existencia 
en la precariedad. En México la mayoría de las personas desaparecidas 
provienen de contextos de marginación, y sus desapariciones refuerzan 
su invisibilización dentro de la sociedad, lo que reafirma una jerarquía 
en la cual algunas vidas son percibidas como menos valiosas o, inclu-
so, “desechables”.9 Frente a ello, las madres buscadoras encarnan una 
resistencia necropolítica: se rehúsan a aceptar la desaparición de sus 
seres queridos como algo “inevitable” y desafían directamente el poder 
que decide sobre la vida y la muerte.

Por otra parte, el movimiento de las madres buscadoras transforma 
la necropolítica en una oportunidad de repolitización de la memo-
ria y la dignidad. Para Mbembe la necropolítica produce espacios de 
“muerte en vida”, en los que las víctimas y sus familias quedan en un 

7.	 Ibidem, p. 75. Las cursivas se encuentran en el original.
8.	 Recordemos que el poder necropolítico no se ejerce únicamente mediante la acción directa del Esta-

do, sino también a través de sus omisiones y aquiescencias. La desaparición forzada se configura no 
sólo cuando agentes estatales participan directamente en el hecho, también cuando es cometida por 
particulares con la autorización, apoyo o aquiescencia del Estado, esto es, cuando las autoridades, 
teniendo conocimiento de los hechos, omiten intervenir para impedirlos o sancionarlos. La omisión, 
por tanto, amplía el espectro de la responsabilidad estatal más allá de la acción directa.

9.	 Mbembe afirma que el poder de la “soberanía es la capacidad para definir quién tiene importancia y quién 
no la tiene, quién esta desprovisto de valor y puede ser fácilmente sustituible y quién no”. Ibidem, p. 46.



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

estado de suspensión y negación de derechos.10 Al salir a buscar, identi-
ficar y honrar a sus hijas e hijos desaparecidos las madres buscadoras 
desafían ese estado de muerte simbólica impuesto sobre ellas/ellos, 
que los suma al largo conteo de desaparecidos que no cuentan, que no 
importan y que el Estado intenta borrar. Al visibilizar a las víctimas, 
las madres buscadoras no únicamente rescatan su memoria, además 
afirman su derecho a existir, a ser recordadas y, en última instancia, a 
ser reconocidas como sujetos de derechos. Así, el duelo y la memoria 
dejan de ser experiencias privadas y se convierten en actos de resis-
tencia que cuestionan directamente la estructura necropolítica misma.

La necropolítica traza fronteras entre cuerpos “desechables” y cuerpos 
“protegidos” o “privilegiados”, instaurando una forma de ciudadanía 
diferenciada en la cual ciertos grupos quedan expuestos a la violencia, 
al olvido y a la desaparición. En México estos grupos corresponden, 
en su gran mayoría, a poblaciones empobrecidas y marginadas. Ante 
esta lógica de desechabilidad las madres buscadoras reivindican el 
valor de toda vida y rechazan que la desaparición y la muerte sean el 
destino inevitable de sus seres queridos y, por extensión, de sus comu-
nidades. Este desafío tiene un impacto profundamente comunitario: al 
transformar el dolor y la pérdida en una acción colectiva, estas mujeres 
reconstituyen el tejido social dañado y afirman el derecho a la vida, la 
justicia y la verdad. En lugar de aceptar el rol de víctimas en un sistema 
necropolítico que pretende fragmentarlas y silenciarlas, crean redes de 
apoyo, organizan búsquedas y movilizaciones públicas, y convierten 
la exigencia de justicia en una práctica de resistencia. Así, su lucha 
no nada más enfrenta la desaparición, también contrarresta el efecto 
deshumanizador del régimen necropolítico.

10.	 Sandra Estrada Maldonado, “Transitar la ausencia: madres que buscan a sus familiares desaparecidos” 
en Ana Gabriela Rincón Rubio, Velvet Romero García y Araceli Calderón Cisneros (Coords.), Feminis-
mos, memoria y resistencia en América Latina. Tomo 2. Narrar para no olvidar: memoria y movimientos 
de mujeres y feministas, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas/Centro de Estudios Superiores de 
México y Centroamérica, Tuxtla Gutiérrez/San Cristóbal de Las Casas, 2022, pp. 55–80, p. 59.



8 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

Pese a lo anterior, como se ha insistido, la desaparición forzada y la 
violencia en México buscan controlar y disciplinar territorios y pobla-
ciones, y también instauran una atmósfera de terror que cumple una 
función simbólica: comunicar poder, al mismo tiempo que fragmenta 
y destruye los lazos sociales. Por su parte, Rita Segato sostiene que la 
violencia no es únicamente instrumental —no se limita a obtener fines 
prácticos—, sino que aparte es expresiva: actúa como un lenguaje que 
transmite dominación, control y jerarquías; una gramática que produce 
reglas y mensajes no siempre evidentes, pero sí eficaces.11 En el caso 
de México la desaparición forzada opera como un medio para eliminar 
físicamente a una persona, al mismo tiempo que siembra el miedo y 
fractura las comunidades al enviar el mensaje de que nadie está a salvo 
y de que el tejido social puede ser destruido en cualquier momento.

La violencia expresiva de las desapariciones revela el poder del sobe-
rano de decidir sobre la vida de los otros y marcar su dominio en los 
cuerpos. “En un régimen de soberanía, algunos están destinados a la 
muerte para que en su cuerpo el poder del soberano grabe su marca; 
en este sentido, la muerte de estos elegidos para representar el drama 
de dominación es una muerte expresiva, no una muerte utilitaria”.12 
Esta huella no recae únicamente sobre las víctimas desaparecidas, sino 
que se extiende a sus familias y comunidades. Tras la estruendosa 
expresión de la violencia, a través de la desaparición, suele instalarse 
un silencio, fruto del terror que vive una comunidad desgarrada por la 
crueldad, acompañado del vacío de información, la complicidad de 
las autoridades, la falta de justicia, la atmósfera de dolor, la deso-
lación, la desesperanza y la impunidad. Este silencio no es casual, 
forma parte de la misma lógica del poder: es un recordatorio de la 
vulnerabilidad de las comunidades y de la capacidad que tienen los 
que ejercen esta violencia para operar al margen de la ley. Este tipo de 

11.	 Rita Segato, La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez, Tinta Limón Ediciones, 
Buenos Aires, 2019, p. 21.

12.	 Ibidem, p. 22.



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

violencia tiene como objetivo claro desintegrar las bases comunitarias, 
pues instaura la desconfianza, paraliza la acción colectiva y refuerza la 
sensación de inseguridad, fragilidad e impotencia.

Para Dawn Marie Paley lo que se vive en México no es propiamente 
una guerra contra las drogas, sino expresamente una guerra contra 
el pueblo; una cuyo objetivo es romper comunidades al despojarlas 
de su capacidad de producir lo común, de existir y resistir más allá 
del capitalismo.13 En este contexto las madres buscadoras se con-
vierten en un movimiento que desafía directamente esta expresión 
de la guerra: al organizarse, compartir sus historias y salir a buscar 
a sus desaparecidos ellas rompen el silencio impuesto por los per-
petradores y por el Estado. Transforman el mensaje de miedo en 
uno de resistencia, demostrando que, aun cuando la violencia busca 
desarticular los vínculos sociales, es posible reconfigurarlos desde la 
solidaridad y el duelo compartido. Como argumenta Silvia Federici,14 
las mujeres son fundamentales en la reconstrucción del tejido social, 
pues tradicionalmente han operado con prácticas de cuidado y pro-
tección que las colocan en una posición central para transmitir la 
urgencia de cambiar la mirada hacia otro modo de reconfiguración 
comunitaria y resistir frente a los daños de la violencia del Estado y 
del capital. Avanzando en esta línea, Luciana Cadahia advierte que 
las prácticas de cuidado son trabajos de transformación social que 
posibilitan la creación de nuevos sentidos a la acción humana desde 
una clave emancipadora.15 Por ello no basta con identificar el cuidado 
con las mujeres: es necesario trascender esta esfera y contagiar a la 
humanidad para desactivar el régimen de violencia con la fuerza que 
las prácticas de cuidado posibilitan para imaginar y crear lo común.

13.	 Dawn Marie Paley, “La guerra en México a contrapelo: contrainsurgencia ampliada versus lo popu-
lar” en El Apantle, Revista de Estudios Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos, 
Puebla, Nº 2, octubre de 2016, pp. 179–198.

14.	 Silvia Federici, “Feminism and politics of the commons” en Maria Hlavajova y Simon Sheikh (Eds.), 
Former West: Art and the Contemporary After 1989, bak, basis voor actuele kunst/The mit Press, 
Cambridge Massachusetts, 2016, pp. 379–390.

15.	 Luciana Cadahia, República de los cuidados, Herder, Barcelona, 2024.



10 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

Crear lo común, la resistencia ante el terror

Llegados hasta aquí, resulta pertinente pensar, de la mano del filósofo 
chileno Carlos Casanova, la cuestión de la producción de lo común, 
que él construye a partir de una relectura rigurosa de la obra de Marx. 
Para Casanova, Marx “habría partido no sólo de la igualdad, sino de 
la co–operación y del ser–común como condición de posibilidad para 
el desarrollo del trabajo y de la técnica”.16 Esta lectura revela una an-
tropología material que no se agota en el ámbito de la re–producción, 
sino que también reconoce una potencia de auto–producción sensible. 
“La praxis marxiana define una vida —la vida humana— que es inse-
parable de la Potencia, es decir, define una vida en que las formas de 
ser, los actos y procesos singulares del vivir, no son nunca meramente 
hechos, sino siempre y sobre todo posibilidad, siempre y sobre todo un 
acto–de–potencia que interrumpe y transforma toda forma dada”.17 Esto 
nos permite pensar la potencia de la praxis de las madres buscadoras, 
quienes en cada uno de sus actos interrumpen la lógica de violencia y 
dominación, transformando la destrucción y desolación en la posibi-
lidad de producir otra comunidad. “Poder–hacer y ser–con, potencia y 
comunidad, se identifican sin fisuras”,18 asegura Casanova. La praxis, 
lejos de agotarse en los marcos de interpretación de la economía po-
lítica, expresa el ser–en–común del ser humano como posibilidad de 
su existencia.19 Su condición común tiene una potencia insondable 
porque interrumpe y transforma la captura que la maquinaria capi-
talista ha hecho de la fuerza productiva de lo común. Casanova afir-
ma que la condición común “es lo que enviste al sujeto con una alteridad 
que lo sacude y lo entrega a una exterioridad imposible de clausurar 
dentro de la lógica de ‘consumación’ de una ‘Obra’ de comunidad”.20 

16.	 Sergio Villalobos–Ruminott, “Comunismo sucio” en Nierika, Universidad Iberoamericana Ciudad de 
México, México, Nº 15, 2019, pp. 99–116, p. 103.

17.	 Carlos Casanova, Estética y producción en Karl Marx, Ediciones Metales Pesados, Santiago de Chile, 
2016, p. 12. Las cursivas se encuentran en el original.

18.	 Ibidem, p. 11.
19.	 Sergio Villalobos–Ruminott, “Comunismo sucio”, p. 103.
20.	 Carlos Casanova, Estética y producción en Karl Marx, p. 17.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

En este plano la potencia de la praxis de las madres buscadoras no se 
encuentra en los procesos de identificación de un accionar colectivo, 
sino en la acción misma que pone en cuestión un sistema de lógicas 
de expropiación de lo común. La praxis colectiva neutraliza la lógica 
teleológica de producción y acumulación de terror y muerte, para de-
jarse afectar por la realidad y presencia vulnerable del nos–otros que 
impide la instauración de un telos. Sin embargo, con esto no estamos 
aseverando que las madres buscadoras representan el cumplimiento de 
un ideal, así como tampoco estamos prestos a ligar esto con un modelo 
de organización deseable, por el contrario, sostenemos que las madres 
buscadoras son, al igual que el proletariado para Casanova, el lugar 
vacío de una fractura; son “el cuerpo que exhibe y padece la herida de 
la humanidad, el daño de una fisura, de una partición entre la humani-
dad y la inhumanidad”;21 son los cuerpos desgarrados por el régimen 
necropolítico. Reiteramos: es un régimen que rompe las comunidades 
con la instauración de esta maquinaria de terror, anquilosando las po-
sibilidades de organización social y resistencia a la expresión violenta 
del Estado y del capital.

Pese a lo dicho, Casanova también ofrece herramientas para pensar 
cómo las comunidades pueden reconstruirse desde el vacío, la fractura 
y la pérdida. En la medida en que la comunidad es algo creado y, por 
tanto, dinámico, las prácticas de resistencia como las de las madres 
buscadoras pueden interpretarse como acciones estético–materiales 
que reconstituyen los lazos sociales a través de la lucha, la memoria y 
el duelo colectivo. Cuando estas madres salen a buscar a sus desapare-
cidos, están generando acciones políticas y, al mismo tiempo, formas 
de producción comunitaria que desafían esa fragmentación impuesta 
por la violencia. Por ejemplo, buscar físicamente en fosas clandesti-
nas, caminar juntas con fotografías de sus desaparecidos o realizar 
eventos públicos para recordar a las víctimas son más que sólo actos 

21.	 Ibidem, p. 24.



12 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

de denuncia, son también actos de creación comunitaria, de afección 
sensible. Estas acciones producen un espacio simbólico en el que las 
ausencias se transforman en presencias y en el que el dolor individual 
se convierte en un elemento compartido que rearticula las relaciones 
sociales, creando un sitio de reconocimiento mutuo y de resistencia 
colectiva; un espacio en el que se producen la sensibilidad y la capaci-
dad de ser tocado por el dolor desgarrador de las familias afectadas.

La actividad práctico–sensible del ser humano con las cosas y con los 
otros es, ante todo, una producción histórica. Esta afirmación es deci-
siva, pues esa producción es la formación del conjunto de los sentidos 
del ser humano en tanto agente y “en tanto ‘objeto’ o producto histó-
rico de esa misma actividad”. Casanova, citando a Marx, recuerda que 
“la formación de los cinco sentidos es un trabajo de toda la historia 
universal hasta ahora”,22 articulando, así, la sensibilidad, el trabajo y la 
producción con la dimensión histórica.

Las fuerzas y las capacidades humanas son simultáneamente de cada 
uno y de todos en común. Cada vez que un individuo piensa, produce, 
crea, siente, desea, actúa, etcétera, experimenta, a través de la praxis, 
la capacidad y fuerza de la potencia de una posibilidad en común. Esta 
posibilidad no es meramente su posibilidad, sino, aclara Casanova, 
“el espacio de apertura de una comunidad, de una comunicación de 
fuerzas”23 en la que el individuo puede porque ahí hay muchos. En su 
lectura de Marx este filósofo chileno advierte que, para el pensador 
alemán, representar el pensamiento, el sentimiento o la acción como 
una actividad separada y solitaria es tan absurdo como pensar que 
pudiese haber un solo individuo hablando un lenguaje que nadie más 
comprende. Esta cuestión nos permite profundizar en la fuerza configu-
radora de la subjetividad que está operando en estas lógicas de instau-
ración del terror, en las que, además de ejecutarse un hecho violento, 

22.	 Ibidem, p. 29.
23.	 Carlos Casanova, Estética y producción en Karl Marx, p. 26.



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

éste transforma el clima social implantando la desolación, el temor y 
el dolor que rompe los lazos comunitarios y fractura las redes de orga-
nización, cooperación y resistencia de las comunidades ante la fuerza 
expropiadora del Estado y del capital. El ejercicio del necropoder, que 
está creando necroterritorios en los cuales numerosas familias se ha-
llan atravesadas por el dolor, es un espacio en el que se instaura una 
lógica de desarticulación de la capacidad comunitaria para oponerse al 
despojo. Lo cierto es que, ante este escenario, las madres buscadoras, 
así como otros colectivos y movimientos sociales, configuran con su 
praxis otras posibilidades de producción de lo común. Toda creación, 
como recuerda Casanova, es una co–creación. Estos movimientos van 
creando con su praxis nuevas posibilidades y, desde esta misma praxis, 
van creándose a sí mismos en su accionar con otros. “Cada vez que uno 
piensa, crea, imagina, etc., son muchos —un número innumerable— los 
que lo han hecho y lo hacen con uno”.24

Si bien las desapariciones fragmentan las comunidades, la capacidad 
rearticulatoria de las madres buscadoras revela desde la vulnerabilidad 
y el miedo la posibilidad de que nuevas formas de comunidad emerjan 
de las ruinas. Al resignificar su duelo y transformar la búsqueda en un 
acto colectivo estas mujeres muestran cómo es posible reconstruir 
los lazos rotos por la violencia y generar nuevas formas de relación 
basadas en la esperanza y la justicia. Su praxis no únicamente reclama 
esperanza y justicia, también crea la esperanza y la justicia en el pá-
ramo de la violencia. No hay ser común sin producción, pues ésta nos 
“abre de uno a uno, entre otros y otros”.25 No hay comunidad que no 
sea creada, y en toda praxis está implicado un hacer común y un hacer 
lo común. Como señala Casanova: “todo hacer es un acto responsable, 
es decir, que responde ante el otro y los otros a los que se debe nuestra 

24.	 Ibidem, p. 27. Las cursivas se encuentran en el original.
25.	 Carlos Casanova, Comunismo de los sentidos, una lectura de Marx, Catálogo Libros, Viña del Mar, 2017, 

p. 62.



14 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

acción”.26 Todo hacer es una apertura ante el otro y lo otro. Las madres 
buscadoras responden ante la ausencia de sus seres queridos, ante una 
comunidad convertida en necroterritorio, en espacios de exterminio; 
responden ante la complicidad y la impunidad de las autoridades; res-
ponden y accionan para buscar a los suyos y a los–suyos–de–otros, a 
quienes también han hecho suyos, en este com–partir, la ausencia y el 
dolor, pero también la fuerza de la esperanza. Responden para rescatar 
los cuerpos de los desaparecidos y devolverles una identidad, recons-
tituyendo a la vez el vínculo humano y el vínculo entre la comunidad 
y su territorio, enfrentándose a una violencia que ha convertido esos 
espacios en lugares de muerte y olvido. Resignifican la ausencia, el 
dolor, los espacios de muerte, la muerte. Este proceso de producción 
comunitaria, aunque doloroso, se convierte en una forma de resis-
tencia profundamente creativa y transformadora frente a la violencia 
estructural. “La praxis, en otras palabras, es el acto a través del cual se 
crea un medio sensible en el que la vida, el ser natural, se da un mun-
do, y de ese modo deviene, en el espaciamiento de un punto a otro de 
unas relaciones humanas prolongables, vita activa”.27 La praxis, la vida 
activa, es el nexo, la fuerza, la capacidad que posibilita con otros, la 
configuración de otras posibilidades, otros escenarios.

Resistencias, resignificación y transformación de la memoria

Ante esta violencia del Estado y del capital, que busca desarticular las 
capacidades de las fuerzas colectivas para regenerarse, reproducirse 
y organizarse, emerge una fuerza comunitaria resistente al aniquila-
miento. Esta fuerza que desarticula “el dispositivo desaparecedor”, que 
impone el silencio y el terror, irrumpe con el grito exigencial: “¡Vivos 
se los llevaron, vivos los queremos!”, “¡Fue el Estado!”, “¿Dónde están? 
¡Nuestros hijos, ¿dónde están?!”, “¡No están perdidos, son desapare-
cidos!”, “¡El Estado calla, el pueblo grita: justicia, justicia, justicia!”, 

26.	 Carlos Casanova, Estética y producción en Karl Marx, p. 28. Las cursivas se encuentran en el original. 
27.	 Carlos Casanova, Comunismo de los sentidos…, p. 84.



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

“¡No buscamos venganza, buscamos justicia!”, “¡Ni silencio ni olvido: 
justicia y memoria!”, “¡Hijo, escucha: tu madre está en la lucha!”. Estos 
clamores rompen el silencio impuesto y permiten a las familias de las 
víctimas volver a conectarse superando el aislamiento que derrumba 
las comunidades. Compartir lo padecido se torna un acto de reconfigu-
ración de los lazos comunitarios. El intercambio de vivencias posibilita 
de nuevo la organización y la movilización, haciendo público lo que 
fue forzado a ser privado: el dolor, el miedo, pero también la espe-
ranza. Desde esta colectividad comienzan a producirse subjetividades 
diferentes, que cuestionan la pavorosa normalización de la violencia 
e instituyen nuevas formas de significar y representar la desgarradora 
atmósfera de muerte. Politizar el dolor ha significado evidenciar que 
lo padecido por México, lejos de ser “una guerra en contra de las acti-
vidades de producción, distribución y venta de narcóticos tiene, como 
uno de sus objetivos principales, la destrucción y degradación de las 
relaciones de reciprocidad y apoyo mutuo, de colaboración y confianza 
que tradicionalmente se han cultivado, en condiciones siempre de gran 
dificultad, en los pueblos de México”.28

En este escenario de vulnerabilidad la fragilidad no es una condena, 
sino la apertura de un espacio para resistir y transformar la realidad. 
Las madres buscadoras no actúan desde la fortaleza, sino desde el do-
lor, el miedo, la precariedad; pero logran habitar esa fragilidad como 
fuente de acción y de memoria. Judith Butler recuerda que la vulne-
rabilidad es una condición inherente de la vida en común: estamos 
expuestos a los otros, y esa exposición nos hace susceptibles de sufrir 
daño, pero también posibilita la construcción de relaciones y formas 
de solidaridad. En el contexto de la desaparición forzada esta vulnera-
bilidad se manifiesta de manera radical, ya que las madres buscadoras 
enfrentan una doble precariedad: la pérdida de sus seres queridos y el 

28.	 Raquel Gutiérrez Aguilar y Dawn Marie Paley, “La transformación sustancial de la guerra y la violencia 
contra las mujeres en México” en dep. Deportate, esuli, profughe, Universidad de Venecia Ca’ Foscari, 
Venecia, Nº 30, febrero de 2016, pp. 1–12, p. 5.



16 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

riesgo constante de ser perseguidas o atacadas por buscar la justicia y 
la verdad. Sin embargo, es precisamente en esta vulnerabilidad donde 
encuentran la posibilidad de resistir y transformar su dolor en una 
fuerza que desafía las estructuras de violencia y olvido. Las madres 
ponen el cuerpo: cuerpos vulnerables que son el blanco de quienes 
buscan controlar y desarticular la voluntad popular; cuerpos temero-
sos de que su derecho de protesta se transforme en un movimiento de 
resistencia.29 Desde esta vulnerabilidad compartida resisten cuerpo a 
cuerpo, en alianza. Comprenden y enseñan con su praxis que cada vida 
está intrínsecamente ligada a la de los demás: el dolor y la desolación 
no son meras posibilidades ajenas, sino realidades que nos atraviesan 
a todos. Reconocen que la supervivencia y el crecimiento humano 
dependen de la interdependencia y del apoyo mutuo. Por eso su lucha 
apunta a construir un mundo en el que el desarrollo y la reproducción 
de la vida colectiva sean posibles; un mundo que asuma la dependencia 
como condición constitutiva de lo comunitario, desmontando las aspira-
ciones de autonomía radical que erosionan nuestro quehacer común. 
Las madres buscadoras resignifican su dolor al convertir el duelo por 
sus seres queridos en una demanda pública de justicia y memoria, 
rechazando la invisibilidad y el silencio impuestos por el régimen ne-
cropolítico. El dolor deja de ser una fuerza paralizante y aislante, y se 
convierte en un motor de solidaridad, tejiendo lazos con otras personas 
que comparten experiencias similares de pérdida.

Demandar justicia es también exigir otra narrativa, otra forma de con-
tar más allá de los conteos estadísticos, que rescate la memoria en un 
terreno político en el que se decide cuáles vidas son reconocidas y 
cuáles son relegadas al olvido. Las madres buscadoras se enfrentan a un 
régimen que niega sistemáticamente la existencia de los desaparecidos 
al perpetuar su condición de cuerpos invisibles y negados. Su acción 
no solamente desafía esta negación, además propone una transforma-

29.	 Judith Butler, Resistencias, repensar la vulnerabilidad y repetición, Paradiso Editores, México, 2018, p. 24.



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

ción de la memoria colectiva al insistir en recordar y reconocer a los 
desaparecidos como vidas que importan. Esta otra narración requiere 
el ejercicio de la imaginación, una imaginación emancipada del relato 
oficialista que vincula a los desaparecidos con la criminalidad y des-
activa la necesidad de búsqueda, esclarecimiento y reconstrucción de 
lo ocurrido. Diego Pérez Pezoa señala que “la emancipación tiene que 
ver más con una transformación irruptiva de la partición del tiempo 
oficial y programado, que devuelve el tiempo de los individuos para la 
automodelación del cuerpo y la palabra”.30 Esta automodelación es un 
proceso co–creativo y co–productivo del cuerpo y la palabra, como ya 
advertía Casanova. Es la fuerza para gritar los nombres de los desapare-
cidos que se reducen a cifras en el rnpdno, es la fuerza para nombrar 
lo sucedido, denunciar cómplices y señalar la impunidad del Estado; es 
también la potencia para darle nombre a nuestra realidad y transformar 
estos necroespacios en espacios de alianzas. Las madres pronuncian 
incansablemente los nombres de sus seres queridos, exhiben sus foto-
grafías, narran y comparten sus historias. Estos actos de nombrar son 
actos de resistencia ante el intento de borrarlos, son gestos que traen la 
ausencia a la presencia. Así, la memoria deja de ser mera evocación y se 
convierte en un acto político de lucha y resistencia que rehúsa suturar 
el pasado con la narrativa oficialista; en su lugar, abre la imaginación 
a una comunidad por venir, es decir, una que aún está por crearse. 
Nombrar y re–nombrar, contar y re–contar transforman la memoria 
en una herramienta política capaz de desafiar la indiferencia social y 
nos obligan a enfrentarnos con la cruenta realidad de miles de familias, 
fruto de esta violencia estructural que atenta contra la población.

Conclusiones

A lo largo de este ensayo hemos analizado el fenómeno de la desapari-
ción forzada y las prácticas de las madres buscadoras en México desde 

30.	 Diego Pérez Pezoa, Historioplastía Ensayos sobre filosofía de la historia, plasticidad y cultura contem-
poránea, Ediciones A89, Valdivia, Chile, 2021, p. 268.



18 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

diversos fundamentos teóricos que nos han permitido comprender 
cómo estas mujeres resignifican el dolor, transforman la memoria y 
reconstruyen formas alternativas de comunidad en medio de un régi-
men necropolítico que administra la vida y la muerte.

En primer lugar, señalamos que las desapariciones forzadas destruyen 
vidas individuales y son una herramienta sistemática para desarticular 
las redes comunitarias: siembran el miedo y debilitan las resistencias 
colectivas. En este escenario de violencia expresiva, como lo plantea 
Segato, las desapariciones no son un mero efecto colateral del poder, 
sino una manifestación deliberada de un sistema que refuerza su do-
minación mediante el terror y la fragmentación social. Sin embargo, 
en medio de la desolación, las madres buscadoras emergen como un 
contrapoder, desafiando las lógicas de desaparición mediante actos que 
interrumpen la narrativa oficial del olvido y la negación, restituyendo 
memoria, verdad, justicia y dignidad.

Hemos explorado también cómo estas mujeres transforman su vulne-
rabilidad en una praxis de resistencia. Lejos de quedar confinadas en 
el duelo como una experiencia privada, las madres hacen del dolor una 
acción pública que interpela al Estado y a la sociedad, resignificando 
su pérdida como un motor para el cambio. Al repetir los nombres de 
los desaparecidos, exhibir sus rostros y exigir justicia, rompen con la 
invisibilidad impuesta por el régimen necropolítico y construyen una 
memoria viva y performativa que no sólo recuerda, que también crea 
las condiciones para nuevas formas de comunidad.

Por otro lado, siguiendo a Mbembe, hemos reconocido que las madres 
buscadoras habitan el espacio de lo que él llama “la muerte en vida” 
al desafiar un régimen que convierte ciertos cuerpos en desechables 
y ciertas vidas en irrelevantes. Frente a esta lógica de exterminio, su 
praxis encarna una resistencia radical que afirma la centralidad de los 
cuerpos y las vidas como lugares de significado, memoria y acción. Su 



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

acto de buscar trasciende la reparación individual: es una confrontación 
directa con el orden que perpetúa la desaparición y la deshumanización.

Finalmente, desde la propuesta de Carlos Casanova, reflexionamos 
sobre cómo estas mujeres no solamente resisten, sino que también 
producen lo común en el acto mismo de buscar. La comunidad que se 
gesta entre las madres buscadoras no se fundamenta en una identidad 
homogénea ni en una “obra consumada”, sino en el reconocimien-
to mutuo de la fragilidad y la potencia de sus actos. Al compartir su 
vulnerabilidad y su esperanza, generan una praxis que interrumpe la 
lógica de acumulación de terror y muerte, proponiendo, en cambio, 
un espacio en el que lo humano y lo común pueden ser reimaginados 
y reconstruidos.

En conclusión, las madres buscadoras nos muestran que, incluso en 
los contextos más devastadores, ahí donde el régimen necropolítico 
intenta reducir las vidas humanas a despojos y romper los lazos co-
munitarios, es posible transformar el dolor en resistencia, la memoria 
en potencia creadora y la vulnerabilidad en fuerza transformadora. Su 
praxis, lejos de ser un ideal de comunidad o una respuesta definitiva 
frente a la violencia, es un espacio abierto y dinámico, en el que la ac-
ción colectiva se reinventa constantemente para enfrentar las lógicas 
de devastación y barbarie.

Este ensayo invita, pues, a pensar en las madres buscadoras como un 
ejemplo de resistencia, pero, fundamentalmente como un horizonte 
ético–político que nos interpela para imaginar nuevas formas de comu-
nidad capaces de desafiar las estructuras del poder. En su lucha por la 
memoria y la justicia estas mujeres no nada más buscan a sus desapareci-
dos, también crean posibilidades de mundo y nos recuerdan que nuestra 
propia vulnerabilidad puede ser el punto de partida para transformar 
la desolación en acción y la acción en un ser–con–otros que rehaga los 
vínculos en medio de un mundo roto por la violencia.



20 

Madres buscadoras ante la desaparición forzada:  

praxis de resistencia y reconfiguración de la comunidad

Fuentes documentales

“Jalisco, segundo Estado con más cuerpos sin identificar”, El Informador, 
Unión Editorialista, Guadalajara, Jalisco, 5 de septiembre de 2023, 
https://www.informador.mx/Desaparecidos-Jalisco-segundo- 
Estado-con-mas-cuerpos-sin-identificar-l202309050001.html Con-
sultado 14/xi/2024. 

Butler, Judith, Resistencias, repensar la vulnerabilidad y repetición, 
Paradiso Editores, México, 2018.

Cadahia, Luciana, República de los cuidados, Herder, Barcelona, 2024.
Cámara de Diputados, Ley General en Materia de Desaparicion Forzada 

de Personas, Desaparicion Cometida por Particulares y del Siste-
ma Nacional de Busqueda de Personas, 16/vii/2025, https://www. 
diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGMDFP.pdf Consultado 13/x/2025.

Casanova, Carlos, Comunismo de los sentidos, una lectura de Marx, 
Catálogo Libros, Viña del Mar, 2017.

_______ Estética y producción en Karl Marx, Ediciones Metales Pesa-
dos, Santiago de Chile, 2016.

Comisión Nacional de Búsqueda de Personas, Registro Nacional de Perso-
nas Desaparecidas y No Localizadas, https://versionpublicarnpdno.
segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral Consultado 14/ix/2024.

Estrada Maldonado, Sandra, “Transitar la ausencia: madres que buscan 
a sus familiares desaparecidos” en Rincón Rubio, Ana Gabriela, 
Romero García, Velvet y Calderón Cisneros, Araceli (Coords.), Fe-
minismos, memoria y resistencia en América Latina. Tomo 2. Narrar 
para no olvidar: memoria y movimientos de mujeres y feministas, 
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas/Centro de Estudios 
Superiores de México y Centroamérica, Tuxtla Gutiérrez/San 
Cristóbal de Las Casas, 2022, pp. 55–80.

Federici, Silvia,“Feminism and politics of the commons” en Hlavajova, 
Maria y Sheikh, Simon (Eds.), Former West: Art and the Contem-
porary After 1989, bak, basis voor actuele kunst/The mit Press, 
Cambridge Massachusetts, 2016, pp. 379–390.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Gutiérrez Aguilar, Raquel y Paley, Dawn Marie, “La transformación 
sustancial de la guerra y la violencia contra las mujeres en Méxi-
co” en dep. Deportate, esuli, profughe, Universidad de Venecia Ca’ 
Foscari, Venecia, Nº 30, febrero de 2016, pp. 1–12.

Mbembe, Achille, Necropolítica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011.
Observatorio sobre Desaparición e Impunidad en México, Informe del Movi-

miento por Nuestros Desaparecidos en México (mndm) para el Comité 
contra las Desapariciones Forzadas (ced), Instituto de Investigaciones 
Jurídicas/Universidad Nacional Autónoma de México, 9/viii/2023, 
https://odim.juridicas.unam.mx/sites/default/files/informe- 
del-mndm-al-ced-27-febrero-2025.pdf Consultado 14/xi/2024.

Organización de las Naciones Unidas, Convención Internacional para la 
protección de todas las personas contra las desapariciones forzadas, 
20/xii/2006, https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/
instruments/international-convention-protection-all-persons- 
enforced Consultado 13/x/2025.

Paley, Dawn Marie, “La guerra en México a contrapelo: contrainsurgen-
cia ampliada versus lo popular” en El Apantle, Revista de Estudios 
Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos, 
Puebla, Nº 2, octubre de 2016, pp. 179–198.

_______ “Los comunes de la tragedia: familiares en búsqueda de sus 
desaparecidos en México” en El Apantle, Revista de Estudios Co-
munitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos, Puebla, 
Nº 3, primavera de 2018, pp. 113–126.

Pérez Pezoa, Diego, Historioplastía Ensayos sobre filosofía de la histo-
ria, plasticidad y cultura contemporánea, Ediciones A89, Valdivia, 
Chile, 2021.

Segato, Rita, La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciu-
dad Juárez, Tinta Limón Ediciones, Buenos Aires, 2019.

Villalobos–Ruminott, Sergio, “Comunismo sucio” en Nierika, Univer-
sidad Iberoamericana Ciudad de México, México, Nº 15, 2019, pp. 
99–116.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




