Habitar lo inmanente: una ética del
desasimiento desde Eckhart

Luis Angel Hurtado Aguilar’

Recepcion: 6 de octubre de 2025
Aprobacién: 7 de enero de 2026

Resumen. Hurtado Aguilar, Luis Angel. Habitar lo inmanente: una ética del
desasimiento desde Eckhart. En este articulo analizo la propuesta del Maes-
tro Eckhart como una praxis mistica que reivindicaria lo finito y cotidiano
frente a la 16gica instrumental contemporanea. A través de conceptos cen-
trales como desasimiento (Abgeschiedenheit), la nada y el actuar sin porqué,
Eckhart desmontaria la subjetividad posesiva y abriria un espacio de indi-
ferenciacion ontoldgica en el que lo divino se manifiesta en lo inmanente.
Establezco un didlogo entre él y comentadores de la espiritualidad y la ac-
tualidad de la mistica, la filosofia de Heidegger y la vision religiosa de Keiji
Nishitani, subrayando como sobre la base de una relectura de Eckhart se
podria promover una ética del cuidado y un vinculo con la interrelacionali-
dad. La conclusion enfatiza que esta perspectiva permitiria habitar el mundo
de modo no instrumental y superar la explotaciéon desmedida de las cosas
mediante el reconocimiento del valor inherente de lo existente y la ausencia
de un sentido preasignado.

Palabras clave: praxis mistica, desasimiento, actuar sin porqué, interrelaciona-
lidad, ética de la cotidianidad.

Abstract. Hurtado Aguilar, Luis Angel. Inhabiting the Immanent: An Ethics of
Detachment Based on Eckhart. In this article I analyze Master Eckhart’s proposal

Doctorando y Maestro en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México. hurtagui@
gmail.com



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

as a mystical praxis that could reassert the finite and everyday in the face of
contemporary instrumental logic. Using concepts such as detachment
(Abgeschiedenheit), nothingness and acting without a reason, Eckhart has the
potential to deconstruct possessive subjectivity and open up a space of onto-
logical indifferentiation where the divine is manifested in the immanent. I set
up a dialogue between Eckhart and commentators of spirituality and current
trends in mysticism, Heidegger’s philosophy, and Keiji Nishitani’s religious vi-
sion, highlighting the way a re-reading of Eckhart could foster an ethics of care
and a bridge to interrelatedness. The conclusion emphasizes that this perspecti-
ve could enable people to inhabit the world in a non-instrumental way and push
back against the overexploitation of things by recognizing the inherent value of
that which exists and the absence of a pre-assigned meaning.

Key words: Mystical praxis, Detachment (Gelassenheit), Acting without a why,
Ontological interrelationality, everyday ethics.

Eckhart y la praxis mistica: reivindicacion de lo finito y
cotidiano

La mistica como praxis deformadora de dogmas

¢Qué es habitar el mundo hoy en dia sino un proceso sin fin que anhela
siempre mds?: mas capital, mas accion, mas certidumbre, mas utilidad.
Esta era desarraigada de su propio suelo va en busca de lo que consi-
dera perdido o insuficiente, a saber, su propio ser, su si mismo. No sera
sorpresa de nadie que este punto de inflexion de la sociedad contempo-
ranea sea fruto de la pérdida de un valor ontologico fundamental. Ante
esta tarea, la de abrir la posibilidad de ojear la nada bajo nuestros pies,
surgen esfuerzos, sefias y parajes en la filosofia, que permiten vislumbrar
un mundo que evite potenciar una légica de la usura y la explotacion.

Ante esta ruptura con el mundo estratificado y lleno de valores que ter-
minan siendo ajenos al contacto inmediato con las cosas; ante la lejania
trazada por las construcciones tedricas con las cosas, al seguir una logica
de funcionalidad, se ha optado por recapturar el camino de la accidony la
practica. Para ello, este trabajo asume un cambio en el desenvolvimiento



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

ontolégico de la configuracién de la realidad. Encontramos una propues-
ta en la transformacion espiritual de la mistica del Maestro Eckhart. Los
motivos para traer su pensamiento a colacion son, en mayor medida, el
caracter negativo con el que hace frente a la caracterizaciéon del mundo
que se asume sin mas, asi como su capacidad deconstructora’ frente a
los estatutos de la modernidad contemporanea, tales como el consumo
desmedido y la valorizacién totalizante.

Para los fines de este articulo entenderemos “mistica” —siguiendo a
Juan Martin Velasco— como la praxis experiencial y directa de la reali-
dad, que a menudo opera dentro o contra un marco religioso (entendido
como el sistema dogmatico e institucional). La “espiritualidad” ser4,
entonces, la actitud o el modo de vida derivado de dicha praxis mistica.
La propuesta de Eckhart es mistica, precisamente porque modifica el
dogma religioso de su tiempo, centrandose en la inmanencia. Asi pues,
la nocién de mistica adoptada aqui propone enfatizarla como un modo
del pensar que rechaza los posicionamientos conceptuales y practicos
tanto del dogma religioso como de las ideologias y estructuras de poder
dominantes. La mistica es elegida por su vocacién de dejar de disponer
de lo conocido y por ser una experiencia integradora con la realidad.”
Segln Juan Martin Velasco, en el mismo Wittgenstein ya se esclarece
un sentido de la mistica que designa “un dmbito de lo real claramente
diferenciado de aquel que es accesible al conocimiento ordinario, ob-
jetivo y cientifico”.’ Esto implica que la mistica trasciende el modo de
conocimiento centrado en la diada sujeto—objeto, esto es, conoce méas
alla del sistema metafisico del sujeto racional occidental. Delimitada la
mistica como esta praxis transgresora del statu quo, nos adentraremos

1. Sibien el concepto “deconstruccién” se origina en la tradicién del posestructuralismo francés, en este
articulo no se adopta como una adhesién a dicha escuela, sino como una actitud analitica o un gesto
critico. Este gesto se emplea para confrontar lecturas histéricas establecidas, con el fin de demostrar
coHmo ciertos conceptos o sistemas poseen una inestabilidad constitutiva que socava sus fundamentos
metafisicos. Al revelar esta ambigiiedad fundamental se abre un espacio de complejidad que permite
criticar y confrontar dichas lecturas con otras interpretaciones posibles.

2. Juan Martin Velasco, El fenémeno mistico: estudio comparado, Trotta, Madrid, 2000, pp. 321-322.

3. Juan Martin Velasco, La experiencia mistica. Estudio interdisciplinar, Trotta, Madrid, 20006, p. 18.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

en los principales conceptos concretos de la mistica eckhartiana que
radicalizaran esta perspectiva.

El desasimiento en Eckhart: una via mds alld del sujeto moderno

La figura del Maestro Eckhart ha sido retomada por el valor de sus re-
flexiones respecto del modo de acercarse al fondo originario de la reali-
dad. Més all4 del lenguaje y del ambiente teoldgico en el que se fragua su
pensamiento, la veracidad y pertinencia de sus exposiciones muestran un
camino que la filosofia no pudo seguir desde la razon y el sujeto. Pensado-
res como Heidegger y algunos miembros de la Escuela de Kioto retoman
su interpretacion sobre el modo de relacidon con el mundo que permite
el encuentro con la divinidad, lo cual posibilita a las cosas mostrar su
talidad, pues ahi todas ellas reposan antes de llegar a ser lo que son. Con
la relectura de su pensamiento se abren nuevas posibilidades dentro de
una actualidad subsumida en una idea de orden y sentido que prefigura
los mas intimos modos de interaccion entre las cosas con las que estamos.

Desde conceptos como abandono y vaciedad se nutre la Escuela de
Kioto (Hajime Tanabe, Keiji Nishitani, Shitzutero Ueda)* para dis-
tanciarse de las actitudes de despojo y sobreabundancia encontradas
dentro de una légica que busca disponer de todas las cosas con un
fin por y para algo. Hallamos en Eckhart uno de los conceptos clave,
desasimiento (Abgeschiedenheit), a partir del cual la mistica adquiere
otra profundidad. Es un posicionamiento radical que deja de sostener
la existencia en conceptos y sustancias definidas, y abandona la via
intelectual (racional calculadora) como modo de acceso a la verdad del

4. La Escuela de Kioto, surgida a principios del siglo XX en torno a la figura de Kitard Nishida, repre-
senta el esfuerzo filos6fico de articular la experiencia del budismo zen con la tradicién ontoldgica y
mistica de Occidente. Este grupo de pensadores encuentra en el desasimiento (Abgeschiedenheit) y el
abandono (Gelassenheit) de Eckhart un puente fundamental para trascender el dualismo sujeto-objeto
de la modernidad. A través del concepto Nada Absoluta (Zettai mu), autores como Nishitani o Ueda
interpretan la vacuidad no como una carencia nihilista, sino como el lugar (basho) de apertura en
el que las cosas se manifiestan en su propia talidad (suchness), liberadas de la voluntad de dominio
técnico-metafisica.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

mundo. El saber intelectual propone una distancia infranqueable con
el resto de las cosas, las ve como algo ajeno y fuera de si. Este modo de
aproximacion con ellas las mira como si estuvieran ya disefiadas de una
cierta manera, como si fueran algo acabado; ve la utilidad que puede
brindar un rio para una presa, antes que verlo realmente como rio. Por
esta razén es necesario recuperar el desasimiento en Eckhart, para
comprender criticamente c6mo nos situamos en el mundo.

El desasimiento perfecto no persigue ningiin movimiento, ya sea por
debajo o por encima de una criatura, no quiere estar ni por debajo
ni por encima, quiere subsistir por si mismo sin consideracion de
nadie, y tampoco quiere tener semejanza o desemejanza con ninguna
criatura, no quiere ni esto ni aquello: no quiere otra cosa que ser. El
desasimiento no quiere ser algo, no quiere ser nada.’

El desasimiento eckhartiano, mas que hablar de un simple exceso del
ser divino (la deidad), inaprehensible en categorias finitas como la
sustancia, trata de reconocer que la des-sustancializacion del desasi-
miento es una actitud abierta a la infundamentacion. A partir de esta
ruptura esencialista de la realidad, se abre una grieta en la convivencia
con las cosas en el mundo. Desde una aceptacion y profundizacion de
esta nihilidad, los sentidos prefigurados y concebidos hasta la actua-
lidad se disuelven, y, con ellos, también la visién antropocéntrica; lo
que vuelve posible asumir posturas que encarnen el modo més funda-
mental de las cosas mismas. Nishitani lo explica de la siguiente manera:

En esta nihilidad, las situaciones limite de la existencia humana son
llevadas mas alld del campo en el que son consideradas normal-
mente, hacia el campo de la trans-descendencia extatica. La situa-
cién limite que aqui emerge en la conciencia esta situada contra un
horizonte de mundanidad que va mas alla de la perspectiva de lo
meramente humano y se detiene para reposar sobre un campo, libre
de un modo de ser determinado por un ego humano. La forma real

5. Eckhart de Hochheim, “Del desasimiento” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, Las cuarenta,
Buenos Aires, 2013, pp. 243-260, pp. 246-247.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

de nuestra existencia en el mundo es descubierta en su fundamen-
to, s6lo en un campo que ha ido mas alla del alcance de una visiéon
antropocéntrica.

El horizonte de mundanidad al que refiere Nishitani, sin duda alguna,
nos retrotrae a la vision heideggeriana de Ser y tiempo, en la que
es el modo en el que lo humano comprende las cosas con las que esta
en el mundo, en un horizonte de sentido unico y diferenciado, lo que
le permite comprender y realizar una teoria y una practica. Si este
horizonte de sentido es llevado a su limite, también es llevada a él la
comprension subjetiva, la idea del sujeto centralizado (sujeto como
centro y fundamento). Las actividades por realizar desde un mundo
sin-sentido (en el modo de un sentido sin sujeto centralizado) y vi-
vido en el sin porqué tendran que procurar a cada instante la realidad
entretejida de las cosas. No se asumira la accidon de algo desde la con-
veniencia personal. En esta realizaciéon no se busca el beneficio de la
acciodn. Si, al contrario, en la confrontacién con una cosa se ve en ella
una igualdad originaria, una mismidad en el fondo de su ser para con
uno mismo, sera un vinculo que parte desde el desasimiento, lo cual
remitira a una accién divina que deja realizarse plenamente tanto a uno
mismo como a la cosa con la que se encuentra. Esto no significa que
importa mas el fin con el que realizamos algo; pues, pese a que éste sea
dar con la verdadera realidad de una cosa, dar con su naturaleza origi-
naria, esto equivaldria nuevamente a pensar en un sentido limitado y
fijo para una cosa. Un itinerario distinto es el que se intenta transmitir
con el desasimiento. Desde €l es posible alcanzar la carencia, la infun-
damentacion a la base de todo cuanto es, ya que es desde la falta de
un modo o sentido determinado que las cosas se abren y se muestran
en cuanto son. La accion realizada en el desasimiento no debe buscar
algo ni no buscarlo (puesto que ambas opciones son modos o sentidos
que se sobreponen a una cosa), sino que es justo a partir del abandono

6. Keiji Nishitani, “Siinyata y el tiempo” en Keiji Nishitani, La religién y la nada, Siruela, Madrid, 1999,
pPp- 229-282, pp. 236-237.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

y de la renuncia a todo querer que la propia naturaleza de las cosas se
nos presenta sin obstaculos ni limitaciones.

Este momento de apertura es la maxima tenencia del ser. En este obrar
desasido tratamos directamente con el ser de las cosas. “Por santas que
sean las obras, no nos santifican en absoluto en cuanto obras: sino en
cuanto somos santos y poseemos el ser, en tanto santificamos todas
nuestras obras, ya se trate de comer, de dormir, de estar en vigilia o de
cualquier cosa que sea”” De modo que, en Eckhart, el lugar que sale a
flote para pensar el encuentro con las cosas tal y como son en su verda-
dera naturaleza —y que se da al tener la posesion del ser por medio de un
desasimiento en nuestra persona— es el espacio de nuestra vida diaria,
en nuestras labores més cotidianas, en la entrega a nuestros quehaceres.

El desasimiento y la nada en Eckhart: fundamentos ontolégicos

Mas alla de que la mistica sea un modo de comprensién de la realidad
que no parte desde la calculabilidad, se rescata también el caso con-
creto de la mistica de Eckhart. En ella no hay una separacién entre el
mundo terrenal y el divino, y tampoco entre teoria y practica; no al
menos en sus Tratados y sermones.® El camino espiritual propuesto por
Eckhart en sus textos alemanes parte de una teologia negativa. Niega
los atributos asignados a Dios y la forma de acceder a una unién con
él. Al hacerlo reinterpreta los fundamentos que sostienen su realidad
y las relaciones que acontecen en él. A su vez, sus tratados filoséficos
en el alto aleman del Medievo son precursores en la lengua, por lo que
sentaran las bases conceptuales de las que posteriormente hara uso el

7. Eckhart de Hochheim, “De la utilidad del desasimiento que uno debe realizar interior y exteriormente”
en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, p. 113.

8. Cabe recordar que, como sacerdote y tedlogo, Eckhart escribi textos tanto en aleman como en latin,
cada uno enfocado a un publico especifico. Por un lado, a los feligreses en las parroquias y conventos
durante misa, lo cual result6 en que entrara en contacto con el movimiento de las beguinas, grupo de
mujeres que promulgaron y revolucionaron las practicas espirituales, alejaindose del dogma cristiano.
Y, por otro lado, los maestros de escrituras en universidades durante seminarios y catedras.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

pensamiento filos6fico germano.’ La motivacion principal de su recu-
peracién se debe a que, en sus sermones, adviene una guia sobre como
llevar a cuesta la vida desde la negacion, la inmanencia y el cuidado por
lo otro.”” Este modo de vida nos acercara a habitar el mismo espacio en
el que reposa Dios (la divinidad); o lo que equivale a habitar un espacio
de indiferenciacién ontoldgica, en el que lo inmanente y lo mundano
son indistinguibles entre si.

Eckhart combina elementos que podrian considerarse rivales: la vida
contemplativa con la deificacion a los otros; el anonadamiento con
la atencion a las cosas terrenales. La trascendencia divina no implica
una negacién del orden mundano. Al contrario, la huida del mundo
del mistico lo lleva a despertarse en un ambito donde lo divino es in-
manente y esto, a su vez, le proporciona creencias facticas que hacen
posible una preocupacion genuina y profunda por las otras personas.”

Este “habitar el espacio de Dios”” al que nos invita la mistica eckhartia-
na puede tener poco sentido si nos cerramos a los aportes que brindan
las experiencias religiosas: como si éstas fuesen inicamente una huida

11.

12.

Aqui en concreto la referencia es dirigida a conceptos como Abgrund (abismo) y Gelassenheit (abando-
no), los cuales se emplean en la tradicién alemana, con suma notoriedad en Schopenhauer y Heidegger,
teniendo en estos ultimos menciones directas a la mistica eckhartiana en sus respectivos textos El
Mundo como voluntad y representacién Iy Serenidad. Al lector interesado en la influencia de Eckhart
en Heidegger recomiendo John David Caputo, The Mystical Element in Heidegger’s Thought, Fordham
University Press, Nueva York, 1986.

. Cabe sefialar la existencia de lecturas de Eckhart que enfatizan su heterodoxia y potencial quietista,

vinculado principalmente a sus textos en latin, los cuales fueron explicitamente escritos para la dis-
cusion escoléstica con sus pares te6logos en las universidades (por ejemplo, interpretaciones que lo
vinculan con el panteismo o el escapismo). No obstante, este trabajo se distancia de esas perspectivas
al seguir a comentadores como Alois M. Haas y Keiji Nishitani, quienes subrayan, a partir de sus textos
en alto germano, el caricter practico y ético de la mistica eckhartiana. Aqui el desasimiento no implica
una fuga del mundo, sino una forma de relacionalidad radical con lo cotidiano.

Héctor Raoul Islas Asais, “Misticismo y moralidad. El caso de meister Eckhart” en Isabel Cabrera y
Carmen Silva (Comps.), Umbrales de la mistica, Instituto de Investigaciones Filosdficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 63-72, p. 70.

Tal espacio referido no es un espacio fisico per se, sino una condicién ontolégica de indiferenciacion (el
fondo o Grund), vinculada a la Gottesgeburt (el nacimiento de Dios en el alma desasida), que se distan-
cia de visiones meramente espacializadoras de la deidad. En The Mystical Thought of Meister Eckhart
Bernard McGinn argumenta que el nticleo del pensamiento eckhartiano es la mistica del nacimiento de
Dios en el alma (Gottesgeburt), un evento que no sucede fuera del mundo, sino que es el motor de toda
vida virtuosa y practica en el mundo. El desasimiento es la condicion de posibilidad para que toda obra
divina se realice en la cotidianidad. Bernard McGinn, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The Man
from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing Company, Nueva York, 2001.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

del si mismo hacia un estado de serenidad en un plano supraterrenal,
alejado del mundo. Por el contrario, estas experiencias religiosas, en
tanto modos de vida espirituales, nos encaminan a reconocer en la
realidad la indiferenciacién que mantiene entre si cada una de las co-
sas: “FEl objetivo primordial de toda la filosofia mistica, desde el hin-
duismo, budismo, sufismo y los misticos cristianos, es la iluminacion,
moksa, samadi. Se entiende el hecho mistico, como la inmersiéon del
alma individual en la consciencia suprema”.” La busqueda mistica o
religiosa, que engloba tanto al Zen como al pensamiento eckhartiano,
se encamina al mundo en el que estamos situados; pero lo hace dejando
fuera la idea de un yo-individual que categoriza y domina.

El camino planteado con Eckhart sugiere una vida dedicada al resguar-
do y al cuidado de la manifestacién de las cosas. Esto puede entenderse
como la propia condicién subjetiva, suprimiendo y abandonando su
voluntad para que Dios nazca en el alma. Este abandono de la subje-
tividad —entendida como el yo-ego posesivo, calculador y volitivo,
que se erige como centro del mundo, tal como se consolidara en la
modernidad— no puede ser comprendido desde Eckhart en tanto un
mero resguardarse en la interioridad del si mismo —tal como sucede
en los dilemas de la modernidad—; es ain mas radical: un abandono
al si mismo para encontrarse en unidad con todas las cosas. “Quien
hubiera salido de si mismo, seria restituido a si mismo en el sentido
mas propio. Y todas las cosas que ha abandonado en la multiplicidad,
le seran devueltas en la simplicidad, porque se encuentra a si mismo
y a todas las cosas en el ahora presente de la unidad”."” Esta disolucién
del yo se da en una nada, que debemos comprender como el campo de
indiferenciacion de todas las cosas.

13. Fernando Diez, “Mistica en nuestro tiempo. Una experiencia comparada” en Agustin Diaz de Mera
Garcia Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La mistica en el siglo
xx1, Trotta, Madrid, 2002, p. 79.

14. Eckhart de Hochheim, “Sermén Xv. Cierto hombre noble fue a un pais lejano para recibir el reino y
volver a la luz” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 383-390, p. 384.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Estos conceptos no son aislados; encuentran un eco profundo en la
filosofia de Heidegger, particularmente en su reflexion sobre la nada
y el ser. Esta nada, desde una vision heideggeriana, se define asi: “La
nada [...] es el propio ser, a cuya verdad serd devuelto el hombre una
vez que se haya superado como sujeto, esto es, una vez que deje de
representar lo ente como objeto”.” Esta superacion de la subjetividad
es, asi, un abandono que se vuelca nuevamente sobre el mundo para
encontrarse a si mismo y a las cosas tal y como son.

La serenidad o abandono (Gelassenheit) heideggeriano, entendido
como un dejar-ser al ser de lo ente, resuena con el desasimiento ec-
khartiano. Ambos conceptos implican abandonar la voluntad de domi-
nio, que permite al ser manifestarse desde si mismo. Mientras Eckhart
busca la unién con la divinidad a través del vaciamiento del yo, Heidegger
advierte en la Gelassenheit una actitud para habitar el mundo sin impo-
ner esquemas instrumentales. Recordemos que, para Eckhart, se debe
dejar atras todo cuanto impida entrar al espacio que permite a Dios
ser Dios; es decir, el lugar de la completa indiferenciacion, en el que
el ser de todas las cosas se muestra sin intermediarios. Y, justamente,
Heidegger recupera esta idea con la Gelassenheit al abandonar toda
expectativa y deseo sobre las cosas; no encontraremos en ellas valores,
formas o esencias, sino su ser desenvolviéndose en sus interrelaciones.
Este vuelco a la nada no es un camino hacia un vacio nihilista, sino
una torsion al espacio en el que lo sagrado € inmanente adviene en lo
cotidiano y multiple.

En la mistica que estamos reconstruyendo no interviene la voluntad.
Lo mundano o cotidiano de nuestras experiencias habituales debe
verse atravesado por la pérdida del ego. El yo que designa las cosas
se debe desdibujar para reconocer el vacio que media la interrelacién
entre los entes. En la circunstancialidad de lo mundano nos vemos

15. Martin Heidegger, “La época de la imagen del mundo” en Martin Heidegger, Caminos de bosque,
Alianza, Madrid, 2014, pp. 63-90, p. 90.

10



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

interrelacionados con todas las cosas, pero para dar cuenta de como
éstas son realmente, es necesario vernos atravesados por la nada. “La
conciencia de nuestra nada (de ser contingentes, fragiles, mortales,
absolutamente dependientes) introduce una dosis de humildad en
nuestras vidas”. La humildad se basa en el entendido de que el yo
no puede asir la verdad; s6lo el abandono y la muerte del yo pueden
lograrlo. Por tanto, la deconstruccion de la subjetividad no es un fin
en si mismo, sino que, a partir de esta desgarradura del sujeto, se abre
paso una ética del cuidado basada en la interrelacionalidad, en la que

lo sagrado se manifiesta en lo cotidiano.
Etica del cuidado e interrelacionalidad: habitar lo cotidiano

Antes de avanzar, cabe distinguir esta ética del cuidado de la cura/
cuidado (Sorge) heideggeriana. Mientras la segunda es la estructura
existencial del Dasein en su apertura al ser, la ética eckhartiana aqui
propuesta se fundamenta en el desasimiento: el cuidado no surge de la
preocupacion por el ser-ahi, sino del reconocimiento de la interrela-
cionalidad y del valor inherente (el sin porqué) de todos los entes, una
vez que la subjetividad posesiva ha sido vaciada. Por eso, la relacion
del cuidado con el pensamiento de Heidegger no parte de la Sorge, del
cuidado como un momento existencial del ser-ahi, sino del cuidado
contenido en la espera y renuncia de la Gelassenheit, del abandono y
serenidad. Es un cuidado post-subjetivo e inmanente.

Desde la mistica la relacion con las cosas no es la misma que antes del
abandono de los principios de la subjetividad, pues deja fuera la esque-
matizacion y los sentidos preestablecidos por esta ultima. Asi, se puede
afirmar que “se trata: no de la reclusion y del apartarse del mundo, sino
de que el ajetreo de la vida cotidiana pierda toda densidad, todo caracter

16. Héctor Islas, “Misticismo y moralidad...”, p. 69.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

opresor y apremiante”.” Si las cosas nos aparecen sin su preconcepcion,
estaremos mas cerca de una libertad radical. La mistica que mejor ejem-
plifica una espiritualidad sobre el desprendimiento del sentido y del
porqué de las cosas es aquélla que hace de la nada su punto de partida;®
y una de las propuestas que van en ese tenor es la eckhartiana.

La mistica piensa que desde la nada el ser de las cosas se muestra
desde y por si mismo, por lo que no es dado por objetos ni recibido
por sujetos, tiene lugar en su propio terruno. En palabras del propio
Eckhart: “Cuando el alma no se dirige a las cosas exteriores, entonces
ha llegado a casa y habita en su luz simple y pura. Alli ni ama ni tiene
miedo o temor”.” Desde el desasimiento Eckhart no procura una hui-
da del mundo; no niega el mundo frente a él, sino niega lo que se nos
presenta por verdadero, la significacién que de él se hace. Es decir,
niega la estratificaciéon que deforma nuestras relaciones con las cosas.
De esta manera, en su mistica hay un reencuentro y una reformulacion
de las relaciones con los seres en el mundo. Su espiritualidad niega el
ego apropiador que busca reproducir una légica de la usura; que ne-
gocia con el ser de otro para obtener un beneficio. Su mistica expulsa
alos mercaderes espirituales, aquéllos que piden algo a cambio de sus
acciones bienaventuradas: “[...] mercaderes son todos aquellos que se
cuidan de no cometer pecados graves y les gustaria ser buenos y, para
la gloria de Dios, ellos hacen sus obras buenas [...]; mas las hacen
para que Nuestro Sefior les dé algo en recompensa o para que Dios les
haga algo que les gusta [...]; quieren dar una cosa por otra, regatean con
Dios”.” Eckhart considera que las acciones realizadas sin un motivo o
una voluntad que busca un apremio son las méas puras, pues son igual

17. Silvana Filippi, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la mistica eckhartiana” en Enfoques,
Universidad Adventista del Plata, Libertador San Martin, Argentina, afio XXII, N 2, 2010, pp. 63-78, p. 64.

18. La mistica de la nada que consigna Juan Martin Velasco en La experiencia mistica tiene como princi-
pales exponentes a Eckhart, Marguerite Porete y Simone Weil.

19. Eckhart de Hochheim, “El fruto de la nada” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, Siruela,
Barcelona, 2008, pp. 87-94, p. 92.

20. Eckhart de Hochheim, “Sermon 1. Jests entrd en el templo y comenz6 a expulsar a vendedores y
compradores” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 265-274, pp. 266-267.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de libres y desasidas que las acciones de Dios; €1, en todas sus obras, no
busca lo suyo. Al actuar sin un porqué, no hay una manipulaciéon sobre
lo otro, s6lo hay una completa reinsercion en el si mismo.

El justo no busca nada en sus obras. Son los siervos y los mercena-
rios quienes buscan algo en sus obras, o quienes actiian en vistas
de un porqué. No apuntes a porqué alguno, ni en el tiempo ni en la
eternidad, ni a recompensa, ni beatitud, ni a eso ni a aquello, pues
tales obras estan todas muertas. Si deseas vivir y deseas que tus
obras vivan, debes estar muerto para todo y haberte convertido en
nada. Vuelve pues a tu propio fondo v, alli, acttia.”

Esta accion sin un porqué se produce en ese espacio ya des-significado,
cohabitado por el ser de las cosas, en la nada. Desde esta nada hay un
encuentro con el mundo como si éste fuese puro enigma, ya que no sigue
un patrén racional basado en el intelecto. Se puede pensar entonces que
“la capacidad originaria de la nada se ve fortalecida cuando el individuo
es capaz de vaciarse voluntariamente de los falsos idolos, de sus propios
sostenes racionales, de sus facultades intelectualistas desentranadas,
para depositarse en la contemplacién de lo incontemplable”.”” La nada
como punto originante o de inflexién para el ser del mundo tiene com-

pleto sentido si se comprende como el espacio de la maxima posibilidad.

La accién sin porqué es pura apertura y, en cuanto tal, esta arrojada e
implicada en un plexo de interrelacionalidad. Reiner Schiirmann® in-
terpreta la Gelassenheit de Eckhart como un principio de accién andrquico,
es decir, una forma de actuar liberada de la metafisica de las causas y
los fines (del porqué). No es una fuga del mundo, sino una forma de

21. Eckhart de Hochheim, “Sermoén 39. (Sobre la sabiduria 5, 16: El justo vive en la eternidad)” en Alain de
Libera, Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacién del hombre, José J. de Olafieta, Editor, Palma de Mallorca,
1999, pp. 140-151, p. 144.

22. Héctor Sevilla Godinez, “La profundidad de Dios. El nihilismo mistico implicito en el pensamiento
de Eckhart” en Veritas, Pontificio Seminario Mayor San Rafael de Valparaiso, Valparaiso, Chile, N¢
38, 2017, pp. 121-140, P. 137.

23. Reiner Schiirmann, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana University Press, Bloomington,
Estados Unidos, 1978.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

habitarlo sin un fundamento o principio rector (un arkhé). De este
modo, vincula el principio de accién anarquico con una relacionalidad
no jerarquica en la que todo ser es auténomo y autodeterminado. En
palabras de Eckhart, uno mismo es su propio templo y, por tal motivo,
el templo debe ser vaciado; s6lo asi nuestro ser puede igualarse al ser
de Dios y verse libre: “Cuando el templo se vacia de todos los impedi-
mentos, es decir, de los atributos personales y de la ignorancia, enton-
ces brilla espléndido, tan puro y claro como el Dios increado”.” Cuando
se hace frente al mundo después del paso por la nada, la autonomia se
torna radical; ya no se sostiene que una cosa repose fundamentalmente
sobre otra, y tampoco pueden la utilidad y la dominacién ser ejes de
referencia en la relacion entre cosas. Por eso se habla del lugar del Dios
increado, el sitio en el que el fundamento no reside en una sola entidad.
Aunque en la mistica este lugar se conoce como deidad o la nada de
dios, me gustaria interpretarlo como el campo de la interrelacionalidad,
en el que todo cuanto existe encuentra su verdadera esencia.

Lanada de la deidad de Eckhart es «el lugar en que toda existencia,
incluida la subjetiva se establece en lo que realmente es» porque
si la nada de dios es la nada del hombre, si el fondo de dios es mi
propio fondo, si el fondo de dios y del hombre es el lugar donde ver-
daderamente son ellos mismos, lo mismo puede decirse «de plantas
y los arboles, las tejas y las piedras», quienes son verdaderamente
desde la nada.”

Larelacidon que se sostiene en y con el ser, desde una vision eckhartia-
na, requiere alejarse de los modos habituales con los cuales interac-
tuamos en el mundo. Lo valioso de su mistica no s6lo se debe al valor
ontoldgico que asigna a los seres con los que va al encuentro en una
mismidad absoluta, sino también por bajar esta transvaloracién a un
plano practico, a un espacio ético, en el que importa no nada mas el

24. Eckhart de Hochheim, “El templo vacio” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 35-40, p. 38.
25. Rebeca Maldonado, “La personalidad impersonal como camino de superacién del nihilismo en Nishitani
Keiji” en Teoria. Rivista di filosofia, Edizioni ETS, Pisa, vol. 40, N 1, 2020, pp. 103-114, p. 113.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

qué, sino, de igual manera, el como. La espiritualidad va mas alla de los
modos y las esquematizaciones de la realidad, en tanto refugia su ser
en el ser de Dios, ahi donde se desprende de sus propiedades entita-
tivas, tal y como lo describe Amador Vega en su “Introduccién” a los
sermones eckhartianos: “Si el ser de Dios estd méas all4d de los modos,
también el hombre que desea esa conversion al ser debera separarse y
abandonar los modos o atributos personales, lo que pone de manifiesto

» 26

la estrecha relacion entre ética y metafisica de este pensamiento”.

Eckhart posee muchos matices. En momentos resulta complicado ase-
verar su predileccidén por la vida practica y activa por encima de la
intelectual y contemplativa, heredada de la escolastica de su época.
Sin embargo, hay pasajes dentro de sus sermones que ya nos muestran
cdémo no pretende negar ninguno de estos caminos ni hacer menos
trascendente uno sobre el otro. En su sermén “Marta y Maria” pre-
senta a dos hermanas fieles y creyentes en la espiritualidad cristiana,
cuyos modos de expresar y seguir su fe son muy distintos. Se muestra
la contemplacién como un camino para lograr vincularse con el ser
de Dios, idea reflejada en el anonadamiento de Maria al escuchar la
palabra de Cristo. Pero, siguiendo la lectura de Alois M. Haas respecto
de este tema, la unién con el lugar en donde Dios llega a ser, es ain mas
intensa en Marta y su completa inmersion en la actividad desinteresada
de las practicas cotidianas.

A pesar de su metafisica y mistica fuertemente relacionada con el
intelecto, Eckhart realiza una espiritualidad dominicana que coloca
la contemplacién en la mas intima relacion con la acciéon cristiana.
Su preferencia por Marta respecto de Maria muestra que la unidad
con Dios no significa escapismo alguno, sino un llegar a ser libre
para un actuar altruista.”

26. Amador Vega, “Introduccién” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 11-30, p. 20.
27. Alois Maria Haas, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida espiritual, Herder, Barcelona,
2002, p. 173.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Este vuelco sobre el mundo al que refiere Eckhart con la figura de Mar-
ta sucede después de atravesar la nada: perder todo sentido, vaciar todo
rasgo de ego y diferenciacién ontoldgica entre los seres que cohabitan
y coaccionan la realidad. Describe la libertad espiritual de la siguiente
manera: “Un espiritu libre es aquel que no es turbado por nada y no
esta vinculado a nada, que no ha unido lo mejor de si mismo a ningin
modo y en nada piensa en lo que es suyo”.” Su mistica reposa sobre
una humildad extrema, siempre volcada hacia la apertura del mundo,
en la que se sitia todos los dias. Al no ver en los seres objetos o ttiles,
sino pura posibilidad, el vinculo sostenido entre uno y otro ser no es
artificial, ya que no se establece por algo fuera de la singularidad de su
encuentro ni subyace un fin determinado.

Aplicaciones contempordneas: ecologia, cotidianidad y lo sagrado

Sobre este entendido, Eckhart hace de la vida cotidiana el lugar de tales
singularidades. Aqui, irremediablemente, se generan los vinculos que
atraviesan el ser. Al situar una vida practica desde el sin porqué, no hay
mediaciones con el sentido y la esquematizacion. Desde el abandono
y el desasimiento, la mistica eckhartiana se sitia nuevamente en el
mundo, y no en un paraiso suprasensible. Al hacerlo voltea la mirada
aun arbol y a una montafia, y ve en ellos nada mas que su ser arbol y
montafia, y no un recurso a utilizar. Por ello, hoy en dia no es descabe-
llado afirmar que en nuestro habitat se cifra nuestra espiritualidad: “La
naturalezas primigenia, no tocada ain por la mano transformadora del
hombre, es voz divina. La encina, el fresno, el roble, el arroyo, la gruta,
el valle, la cumbre se identifican con la epifania, son capaces de trans-
mitir la realidad celestial insondable”.”” La comprensién del mundo
como un plexo de interrelacionalidad, en el que cada ser manifiesta su

28. Eckhart de Hochheim, “Instrucciones espirituales I-1I” en Alain de Libera, Eckhart, Suso, Tauler..., pp.
152-158, p. 153.

29. Isidro Juan Palacios Tapias, “Cémo podra sobrevivir la mistica en la megal6polis moderna” en Agustin
Diaz de Mera Garcia Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La
mistica en el siglo Xx1, p. 50.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

talidad sin porqué, no es s6lo una abstraccidon metafisica; constituye el
fundamento para una critica radical a los paradigmas modernos y abre
horizontes de aplicacién concretos en ambitos como la ética ambiental.

Los seres que se muestran tal cual son y que, al hacerlo, no opacan al
resto son los que viven ya inmersos en ese movimiento dinamico de
pura posibilidad expresada desde la nada. Por ejemplo, el rio que se
desenvuelve existencialmente dia con dia desde su propio ser, desde su
devenir incesante, se ocupa de todo lo que es suyo. En su movimiento
interactia con el encino y la montana, pero lo hace desde la alteridad.
Necesita de ellos tanto como ellos de él. En su fluir no busca afirmarse
a si mismo negando aquello otro con lo que interactiia. Podriamos pro-
poner que es, incluso, al contrario. En su cotidianidad busca ser parte
de eso otro para él mismo llegar a ser. No hay montafia sin arboles ni
rios, ni rios sin arboles ni montana. No hay aqui una experiencia apro-
piadora ni subjetiva. Heidegger diria: “El abedul no va nunca mas alla
de aquello que para él es posible. El pueblo de las abejas habita en lo
que le es posible”.*” No resulta complicado comprender —al igual que
la espiritualidad de muchas culturas— que estos seres y la naturaleza
misma ya contienen de suyo un grado de divinidad.”

La mistica es, entonces, presentada aqui como un modo de ser que
encamina al ser humano a destruir la propia nocién de sujeto racional
para que coexista en el mundo con el que siempre ha estado y estara
implicado. Otra forma de expresarlo podria ser la siguiente: “Pensar
la mistica desde una alteridad vivida eny con el otro y en relacién con
un mundo que nos invita al didlogo, es una propuesta concreta frente a

30. Martin Heidegger, “Superacion a la metafisica” en Martin Heidegger, Conferencias y articulos, Serbal,
Barcelona, 2001, pp. 51-74, p. 71.

31. Este tema da por supuesto como funciona la relacién ambiental de un ecosistema; sin embargo,
es un asunto mucho mds complejo. Para no caer en una fantasia romdantica en la que la naturaleza es
lo bueno y perfecto por si mismo, valdria la pena comentar que los estudios de ecologia profunda
pueden ayudarnos a comprender este fendmeno: como cuidar y cohabitar un espacio junto con
otras especies, recalcando que el centro de las interrelaciones entre animales, plantas y minerales
es el ambiente mismo. Para una introduccion a estos temas, ver Luc Ferry, El nuevo orden ecoldgico,
Tusquets, Barcelona, 1994.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

9 32

toda forma excluyente que rompa el didlogo por afirmar al individuo”.
La relacion que plantea con cualquier otro ser no pretende subyugar
ni degradar su valor; tampoco busca obtener beneficio alguno, sino,
simplemente, asirse de un refugio y —al igual que el rio, la montafia y
el bosque— una morada en donde su existencia encuentre al fin sere-
nidad. Y es que la naturaleza —siguiendo a Heidegger— es un claro en
el que puede aparecer todo lo real; es lo sagrado mismo.” La mistica,
entonces, encamina al ser del humano a la nada, al sin porqué y a la di-
vinidad, con el fin de remediar la manera en la que habita su existencia.

La naturaleza, pese a su nada efimera, es sobrenatural, porque como
ninguna otra cosa sabe expresar lo santo. El hombre que decreta el
asalto, la degradacion y destruccion de la naturaleza no es mistico,
no es sabio, no ve ni oye, tiene atrofiados sus sentidos, ofuscado su
intelecto. Ataca a lo divino en sus obras. Esa es su mortal enferme-
dad de la que se ha de curar.**

En la mistica eckhartiana hay una preocupacién genuina por el mundo,
en tanto es constituyente del propio ser, y no un mero util u objeto de
deseo. El ser de las cosas es independiente de las necesidades y aflic-
ciones humanas. Las ensefianzas de la mistica buscan expresarse no
s0lo como una nocién conceptual, sino que pretenden instituirse como
una practica habitual. Desde sus sermones Eckhart impacta la vida
cotidiana al desistir de una dualidad entre lo inmanente (Dios) y lo
accidental (criatura), y postula la unién de ambos contrarios desde la
accion inmediata. La relacion y el contacto de las criaturas con la divi-
nidad se puede llevar a cabo por todas y cada una de ellas siempre que
se abandonen a si mismas, es decir, que dejen de lado los significados y

32. Rosana Elena Navarro, Fredy Humberto Castafieda, José Ricardo Acero Montaiiez et al., “Mistica y
Alteridad. Una demanda para nuestro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espiritu,
Universidad de San Buenaventura, Bogot4, vol. LIX, N© 168, 2017, pp. 267-293, p. 270.

33. Martin Heidegger, “Como cuando en dia de fiesta” en Martin Heidegger, Aclaraciones a la poesia de
Holderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55-86, p. 66.

34. Isidro Juan Palacios Tapias, “Cémo podra sobrevivir...”, p. 51.

18



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

las estructuras que aceptan sin cuestionar, puesto que suelen tomarlos
como hechos irrefutables de la realidad.

Sobre el tema de como por medio del cuidado a los seres que com-
parten la existencia con nosotros se rompe la dicotomia cielo-tierra,
trascendencia-inmanencia, y acaece un vinculo originante en el espa-
cio de maxima posibilidad que siempre esta dispuesto desde la nada,
Haas comenta que este vinculo y este espacio tienen lugar en la vida
que se nos presenta cotidianamente: “la preocupacioén por el mundo
es la pauta para medir la preocupacién por la salvacién. No hay dualis-
mo alguno entre Dios y mundo, naturaleza y gracia, piedad y amor al
proéjimo. La vida cotidiana es el sabbat eterno”.* Atendiendo al ser que,
junto a nosotros, habita la realidad, mas alla del ego, lo sujeto-objeto
y la racionalidad, el mundo de todos los dias se nos presenta por vez
primera tal y como es, en su verdadera realidad.

La mistica, en tanto pensar filos6fico, invita a guiarnos bajo este rubro.
Su camino hacia la pobreza absoluta, la pobreza de deseos, sentidos y
saberes, exhorta al individuo a desasirse de sus limites y expandir su ser
hacia un campo de indiferenciacion ontoldgica, en el que Eckhart puede
afirmar que no hay diferencia entre el ser de las moscas, los angeles
y Dios.** La importancia y las repercusiones de esto son desmedidas,
pues implica cambiar el modo en el que la realidad se experimenta
tanto de manera individual como social.

Tal comprensién del ser de las cosas es retomada por Nishitani en
su interpretacioén de los sermones eckhartianos. Explica la impor-
tancia y relevancia de la espiritualidad para lidiar con los excesos
de nuestra cultura: una verdadera comprensién de nuestra natu-
raleza, mas alla de la egocentricidad, crearia una nueva forma de

35. Alois Maria Haas, Maestro Eckhart..., p. 113.
36. Eckhart de Hochheim, “Los pobres de espiritu” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 75-81,

p-77.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

existencia individual y social, y permitiria el avance de la cultura
humana y superaria los excesos de la modernidad. No hay, segtin
él, desprestigio alguno en guiar la vida desde un sentido espiritual,
al contrario de lo que nos hace creer la modernidad tecnicista. La
espiritualidad brotada de la mistica es ese modo de vida que experi-
menta la realidad tal y como es. Desde una espiritualidad tal, el ser
humano se sostiene sobre la interrelacionalidad de las cosas en el
mundo y practica una vida desde la no jerarquizacién ontologica. Si
recordamos el inicio de este articulo, asumiremos la mistica como
un camino religioso muy particular, de suma importancia para la
practica de la espiritualidad en nuestra cotidianidad.

Cabe afiadir que la nocién de sianyata (vacio) en Nishitani refuerza esta
vision: el vacio budista no es una negacion, sino un campo de interde-
pendencia en el que todas las cosas se co-pertenecen sin esencias fijas.
Esto se alinea con la indiferenciacion ontolégica eckhartiana: ambos
pensadores ven en la nada un principio de interrelacionalidad radical
que disuelve la egoidad y permite una ética no jerarquica. Asi, la re-
lectura de Eckhart desde Nishitani actualiza la mistica como antidoto
contra la cosificacion contemporanea.

El sentido de una vida absorta en la serenidad no esta desligado
de las cosas con las que interactda, sino que se involucra con ellas
con el fin de degradar ese sentido de diferencia e importancia que
éstas puedan tener. En el propio actuar de la vida cotidiana no hay
una busqueda de lo que se encuentra mas all4; no hay bisqueda en
absoluto, s6lo se vive la cercania con las cosas, en la inmediatez del
momento. En la mistica eckhartiana el mundo puede comprenderse
como un sistema complejo y renovado constantemente, en el que
acaece el todo. No sigue la 16gica de la maquinacién contemporanea,
segun la cual todas las cosas tienen un propoésito dispuesto para el
beneficio de otro. Aqui se trata de que lo propio de uno mismo es
también lo propio de lo otro y viceversa. El mundo y las cosas en



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

él emergen constantemente desde la nada en la que habitan y son
indiferenciadas. En este aparecer la mistica de Eckhart nos recuerda
que el ser de las cosas vive sin porqué, no requiere nada, se ha aban-
donado y desasido por completo de aquello que lo caracterizaba a
¢él y al mundo. En este punto el ser se libera de cualquier yugo y
vive solamente por vivir. En palabras de Eckhart: “La vida vive de
su propio fondo y brota de lo suyo; por eso vive sin porqué, porque
vive de si misma”.”” La existencia del ser de lo humano se dona al
mundo, asi como el mundo se dona a ella. En este plexo de coexis-
tencia se habita la nada. También se encuentra la morada (el mundo
sin porqué) que acoge a los seres en la interioridad de lo que cada
uno es en si mismo.

La mistica eckhartiana, entonces, encuentra un nuevo comienzo
para el ser humano... siempre que éste pueda actuar desinteresa-
damente en el lugar en el que cotidianamente esti con las cosas y
con los demas. La superacion propuesta con Eckhart es no s6lo de
la maquinacioén, sino también del nihil que atormenta la existencia.
No evade ni maquilla los terrores de la existencia; los reconoce
como aspectos inherentes al conjunto de la realidad en la que se
encuentran, y, a partir de ello, habla de 1a humildad y la mismidad.
El abandono y el desasimiento advienen una vez aceptadas la in-
certidumbre y la finitud del ser de lo humano, asi como la proximi-
dad con el ser del mundo. Los modos de ser sin modo que expuso
Eckhart, una vez superada la forma de la subjetividad dominadora
y realizado el abandono de ella, se viven una y mil veces desde lo
cotidiano. La libertad radical, la morada de la divinidad, el vivir
sin porqué, se tornan fundamentos éticos que deben ser resueltos
cabalmente en el dia a dia.

37. Maestro Eckhart, “Vivir sin porqué” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 47-50, p. 49.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Conclusion

Por medio de la relectura de la mistica y la espiritualidad eckhartiana
encontramos un modo de estar en la realidad que disuelve los limites
entre la interioridad de la subjetividad (como yo-ego) y la pluralidad
de seres del mundo, ya que deja de pensar como cosa separada todo
aquello con lo que interactuamos y nos rodea. Es decir, desde una
reapropiacion de las ensefianzas espirituales de la mistica negativa
(o teologfa apofatica)® y, particularmente, de las lecciones acerca del
desasimiento eckhartiano, nos encontramos ante una ética practica
cuya influencia radical se cierne sobre nuestra vida cotidiana, lugar en
el que abunda la indiferencia y la desmesura, pues recordemos que el
mundo contemporaneo, globalizado y capitalista, nos encierra en una
era de utilidad y dominio de todas las cosas.

Por medio de un didlogo hermenéutico entre mistica y filosofia, este
trabajo ha explorado la relevancia de esta relectura ante las problemé-
ticas actuales, como el vinculo de los seres humanos con las areas na-
turales, el cual pone al descubierto el desbalance con los ecosistemas,
debido al exceso y a la utilidad con que se asumen, pensandolos como
recursos antes que como espacios en los cuales se pone en juego la
existencia de multiples seres organicos, incluido el ser humano mismo.

El didlogo Eckhart-Heidegger-Nishitani se plantea aqui como un mar-
co interdisciplinario que busca difuminar los limites entre religion y
filosofia, para, desde el pensar, concebir el lugar en el que nuestras ac-
ciones cotidianas tienen un impacto en el modo de acaecer del mundo
en la actualidad. Al pensar nuestra realidad y las relaciones que nos

38. Esta tradicion sostiene que lo Absoluto trasciende toda categoria racional y lingiiistica, por lo que
s6lo puede ser abordado negando lo que no es (via negativa). Su propdsito es evitar la cosificacion de
lo inefable, despojando el lenguaje de representaciones que limitan la realidad a conceptos humanos.
Al negar aquello que lo Absoluto no es, se busca una apertura hacia el silencio y la vacuidad, en la que
larealidad puede manifestarse fuera de los marcos de la subjetividad y la voluntad de dominio. Si bien
sus raices se advierten en Plotino, formalmente encontramos la teologia apofatica con Pseudo-Dionisio
Areopagita.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

atraviesan como seres humanos, y sosteniéndonos desde un punto
de vista no antropocéntrico, encontramos que la espiritualidad puede
darnos una guia en torno a las practicas o éticas con las que nos man-
tenemos en contacto con todo lo otro. Desde el desasimiento, desde
una apelaciéon al rechazo de deseos egoistas que degradan el valor
inherente de todo cuanto no forma parte de la esfera subjetivo-egoica,
la ética se ve impulsada a reconocer nuevas visiones del mundo, en las
que el cuidado debe estar basado en una interrelacionalidad ontologica.

Si bien éstos son los atisbos para una ética del cuidado mucho més abar-
cadora —ya que la subjetividad es aqui considerada mas bien trans-
personal y situada en geografias y ambientes sociales concretos—, atiin
queda un largo camino por explorar. Por ejemplo, como esta ética del
desasimiento podria traducirse en practicas concretas en contextos de
crisis ecologica o en pedagogias alternativas. En definitiva, la relectura
de Eckhart que proponemos muestra que lo sagrado no habita en un més
alla trascendente, sino en la cotidianidad despojada de intencionalidad
instrumental. Al dialogar con Heidegger y Nishitani hemos visto como
el desasimiento promueve una ética del cuidado que resitua lo existente
al reconocer su valor inherente. Este enfoque no sdlo supera la logica
de la explotacidn, sino que ademas inaugura un camino para habitar el
mundo con serenidad y responsabilidad. Futuras investigaciones podrian
examinar aplicaciones de esta praxis en movimientos ecologistas. X

Fuentes documentales

Caputo, John David, The Mystical Element in Heidegger’s Thought,
Fordham University Press, Nueva York, 1986.
De Hochheim, Eckhart, El fruto de la nada, Siruela, Barcelona, 2008.
Traduccién de Amador Vega Esquerra.
Tratados y sermones, Las cuarenta, Buenos Aires, 2013. Tra-
duccioén de Ilse Masbach de Brugger.
De Libera, Alain, Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacién del hombre,



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

José J. de Olafieta, Editor, Palma de Mallorca, 1999. Traduccién
de Manuel Serrat Crespo.

Diez, Fernando, “Mistica en nuestro tiempo. Una experiencia compa-
rada” en Diaz de Mera Garcia Consuegra, Agustin, De Pascual,
Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et al., La mistica en
el siglo XXI, Trotta, Madrid, 2002.

Ferry, Luc, El nuevo orden ecolégico, Tusquets, Barcelona, 1994. Tra-
ducciéon de Thomas Kauf.

Filippi, Silvana, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la
mistica eckhartiana” en Enfoques, Universidad Adventista del Plata,
Libertador San Martin, Argentina, afio XXII, N© 2, 2010, pp. 63-78.

Haas, Alois Maria, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida es-
piritual, Herder, Barcelona, 2002. Traduccidén de Roberto Bernet.

Heidegger, Martin, “Como cuando en dia de fiesta” en Heidegger, Martin,
Aclaraciones a la poesia de Holderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55-86.
Traduccién de Helena Cortés y Arturo Leyte.

“La época de la imagen del mundo” en Heidegger, Martin,
Caminos de bosque, Alianza, Madrid, 2014, pp. 63-90. Traduccién
de Helena Cortés y Arturo Leyte.

“Superacion de la metafisica” en Heidegger, Martin, Confe-
rencias y articulos, Serbal, Barcelona, 2001, pp. 51-74. Traduccion
de Eustaquio Barjau.

Islas Asais, Héctor Raoul, “Misticismo y moralidad. El caso de meister
Eckhart” en Cabrera, Isabel y Silva, Carmen (Comps.), Umbrales
de la mistica, Instituto de Investigaciones Filosoficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 63-72.

Maldonado, Rebeca, “La personalidad impersonal como camino de
superacion del nihilismo en Nishitani Keiji” en Teoria. Rivista di
filosofia, Edizioni ETS, Pisa, vol. 40, N 1, 2020, pp. 103-114.

McGinn, Bernard, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The
Man from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing
Company, Nueva York, 2001.

Navarro, Rosana Elena, Castafieda, Fredy Humberto, Acero Montafiez,



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

José Ricardo et al., “Mistica y Alteridad. Una demanda para nues-
tro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espiritu,
Universidad de San Buenaventura, Bogota, vol. LIX, N 168, 2017,
pp- 267-293.

Nishitani, Keiji, La religién y la nada, Siruela, Madrid, 1999. Traduccién
de Raquel Bouso Garcia.

Palacios Tapias, Isidro Juan, “Cémo podra sobrevivir la mistica en la
megalopolis moderna” en Diaz de Mera Garcia Consuegra, Agus-
tin, De Pascual, Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et
al., La mistica en el siglo XXI, Trotta, Madrid, 2002.

Schiirmann, Reiner, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana
University Press, Bloomington, Estados Unidos, 1978.

Sevilla Godinez, Héctor, “La profundidad de Dios. El nihilismo mistico
implicito en el pensamiento de Eckhart” en Veritas, Pontificio
Seminario Mayor San Rafael de Valparaiso, Valparaiso, Chile, N©
38, 2017, pp. 121-140.

Velasco, Juan Martin, El fenémeno mistico: estudio comparado, Trotta,
Madrid, 2006.

La experiencia mistica. Estudio multidisciplinar, Trotta, Ma-
drid, 2004.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





