
1       

Resumen. Reyes Linares, Pedro Antonio. Ante el Santo: un nuevo mundo en-
tre lo sagrado y la santidad en Hamlet. En este artículo analizo la escena del 
Hamlet de William Shakespeare en la que el príncipe detiene su mano ante 
Claudio, para explorar la irrupción de lo santo como experiencia distinta de 
lo sagrado. Propongo una lectura fenomenológica de la obra de Shakespeare 
que contrasta el orden sacrificial y hierofánico —fundado en la venganza y 
la perennidad del poder, según Mircea Eliade y René Girard— con la irrup-
ción del Santo, que introduce el orden de la misericordia y la gratuidad. Esta 
suspensión del golpe de Hamlet marca la interrupción de la lógica violenta 
de lo sagrado por la venida de un poder distinto, el del perdón. En este acon-
tecimiento la obra se abre a una nueva experiencia religiosa: la posibilidad 
de un mundo regenerado en el diálogo con el Santo, en donde el sentido no 
se impone, sino que se ofrece como don de verdad, confesión y comunión.
Palabras clave: sagrado, Santo, Hamlet, perdón, fenomenología, teatro.

Abstract. Reyes Linares, Pedro Antonio. In the Presence of the Holy: A New 
World Between the Sacred and Sanctity in Hamlet. In this article I analyze 
the scene in William Shakespeare’s Hamlet where the prince stays his hand 
against Claudius, in order to explore the intrusion of the holy as an experien-
ce that is different from the sacred. I propose a phenomenological reading 

Ante el Santo: un nuevo mundo  
entre lo sagrado y la santidad en Hamlet*

Pedro Antonio Reyes Linares, s.j.**

Recepción: 14 de octubre de 2025
Aprobación: 20 de noviembre de 2025

*	 Este artículo es parte del proyecto “Lenguajes de la poiesis. Arte, religión y comunidad. Diálogos entre 
la tradición y la contemporaneidad”.

**	 Doctor en Filosofía por la Universidad de Comillas. Profesor del iteso. parl@iteso.mx



2 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

of Shakespeare’s work that contrasts the sacrificial, hierophantic order—
grounded in revenge and the perpetuity of power, according to Mircea Eliade 
and René Girard—with the intrusion of the Holy, which introduces the order 
of mercy and gratitude. Hamlet’s refraining from dealing the mortal blow 
marks the interruption of the violent logic of the sacred by the appearance 
of a different power, that of forgiveness. In this dramatic moment, the play 
opens itself up to a new religious experience: the possibility of a world rege-
nerated through dialogue with the Holy, where meaning is not imposed but 
offered as a gift of truth, confession and communion.
Key words: sacred, Holy, Hamlet, forgiveness, phenomenology, theater.

Hamlet: Ahora lo podría hacer per-
fectamente, ahora que está rezando; 
lo haré ahora, y así me habré vengado. 
Habría que pensarlo.

— William Shakespeare, Hamlet1

Es un instante de duda… o de algo más que una duda. La espada se 
queda en su mano, tal vez ya en el aire, ya cargada de la fuerza con la 
que asestaría el golpe mortal sobre el usurpador, su tío Claudio, que 
asesinó a su padre cuando dormía en un banco del jardín. Hamlet ha 
sabido del asesinato, que ya intuía en el fondo de su corazón antes 
de que el espectro de su padre se lo hiciera evidente y le exigiera su 
deber de venganza. Y ahora se encuentra con la ocasión perfecta para 
dar conclusión al mandato sagrado. Pero ¿por qué duda? ¿Qué fuerza 
lo detiene en ocasión tan claramente propicia? ¿Qué le hace imposible 
consumar la exigencia de lo sagrado por una experiencia superior? 
¿Puede haber realmente algo que resulte supremo ante lo sagrado? 
Todo esto es lo que queremos explorar aquí. 

1.	 William Shakespeare, Hamlet, Penguin Classics, Barcelona, 2015, p. 173 (acto iii, escena 3). En este 
artículo uso la traducción de Tomás Segovia, publicada en la edición bilingüe de Penguin Classics. 



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Vayamos a la situación, como nos pide la lógica de la acción, la lógica 
del teatro. Todo lo que el actor puede representar se encuentra ahí, 
en el espacio de la acción y en su antesala, en la que se presentan los 
motivos e impulsos que buscan concretarse en la acción escénica. 
Los espectadores vemos la acción que va construyendo la escena, 
la situación: aquí, un hombre que camina confundido al interior de 
un pequeño oratorio o una capilla dentro de un palacio; habla con-
sigo mismo, lamentándose de una esclavitud por algo cometido, por 
su propio acto, encerrado en sus remordimientos, pero incapaz de 
asumir la justicia de su cárcel porque lo único que quiere es desapa-
recerla. Es Claudio, el usurpador y asesino. Así cae de rodillas, así 
se devana en un diálogo que no se decide a buscar al que habita en 
aquella capilla como interlocutor. Vemos a otro hombre, más joven, 
entrar en la escena, tal vez con una daga o una espada en la mano, 
seguramente en el cinto —ésa es la propuesta que queda en el terreno 
de la imaginación del actor o director—. Una fuerza lo empuja hacia 
el hombre arrodillado, una fuerza que le sale del pecho con un solo 
objetivo y una sola dirección: arrollarlo y matarlo. De pronto, vemos 
la daga quedarse en el aire o en el cinto; su mano apretándola, pero 
no pudiendo asestar el golpe mortal o no pudiendo empuñarla. Algo 
lo detiene, es algo que compite con la fuerza que lo movía a atacar. 

En el teatro el discurso muchas veces es doblez, y el de Hamlet parece 
aquí tener esa característica. No es una confesión, sino una manera de 
domesticar la fuerza que lo ha detenido antes de asestar el golpe fatal. 
Habla de mejor oportunidad, de buscar otro momento para consumar 
la venganza que le ha sido exigida, aunque un instante antes expre-
só que era la circunstancia perfecta, pues, desarmado y solo, Claudio 
rezaba. De hecho, Hamlet no sabe si en realidad Claudio reza, y el 
monólogo interior de éste parece muy distante de convertirse en una 
auténtica oración; pero Hamlet ve la postura, las rodillas, el lugar, y 
siente la presencia del habitante de la capilla, de quien se hace ahí 
presente, y siente, sobre todo, su promesa. Es ahí donde el discurso 



4 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

tiene que ser desnudado para encontrar su lógica oculta, la que ha 
quedado escondida por el pliegue que Hamlet pretende imponer, para 
no sentir que ha perdido la oportunidad o que le ha sido arrebatada. En 
esa promesa de lo que Hamlet no puede gobernar, de lo que tiene un 
régimen distinto de los que él conoce y puede prever, es de donde viene 
la fuerza que detiene su mano, que lo obliga a buscar otro momento, 
otro tiempo oportuno, en el que logre finalmente cumplir con el deber 
que la venganza le exige consumar. Si en la obra, hasta ahora, había 
dominado el orden sagrado de la venganza, aquí se apunta otro orden, 
otro horizonte, otra promesa y otro destino. Lo de Hamlet no es una 
duda, que pueda gobernarse por la reflexión, sino que es la imposición 
de este otro orden el que lo hace detenerse, primero, y dudar, después.2

La monarquía y la hierofanía

Pero vayamos más despacio para colocar esta escena —y he de pe-
dir perdón a quien lee este artículo por tan abrupta presentación— 
en el conjunto de la representación teatral, del Hamlet de William 
Shakespeare. Vayamos a la historia que da marco a la acción de la 
obra: Hamlet, el padre del Hamlet que ahora se nos presenta armado 
y exigido de venganza, es el rey que ha logrado, asesinando al rey 
noruego, unificar el territorio de Dinamarca bajo un solo trono, que 
ahora ocupa él. Su esposa Gertrudis le ha dado un hijo para asegurar 
la posesión, este Hamlet que ahora conocemos. Un hermano lo ha 
acompañado en la empresa, Claudio, y su fraternidad no sólo viene de 
la sangre, sino también de compartir la gesta.3 Ahora Hamlet, el padre, 
tiene que empeñarse en defender su reino conquistado de la venganza 

2.	 Contrasto el análisis en este artículo con interpretaciones que dan más relieve al discurso de Hamlet 
que, como aquí propongo, a la acción escénica, como la de Eugene England, “Hamlet against revenge” 
en Literature and Belief, The Faith and Imagination Institute/Center for the Study of Christian Values 
in Literature/Brigham Young University/, Provo, Estados Unidos, vol. 7, Nº 1, 1987, pp. 49-62. También 
se puede considerar esta posición, aunque con más matices, en Alan Urquhart, “Hamlet and Revenge 
Tragedy: A Reappraisal” en Sydney Studies in English, The University of Sydney, Sídney, vol. 22, 1996, 
pp. 56-84.

3.	 Así lo explica René Girard en el capítulo “La venganza bastarda de Hamlet” en René Girard, 
Shakespeare. Los fuegos de la envidia, Anagrama, Barcelona, 1995, pp. 346-370, p. 349.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

emprendida por Fortinbrás, el joven, hijo de aquel rey noruego asesi-
nado. Finalmente —o así lo piensa el rey— el pueblo de Dinamarca, su 
pueblo, ha encontrado a su defensor frente al opresor noruego, ante el 
que yace muerto ya en el campo de batalla, pero también frente al que 
amenaza con futura opresión, pues su defensor habrá de levantarse 
para ahuyentarlo. 

Podría parecer, en una lectura apresurada, que esta presentación de 
la situación previa a la acción de la obra resulta irrelevante, que lo 
importante es lo que pasará después. Pero no lo creo así. Y es que esta 
escena, que se va adivinando a través de los diálogos de la obra, pone 
dos ejes fundamentales para la comprensión de la dinámica en la que se 
juega la acción por venir; una dinámica que podemos caracterizar con 
el sustantivo que Mircea Eliade acuñó para comprender la estructura 
de lo sagrado: hierofanía. Este concepto, explica Eliade, es un término 
“cómodo, puesto que no implica ninguna precisión suplementaria: no 
expresa más que lo que está implícito en su contenido etimológico, es 
decir, que algo sagrado se muestra”.4 

En el trono de Dinamarca y en su rey hay esta manifestación hiero-
fánica, en la que se muestra lo sagrado y de la que emanan las leyes 
que rigen la perennidad de esa realidad que es la nación, el pueblo, 
la identidad. Una silla y una corona de algún metal se convierten, al 
mostrarse en este contexto hierofánico, en “otra cosa, sin dejar de 
ser” ellos mismos; y con ellos también adquiere este mismo carácter 
de perennidad, de eficacia y de realidad sagrada el que se sienta en 
esa silla y porta aquella corona. Es ella lo que aquí está en juego y lo 
que impone la norma fundamental que ha de regir todo el sistema 
de cosas en ese horizonte: todas han de referirse a esa manifestación 
hierofánica perenne para definirse y dirigirse; todas han de compren-
derse como fruto de su potencia estable; todas han de tomar de ella 

4.	 Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano, Paidós, Buenos Aires, 1998, pp. 14-15. Cursivas propias.



6 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

su ser. Si el mandato fundamental de todo ser es perseverar en su ser, 
es de aquella perennidad, de aquello que es perenne por sí, de donde 
todo ser puede tomar su auténtica consistencia. El rey es hierofánico. 
Su presencia manifiesta esa saturación del ser,5 y ante él todo ser ha 
de doblegarse para recibir, participando, su propia porción de ser. De 
esto depende el buen orden de Dinamarca, así como su posibilidad de 
ser y seguir siendo. 

Aunque se podría pensar que esta hierofanía es falsa (puesto que no 
puede asumirse como perenne lo que ha resultado de una guerra, del 
asesinato de un rey y de la conquista de una tierra), en el carácter de 
“defensor” que se hace visible al pueblo de Dinamarca se reitera la 
historia cosmogónica y fundacional que inicia un mundo, que da una 
coherencia originaria, de manera que ratifica, haciéndola presente,6 la 
realidad absoluta que posibilita un orden, una orientación, un cosmos 
en medio del caos.7 Este orden no es una novedad, sino un “punto 
fijo”8 desde el que se pueden medir todas las legalidades y todas las 
legitimidades que gobiernan en este universo que es Dinamarca; y 
cualquier violación a ellas resulta no únicamente en un delito ante 
una ley cualquiera, sino en una violación del orden sagrado. En dicho 
orden Dinamarca se convierte en el centro de todos los órdenes9 y 
desde él se mide la legitimidad de toda acción, no sólo al interior del 
propio reino, como si fuera uno entre muchos, sino de todo el cosmos, 
de todos los reinos, de todo el universo. La violación del orden sagrado 
es así violación del orden cósmico entero. 

El rey, ciertamente, no será eterno. No en la fragilidad de su cuerpo que 
no puede responder a las exigencias que impone el orden cósmico 

5.	 Este carácter de saturación fue primero analizado por la obra pionera de Rudolf Otto, Lo Santo. Lo 
racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza, Madrid, 1980, que está en los antecedentes de la 
obra de Eliade.

6.	 Ibidem, pp. 29-30.
7.	 Ibidem, p. 17. 
8.	 Ibidem, p. 16.
9.	 Ibidem, p. 36.



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

que se le exige representar y presidir. Sin embargo, la perennidad del 
orden queda asegurada en el nacimiento del sucesor, del vástago, el 
Hamlet de la acción que buscamos comprender, puesto que una lega-
lidad lo ungirá con el mismo título, “defensor”, que había ostentado 
su padre. El nacimiento de Hamlet viene a asegurar la perdurabilidad, 
pero de no haberse dado, el mismo orden preveía una solución a ese 
conflicto: el compañero de armas, el hermano, el que había luchado al 
lado del defensor, podía también ocupar el trono vacante y convertirse 
en manifestación del orden sagrado y su pináculo. Se ha establecido 
aquí una tensión por la herencia del título, que podría fácilmente re-
solverse bajo la lógica del “hombre religioso” que propone Eliade; es 
decir, el que quiere vivir en lo sagrado,10 pues el hermano aceptaría con 
gusto la herencia de su sobrino. No obstante, esta lógica depende de la 
voluntad, de querer vivir en lo sagrado; y es precisamente esta voluntad 
la que puede no querer vivir así, no querer respetar ese orden y buscar 
algún subterfugio para escapar de su imposición. 

La usurpación: falsificar la hierofanía

Y esto es exactamente lo que sucede. En la anécdota más conocida de la 
obra, Claudio, el hermano del rey, contando con la distancia de Hamlet 
hijo, quien fue enviado a formarse en la Universidad de Wittenberg, 
trama el asesinato de su hermano, mientras éste duerme plácidamente 
en el jardín. Derrama beleño en su oído, sin que nadie lo vea, de ma-
nera que parezca que la muerte le ha llegado fortuitamente, poniendo 
a la Fortuna como tapadera de su crimen. Después reorganiza todo el 
reino, en poco menos de dos meses, en torno a su persona. La amena-
za inminente del joven Fortinbrás no es poca ayuda para hacerlo con 
tanta premura. Antes de que su sobrino regrese, se casa con Gertrudis, 
reorganiza la corte y se blinda contra el amor que el pueblo profesa al 
joven Hamlet, haciendo del círculo más allegado sus más fieles lacayos 

10.	 Ibidem, pp. 54-55.



8 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

y defensores. La corte se convierte, a los ojos de Hamlet y del pueblo 
(representado en algunos guardias, en los sepultureros y en Horacio, 
el amigo fiel de Hamlet), en un teatro de máscaras, en el que todos 
cubren la impiedad del nuevo rey, contagiándose así de su misma im-
piedad. Tampoco ellos, los de la corte, quieren vivir en lo sagrado, y 
el orden se descoyunta, se pierde en el espejo deformado que le han 
construido. Todo parece ser (como una mala representación de actores 
de comedia), pero nada es lo que dice ser: ni el defensor que usa la 
violencia contra los suyos, ni la reina que lo acompaña en un matrimo-
nio aparentemente honesto y en sus actos aparentemente píos, ni los 
cortesanos que se deshacen en halagos y cabriolas para granjearse el 
favor de quien debería otorgarlo por justicia. Una frase de uno de estos 
cortesanos, supuesto amigo de Hamlet, pone de manifiesto lo que aquí 
ha pasado, cuando Claudio los convoca para hacer caer a aquél en su 
trampa y controlarlo o desaparecerlo: “Es un temor por demás santo y 
religioso el que se inquieta de poner a salvo tantos y tantos seres que 
viven y que se alimentan gracias a vuestra majestad”.11 

¿Qué ha sucedido en este orden sagrado? ¿Qué es lo imprevisto en la 
perfecta organización del mundo según la ley de la hierofanía que nos 
ha traído a este estado de descoyuntamiento del tiempo y de fingi-
miento y doblez impíos? Según René Girard, la envidia y el dinamismo 
violento que la acompaña. En su libro Shakespeare. Los fuegos de la 
envidia al autor francés le parece encontrar en este pecado la clave de 
interpretación de las obras del Bardo de Avon. Girard no pretende con-
ceder al orden sagrado su carácter absolutamente fundacional. Detrás 
del establecimiento de ese orden está una comunidad que busca pro-
tegerse, asegurarse, ante riesgos que se le presentan implacablemente. 
Algunos de éstos son externos, y éstos sólo le traerían una mayor co-
hesión en la amenaza; mientras que otros son internos, y éstos son los 
verdaderamente importantes, pues destruyen el mismo principio de 

11.	 William Shakespeare, Hamlet, p. 167 (acto iii, escena 3).



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

su cohesión identitaria. Por eso es importante controlar esa violencia 
intestina, la que se da entre los iguales y que, ante la irrefrenable cólera, 
puede traer consecuencias nefastas e irreparables. Por eso es necesario 
que se concentre esa violencia sobre un extraño, un separado, un no 
igual, que pueda ser depositario de la violencia de los iguales y que, al 
ser descargada sobre aquél, pueda entonces buscar un modo de reor-
ganizarse en un entorno no violento. De cuando en cuando, esa misma 
violencia habrá de repetirse, a través de una lógica de representación 
de ese extraño convertido ahora en chivo expiatorio, y el sistema en-
contrará nuevamente su punto de reparación y reorganización.12

Tal vez esta violencia intestina no parezca tan evidente en la primera 
incursión del padre de Hamlet contra el rey noruego, pero podemos 
también asumir que esta batalla se considera de liberación, es decir, 
de un movimiento dentro de un pueblo unitario, en el que una parte 
de esa unidad se identifica como distinta, hace distinta a la otra parte, 
y se escinde de ella en un acto de independencia. La muerte del rey 
noruego es la de uno de ellos mismos, convertido ya en extraño por el 
mismo acto de la guerra, que es también un acto sagrado y sacrificial. 
Y ahora Dinamarca puede mantenerse sobre su propio principio de 
orden, su rey, convertido por un dispositivo mimético en un igual del 
rey noruego y, por ende, alejado y distinto de su pueblo.13 La hierofa-
nía que nos presenta Eliade resulta ahora en un evento de exclusión 
de lo convertido en sagrado; exclusión de la fuerza depositada sobre 
quien ostenta ese puesto, el papel de pacificador, que por su posi-
ción externa puede luchar contra todas las otras fuerzas exteriores 
para defender a su pueblo14 y que también sucumbe por esas mismas 
fuerzas sin que nadie logre hacer nada para impedirlo. El pueblo ha 
quedado colocado en una esfera de pasividad, dependiente de la ac-
ción de su excelso defensor.

12.	 René Girard, La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona, 1995.
13.	 Ibidem, p. 20.
14.	 Ibidem, p. 38.



10 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

El rey Hamlet está, pues, separado de su pueblo. Su morada, el castillo-
fortaleza de Elsinore, lo atestigua. Junto a él, Claudio, su hermano, 
comparte también de alguna manera ese mismo carácter de separación. 
Es, en este sentido, su gemelo: él no es su hermano Hamlet, pero no 
hay ninguna otra diferencia, pues comparten el crimen contra el rey 
noruego que da su legitimidad fundacional al viejo rey.15 De ahí que se 
despierte la envidia, que no se da sino entre quienes están en una rela-
ción mimética: los dos se definen respecto de algo, el trono, uno como 
el poseedor y otro como el desposeído, el que no ve este objeto sino a 
través del modo en el que transfigura al poseedor. Sólo la posesión los 
distingue; pero eso es suficiente a los ojos del envidioso, pues el que 
sí posee el objeto aparece ante sus ojos como el ser que le falta, el que 
podría alcanzar si pudiera tomar el lugar del poseedor.16 Éste es el 
triángulo mimético en el que se despliega el deseo envidioso que, como 
concluye Girard, “expresa involuntariamente una carencia de ser que 
avergüenza al envidioso”;17 y esa vergüenza puede ser el motor más 
potente para hacerle insoportable seguir viviendo así, y moverlo a tra-
mar la usurpación de la posesión deseada, es decir, ocupar el lugar del 
otro. Este mismo dispositivo violento es el que puso al rey Hamlet en el 
trono, si nos convence que su primigenia guerra contra el rey noruego 
fue motivada también por la envidia de su dominio, pues no parece 
que éste fuese vencido y asesinado por la multitud que propone Girard 
en el sacrificio fundacional.18 Más bien, el rey Hamlet pudo cubrirse 
de ese halo sacrificial, ya que Dinamarca se ha identificado a partir de 
su guerra; se ha alienado de aquella unidad primera y ha convertido 
al rey noruego en el depositario de una violencia que Hamlet se ha 
encargado de representar. Claudio repite el dispositivo de la envidia, 
pero no posee la cubierta del sacrificio fundacional. Dinamarca está 
ya formada y debe ahora recurrir, para cubrir su crimen, a la lógica 

15.	 Sobre esta condición de gemelos entre el viejo Hamlet y Claudio ver la nota 3. 
16.	 René Girard, Shakespeare…, p. 8.
17.	 Ibidem, p. 8.
18.	 René Girard, La violencia y lo sagrado, p. 101.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

de la seguridad, del protectorado, que continúa con el legado de su 
hermano, sin poder convertirse en fundador. Por eso tiene que buscar 
el respaldo de la reina, para presentarse como un legítimo sucesor, 
encargado de proteger, tanto a la nación como a la reina, de la amena-
za inminente del vengador del primer asesinado, el joven Fortinbrás. 
Su función se vuelve también sagrada: proteger el orden sagrado en 
beneficio de su pueblo, puesto en entredicho por la incursión de ese 
joven vengador, que se identifica ya como una de las muchas fuerzas 
externas que él y sólo él puede combatir y mantener a raya. Escuche-
mos de nuevo al adulador y falso amigo de Hamlet (aunque sean dos 
personajes, Rosencrantz y Guildenstern, en realidad están fundidos 
en una sola alma): “Una vida privada y personal está obligada, con la 
fuerza toda y con todas las armas de su espíritu, a defenderse de lo 
que la daña; y mucho más aquel espíritu de cuyo bienestar dependen, y 
en él se apoyan, tantas vidas”.19 Claudio pretende así blindar su puesto 
de protector: apelando a la utilidad de su función. Y parece que la corte 
está dispuesta a darle ese lugar.

La honestidad y el sagrado deber de la venganza

“[¿]Eres honesta[?]”,20 pregunta Hamlet, el príncipe, a Ofelia, interrum-
piendo el difícil diálogo en el que va descubriendo la posición de la 
joven dama en la trama de la usurpación. La pregunta no es baladí ni 
es un mero juego del príncipe que, enfundado en una máscara de lo-
cura, busca arrebatar a todos los personajes sus propias máscaras. La 
pregunta está en el centro de la preocupación del joven Hamlet desde 
el primer momento en el que llega a Elsinore, como un cristal desde el 
que lee, por contraste, la situación de caos en la que se encuentra su 
nación, y como un deber que lo llama desde la intimidad más profunda. 
Es la honestidad la que ha sido traicionada en Dinamarca, en nombre de 
una supuesta hermosura (así las contrapone en el diálogo con Ofelia), 

19.	 William Shakespeare, Hamlet, p. 167 (acto iii, escena 3).
20.	 Ibidem, p. 133 (acto iii, escena 1).



12 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

que no es sino apariencia tras la que se oculta la más pestilente podre-
dumbre. Algo ciertamente está “podrido en el reino de Dinamarca”,21 
como asegura Marcelo, y este mal olor lleva a Hamlet a pensar primero 
en el suicidio antes que vivir en ese mundo corrompido; aunque no lo 
lleva a cabo por una ley divina que se lo ha prohibido y que no podría 
violar con conciencia honesta. Es la propia honestidad la que tiene a 
Hamlet atrapado en este callejón sin salida. 

La aparición del espectro del padre tiene lugar en este contexto. El 
espectro apela a la misma honestidad del príncipe, a su amor de hijo, 
para imponerle un mandato, no en su propio nombre, sino en el de 
la naturaleza que exige la muerte del usurpador, como purificación, 
violencia propiciatoria, para volver a establecer el régimen sagrado 
en Dinamarca: 

Espectro: Escucha Hamlet, oh escucha: si una vez amaste a tu que-
rido padre…

Hamlet: Oh Dios
Espectro: … venga su repugnante asesinato, más antinatural que 
ningún otro.22

La alusión al amor de Hamlet palidece, sin embargo, como el mismo 
príncipe en la escena, ante la declaración de “antinaturalidad”. Se 
ha violado la estructura sagrada de la naturaleza, la que permite 
al reino entero mantener su bien natural, y por cuya ausencia se 
muestra ahora descoyuntado, sacado de sus goznes y llevado a una 
situación de peligro no verificable para ojos deshonestos, embelesa-
dos como están con los artificios de la belleza, sino solamente para 
ojos honestos, que no soportan la mentira, la falsedad y el doblez. 
Lo que Hamlet sentía ya como inclinación de su propia alma (“Oh, 

21.	 Ibidem, p. 57 (acto i, escena 4).
22.	 Ibidem, p. 59 (acto i, escena 5).



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

alma mía profética, ¿mi tío?”23), también se verifica y apoya en el 
mandato del espectro, que lo dota con la fuerza de lo sagrado y lo 
lanza a la acción. 

Un límite se presenta en el mandato: Hamlet no ha de hacer daño a su 
madre. Nuevamente, la ley de lo sagrado habla en el límite, así como 
en el mandato. Si ha de vengar el asesinato y el incesto, pues Claudio 
se ha acostado con su cuñada y no debe Hamlet cometer el crimen del 
matricidio, pues él mismo recaería en un crimen contra lo sagrado. La 
venganza debe entonces tramarse de manera tal que prevenga seme-
jante exceso. Como nos recuerda Eliade, “el tiempo ‘festivo’ en el que 
se vive durante las ceremonias [y lo de Hamlet es un ceremonial de 
sacrificio] se caracteriza por prohibiciones (tabú)”.24 El mandato del es-
pectro también estará marcado por esta prohibición que pide a Hamlet 
mantenerse en su honestidad, —que pide la piedad que se le exige a un 
sacrificante—, y no dejarse llevar por la ira violando todos los límites. 
Su madre no ha de sufrir daño, lo cual implica que, en la medida de lo 
posible y sin perjuicio excesivo para ella, ha de entender lo que está 
pasando en Dinamarca y en su propio lecho. También ahí Gertrudis, 
la madre, representa al pueblo entero. No debe quedar resquicio para 
confundir las acciones de Hamlet con una mera venganza profana: su 
acto ha de ser entendido todo como un gran ceremonial de sacrificio y 
un ritual, en este sentido, restaurador del sentido.25 Por eso el intento 
constante de Hamlet de que el crimen de Claudio quede expuesto a 
todas las personas (el acto público de los cómicos es la ocasión para 
ello) y, particularmente, a su madre, después de la exposición pública, 

23.	 Ibidem, p. 60 (acto i, escena 5).
24.	 Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano, p. 66.
25.	 Ubico en este sentido la duda de Hamlet sobre la realización de la venganza. No se trata de cobardía 

ni de una naturaleza tímida ante la violencia lo que lo detiene, sino de la certeza de que ha cumplido 
con el deber sagrado que puede restaurar el orden violentado. En este sentido, comenta Jorge Prado: 
“[…] en Hamlet, la venganza no es solo un acto de justicia. También es ejecutada como un acto de 
redención (recuperación, liberación) y, principalmente, de reconocimiento, de adquisición de un nuevo 
sentido vital, incluso cósmico, es decir: La venganza es un acto de re-significación”. Jorge Prado, “La 
venganza teatral de Hamlet” en Horizonte de la Ciencia, Universidad Nacional del Centro del Perú, 
Huancayo, Perú, vol. 6, Nº 11, 2016, pp. 47-58, p. 52.



14 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

en la escena en que la mueve a reconocer lo horroroso de su crimen.26 
Cuando la madre se resista, a media conciencia de lo que ha pasado 
(“Ay Hamlet, no hables más, me haces volver los ojos al fondo mismo 
de mi alma, y veo allí unas manchas tan negras en sus fibras íntimas 
que nunca perderán su tinte”27), el espectro volverá a aparecer para 
señalarle el límite que ha de respetar. No puede ser Hamlet el último 
ejecutor de su deber sagrado, porque ante el límite fijado por lo sagrado 
—el matricidio—, sólo puede responder la divinidad.

Podría darnos ya esta mención del matricidio una entrada a lo que 
entendemos como interrupción del flujo de lo sagrado en el mandato 
de venganza que Hamlet está siguiendo. Se ha expuesto a la divinidad, 
que juega aquí el papel de juez para sancionar con su autoridad última 
lo que ha dictado y marcado la ley de lo sagrado. Pero no se ha puesto 
en duda —o no suficientemente— la dirección de ese acto divino de 
autoridad. La madre entregada al juez divino parece no poder esperar 
de él sino la sanción que el mismo juicio de su hijo ya le ha dado, y debe 
sufrir la suerte que se dicta correspondiente a esa sanción. Pero el hijo 
no debe ser el ejecutor de esa condena, puesto que él mismo quedaría 
manchado por el crimen, por el matricidio, que también está sancio-
nado en la lógica legal de lo sagrado. La divinidad aparece aquí como 
garante de que se cumpla finalmente esa lógica, ahí donde los seres 
humanos, Hamlet en particular, ya no pueden llevarla a término. Pero 
la escena que nos ha motivado a este comentario parece mostrarnos 
algo más. Vamos ahora a ello…

Lo Santo: la venida del misericordioso

Volvamos entonces a la escena que citábamos al principio, confiando 
en que el rodeo hecho no ha sido en vano, pues nos permite ver hasta 
qué punto la obra está tejida por estas leyes de lo sagrado y el peligro 

26.	 William Shakespeare, Hamlet, pp. 175-193 (acto iii, escena 4).
27.	 Ibidem, p. 183 (acto iii, escena 4).



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

de que sucumban a la usurpación de lo profano, y así resaltar también 
lo inusitado y novedoso de esta escena. La mano en la espada, tal vez 
incluso desenvainada y en alto, la intención decidida del asesinato del 
usurpador, el ímpetu asegurado de la emoción de ver al asesino des-
nudado por la estratagema de la representación de los cómicos; no hay 
mejor ocasión. Y no hay aquí trabas desde el punto de vista de lo sa-
grado. No hay el riesgo de pecar contra los padres, como en el caso del 
posible matricidio de Gertrudis, porque Hamlet no cae en el disimulo 
que le pide su madre de amar en su tío a un padre. Tampoco plantea 
Hamlet un problema particular, en su monólogo ante el tío arrodillado 
y supuestamente rezando, por el lugar en el que se encuentra. Lo que 
detiene a Hamlet no es el carácter sagrado del lugar. Ni siquiera es la 
oración, como contenido del discurso del tío, lo que paraliza el impulso 
de Hamlet. La oración más bien es efecto y consecuencia de la presen-
cia que detiene la espada de Hamlet. Si Claudio estuviera realmente en 
oración —y Hamlet no puede asegurar que no lo estuviese—, estaría 
delante del Santo, de aquello que no se combina con lo sagrado y sus 
avatares, sino que se revela con una condición diferente y particular. 

“Habría que pensarlo: un villano mató a mi padre, y por ese motivo yo, 
su único hijo, mando a dicho villano al paraíso”.28 El paraíso no lo ase-
gura ninguna oración, sino sólo el interlocutor con quien se encuentra 
la persona que ora. No es el poder de la oración el que granjea la entra-
da a las moradas eternas, sino la dignidad de aquél a quien se dirige la 
oración y en cuyo poder recibe al orante y lo convierte en aquello que, 
por sí mismo, no puede ser: uno distinto al que ha sido hasta ahora, 
un perdonado. Si Hamlet menciona aquí el paraíso, es porque alude al 
perdón que puede dar quien atiende la oración del orante. El paraíso 
es el resultado de esa atención, porque, a pesar de todos sus crímenes, 
aquél que ora se entrega, en tanto ora sinceramente, a quien es capaz 
de hacer impredecible el destino último de un criminal consumado y 

28.	 Ibidem, p. 173 (acto iii, escena 3).



16 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

reconocido. Tomando la formulación de Nicolas de Warren, “la debida 
distancia del respeto acepta de nuevo la impredictibilidad de la persona 
perdonada al tiempo que promete ser de otra manera respecto a cómo 
había sido antes”.29 Esto es lo que siente Hamlet y detiene su mano en 
la espada, siente respeto, que impone una distancia entre su propósito y la 
realización. Antes de cualquier cálculo estratégico sobre cómo puede 
realmente hacerse efectiva su venganza, Hamlet se detiene antes del 
golpe mortal porque el respeto por lo que está ahí sucediendo, y por 
quien está haciéndose presente, se imponen de una manera vertical30 
y muy evidente para quien se quiere mover con honestidad. 

Ante la sorpresa que reta la piedad de Hamlet, Claudio ha quedado 
excluido del espacio donde rigen las leyes de lo sagrado, a las que el 
príncipe se ha consagrado como justo vengador. Se ha separado de 
ese ámbito o, por lo menos, podría estar separado. Pero no por sus 
propios méritos —no posee ninguno que Hamlet pueda reconocer-
le—, sino por la presencia del Separado31 por excelencia, de quien no 
puede ser medido por las estructuras y reglas de lo sagrado, quien se 
establece en su manifestación por su propio derecho, que tiene las 
características de lo que Claude Romano ha llamado “anarquía cons-
tituyente”, la cual instaura un mundo nuevo en donde todas las reglas 
del sentido adquieren un nuevo significado, en absoluto derivables de 
las reglas anteriores.32 En este acontecimiento reconocemos el venir 
de un nuevo orden, el orden de la santidad, o, como diría Emmanuel 

29.	 Nicolas de Warren, Original Forgiveness, Studies in Phenomenology and Existential Philosophy/ 
Northwestern University Press, Evanston, Estados Unidos, 2020, p. 71. Traducción propia. Las cursivas 
se encuentran en el original. Original en inglés: “the due distance of respect accepts once again the 
unpredictability of the forgiven person even as she promises to be otherwise that how she had been”.

30.	 Tomo la expresión de Anthony Steinbock: “Verticality expresses a lived directedness —religiously, 
morally, and bodily”. Anthony Steinbock, Phenomenology and Mysticism. The Verticality of Religious 
Experience, Indiana University Press, Bloomington, Estados Unidos, 2009, pp. 12-13.

31.	 El significado original de “santidad” es precisamente “separación”. Ver Teodoro Polo, “Sagrado y 
santidad en E. Levinas” en Revista de Espiritualidad, Grupo Editorial Fonte, Madrid, vol. 48, Nº 192-193, 
julio/diciembre de 1989, pp. 453-482, p. 455.

32.	 Claude Romano, L’événement et le monde, puf, París, 1998, p. 69. 



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Levinas, del Santo, el “más allá del ser —Dios— que viene a la idea”.33 
En la revelación del Santo “hay una inversión del orden normal de las 
cosas, del orden natural de las cosas, de la persistencia en el ser de la 
ontología de las cosas y de los vivientes”.34 Las calificaciones que Clau-
dio recibió en el orden anterior quedan en suspenso, no abolidas, sino 
a la espera de la nueva significación que puedan recibir en este nuevo 
orden, es decir, ante el Santo. Hamlet no logra escuchar la voz del 
Santo, no consigue verlo o conocer su juicio, pues no sigue las reglas 
de lo manifiesto y establecido que sí sigue lo sagrado. Su revelación le 
exige sumisión al “Dios velado y ausente que habla y pide obediencia 
a sus mandatos (Revelación) en la ‘relación con el otro’”;35 y aquí, un 
otro que es un criminal, un asesino, además confeso ante todos los que 
contemplaron la palidez de su rostro y presenciaron su huida al ver su 
crimen expuesto en la representación de los cómicos, pero que puede 
ser transformado en esa relación con el Dios que, en ese momento, se 
relaciona sólo con Claudio y que le devuelve de nuevo “la unicidad, o 
‘curiosa intangibilidad’ que el Otro ha perdido por su crimen”.36

Claudio es aquí el otro a quien el Santo, el Otro, dedica toda su aten-
ción. Y es que, como argumenta Levinas, el orden de la santidad es 
también el “orden de la compasión”,37 en el que se experimenta de una 
manera única la “gratuidad o la santidad de ser-para-el-otro”.38 No es 
Hamlet quien es requerido de responder así a su tío; no es él quien ha 
de perdonarlo, pero sí siente la santidad que lo mantiene aparte, ale-
jado de esa relación entre éste y el Dios que así se manifiesta, al grado 
de que experimenta el desconcierto y, podríamos pensar, incluso la 

33.	 Jill Robbins, “Intellectual and Personal Biography” en Jill Robbins (Ed.), Is it Righteous to Be? Interviews 
with Emmanuel Levinas, Stanford University Press, Stanford, 2001, p. 48. Traducción propia. Original 
en inglés: “the beyond being —God— comes to mind”.

34.	 Ibidem, p. 47. Traducción propia. Original en inglés: “there is a reversal of the normal order of things, 
the natural order of things, the persistence in being of the ontology of things and of the living”.

35.	 Teodoro Polo, “Sagrado y santidad en E. Levinas”, p. 456.
36.	 Nicolas de Warren, Original Forgiveness, p. 71. Traducción propia. Original en inglés: “The uniqueness, 

or ‘curious intangibility’ which the Other had forfeited in her wrongdoing”.
37.	 Jill Robbins, “Intellectual and Personal Biography”, p. 50.
38.	 Idem.



18 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

rabia de proyectar al usurpador y asesino en el paraíso. Si eso pasara, 
se le estaría arrebatando su venganza, el padre quedaría insatisfecho y 
la ley de lo sagrado permanecería en suspenso, impedida de imponer 
su régimen por este otro orden que llega: el orden de la misericordia. 

La gratuidad de la atención del Santo hacia Claudio abre a éste la opor-
tunidad de también atender a su vez al Santo que se le manifiesta y le 
ofrece vivirse con él. La ventana está abierta, pues le llega el olor de su 
“maloliente delito” que “hiede hasta el cielo”.39 Aun cuando no puede 
rezar, Claudio siente cómo en su crimen se le ha abierto una puerta y 
un camino que podría llevarlo al reconocimiento ante el Santo de su 
pecado y a la experiencia de hacer suya la propuesta de “renacer en el 
perdón”, afirmándose en su “natalidad”.40 Pero no puede dar ese paso, 
está “paralizado”, “atado a un propósito doble”41 que no le permite 
soltar amarras, reconocer su crimen y entregarse a la misericordia que 
lo invita a no desviar de él la mirada, para poder recibirse de nuevo: 
“¿Para qué sirve la misericordia, sino para enfrentarse con el rostro del 
crimen?”.42 Sin embargo, no se atreve a mirarlo de verdad. No se anima 
a descubrirse delante del Santo como quien ha asesinado a su herma-
no, pues no sólo quiere el perdón, sino también “retener el delito”.43 
Sabe que ante el Santo esa intención no se sostiene, es imposible. Po-
dría hacerlo en la corrupción de este mundo y, entonces, prefiere la 
corrupción, la elige como única posibilidad, cuando ya fue colocado 
en la oportunidad abierta por la compasión, la misericordia y la san-
tidad. Claudio pudo asumir la unicidad de ser perdonado de su delito 
propio y absolutamente personal, pero eligió no hacerlo y perderse 
en el anonimato de ser un rey más, otro que ocupa un trono, otro que 
lo ha ganado con sangre, otro como cualquiera de los otros coronados 
de aquel mundo, de aquel lugar. No es que el Santo lo abandone o que 

39.	 William Shakespeare, Hamlet, p. 169 (acto iii, escena 3).
40.	Nicolas de Warren, Original Forgiveness, p. 70.
41.	 William Shakespeare, Hamlet, p. 171 (acto iii, escena 3).
42.	 Idem.
43.	 Idem.



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

cancele su oferta, su kairós, su tiempo oportuno, sino que él no lo 
quiere y rechaza, por tanto, la comunión con el Santo, con la santidad. 

Conclusión

Jan Kott afirma en Shakespeare, nuestro contemporáneo que en Hamlet 
sólo importa una cosa: “alcanzar, a través del texto de Shakespeare, 
nuestras propias experiencias, los temores y la sensibilidad de nuestra 
época”.44 Eso es lo que hemos pretendido con este texto: releernos en 
nuestra propia sensibilidad respecto de lo sagrado —que se nos impone 
como leyes apremiantes que nos urgen nuestra responsabilidad— y 
dejarnos sorprender también en la manifestación de lo Santo, como 
misericordia, que suspende la fuerza de lo sagrado y nos propone la 
instauración de un mundo y un sentido extremadamente novedosos. 
Hamlet es nuestra plataforma para reconocer estas experiencias, para 
sentirlas interiormente y también para, mirándonos en su espejo, des-
cubrirnos impulsados a elegirnos en ellas y elegir el mundo que qui-
siéramos vivir. El ejercicio quiere ser fiel a la idea de que en el teatro, 
especialmente en los grandes trágicos como Shakespeare, no se ex-
ponen ideas, sino que éstas se transforman (o traducen) en acciones 
que, dibujando sus escenas, nos incitan a tomar postura, a reflexionar 
sobre lo que está ocurriendo en la escena, delante de nuestros ojos, y 
lo que ella mueve en el fondo de nuestra conciencia; así como a actuar, 
nosotros también, ante lo que se repetirá una vez hayamos abandonado 
el recinto teatral y, ya no protegidos por su hábito de fantasía, podamos 
descubrirnos responsables de decidirnos ante el destino que se nos 
acaba de revelar. 

No creemos que haya otra intención en la filosofía sino precisamente 
esta misma: tomar en serio lo que nos está sucediendo para, asumiendo 
una postura ante ello, decidir cursos de reflexión que den sentido a 

44.	 Jan Kott, Shakespeare, nuestro contemporáneo, Alba, Barcelona, 2013, p. 104.



20 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

nuestra acción. En el caso que nos ocupa en este artículo, la decisión 
se presenta entre lo sagrado y la santidad, o más bien, entre lo sagrado 
y el Santo. Vivimos en lo sagrado, como los personajes de Hamlet, y to-
mamos nuestras decisiones más importantes de cara a sus estructuras 
y normas fundamentales, ya sea para seguirlas con piedad y honesti-
dad —como vemos en Hamlet, para erigirnos como quien por ellas es 
consagrado en la cúspide de ese orden, como su padre, Hamlet el rey—, 
o para rebelarnos contra ellas, no abiertamente sino subrepticiamente, 
haciendo cómplices a todos del engaño por el uso de la fuerza y la pro-
paganda que usurpa funciones, cargos y posiciones que se sostienen 
en la estructura de lo sagrado. Hamlet puede ser leído así, y esperamos 
haber hecho un buen ejercicio al exponer estas dinámicas en la obra 
del Bardo de Avon. 

Pese a esto, creemos que, tal vez sólo por un instante, el dramaturgo 
nos permite atisbar otra posibilidad sobre lo sagrado distinta de éstas, 
que nos sumergen en mares de venganza y deberes de reordenar por el 
sacrificio y la sangre. Nos parece urgente resaltar e iluminar tal instante 
para tiempos como los nuestros, marcados por lógicas tan cercanas a 
éstas de una sacralidad sacrificial y asesina, como las que habitan en 
los fanatismos de todo tipo o en las jerarquías violentas del poder que 
exige sumisión a leyes naturales de respeto a los que demuestran la 
mayor fuerza. En ese instante, que podría pasar casi desapercibido en 
el acto iii de la escena 3, el mundo de lo sagrado se suspende, con la es-
pada de Hamlet sostenida en el aire, sin poder dar ya el golpe mortal a 
su tío usurpador y asesino. Algo ha detenido su mano, algo se ha hecho 
presente, y merece detenernos, hacer el ejercicio de su fenomenología, 
para captar lo que en ese momento de suspensión se nos propone como 
alternativa, como algo más que también podríamos, tal vez, asumir y 
vivir. En la suspensión manifiesta el orden de la santidad, el que nos 
excluye de las lógicas violentas de lo sagrado, y da un nuevo origen a 
otra experiencia religiosa, una que no sigue las mismas reglas y normas 



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

de aquella otra, sino que se expone, con toda su novedad y fuerza, a ser 
juzgada de locura, de irracionalidad, de injusticia, de amoral. 

En esta experiencia se muestra la anarquía significativa que caracte-
riza al acontecimiento, pero se presenta también con el carácter de la 
apertura interpersonal de un diálogo, en el que el Dios abre al criminal 
el espacio para ser recibido y la oportunidad de renacer y adquirir el 
rostro único y el corazón humano que, por su crimen horrendo, había 
perdido. En el tiempo del perdón puede ser, ante el Santo, lo que no 
ha sido; pues no se trata de volver a una inocencia anterior, sino de 
reconocerse en la unicidad de ser perdonado de su propio crimen, del 
suyo, del que únicamente él puede dar cuenta y noticia. Este instante 
en Hamlet nos abre a esa oportunidad que se revela para el peor de 
los criminales, y, tal vez por ser tan extrema, puede también ofrecer-
nos a nosotros la oportunidad de encontrarnos en la misma situación. 
Nos permite ver por igual el corazón doble que no puede resolverse 
a recibirse en la oportunidad; pero eso no la niega, no la suprime, y 
queda abierta para alguien más, tal vez para nosotros, para hacer lo 
que Claudio no hizo: desvelarnos ante el Santo con nuestros crímenes, 
de los que únicamente nosotros podemos dar cuenta, y reconocernos 
en su compasión invitados a ser de ella testigos. Ahí puede nacer otra 
experiencia religiosa, una distinta de la piedad y lo sagrado. No sabe-
mos cómo será en realidad, pero dependerá de ese diálogo abierto con 
el Santo, ése en el que podemos renacer, renovarnos y crear con él un 
sentido nuevo, un mundo nuevo, que no hemos conocido todavía. “Lo 
demás es silencio”.45

45.	 William Shakespeare, Hamlet, p. 293 (acto v, escena 2).



22 

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

Fuentes documentales

Auden, Wystan Hugh, Lectures on Shakespeare, Princeton University 
Press, Princeton, Nueva Jersey, 2002.

De Warren, Nicolas, Original Forgiveness, Studies in Phenomenology and 
Existential Philosophy/Northwestern University Press, Evanston, 
Estados Unidos, 2020.

Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Paidós, Buenos Aires, 1998. 
Traducción de Luis Gil.

England, Eugene, “Hamlet against revenge” en Literature and Belief, The 
Faith and Imagination Institute/Center for the Study of Christian 
Values in Literature/Brigham Young University/, Provo, Estados 
Unidos, vol. 7, Nº 1, 1987, pp. 49-62.

Girard, René, La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona, 1995. 
Traducción de Joaquín Jordá.

_______ Shakespeare. Los fuegos de la envidia, Anagrama, Barcelona, 
1995. Traducción de Joaquín Jordá.

Kott, Jan, Shakespeare, nuestro contemporáneo, Alba, Barcelona, 2013. 
Traducción de Katarzyna Olszewska Sonnenberg y Sergio Trigán.

Osorio, Jorge, “El Juego de Mundo en Hamlet” en POLIS, Revista La-
tinoamericana, Universidad de Los Lagos, Osorno, Chile, Nº 19, 
enero/abril de 2008, pp. 1-9.

Otto, Rudolf, Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, 
Alianza, Madrid, 1980. Traducción de Fernando Vela.

Polo, Teodoro, “Sagrado y santidad en E. Levinas” en Revista de Espiri-
tualidad, Grupo Editorial Fonte, Madrid, vol. 48, Nº 192-193, julio/
diciembre de 1989, pp. 453-482.

Prado, Jorge, “La venganza teatral de Hamlet” en Horizonte de la Cien-
cia, Universidad Nacional del Centro del Perú, Huancayo, Perú, 
vol. 6, Nº 11, 2016, pp. 47-58.

Romano, Claude, L’événement et le monde, puf, París, 1998.
Robbins, Jill, “Intellectual and Personal Biography” en Robbins, Jill 

(Ed.), Is it Righteous to Be? Interviews with Emmanuel Levinas, 



23       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Stanford University Press, Stanford, 2001.
Shakespeare, William, Hamlet, Penguin Classics, Barcelona, 2015. Tra-

ducción de Tomás Segovia.
Steinbock, Anthony, Phenomenology and Mysticism. The Verticality of 

Religious Experience, Indiana University Press, Bloomington, Es-
tados Unidos, 2009.

Urquhart, Alan, “Hamlet and Revenge Tragedy: A Reappraisal” en Sydney 
Studies in English, The University of Sydney, Sídney, vol. 22, 1996, 
pp. 56-84.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




