Realidad, inteleccion y verdad en Zubiri

José Alfonso Villa Sinchez*

Recepcion: 8 de febrero de 2023
Aprobacién: 21 de abril de 2023

Resumen. Villa Sinchez, José Alfonso. Realidad, inteleccién y verdad en Zubiri.
Realidad, inteligencia y verdad conforman lo que bien puede llamarse un cir-
culo hermenéutico, ya que cada uno de ellos, en tanto momentos, se entiende
y se explica s6lo y mejor desde los otros dos. ¢Por qué es asi? Porque esa
circularidad es mas que hermenéutica: es metafisica y nooldgica, pues cada
momento pertenece a los demas desde la constitucién de su propia esencia:
cada uno es respectivo a los otros dos. Para mostrar que las cosas son efecti-
vamente de este modo, aclararé primero qué es realidad; luego definiré qué
es saber y, finalmente, esclareceré qué es logos.

Palabras clave: realismo, sustantividad, formalidad, actualizacion, saber, circulo
hermenéutico.

Abstract. Villa Sanchez, José Alfonso. Reality, Intellection and Truth in Zubiri.
Reality, intelligence and truth make up what can well be called a hermeneu-
tic circle, since each one of them, seen as moments, can be understood and
explained only and best in terms of the other two. Why is that? Because this
circularity goes beyond the hermeneutical: it is metaphysical and noological,
insofar as each moment belongs to the others on the basis of the constitution
of its own essence: each one is, only with respect to the other two. In order to
show this, I will first clarify what reality is; then I will define what knowing
is; and finally, I will explain what logos is.

Keywords: realism, substantivity, formality, actualization, knowing, hermeneutic
circle.

*  Doctor en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor-investigador en
el Instituto de Investigaciones Filosoficas de la Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo.
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. josevilla@umich.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Introduccion

Un pensador de calado profundo como Xavier Zubiri puede hacer,
hacia el final de su vida y en un parrafo compacto, el diagnostico de su
época en virtud de que, desde el principio (ca. 1920), decidié pensarla
con responsabilidad y radicalidad, mas alla del discurso inundatorio
y de las modas filosoficas de su presente. éCudles son los términos de
ese diagnostico? Asi cierra Zubiri el “Prélogo” del primer volumen
de la trilogia sobre la inteligencia sentiente: Inteligencia sentiente.
*Inteligencia y realidad:

Hoy estamos innegablemente envueltos en todo el mundo por una gran
oleada de sofistica. Como en tiempos de Platon y Aristételes, también hoy
nos arrastran inundatoriamente el discurso y la propaganda. Pero la verdad
es que estamos instalados modestamente, pero irrefragablemente, en la
realidad. Por esto es necesario hoy mas que nunca llevar a cabo el esfuerzo
de sumergirnos en lo real en que ya estamos, para arrancar con rigor a su
realidad aunque no sean sino algunas pobres esquirlas de su intrinseca
inteligibilidad.'

Lo primero sobre lo que debe llamarse la atencién, mas alla del diag-
nostico, es la enérgica afirmacién de que el hombre est4 instalado, por
principio, en la realidad; aunque este orden de cosas vaya marcado
—también por principio— por su fragilidad, en el sentido de que ese
modo de estar del hombre puede ser pasado por alto y confundido
con modos de acceso a la realidad, como sucede con Kant y la tradi-
cién que él representa. El hombre no esta instalado primordialmente en
el discurso y en la propaganda, aunque sean éstos los que aneguen su
vision inmediata del mundo y lo arrastren sin remedio. Por eso es que
lo segundo sobre lo cual debe llamarse la atencion es que al hombre no
le basta, en una cierta proporcién, ser uno con la realidad, ya que ese

1. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., Alianza, Madrid, 1980, p. 15.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

momento de unidad es s6lo un punto metafisico primero y condicién
para ir hacia lo profundo de aquélla, en la marcha de la razén sentiente.
Esta tesis —en sus dos momentos— se coloca deliberadamente en las
antipodas de la teoria moderna del conocimiento.

Efectivamente, el pensamiento moderno, de Descartes a Husserl
—ocon el hito que significa la epistemologia de Kant—, esta afectado
por tres presupuestos basicos con los matices propios en cada caso:
que el hombre es un sujeto individual y racional; que ese sujeto debe
salir de si mismo y alcanzar las cosas para conocerlas, y que conocer es
tener representaciones mentales correctas y verdaderas de esas cosas
externas al entendimiento. En la Critica de la razén pura® de Kant se
encuentra el punto climatico de esa concepciéon moderna de lo ente
que sigue gozando de gran prestigio.

Ahora bien, si el conocimiento consiste en el proceso correcto por el
cual un sujeto tiene representaciones mentales adecuadas —es de-
cir, verdaderas— del objeto a conocer, se sigue que la correccion del
proceso es acechada siempre por la posibilidad del error y, ademas,
es objeto de discusion y rectificacion constante. Esta misma sospecha
amenaza de manera recurrente la adecuacion, que puede lograrse de
mejor manera cada vez. Con ser acertado en el nivel de la epistemo-
logia —tal como lo comprende Kant—, este modo de entender el sa-
ber no es suficientemente radical. En efecto, frente a esos prejuicios
epistemologistas hay que afirmar, desde el realismo formal de Zubiri,
las siguientes tesis. En primer lugar, que el hombre es un animal de
realidades —o un animal que tiene logos, como sostiene Aristoteles
en su Politica’ (lo cual no significa que no sea sujeto, sino sélo que no
lo es radicalmente)—. En segundo lugar, que el hombre esta instalado
radicalmente en la realidad y que, por tanto, no tiene que salir de si
mismo para alcanzarla. Y, en tercer lugar, que el momento radical del

2. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, Alfaguara/Santillana, Madrid, 1997.
3. Cfr. Aristételes, Politica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1997, 12532, pp. 14-17.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

saber consiste en que lo real se hace presente —se actualiza— en la
inteligencia sentiente del hombre, y no es, por tanto, en un proceso del
entendimiento que sintetiza las impresiones para formalizar conceptos
objetivos (como pensaba Kant).

El correctivo a la superficialidad y a la habladuria hoy imperantes en
la comunicacién social (centrada en la propaganda y en la opinioén) de
término medio,* asi como a la desvinculacién que padecen las diver-
sas areas del conocimiento (sea en la docencia o en la investigacion),
consiste en “llevar a cabo el esfuerzo de sumergirnos en lo real en
que ya estamos”.’ Porque son preferibles unos fragmentos de la inte-
ligibilidad de lo real que abandonarnos al capricho de los oleajes del
relativismo, en cuyo colofén todas las opiniones se presentan y pare-
cen verosimiles, si bien muchas acaban revelandose como decidida 'y
premeditadamente falsas.

La realidad, el alma humana, sus disposiciones a la verdad, el logos
y los primeros principios, conforman la hiperestructura de la que se
ocupa la filosofia primera. Y dado que la realidad se puede decir al
menos de dos maneras —como sustantividad y como formalidad—,
la filosofia primera que se ocupa de la realidad como sustantividad
es la metafisica, mientras que la que se ocupa de la realidad como for-
malidad es la noologia. Para mostrar que la verdad es real, que el alma
verdadea lo real radicalmente de varias maneras, que este verdadear
es cooriginario con el logos y que el hombre actual no esta abandona-
do sin mas a la propaganda y al perspectivismo, se precisa responder
las siguientes preguntas: équé es la realidad?, ¢qué es saber? y équé es
logos? El recorrido mostrara la dependencia y circularidad compren-
siva y mutuamente interpretativa entre realidad, inteleccién y verdad.

4. Martin Heidegger, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pp. 190-97.
5. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 15.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

¢Qué es realidad?

¢Por qué el realismo de Zubiri, frente a los realismos de moda de
principios de este siglo® —y frente a todo realismo antiguo y moder-
no—, debe ser llamado realismo formal? Dado que la actualidad de lo
real es el momento clave de la hiperestructura primera, ha de decirse
entonces, ante todo, qué es una cosa real, qué es la realidad. {Cuéles son
las premisas que debe tener un argumento filos6fico de corte realista
que, admitiendo la razén del criticismo, asume, sin embargo, que no
la posee por completo? En efecto, Kant ha demostrado de manera con-
tundente que, en el proceso del conocimiento, los actos de las facultades
humanas del entendimiento y la sensibilidad son los puntos irrebasa-
bles que determinan el modo como el hombre toma conocimiento de
los objetos.” Dicho de otra manera, no se pueden conocer las cosas como
son en si mismas, sino s6lo en el modo como lo permiten la naturaleza
de las facultades humanas del conocimiento y los actos que les son
propios. Lo concluyente de esta demostracion opero la revolucion que
puso al sujeto cognoscente en el niicleo del universo criticista,® como
centro de gravedad en relacidon con todo lo susceptible de ser conocido.
La razdén renuncia a la pretension de saber lo que son las cosas en si
mismas, y se contenta con lo que su capacidad formalizadora le puede
ofrecer en tanto lo que se le aparece, lo que se le presenta. A partir de
aqui la ciencia puede dar cuenta no de lo que las cosas son en si mis-
mas, sino de la regularidad de su aparecer, es decir, de las constantes
de determinados fen6menos.

Pero, ¢el indiscutible descubrimiento de Kant lleva aparejada la exigen-
cia de que el hombre, en tanto sujeto, cargue sobre siy le sea endosado

6. Ernesto Castro, Realismo poscontinental. Ontologia y epistemologia para el siglo XXI, Materia Oscura,
Madrid, 2019; Mario Teodoro Ramirez (Ed.), El nuevo realismo. La filosofia del siglo xxI, Siglo XXI,
México, 2016.

7. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, b29. En lo sucesivo se citaran los pasajes de esta obra de Kant
en su notaciéon candnica.

8. Ibidem, b13.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

todo el peso del conocimiento, es decir, toda la responsabilidad de la
realidad del ente conocido? Para la filosofia moderna dominante, sin
duda alguna, una cosa se equipara con la otra. La gravedad de esta
creencia ha sido tal que a las filosofias modernas no dominantes se las
incluy6 en el indice de filosofias realistas ingenuas, es decir, no criticas.
Y de manera por deméas anacrénica —y a veces soberbiamente inocen-
te— la categoria de realismo ingenuo vino a calificar la gnoseologia
escolastica y las investigaciones sobre el conocimiento realizadas por
los antiguos fildsofos griegos.

¢Puede hacerse una filosofia realista que reconozca —y asuma
proporcionadamente— la altura de los aciertos de Kant, al mismo
tiempo que sepa poner limites —en esa misma medida— a sus excesos?
En ese sentido se mueven los esfuerzos argumentativos de Zubiri,
atravesando el filoséficamente convulso y complejo siglo XX. A este
respecto, la siguiente afirmacién es central en la compleja y extensa
argumentacidon contenida en su obra Sobre la esencia, el tratado mas
importante de toda filosofia realista, para responder la pregunta por la
esencia de la realidad: “Es realidad todo y s6lo aquello que acttia sobre
las demas cosas o sobre si mismo en virtud, formalmente, de las notas
que posee”.’ La actuacion es la ratio essendi y la ratio cognoscendi
de larealidad. Ya sea que se trate del modo de la sustantividad o del de
la formalidad, lo que caracteriza a una cosa real es que de suyo esta
dando de si."” Al hombre lo constituye un modo de realidad segun el
cual tiene ya sabido que las cosas acttian, aunque no hubiera hombres
que supieran de esa actuacion y de las cosas, ya que la accion de estas
ultimas —y sus diversos modos— no depende del conocimiento que
aquél tenga de esa accidn, sino que obedece a las notas que de suyo
actualizan la realidad constitutiva y constitucional de tales cosas. El
hombre sabe que las cosas actiian aunque no haya alguien que sepa de
esa actuacion, y sabe que ese saber suyo esta determinado por las es-

9. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998, p. 104.
10. Xavier Zubiri, Estructura dindmica de la realidad, Alianza, Madrid, 1995, pp. 65-66.

74



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

tructuras propias de la realidad humana. Al argumentar de esta manera
se remonta el presupuesto teoldgico —de origen escolastico— que con-
diciona el proyecto moderno de la reforma del entendimiento, segin
el cual al ser humano, debido a su finitud de criatura, le esta negado el
conocimiento de lo que las cosas son en si mismas, prerrogativa exclu-
siva de la inteligencia divina. Afirmar que sélo se puede conocer lo que
la cosa es para mi, su fendmeno, pero no lo que la cosa es en si, es decir,
su sustancia, es continuar la tradicidn escolastica —aunque parezca
que se la rechaza— de elaborar una teoria humana del conocimiento
por contraste con la teoria divina, que se tiene por verdadera de ma-
nera dogmatica. ¢Cudl es la ruta para que no se filtren en el argumento
realista los elementos perniciosos del criticismo condensados en el
oculto presupuesto teoldgico? ¢Por qué el momento de la accién de
lo real es uno de los hitos més importantes de este itinerario? Porque
del corazon de la accidn de la cosa real emerge, por su propia fuerza,
la distincién entre el momento de contenido y el momento de forma-
lidad en esa cosa. El primero se refiere a tal o cual cosa en particular,
por ejemplo, el libro sobre la mesa de trabajo o el perro que corre por
la pradera (incluida la pradera). Pero nétese que el libro no actta so-
bre la mesa en tanto libro —es decir, segtin su contenido de libro—,
sino que lo hace de acuerdo con las notas formales —constitutivas y
constitucionales— que estructuran su realidad: tal volumen, tal peso,
tal grosor, tal disposicion, tal composicion, etcétera. Y viceversa: la
mesa no recibe la accion del libro en cuanto mesa, sino en tanto cons-
tituida conforme a las notas que le dan la suficiencia constitucional
que tiene, como la madera de la que esta fabricada, la figura que po-
see, sus dimensiones, su peso, su ubicacion, etcétera. El momento de
formalidad se refiere, en cambio, al mero caracter real de una cosa, a
la mera suficiencia constitucional de las notas que la estructuran y la
hacen actuar de determinada manera, siendo libro o mesa." Asi, por
ejemplo, quien por primera vez en su vida coja un formén no sabra ni

1. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 104-105.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

verd un tipo de cincel para trabajar la madera, pero sentir4, sin duda,
una cosa que esti actuando sobre las demas (sobre la mano que lo
coge o sobre la pared en que cuelga de una argolla) en virtud de las
notas que la estructuran; vera y tocar4, sin duda, una cosa real. Dado
que el contenido de una cosa es, en la linea de la actuacion, lo primero
para nosotros, se suele concluir que es también lo primero en la linea
formal de la constitucién real de las cosas de suyo. Pero lo primero de
suyo es la actuacion de la cosa desde su momento de mera formalidad
de realidad: la actuacién de lo real como real, y no como libro, mesa,
perro, campo o cincel.

Hay que decir inmediatamente que no hay tal o cual contenido sin
el momento de formalidad de realidad. Ambos son momentos cons-
titutivos de la misma cosa real, ya que lo real es el libro, la mesa, el
perro, el campo o el cincel. A la dimensidn de la cosa real siendo tal o
cual contenido se la puede nombrar cosa-sentido para distinguirla de
esa otra dimensién que es la cosa real en cuanto tal.” En ese sentido,
Heidegger tiene cierta razén cuando asegura que el sentido del ser
del ente le va al Dasein,” pero jaméas podra afirmar que la entidad (la
realidad misma) pende del estado de abierto, de la comprension del
Dasein, pues la entidad es de suyo real, sin importar los sentidos que
le advengan desde éste. El modo de actuacién de una cosa depende,
en definitiva, de la estructura formal de su realidad, sobre la que esta
montado el momento del contenido.

Otro de los hitos en el itinerario del argumento del realismo formal
es el de la actualidad de lo real, intrinsecamente unido al de la accién.
¢Qué se quiere decir con esta expresion? La actualidad nombra el hecho
de estar haciéndose presente lo real desde si: “estar presente desde
si mismo por ser real: he aqui la esencia de la actualidad”.* Una cosa

12. Ibidem, pp. 104-106.
13. Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 35.
14. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 139.

76



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

se hace presente desde si misma, no en primer lugar por su momento
de contenido, sino por el de mera realidad, y este estar haciéndose
presente desde si misma por ser real constituye justamente su modo
radical de actuacidn. La actualidad de lo real, sin embargo, se expresa
de varias maneras. Una de ellas es el estarse haciendo presente la
cosa como sustantividad en virtud de la suficiencia constitutiva de las
notas que la estructuran como tal realidad. Asi lo propone Zubiri: “A
la estructura radical de toda realidad, aunque envuelva ésta un mo-
mento de subjetualidad, [1a] he llamado sustantividad, a diferencia de
la sustancialidad, propia tan sélo de la realidad en cuanto subjetual. La

9 15

sustantividad expresa la plenitud de autonomia entitativa”.

Esa suficiencia de notas en orden a la constitucidon de una determinada
cosa real en tanto sustantiva es lo que genera multiplicidad de cosas
individuales, cada una real a su manera y segtn la actualidad que co-
rresponde en cada caso. Aunque la actualidad de lo real como sustan-
tividad no es la inica manera de actualidad, si es la metafisicamente
primera y condicion de posibilidad de las demas.

Lo dicho hasta ahora sobre la realidad no hace excepcién para el caso
de la realidad humana: el hombre es una mas de las muchas cosas
reales sustantivas que pueblan el mundo, y conforma con las deméis
larealidad como totalidad. Est4 instalado en la realidad porque es uno
con ella, ha germinado desde su interior y se ha generado desde la
materia de la que emanaron todas las demas cosas reales. Pero
la realidad humana tiene en su estructura constitutiva un subsistema
de notas que refuerza y robustece desde su interior esa instalacion:
su inteligencia sentiente.” Es en este momento cuando la realidad
como sustantividad y como formalidad tiene su punto de origen al
mismo tiempo que su punto de distincidn; porque el hombre no es
solo una cosa real mas, sino que es la cosa real que, a la vez, sabe de la

15. Zubiri, Sobre la esencia, p. 87.
16. Ibidem, p. 65.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

realidad: de la suya y de las demas cosas. En el momento del saber la
realidad se torna formalidad.

¢Qué es saber?

Zubiri sostiene que saber es inteligir: “la vaga idea del ‘saber’ no se con-
creta en primera linea en el conocer, sino en la inteleccién en cuanto
tal”.” Y frente a la tradicidn sustenta la tesis de que la inteleccion huma-
na es estructuralmente sentiente y la sensibilidad es estructuralmente
inteligente: “inteligir consiste formalmente en aprehender lo real como
real, y [...] sentir es aprehender lo real en impresion. Aqui real significa
que lo que los caracteres que lo aprehendido tiene los tiene ‘en propio’,
‘de suyo’ [...]. Es lo que llamo formalidad de realidad”.”® Sélo hay que
atenerse a cualquier acto de saber para reparar en lo poco intuitiva
que es la idea de que la sensibilidad ofrece a la raz6n un material que
ella recoge, via las impresiones, para que sea formalizado y llevado a
ideas y pensamientos.” En el saber no hay dos actos, uno de la sensi-
bilidad y otro de la inteligencia, que acaban en la representacion de lo
conocido (como creia Kant). Hay un solo acto: “el sentir humano y la
inteleccion no son dos actos numéricamente distintos, cada uno com-
pleto en su orden, sino que constituyen dos momentos de un solo acto de
aprehension sentiente de lo real: es la inteligencia sentiente”.”” Ahora
bien, {en qué consiste este acto unitario del saber que lleva a cabo la
inteleccion sentiente? En la mera actualizacion de lo real en la intelec-
cidn: en que lo real se hace presente en la inteligencia sentiente como
siendo de suyo lo que es, siendo formalmente real. La sustantividad
es uno de los modos de la actualidad de lo real: el actualizarse lo real
en sus propias notas en tanto suficiencia constitucional;” la presencia
de lo real en la inteligencia sentiente como siendo en propio lo que se

17. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 11.

18. Ibidem, p. 12.

19. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, b33-b306.
20. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 12.

21. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 151-154.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

hace presente —y no como una representaciéon de otra cosa ni como
un mero fenémeno— es otro modo de la actualidad de lo real. En la
inteligencia sentiente lo actualizado se manifiesta en cuanto formali-
dad de realidad, como siendo de suyo lo que se presenta. En el modo
intelectivo —no sustantivo— “actualidad es un estar, pero un estar
presente desde si mismo, desde su propia realidad [en la inteligencia
sentiente]. Por esto la actualidad [intelectiva] pertenece a la realidad
misma de lo actual, pero no le afiade, ni le quita, ni modifica ninguna
de sus notas reales”.”” En el modo de la actualidad intelectiva “el saber
y larealidad son en su misma raiz estricta y rigurosamente congéneres.
No hay prioridad de lo uno sobre lo otro”.” En el mismo movimiento
que se constituye la realidad de la inteligencia sentiente se va con-
formando en ella la actualidad de la formalidad de realidad, es decir,
se va haciendo presente en ella algo otro distinto de ella. Diferente,
a todas luces, de lo que sucede en el prejuicio teoldgico criticista, en
el que el sujeto humano del conocimiento —en analogia con el sujeto
divino— aparece ya constituido como tal, con anterioridad al proceso
del conocimiento. Pero el hombre no es primordialmente un sujeto,
sino que es fundamentalmente el animal de la realidad.*

La inteligencia sentiente esta estructurada por tres momentos: apre-
hension primordial de realidad, logos sentiente y razén sentiente,
respectivamente estudiados en los siguientes tratados: Inteligencia sen-
tiente. * Inteligencia y realidad, Inteligencia y logos™ e Inteligencia y
razén.”® En cada uno de los tres momentos la inteligencia sentiente
esta realizando un sélo acto. En el caso de la aprehension primordial
de realidad, el momento de aprehensién esta intrinsecamente rela-
cionado con el caracter sentiente del hombre: éste siente algo otro,
distinto de su propia sensibilidad; experimenta algo mas que su propio

22. Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 13.

23. Ibidem, p. 10.

24. Ibidem, p. 284.

25. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
26. Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

sentir, algo que no se agota en su sentir. Este “exceso de lo sentido”
respecto del sentir mismo esta posibilitado por el caricter intelectivo
del sentir humano en términos estructurales, de modo que, al sentir, el
hombre no sélo siente que siente, sino que siente la realidad, es decir,
siente que eso sentido es distinto respecto de su propio sentir, que es
real. “En una aprehension impresiva yo no intelijo jamas, no aprehendo
sentientemente jamas una mesa. Lo que aprehendo es una constelacién
de notas que en mi vida funciona como mesa. Lo que aprehendo no es
mesa sino una constelacion de tal dimension, forma, peso, color, etc.,
que tiene en mi vida funcién o sentido de mesa”.”” Lo que se aprehende
es la realidad misma de lo aprehendido, su caracter de alteridad irre-
ductible respecto del acto de saber. Podra ser uno u otro contenido,
pero se tratard siempre de que éste sea otro distinto de la inteleccién en
que se actualiza. No se sabe, por ejemplo, si lo que se ve a la distancia
es un arbusto u otra cosa; pero si se sabe que es real, que es otra cosa
diferente de la vision que lo ve, que lo intelige.

{Cémo conecta la verdad con la realidad —sea como sustantividad
o como formalidad— y con el saber, que aqui se identifica con
la inteleccién sentiente? La verdad tiene varios modos, que se
corresponden con los diversos momentos de la estructura de esa
inteleccién sentiente. El que se corresponde con la aprehensién
primordial de realidad es el modo de la verdad real. ¢Cémo debe ser
entendida esta ultima en este momento primordial de la intelecciéon
que es la aprehension?

Larealidad funda la verdad. La realidad es la que da verdad a la inteleccidn,
al estar meramente actualizada en ésta. Y esta actualizacion es verdad por-
que envuelve la realidad. La realidad, pues, es lo que da verdad, y a este “dar
verdad” es a lo que he solido llamar “verdadear”. La realidad verdadea en
la inteleccion. Pues bien, el “en” en que la actualidad intelectiva consiste

27. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 59.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

no es sino el verdadear. Por esto, verdad no sélo no es algo correlativo a
realidad, sino que ni siquiera es relacion: es respectividad. Es un momento
de la pura actualizacién, es puro verdadear. Verdad es pura y simplemente
el momento de la real presencia intelectiva de la realidad.”

El momento de realidad de las cosas es anterior al momento de su ac-
tualidad intelectiva. Este hecho es empiricamente evidente si se toma al
hombre desde el punto de vista individual, y cientificamente irrebatible
si se lo toma como especie. Que el hombre no pueda conocer las cosas
méas que como lo permite la estructura de su intelecciéon no conduce
a que no las conozca como son realmente. En la cooriginariedad entre
inteligencia y realidad esta la base de que el primer momento de la
verdad es la mera actualizacién de la realidad en la inteligencia sen-
tiente. En el mismo proceso por el cual la realidad humana emerge de
la realidad sin mas, esa realidad —en cuanto suya y en cuanto ajena—
va haciéndose presente en su inteligencia sentiente. Que la realidad
humana no sea mas que un desdoblamiento de la realidad, sin mas,
es lo que lleva a afirmar que el hombre esta radicalmente instalado
en ésta. Es justo por eso que en el momento radical de la verdad
real, en el origen de la actualidad intelectiva, no cabe posibilidad de
error: lo real se hace presente en la inteleccion como siendo de suyo
€so que es, aunque no se sepa aun con precision el contenido de esa
realidad. Puede ser que al escuchar un ruido no se sepa con claridad
de qué cosa se trata: agua que cae, ramas azotadas ligeramente por
el viento, el motor de un vehiculo ligero, etcétera. Pero de lo que no
hay duda es de que ese ruido es real, es decir, se hace presente en la
inteligencia en cuanto real y, por tanto, es verdadero. La verdad real, el
primer momento de la estructura de la verdad, es, por consiguiente, la
mera actualizacion de lo otro como tal en la inteligencia sentiente.

28. Ibidem, p. 231.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

La aprehension primordial de realidad es el primer momento de la
estructura de la inteligencia sentiente, al cual le corresponde la ver-
dad real. La tesis del autor vasco es que el logos sentiente y la razén
sentiente (los otros dos momentos de la intelecciéon) son s6lo “mo-
dalizaciones ulteriores de la aprehension primordial”.” Aqui cabe, no
obstante, una objecién al orden de la estructura y a la tesis sostenida
en los tres volimenes sobre la inteligencia sentiente: ¢acaso la apre-
hensién primordial de realidad esta privada de logos, en tanto que éste
es solo el primer desdoblamiento de aquélla? ¢El logos aparece en el
hombre s6lo como consecuencia de la aprehensién? Si el hombre es
el animal de la realidad, el inico que posee logos, entonces la forma-
lidad de realidad y el logos son momentos constitutivos de su propia
suficiencia esencial primaria. Y debe afirmarse entonces lo contrario:
que el logos sentiente repliega en aprehensién primordial de realidad
y despliega en razon sentiente. Frente a Zubiri hay que afirmar, pues,
que el logos tiene, respecto de la inteligencia sentiente, un caracter
estructurante: replegandose en aprehension y desplegandose en razén.
Hecha esta precision, ¢qué debe entenderse por logos? <Y qué otros
modos hay de la verdad?

éQué es logos?

El hombre es el inico animal que tiene logos: habla (consigo mismo
y con los demas), dialoga, narra, dice cosas, las piensa; argumenta,
saca conclusiones y actiia en consecuencia. Para aclarar qué debe en-
tenderse por logos hemos de ir directamente a la complejidad de su
estructura. {Cudl es esa estructura en su nivel basico? Esta conformada
por tres momentos que integran una unidad sistémica: pluralidad (mas
que mera dualidad), dinamismo y medialidad.

29. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 15. Las cursivas se encuentran en el original.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

En primer término, el logos dice algo acerca de algo. Por tanto hay dos
logos: es la estructura dual del logos como modo de inteleccién: éen qué
consiste esta dualidad? En segundo lugar, el logos se mueve en esta duali-
dad. ¢En qué consiste este movimiento? En tercer lugar, el logos declara lo
que algo es en realidad, por tanto esta instalado en la realidad campal como
realidad constitutiva del medio de la inteleccién misma. La estructura basi-
ca del logos tiene estos tres momentos: dualidad, dinamicidad, medialidad.*

¢En qué consiste el caricter plural —mas que dual— del logos en tanto
inteleccion de la realidad? El logos se mueve en el mundo real —no
s6lo ni principalmente en el sentido del ser del ente, como piensa
Heidegger®—; es decir, entre unas cosas que son independientes de él,
que él no ha puesto ahi y que son, por tanto, distintas de él; que son en
definitiva reales. En tanto reales tienen su propio orden —conforman
un mundo— que no tiene todo su origen en el logos. El saber del logos
en tanto inteleccidn se encuentra primordialmente moviéndose en la
pluralidad, multiplicidad y alteridad de la realidad del mundo; ahi lleva
consigo cierto caracter de centro, de punto de fuga, que impone una
perspectiva al saber. Pero es un logos descentrado, ya que esta afectado
también de principio por la pluralidad, la multiplicidad y la alteridad
de la realidad humana. Mas que dual, el logos es plural y multiple. ¢En
qué consiste mas precisamente esta pluralidad?

El logos nos dice algo acerca de una cosa real, y lo que nos dice es lo que
esa cosa es en realidad. Esto que nos dice de ella estd apoyado a su vez en
la inteleccién anterior de otra cosa real, porque lo que nos dice, las llama-
das ideas [...], no flotan sobre si mismas sino que son inteleccién de cosas.
Por tanto, que el logos nos diga algo acerca de una cosa real significa que
no inteligimos lo que esta cosa es en realidad sino desde la inteleccion de
otra anterior.”

30. Ibidem, p. 55.
31. Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, pp. 55-57.
32. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 55.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Aprovechar los rendimientos de la caracterizacidon dual y plural del
logos, elaborados desde este inteleccionismo, no tiene que significar
aceptarlo en todos sus presupuestos. Esto es asi porque esa sugerente
distincion entre saber que “algo es real” —en una aprehensién primor-
dial en la que, segin Zubiri, todavia no hay logos— y saber lo que algo
es “en realidad” tiene su origen precisamente en el logos, al igual que
los momentos que se distinguen. ¢Cémo seria posible la inteleccién
como aprehensién (saber que algo es real) si no estuviera ya habitada
por el logos? é{Como se podria saltar de un momento intelectivo sin
logos a otro con logos? En todo caso, lo primero que se hace presente
en lainteleccion es un campo de realidad, esto es, un conjunto de cosas
cuya realidad esta en funcidn de otras cosas, aunque esa funcionalidad
quede recogida y soportando el destacamiento de alguna en particular.
No se intelige el mero caracter real de algo, para luego inteligir lo que
ese algo es en realidad. Por el contrario, destacar la mera realidad de
algo —su realidad individual o su mera realidad— requiere un giro de la
mirada teorética que lo resalte respecto de lo que es en el campo de su
realidad. En la vida cotidiana el logos primario esta instalado ya —y se
mueve— en un campo de realidad que recorta provisionalmente la rea-
lidad del mundo y no se mueve de cosa individual en cosa individual.

El segundo caracter del logos, intrinsecamente unido al primero, es
el de su dinamismo. Es una simplificacién riesgosa reducir la com-
plejidad plural del logos a dualidad, pues fija la imagen de éste como
un movimiento, a lo sumo, entre dos puntos, si no es que meramente
unidireccional. Lo mas adecuado es hablar de un logos que se dice de
muchas maneras, que envuelve pluralidad, multiplicidad, alteridad,
equivocidad, etcétera; un logos que se mueve, pues, en muchas direc-
ciones y desde varios puntos. ¢En qué consiste el dinamismo del logos
y como este dinamismo esta intrinsecamente unido a su pluralidad?



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Ellogos “dice” algo acerca de algo, y este decir es un “ir”, es una intelecciéon
dindmica [...]. El logos envuelve una dualidad [pluralidad], pero no se trata
de una dualidad estatica sino de una dualidad en la que la inteleccidn sen-
tiente aprehende una cosa real yendo desde otra. El logos consiste, pues, en
una dualidad en que los dos términos son dos momentos de un movimiento
unitario. Es una dualidad dindmica.*

Se vuelve un estorbo la asociacidn tacita que se hace, por el peso de la
costumbre, entre logos e individuo, como si el primero dependiera del
segundo, como si la pluralidad de aquél y su caracter dindmico fueran
caracteres que dependieran de la multiplicidad de los individuos. ¢Y
si, mas lejos de Zubiri, pero mas cerca de Hegel —sin necesidad de
suscribir la metafisica del Espiritu Absoluto—, resulta que las cosas
son exactamente al revés, es decir, que hay, se da y acontece el Logos, y
que, por todo eso, es posible el logos de cada cual, asi como el didlogo,
el mondlogo y cualquier otra manifestaciéon de éste? Entonces, dado
que esos modos de logos individual y particular no son mas que ema-
naciones del Logos humano sin més, se impone por su propio peso que
cualquier modalizacién del Logos es plural y dinamica. La pluralidad
y el dinamismo de éste tienen su origen en el Logos humano —en el
logos tal como nos ha sido dada la vida en esta tierra—, no en la mul-
tiplicidad de los individuos humanos.

Junto a la pluralidad y al dinamismo, el tercer caracter del logos pri-
mordial es su papel de medio. El logos en tanto cooriginario con su
campo de realidad es un medio de inteleccidén, un entorno que permite
saber lo que las cosas son en realidad. éEn qué consiste mas precisa-
mente el caracter medial del logos?

33. Ibidem, p. 62.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Medio no es aqui aquello por medio de lo cual vamos de una cosa a otra, esto
es, no es aquello por lo cual inteligimos algo partiendo de algo. Si asi fuera,
toda inteleccién del logos seria mediata, estaria mediatizada por aquello por
medio de lo cual inteligimos. Que esto pueda ocurrir asi es innegable. Pero
como caracter formal del logos esto es falso: hay también logos inmediato.
Si digo que este papel que veo es en realidad blanco, mi logos es inmediato.
El medio de que aqui tratamos es algo distinto. En el medio mediatizante
hay dos aprehensiones: una la aprehension de aquello por medio de lo cual
intelijo, y otra la aprehension de su funcién de mediatizacién en virtud de
la cual a la vision de 1a “cosa-medio” se agrega la aprehensién de aquello
a que este medio nos conduce mediatamente. Pero en el medio que aqui
me preocupa no se trata de algo que se aprehende en un acto distinto de su
funcién medial, sino que se aprehende tan s6lo esta su funcién misma: no es
algo que se ve sino algo en que se ve, algo que permite ver [...]. En realidad,
este medio no es visto en un acto distinto de aquel en que vemos lo que
hace ver. Tan es asi, que para inteligir el medio como si fuera término de
inteleccidn, hace falta llevar a cabo una especie de retorsién sobre la cosa
vista en €l [...]. Todo logos es mediado, aunque sea inmediato.**

El medio humano es un medio Légico (con mayuscula), tal como se
dice, por ejemplo, que los peces viven en un medio acuoso. Los nuevos
individuos se generan desde el interior de ese medio Logico: con su
realidad llega a ser en ellos también el Logos en tanto logos. Puede
decirse, echando mano de todas las precauciones, que en su dimensiéon
maés exterior el logos es el medio, el intermediario, para saber tales o
cuales cosas. Pero en su dimensidén mas interior, el medio es mas un
adjetivo (logos medial) que un predicado (el logos es un medio). éQué
puede significar el caricter medial del logos sino que se ha generado
simultidneamente con el campo de realidad del que emana? Que no
hay, pues, logos puro: uno que en un movimiento subsiguiente a su

34. Ibidem, pp. 74-75. Las cursivas se encuentran en el original.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

propia constitucién se encargue de tomar conocimiento de la realidad
y de mediar respecto de ella. Ciertamente, el logos es un medio para
saber sobre las cosas, pero solo porque es el medio en que ya estan
siempre éstas. ¢<Co6mo podria aquél llegar a las cosas si no estuviera
ya entre ellas, si no fuera él mismo ya el entorno en que las cosas se
le hacen presentes? El logos es medio desde el punto de vista exterior
porque intrinsecamente es un logos medial, campal. Este se encuentra
en el campo de realidad no s6lo mediatizando, sino también y, sobre
todo, medialmente. Lo mediato y lo inmediato al logos tienen en el
caracter medial del Logos su condicién de posibilidad. El Logos es,
en definitiva, el entorno méas propio de la realidad humana.

En tanto medial —en tanto uno con su campo de realidad— el logos
no sélo es el £pyov que sabe de la realidad de las cosas, sino que tam-
bién es el acto en cuyos limites se sabe de éstas. Los dos momentos
son inseparables y se recubren constantemente. Aquél no s6lo nos
deja saber lo que las cosas son en realidad, sino que nos lo deja saber
segln sus posibilidades y sus circunstancias, esto es, de acuerdo con
su modo de instalacién en el campo de realidad. Y dado que el logos
expone lo que algo real es en realidad, lo que una cosa es respecto de
otra, la inteleccidn tiene aqui su propio modo de verdad: se trata de la
verdad dual. ¢Qué relacion hay entre la verdad real y la dual? ¢Por qué
puede decirse que la verdad real es una contraccion de la verdad dual
y no, como piensa Zubiri, su despliegue?

Cuando la actualizacién [intelectiva] es inmediata, su inteleccién tiene
lo que hemos llamado verdad real [...]. Pero cuando la actualizacién es
mediada, entonces lo real verdadea en la afirmacién pero no como pura
y simple realidad, sino como siendo en realidad tal o cual entre otras. En



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

el verdadear de lo real en este modo diferencial es en lo que formalmente
consiste [...] la verdad dual.®

El individuo en tanto realidad humana emerge de la realidad sin mas
en un medio Légico, un campo de realidad de suyo Logico: emerge desde
un estado de cosas, es decir, desde unas cosas que estan entre otras;
emerge en y desde un campo de realidad, y no desde la realidad sin
mas o desde alguna realidad particular e individual. La verdad dual, en
sentido radical, consiste en la actualizacion intelectiva de unas cosas
respecto de otras: las cosas se hacen presentes en la inteligencia como
siendo respecto de otras, conformando con otras una estructura que
pende de su propia realidad, que no pone la actualizacion intelectiva.
Un momento del rio de la realidad se actualiza intelectivamente; y lo
actualizado ahora tiene soluciéon de continuidad tanto con lo que va
siendo en la actualidad como con lo que va llegando a ser. Ahora bien,
la verdad dual propia del logos tiene la estructura compleja de la afir-
macién, conformada por un momento medial propio, una direcciéon
y unas fases. “En definitiva, el problema de la estructura de la verdad
dual es el problema del caracter estructuralmente dinimico, medial
y direccional de la coincidencia entre la inteleccion afirmativa y lo
que la cosa es en realidad”.® La afirmacién del logos no hace mas que
decir, segun las posibilidades de cada uno de sus modos, el caracter
respectivo de unas cosas con otras en el rio de la realidad.

Dado que la aprehension primordial de realidad debe estar ya habitada
de logos por ser inteleccion, y dado que lo que distingue la anima-
ci6on de larealidad humana es precisamente el Logos, esa aprehension
es el repliegue del logos, mientras que la razon es su despliegue. Y,

35. Ibidem, p. 260.

36. Ibidem, p. 265. Los andlisis de la estructura de la verdad dual, en tanto afirmacion, son prolijos y mi-
nuciosos en esta obra de Zubiri. Ocupan el capitulo VII: “Logos sentiente y verdad”, con el que cierra
el estudio (pp. 253-392).



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

por tanto, este ultimo y esta tiltima no son meras modalizaciones de la
aprehension (como sostiene Zubiri).

Asi pues, en su despliegue —mas alld de su €gyo basico y formal—
el logos deviene razén. ¢Qué debe entenderse por “razén” en tanto
expansion, dilatacidn, del logos? La respuesta esta en el tercer volumen
del tratado sobre la inteligencia sentiente, Inteligencia y razon; si bien
ahi no se aborda aquélla en términos de despliegue del logos. Pero
una cosa es lo que dicen los filésofos que hacen, y otra muy distinta lo
que efectivamente llevan a cabo. Y no se falta a la comprension de la
raz6n sentiente si se la estudia desde la perspectiva de lo que sucede
en ella en tanto desenvolvimiento in extenso del logos. En efecto, en
la expansion de su €gyov el logos —momento esencial en todo modo
de saber— deviene marcha de la razén. {Qué es entonces la razén en
tanto marcha desde el logos?

La raz6n es un modo de inteleccidon que tiene tres momentos propios. Es
ante todo una inteleccién en profundidad. Es en segundo lugar, una intelec-
cién mensurante, esto es, una inteleccién de lo real principial y canénica.
Es finalmente, una inteleccién de caracter inquiriente. La unidad intrinseca
de estos tres momentos constituye la razon como modo de inteleccidn. Si
lo queremos reducir a una férmula diremos que la razén es la inteleccién en
la que la realidad profunda estd actualizada en modo problemdtico y que, por
tanto, nos lanza a inquirir principial y canénicamente lo real en profundidad.”

Ese despliegue del logos, que es la razén en cuanto marcha intelecti-
va, posee tres momentos: es la actualizacion intelectiva de la realidad
como algo profundo, abismal; como algo que es principio y canon de
todas las cosas, incluida la inteleccioén, y, en consecuencia, como algo
que precisa e impele a ser escudrifiado. Al logos no le basta con ir de
unas cosas a otras en el torrente de la realidad, sino que escruta en la

37. Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, p. 65. Las cursivas se encuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

profundidad de esa realidad, bajo los cinones que ella misma impone a
esa marcha, cuyo punto de origen se encuentra en el mero movimiento
campal del logos.

En cada uno de esos tres momentos se manifiesta una dimension de
la raz6n, que en el fondo es una dimensidn del logos, cuando éste se
mueve hacia el mundo de la realidad profunda, mas alla del mero cam-
po de lo real. La razén, en tanto inteleccioén de lo real en profundidad,
tiene también la marca de la pluralidad en su marcha. ¢Qué enuncia la
expresion de que la razdén es una inteleccién de la realidad en profun-
didad? éQué casos y qué regiones de la realidad pueden ilustrar ejem-
plarmente esta marcha de la razén en la profundidad de la realidad?

S6lo como razén del color hay inteleccion de la onda electromagnética
o del fotén. El color dindonos qué pensar es lo que nos lleva a la onda
electromagnética o al foton. Si no fuera por este dar qué pensar, no habria
inteleccién ninguna de un allende: habria a lo sumo un aquende tras otro
aquende. Y no me refiero con ello tan sélo al tipo de allende que he adu-
cido. Porque el allende no es tan s6lo un concepto tedrico, como lo son la
onda o el foton. El allende puede ser también lo que forja una novela; no
la forjariamos si lo real dado no me diera qué pensar. Lo propio debe decirse
de la poesia: el poeta poetiza porque las cosas le dan qué pensar. Y esto
que asi piensa de ellas es su poesia. Que lo inteligido asi sea una realidad
tedricamente conceptuada o sea realidad en ficcidn, o sea realidad poética,
no cambia la esencia de la inteleccién de la razén. Una metafora es un tipo
entre otros de mi razén de las cosas. Lo inteligido del allende es pura y
simplemente la inteleccidn de aquello que el aquende, al ser inteligido, nos
da qué pensar. Por esto la inteleccion del allende es razdn, es inteleccion
de lo real en profundidad.®

38. Ibidem, pp. 43-44.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Larealidad lleva la marca de lo problemaético: es un problema en tanto
que lanza la inteleccidon como razén hacia lo profundidad de si misma,
y lo hace en las direcciones mas variadas, reconditas y complejas. A
diferencia de lo que piensa el criticismo, es la realidad misma, y no la
razén, la que posee la iniciativa en el conocimiento de las cosas. Esta,
por la fuerza de actualizacion intelectiva de aquélla, es impelida a no
quedarse en la superficie de las cosas, sino a escrutar en las honduras
de su interior. Y como lo que hoy parece ser el fondo de las cosas, el
punto donde la raz6n parece dar con el asiento de la realidad de algo,
mafana se agujerea y deja a la inteligencia otra vez en el examen de
diversas hipétesis, la razdn es un viaje continuo que, en la misma me-
dida en que recorre esa profundidad, la constituye y le va tomando la
medida. Y no esta de mas repetir que esto sucede no sélo y en primer
lugar en el ambito del conocimiento cientifico, sino sobre todo en la
realidad en tanto tradicion, en tanto ficcién, en tanto poética, etcétera.
¢Acaso no son Cien afios de soledad y Pedro Paramo dos ejemplos de
ese viaje de la razoén que ha contribuido al mismo tiempo a la confor-
macion de la identidad de dos pueblos? éBajo qué argumentos podria
afirmarse que un modo de la marcha de la razén (el cientifico, por
ejemplo) es mejor que otro? ¢Acaso no hay en estas dos novelas un
viaje a la profundidad de la realidad de estos dos pueblos, al mismo
tiempo que aportan un sinndmero de elementos a la conformacién de
su identidad? Por eso, mas que afirmar que esas novelas son ficciones
de la realidad, debe proponerse que son la realidad misma en ficcion,
en la que un escritor ha tomado bien la medida a la profundidad de
la realidad colombiana vy, el otro, a la realidad mexicana. Ahora bien,
éen qué sentido la razén, en tanto marcha en profundidad, es también
mensura de la realidad?

Razén es inteleccion de lo real [...] en profundidad, pero esta inteleccion se
lleva a cabo en la realidad aquende ya previamente inteligida. Esta realidad
previamente inteligida no es simple “medio” de inteleccién, sino que es



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

algo distinto: es “mensura” de inteleccién. Es que toda realidad es realidad
constitutivamente mensurada en cuanto tal. {Qué significa esto? Todo lo
real es constitutivamente respectivo en cuanto real. Esta respectividad es
mundo. Mundo es la unidad de respectividad de lo real como real. Todo
lo real es, pues, mundo precisa y formalmente por ser real, esto es, por su
formalidad de realidad. En su virtud, esta respectividad mundanal revierte,
por asi decirlo, sobre cada cosa real de una manera precisa: cada cosa se nos
presenta entonces como una formay un modo de realidad determinados se-
gan la formalidad en respectividad. Esta determinacion es justo la mensura.
Con lo cual realidad no es tan s6lo formalidad constitutiva del “en propio”,
del “de suyo”, sino que es la medida misma segtn la cual cada cosa real es
real, es “de suyo”. La mensura no es unidad de relacién de las cosas reales;
por el contrario, la mensura es en cada cosa consecutiva a su respectividad
misma. S6lo porque la realidad como realidad es respectiva, s6lo por eso
su formalidad es mensura de su propia realidad. Lo real es realidad pero
mensurada en su realidad por su propia formalidad de realidad.”

Por su propia naturaleza el hombre esta instalado en la realidad. En
cierta medida es uno con ella porque ha emergido desde esa realidad.
Tal instalacion tiene en la inteligencia sentiente una suerte de remache,
pues el conocimiento no es otra cosa que la actualizacidon de lo real
en lo que ya se esta en la inteleccion. Por eso la razoén en su marcha
no puede abandonar la realidad, no puede ir més alla de su perimetro.
En todo caso, tiene la posibilidad de ir tan lejos como la realidad se lo
permita. Si bien es cierto que, cuando la razdn se deja ir hacia el fondo
vatomandole la medida a la realidad, mas bien es ésta la que va ddndole
su medida a aquella. La posibilidad de que “realidad” no sea una mera
abstracciéon mental esta en que lo real es tal o cual contenido preciso,
de manera que la razén toma la medida no a la realidad sin mas, sino
atal o cual cosa o estado de cosas real(es). Y estas cosas o estados de
cosas permiten que la razén viaje en su profundidad segun su propio

39 Ibidem, p. 44.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

modo de realidad. Asi, la raz6n cientifica no puede marchar sobre la
realidad como lo puede hacer la razén poética y viceversa. Ambos mo-
dos de la realidad se dejan medir por la razén desde las posibilidades
que ofrece su propio contenido. Y como el caracter real de una cosa o
estado de cosas es abierto y, en consecuencia, la clausura del propio
contenido es relativamente provisional, resulta que la marcha de la
raz6n hacia su propia profundidad, méas alla de cuyos limites no puede
ir, es también siempre btisqueda.

La raz6n marcha mensuradamente hacia una inteleccién en profundidad.
Por tanto tiene este momento de ser biisqueda de aquello que se va a inte-
ligir. Este momento de biisqueda se presta a un equivoco que es menester
eliminar de raiz [...]. Porque no se trata de la busqueda de una inteleccién
que adn no se posee, sino que se trata de un modo propio de intelecciéon:
es la busqueda misma.*

En el caracter de busqueda de la raz6n quedan de alguna manera reco-
gidos los momentos de la mensura y de la profundidad que constituyen
la raz6n en tanto despliegue del logos. En tanto razén la inteligencia
sentiente es inquieta. Y es la inquietud lo que, en el fondo, caracteriza
a todo ser humano, no poder estar quieto, inmovil.

¢Qué modo de la verdad corresponde a la razén que, con la verdad real
y la verdad dual, completa la estructura de la comprension de aquélla
desde la teoria de la inteligencia sentiente? Si la verdad real es la mera
actualizacion de lo real en la inteligencia sentiente, y si la verdad dual
es la afirmacion de la actualizacién de unas cosas respecto de otras,
la verdad de la razén es encuentro de la inteligencia sentiente con la
realidad.

40. Ibidem, p. 6o.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

No es lo mismo inteligir lo que algo es “en realidad” que lo que algo es “en
la realidad”. Es toda la diferencia entre conformidad [en la verdad dual] y
encuentro. Y como lo que se encuentra es o no es lo que se buscaba, resulta
que lo real tiene ahora un modo de verdadear propio, un modo propio de
actualizacién: es verificacion. Verificacion es la forma propia y exclusiva
de la verdad de la inteleccidn racional. Autenticacion, veridictancia, veri-
ficacidn: tales son las formas de la verdad dual, de la verdad coincidencial.
La verdad de la razdn, y sélo ella, es verificacién.”

Conclusion

Realidad, inteleccién y verdad conforman un circulo hermenéutico
complejo cuyos ejes son las dimensiones metafisica y nooldgica de
la realidad. Los tres momentos tienen la misma importancia en este
circulo, si bien puede haber, en virtud de las circunstancias, una cierta
preeminencia metafisica o nooldgica de alguno de ellos. Es impor-
tante tener presente que, cuando se trata uno de los tres momentos,
se estan tratando también los otros dos, dado el caracter estructural
del circulo, y que, cuanto se exponga sobre uno de los tres, es de-
terminante para los otros dos. El prurito de Zubiri por mantener su
filosofia primera alejada de la hermenéutica no es dbice para releer
sus obras y su pensamiento con insumos hermenéuticos que traen al
primer plano matices insospechados de sus tesis. ¢O acaso no es la
hermenéutica otro de los modos de la marcha de la razén hacia las
profundidades de la realidad? X

41. Ibidem, 262. Los prolijos andlisis de la verdad como verificacion se llevan a cabo en la tercera parte
del capitulo VI de Inteligencia y razén (pp. 258-317).



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Fuentes documentales

Aristoteles, Politica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,
Madrid, 1997.

Castro, Ernesto, Realismo poscontinental. Ontologia y epistemologia
para el siglo XXI, Materia Oscura, Madrid, 2019.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003.

Kant, Immanuel, Critica de la razén pura, Alfaguara/Santillana, Ma-
drid, 1997.

Ramirez, Mario Teodoro (Ed.), El nuevo realismo. La filosofia del siglo
XXI, Siglo XXI, México, 2010.

Zubiri, Xavier, Estructura dindmica de la realidad, Alianza, Madrid,
1995.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980.

—— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Inteligencia y razon, Alianza, Madrid, 1983.

—— Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





