Mas alla de la sobreespecializacion

de la filosofia latinoamericana.

Aportes anticoloniales desde la herencia
de Ivan Illich en México

Alberto Elias Gonzalez Gomez*

Recepcidn: 12 de agosto de 2022
Aprobacion: 14 de septiembre de 2022

Resumen. Gonzalez Gémez, Alberto Elias. Mds alld de la sobreespecializacion
de la filosofia latinoamericana. Aportes anticoloniales desde la herencia de Ivdn
Illich en México. La llamada filosofia latinoamericana corre el riesgo de so-
breespecializarse, de convertirse en un nicho cerrado que requiere carnet de
identidad. En este articulo propongo repensar lo latinoamericano no como una
especializacidon o pertenencia a un grupo, sino como una cualidad que viene
de la criticidad y el enraizamiento de un pensamiento en y desde el territorio
concreto de los pueblos latinoamericanos. Para ello rescataré una tradicion
que, si bien se enraiza en Latinoamérica, no necesita ondear la bandera de
“filosofia latinoamericana” para hacerlo. Hablo de la herencia de Ivan Illich en
Meéxico, principalmente desde Jean Robert, Gustavo Esteva y Sylvia Marcos. A
cada uno dedicaré unas breves lineas con el objetivo no de presentar su pen-
samiento, sino a manera de ilustracién de una filosofia encarnada en nuestros
territorios, que no se ha sobreespecializado. Sirva también este articulo como
una ventana a los &mbitos de pensamiento de estos tres autores.

Palabras clave: filosofia latinoamericana, Escuela de Cuernavaca, Ivan Illich,
Jean Robert, Sylvia Marcos, Gustavo Esteva.

*  Maestro en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor del ITESO.
eliasgonzalez@iteso.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Abstract. Gonzalez Gémez, Alberto Elias. Beyond the Overspecialization of La-
tin American Philosophy. Anti-colonial Contributions from Ivan Illich’s Legacy
in Mexico. So-called Latin American philosophy runs the risk of overspeciali-
zing, of becoming an exclusive niche that requires a membership card. In this
article I propose rethinking the concept of “Latin American,” not as speciali-
zation or membership in a group, but as a quality that comes from the critical
approach and the rootedness of thinking in and from the concrete territory
of the Latin American peoples. To this end I will call upon a tradition that,
while rooted in Latin America, has no need to wave the flag of “Latin American
philosophy” to affirm its roots. I am referring to Ivdn Illich’s legacy in Mexico,
primarily from the perspectives of Jean Robert, Gustavo Esteva and Sylvia
Marcos. I will devote a few lines to each one of them, not with the intention of
laying out their thinking, but as an illustration of philosophy embodied in our
territories that has not become overspecialized. This article may also serve
as a window into the scope of thinking of these three authors.

Key words: Latin American philosophy, Cuernavaca School, Ivan Illich, Jean
Robert, Sylvia Marcos, Gustavo Esteva.

Tal y como lo postula Juan Sebastian Ballén Rodriguez, la “histo-
ria de las ideas en Latinoamérica sigue siendo un campo fértil de
indagaciones”.' Recuperar la historia de lo sentipensado en y desde
nuestros territorios puede ser el primer paso para hablar de algo asi
como una —o varias— filosofia(s) latinoamericana(s). Pero algo distin-
to de la sola historia de las ideas es lo que llamo “sobreespecializacion”
de un saber, en este caso, de la filosofia latinoamericana. Este articulo
busca advertir, por medio de una lectura historica y critica de esa fi-
losofia, sobre esta posibilidad no sélo para reconocerla, sino también
para escapar de ella.

En un primer momento se problematizara la cuestion de la posibili-
dad de una filosofia latinoamericana, mostrando que ésta se encuentra
todavia en debate y que no podemos darla por sentado. Con todo, se
parte de la existencia de facto de narrativas autodenominadas pen-

1. Juan Sebastiidn Ballén Rodriguez, “Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gra-
méticas sobre un filosofar en la diferencia” en Eikasia. Revista de Filosofia, Eikasia Ediciones, Oviedo,
Espaiia, julio de 2015, pp. 333-377, P. 334

10



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

samiento latinoamericano (el pensamiento decolonial, por ejemplo),
las cuales corren el riesgo de la sobreespecializacion. En un segundo
apartado se desarrolla lo que se entiende por sobreespecializacion,
aclarando su proceso y por qué se considera que la filosofia latinoa-
mericana puede encontrarse dentro de este espectro.

Dado que es necesaria la distancia para percatarse de ciertas situacio-
nes, la exposicién contintia con una serie de apartados dedicados a Ivan
Illich y su herencia en México, a partir de lo llevado a cabo en el Centro
Intercultural de Documentacion (Cidoc), en Cuernavaca. No serd una
exposicion exhaustiva de las ideas illicheanas o de sus allegados en Mé-
xico, pero si una ventana que permitira dar a conocer una constelacion
de nombres (Jean Robert, Gustavo Esteva y Sylvia Marcos) en cuanto
ejemplificaciéon de un pensamiento latinoamericano arraigado en el
territorio, entendido como un proceso vivo y como gesto critico, mas
no como una escuela o sobreespecializacion. No se pretende con ello
reivindicar una nueva escuela o construir una apologética de estos au-
tores, sino mostrar un pensamiento que normalmente no perfila como
tal en los cdnones sobreespecializados de la filosofia latinoamericana
y que, sin embargo, si lo es.

El articulo finaliza con una serie de invitaciones al autoanalisis y a la
autocritica, para que el pensamiento nacido y enraizado en América
Latina no se reifique como una sobreespecializacion de identidades
rigidas o paralizadas, sino que devenga proceso vivo.

Balances sobre la “filosofia latinoamericana”
Si queremos plantear la pregunta por una filosofia en “Nuestra Amé-
rica” —término de José Marti’—, no en tanto su posibilidad abstracta,

sino en cuanto su realidad histérica, el primer paso es llevar a cabo

2. José Marti, Nuestra América, Fundacion Biblioteca Ayacucho, Caracas, 2010.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

una “historia de las ideas”. Entre otros autores y obras que debemos
recordar aparecen los siguientes: Augusto Salazar Bondy y su libro
¢Existe una filosofia de nuestra América?;’ La filosofia americana como
filosofia sin mds* de Leopoldo Zea; Arturo Roig y su Teoria y critica del
pensamiento latinoamericano;’ Filosofia de la Liberacién® de Enrique
Dussel; José Carlos Mariategui con 7 ensayos de interpretacién sobre
la realidad peruana,” y La sociologia en América Latina: problemas y
perspectivas’ de Gino Germani. Posteriormente, es posible comenzar
a distinguir los distintos momentos del pensamiento latinoamericano,
descubriendo unas primeras etapas que intentaban recuperar las ideas
europeas, seguidas de otras etapas mas disidentes, como la teoria de
la dependencia e, incluso, la filosofia y la teologia de la liberacién. En
la actualidad es muy sonado el llamado pensamiento decolonial, cuya
raiz es propiamente latinoamericana, a diferencia del postcolonial, que
cuenta con fuentes asiaticas y africanas.’

Una de las caracteristicas de la filosofia latinoamericana que, hasta
cierto punto, la distingue de otras es su estrecha relacion con las cien-
cias sociales, al grado de considerarse (en muchas ocasiones) un dia-
logo entre filosofia, antropologia y sociologia. El dictum de la filosofia
latinoamericana —me atrevo a sugerir— tiene que ver por lo menos
con lo siguiente: pensar desde lo propio en nuestros contextos y si-
tuaciones, dialogando con la diversidad global, pero enraizidndose en
lo local. Asi, la filosofia latinoamericana muestra siempre un anélisis
critico de lo que podemos nombrar “colonialidad”, dando cuenta de sus

Augusto Salazar Bondy, ¢Existe una filosofia de nuestra América?, Siglo XXI, México, 2000.

Leopoldo Zea, La filosofia americana como filosofia sin mds, Siglo XXI, México, 2005.

Arturo Andrés Roig, Teoria y critica del pensamiento latinoamericano, Fondo de Cultura Econémica,
México, 2004.

Enrique Dussel, Filosofia de la Liberacién, Fondo de Cultura Econémica, México, 2011.

José Carlos Mariategui, 7 ensayos de interpretacion sobre la realidad peruana, Biblioteca Ayacucho,
Caracas, 2007.

Gino Germani, La sociologia en América Latina: problemas y perspectivas, Eudeba, Buenos Aires, 1965.
Santiago Castro-Gémez y Ramoén Grosfoguel (Comps.), El giro decolonial: reflexiones para una di-
versidad epistémica mds alld del capitalismo global, Siglo del Hombre Editores/Universidad Central/
Instituto de Estudios Sociales Contemporaneos/Pontificia Universidad Javeriana/Instituto Pensar,
Bogoti, 2007.

N

v® Wo



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

imposiciones y con el objetivo de pensar con cabeza propia. De esta
manera, a partir de un recorrido historico se llega a la conclusion de
que, de facto, existe la filosofia latinoamericana, entendida como una
tradicion de pensamiento que se territorializa en “Nuestra América”.

Surgen, sin embargo, varias problematicas. La primera recae en la
cuestion de si en el fondo no se esta inventando esta filosofia latinoa-
mericana a posteriori, al puro estilo de la invencién de las tradiciones
segun lo explica Michel de Certeau.” El ejemplo concreto que estudia
este autor es la mistica. La palabra “mistica” es griega, no cristiana (de
myo, “cerrar los ojos y la boca”), y aparecio en la cristiandad a partir
del siglo 111. No obstante, desde ese momento y hasta el siglo XVII la
mistica representd una condicion, un adjetivo. Algo era mistico como
un nivel de interpretacién biblica o un tipo especifico de oracion. El
argumento del historiador francés destaca que, a partir del siglo X V11, la
mistica se sustantivo y se convirtié en un objeto de estudio, un campo
especifico diferenciado de otros como la teologia. Desde entonces se
volvié un campo de estudio que, a posteriori, buscé sus fuentes y recu-
pero ciertas obras y personajes —y no a otros—, recurriendo a criterios
que, independientemente de su buena o mala fundamentacién, eran
también a posteriori y ajenos a la mayoria de “los misticos”, de quienes
tampoco podemos decir que existian como tales (nunca se nombra-
ron a si mismos o a si mismas con esos términos) sino hasta después
de crearse el “campo mistico”. Pues bien, algo similar puede suceder
con la filosofia latinoamericana. En ese sentido, cabe preguntarse lo
siguiente: ¢no es ésta un imaginario creado a posteriori por los llamados
filosofos latinoamericanos que buscan justificar su propia identidad?

Otra problematica consiste en como definir lo latinoamericano de la
filosofia latinoamericana, asi como lo griego de la griega, lo aleman de
la alemana, etcétera. ¢Es latinoamericana porque se pensé en América

10. Michel de Certeau, El lugar del otro. Historia religiosa y mistica, Katz Editores, Madrid, 2007, p. 349.

13



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Latina? En ese caso un profesor de una universidad peruana o mexi-
cana que imparta clases de Hegel éseria un fildsofo latinoamericano?
Si en cuanto nacionalidad; aunque mas cominmente se diria que no
porque no esti pensando desde América Latina. Muchos consideran
como parte de la filosofia latinoamericana a pensadoras y pensadores
que, sin haber nacido en nuestros paises, se arraigaron en estos terri-
torios al grado de amarlos y conocerlos incluso mas que sus propios
hijos (Ignacio Ellacuria, Catherine Walsh, etcétera). Esto no sucede
con otras nacionalizaciones de las y los filésofos. Cuando decimos
“filosofia griega” nos referimos a griegos que pensaron en griego, algo
similar a los alemanes. Pero revisemos mas hondamente eso. Aristo-
teles era macedonio; el pueblo donde vivid, crecio, penso, escribid y
muri6 Kant pertenece hoy a Rusia; Nietzsche, a quien normalmente se
estudia como parte de filosofia alemana, renunci6 a esa nacionalidad
y siempre criticé al pais germéanico, Lévinas fue lituano pero estudi6 y
escribi6 primero en Alemania, y después y definitivamente, en Francia.
Y si volvemos al tema del idioma, buena parte de la caracterizacion
de las filosofias alemanas, griegas o francesas se debe a su idioma. ¢Si
escribo en inglés me convierto en un pensador anglosajon?

Nos parece méas potente la consideraciéon de lo propio de un
pensamiento, es decir, preguntarnos qué tan arraigado se encuentra
éste en el territorio para considerarlo dentro de, en este caso, la filoso-
fia latinoamericana. De hecho, quizé ello sea uno de los aportes propios
de nuestra “tradicién”: que tal vez por primera ocasion en la historia de
la filosofia se ha reflexionado con tanto ahinco la territorializacion del
pensamiento. Mientras que la filosofia hegemonica europea busca-
ba la universalidad a toda costa (incluso posicionandola, junto con la
necesidad, como rasgos del pensamiento propiamente filos6fico), en
la filosofia latinoamericana suele asumirse un pensamiento situado y
contextual que renuncia a las pretensiones de validez universal. Esto
no implica un localismo encerrado en si mismo, sino un pensamiento
situado que no quiere hablar por todos, pero que si puede hablar con



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

todos en el didlogo intercultural. Un pensamiento latinoamericano lo
serd en la medida que piense desde América Latina, lo cual significa
que bebe de las fuentes de sus paisajes, de sus propias problematicas,
de sus retos y en sus lenguajes. Esto ayuda a ir méas alla de los puris-
mos que consideran como filosofia latinoamericana sélo aquélla que
se pronuncia en nihuatl o en quechua. Considero, sin embargo, que
una filosofia latinoamericana que no beba o dialogue con la sabiduria
indigena serd muy pobre. No obstante, como parecen indicar filosofias
como la de Ignacio Ellacuria, quien se valia tanto de Hegel como de
Marx y Xavier Zubiri, lo importante es el criterio —en este caso, el
criterio de liberacién— con que nos acercamos a los pensamientos."
Puede haber quien estudie el ndhuatl de manera colonial y quien apro-
veche a Husserl de forma liberadora para transformar las realidades
latinoamericanas.”

No pretendo agotar el problema que representa hablar de una o varias
filosofias latinoamericanas. Mucho menos quiero ofrecer la solucion
definitiva. Por el contrario, con los apuntes anteriores s6lo he intentado
bosquejar la complejidad de la cuestion. Pero con independencia de tal
complejidad, el hecho de que, ya sea porque en realidad exista o porque
haya sido inventada a posteriori, hoy por hoy esta presente algo a lo que
suele llamarse “filosofia latinoamericana”, cuyas fronteras, aunque to-
davia difusas y en debate, se van delimitando dia con dia en bibliotecas,
seminarios y programas de doctorado. De este tipo de elementos surge
esa problematica que he decidido nombrar “sobreespecializacion”.

1. Ignacio Ellacuria, Filosofia de la realidad histérica, Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 1991.

12. Unejemplo de la recuperacién liberadora en América Latina de una corriente de filosofia europea es,
ademas del marxismo, la fenomenologia del llamado giro teoldgico. Alberto Elias Gonzélez Gémez, “La
inversioén de la intencionalidad y su alcance liberador en América Latina” en Cultura de Guatemala,
Universidad Rafael Landivar, Ciudad de Guatemala, afio XL, vol. I, enero-junio de 2019, pp. 43-59.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Sobreespecializacion

Considero que la sobreespecializacion ocurre cuando se conjugan los
siguientes elementos: primero, se inventa a posteriori una tradicién
segun el proceso explicado en el apartado anterior; segundo, se crea
un criterio seleccionador de lo que entra y lo que no en ese campo, de
forma muchas veces cerrada y mediante carnet de identidad, una vez
creado el marco en que se inscribe una tradicioén (esto es la especia-
lizacién); tercero, se generan programas de estudio, publicaciones y
facultades enteras que canonizan y reifican esa tradicién sobreespecia-
lizandola. En otras palabras, primero se crea la tradicién buscando su
genealogia y consagrando a sus clasicos; luego se especializa a través
de la creacion de criterios identitarios que distinguen el adentro del
afuera, y, finalmente, se sobreespecializa cuando se canoniza a través
de doctorados, becas, publicaciones y programas.

Nos parece que esto puede estar sucediendo con la filosofia latinoame-
ricana. En nuestro esfuerzo por encontrar y construir una filosofia en
“Nuestra América” hemos creado un nicho que cuenta con sus propios
clasicos, jergas y narrativas que limitan demasiado lo que en si tendria
que ser abierto y creativo, un gesto y proceso vivo, y no un club. Lanzo
la provocacion con animo de denuncia, pero sobre todo de advertencia,
pues quiza la filosofia latinoamericana se ha sobreespecializado.

El problema de crear este tipo de narrativas o identidades es su reifi-
cacion, su tendencia a la rigidez e, incluso, al dogmatismo. Ademas, en
el caso de un pensamiento critico como el latinoamericano se puede
correr el riesgo de terminar repitiendo el gesto colonizador del que
habla Boaventura de Sousa Santos cuando explica la division colonial
del saber y del derecho entre lo “de este lado” de la linea y lo “del otro
lado” de ella.” “De este lado” se encuentra Europa, cuyo saber es va-

13. Boaventura de Sousa Santos, Una epistemologia del sur: la reinvencién del conocimiento y la emanci-
pacién social, Siglo XX1/Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, México, 2009, p. 160.

16



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

lido y su derecho es la ley; “del otro lado” esta el mundo colonizado,
cuyos saberes fueron tomados como supersticiones y su derecho, como
salvajismo. Cuando un saber se sobreespecializa surge el peligro de
reproducir estas mismas lineas abismales, en este caso, entre lo “de este
lado” de la filosofia latinoamericana (lo que si es) y lo “del otro lado”
(lo que no es). Esto no implica la renuncia a la bisqueda de criterios
(en el presente articulo se propone la critica situada y anticolonial
como una de las caracteristicas del pensamiento latinoamericano).
El inconveniente emerge cuando estos tltimos se sobreespecializan
y se canonizan a través de procesos verticales de normatividad y pa-
drinazgos.

Suele suceder que la invencion de tradiciones —sobre todo cuando
éstas son sobreespecializadas— genere puntos ciegos. Normalmente,
“de este lado” de lalinea es complicado darse cuenta de cierta ceguera
ideoldgica o conceptual. Es necesario salirnos un poco de la linea para
percatarnos de la reificacién y marginacién que nuestra especializacion
carga consigo. Proponemos concentrarnos en un ambito particular
delimitado para ejemplificar lo que queremos decir. En otras palabras,
hay que ver como se sobreespecializa un campo creando puntos ciegos
y cémo solo saliéndonos un poco de ese campo podemos percibir lo
que deja fuera, pero que también participa de su inspiracion. El ejemplo
es la critica a la colonialidad, a la que podemos nombrar pensamiento
anticolonial. Dentro de este campo se sitian muchos pensamientos
entre los cuales se encuentra el pensamiento decolonial, una tradiciéon
de origen mas o menos reciente (finales del siglo pasado, princi-
pios de éste), pero que ha permeado en muchas esferas. Su critica es
importante y realmente valiosa —yo mismo debo mucho a sus ideas—;
sin embargo, la creaciéon de programas especificos, de una narrativa
propia, y la consagracion de sus “vacas sagradas” nos hablan de una
clara sobreespecializacion. En contraste proponemos una constelacion
de pensamiento que, si bien se puede considerar una tradicién en si
(se problematizara este punto mas adelante), se encuentra fuera del



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

marco oficial de lo “decolonial” y, no obstante, comparte el gesto de
la critica a lo impuesto y se enraiza en América Latina buscando sus
propias posibilidades y potencias. Se trata de lo que podemos llamar
la herencia de Ivan Illich en México.

Illich y su gesto anticolonial

Ivan Illich (1926-2002) fue un pensador austriaco que pas6 buena parte
de su vida en México, particularmente en Cuernavaca, donde fundé
el Cidoc. Su principal preocupaciéon —resumiéndola en mis propias
palabras— fue comprender cémo devino la sociedad moderna e in-
dustrial en su estado actual de corrupcion y destruccion. Para ello
realiz6 profundos analisis sobre distintas instituciones modernas como
la escuela, la salud y el transporte, a fin de demostrar que, después de
cierto umbral, todas se tornan contraproductivas, es decir, producen
lo contrario a lo que deberian: la escuela es fuente de ignorancia; la
salud, de enfermedad, y el transporte, de pérdida de tiempo. Sobre es-
tos temas giraron sus investigaciones de los afios setenta en el Cidoc,
plasmadas en lo que se conoce como sus “Panfletos de Cuernavaca”:
La sociedad desescolarizada (1971), La convivencialidad (1973), Energia
y equidad (1973) y Némesis médica (1974). Todos estos libros aparecen,
junto a otros mas, dentro de los dos volimenes de sus Obras reunidas,
publicadas por el Fondo de Cultura Econémica.”

Aquél fue su tiempo de fama y mas influencia, al cual siguieron afos
de menos visibilidad, pero de invaluable produccién literaria en libros
como El género verndculo (1982) y En el vifiedo del texto (1993). Su obra
representa una critica decisiva a las grandes certezas modernas, pre-
senta la genealogia de algunas de ellas y la terrible desencarnacién a la
que hallegado Occidente. Si bien el Cidoc sélo operd como tal de 1966
a 19706, en torno a la figura y el pensamiento de Illich gir6 un impor-

14. IvanIllich, Obras reunidas I, Fondo de Cultura Econémica, México, 2006; Ivan Illich, Obras reunidas
11, Fondo de Cultura Econémica, México, 2008.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

tante circulo de intelectuales que abrieron un camino particularmente
interesante que hasta hoy es relevante.

A pesar de no ser oriundo de América Latina, Illich pasé buena parte
de su vida pensando y recorriendo sus territorios. Antes de fundar el
Centro Intercultural de Formacion (CIF) —posteriormente se conver-
tird en el Cidoc—, a inicios de los afios sesenta, con la intencion de
hacer recapacitar a los misioneros estadounidenses sobre su estancia
en nuestro continente, camind desde Chile hasta Caracas conociendo
las distintas realidades de las personas y empapandose de las culturas
vernaculas. Fue activo no sélo en el plano intelectual, sino también
en el politico, coadyuvando a la liberacion de Paulo Freire de la car-
cel en una ocasion. Aun después del cierre del Cidoc, Illich conservo
su casa en Ocotepec, a las afueras de Cuernavaca, donde pasd pro-
longadas estancias y de donde surgi6 buena parte de su pensamiento.
Términos como “vernaculo” y “convivial” los escuch6 en mercados a
pocas calles de su casa.

Illich se mostraba particularmente preocupado por el modo en que
el proyecto de la civilizacion industrial moderna destruia las formas
vernaculas de subsistencia, principalmente a través de la economia.
Para este autor la modernidad es una guerra contra la diversidad de
modos de buen vivir enraizados en cada lugar. En sus palabras ésta es
una guerra contra la subsistencia:

La era moderna es una guerra sin tregua que desde hace cinco siglos se
lleva a cabo para destruir las condiciones del entorno de la subsistencia
y remplazarlas por mercancias producidas en el marco del nuevo Estado-
naciéon. En esta guerra contra las culturas populares y sus estructuras, al
Estado le ayud¢ la clerecia de las diversas Iglesias; luego, los profesionales
y sus procedimientos institucionales. A lo largo de esta guerra, las cultu-

19



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

ras populares y los dominios vernaculos —areas de subsistencia— fueron
devastados en todos los niveles.”

Illich solia representar la modernidad como el reverso de una alfombra
oriental. Por el anverso la alfombra es multicolor, llena de detalles, lo
que representa la diversidad de culturas del mundo.” Pero al reverso
se convierte en una plasta gris homogénea. Con la modernidad sucede
como cuando damos vuelta a la alfombra: se pierde la diversidad de las
culturas y se homogeniza la existencia. En ese sentido, Illich repite el
gesto critico anticolonial de un pensamiento que permite dar cuenta de
la colonizacién tanto politica como econdémica y cultural de América
Latina, pero también ofrece propuestas de reivindicacién de lo propio
como una alternativa viable para nuestros pueblos. En ese sentido, sin
sobreespecializacién alguna, podemos decir que deja los cimientos
para un pensamiento latinoamericano enraizado.

La supuesta Escuela de Cuernavaca

El historiador mexicano Humberto Beck propone comparar el circulo
illicheano en Cuernavaca, durante la década de los afos sesenta y se-
tenta de siglo pasado, con lo que se configur6 en Frankfurt en el perio-
do de la posguerra: la Escuela de Frankfurt.” Segtin Beck, asi como la
Escuela de Frankfurt nacid en torno al Instituto de Investigacion Social
de aquella ciudad, podemos hablar de una Escuela de Cuernavaca que
naci6 alrededor de Ivan Illich y el Cidoc. Ambas escuelas comparten
similares diagnodsticos acerca de la sociedad moderna en cuanto a la
masificacion, la racionalizacion y los males de la industrializacién. Sin
embargo, mientras que la primera cree que la modernidad se estanca
(Max Horkheimer y Theodor Adorno) o puede corregirse (Jiirgen Ha-

15. Ivan Illich, “El trabajo fantasma” en Obras reunidas II, p. 166.

16. Jean Robert, “Un filésofo y pensador radical en Cuernavaca”, en Gustavo Esteva (coordinador), Re-
pensar el mundo con Ivdn Illich, Guadalajara: La casa del mago, 2012, 180.

17. Humberto Beck, “Jean Robert: una poética del lugar” en Arquine, México, 1 de octubre del 2020, https://
www.arquine.com/jean-robert-una-poetica-del-lugar



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

bermas), la teoria critica de la segunda escuela parte de la conviven-
cialidad y de lo vernaculo como alternativas a la desmesura moderna
y al resto de sus opresiones.

Algunos nombres importantes que estuvieron presentes en el Cidoc
son, ademas de Illich, Valentina Borremans, Paulo Freire, André Gorz,
Jean-Pierre Dupuy, Jean Robert, Sylvia Marcos, Boaventura de Sousa
Santos, Miguel Le6n Portilla, Ramoén Xirau, Gustavo Gutiérrez y Au-
gusto Salazar Bondy, entre otros. Aunque cada uno de estos pensado-
res cuenta con otras influencias aparte del Cidoc, e incluso llegaron a
tomar otros caminos respecto a éste, es inevitable reconocer puntos
de contacto en cuanto a intereses y problematicas abordadas.

Humberto Beck no es el tinico que ha reflexionado en torno a la posi-
bilidad de una Escuela de Cuernavaca.”® Personalmente, me interesé
también en el tema a partir de mi cercania a ese espectro de pensamien-
to y autores. Tomando la problematica abierta por Beck, me propuse
abrir espacios de discusion y estudio al respecto, lo que desembocd
en la publicacidén de un libro titulado Convivencialidad y resistencia
politica desde abajo. La herencia de Ivdn Illich en México.” Mi primera
conclusiéon fue la problemética que encierra hablar de una supuesta
Escuela de Cuernavaca, principalmente a causa de las distancias inte-
lectuales entre algunas autoras y autores, asi como la contradiccién que
significa bautizar de “escuela” a quienes criticaron fuertemente esta
institucion. Ademas, segtn lo expuesto hasta el momento, se corre el
riesgo de que aquélla se convierta en una especializacién y hasta una
sobreespecializacion, cosa contraria —me atrevo a juzgar— al interés
de la mayoria de quienes acompanaron a Illich en aquellos afios. Con

18. Carlos Mendoza-Alvarez, La resurreccién como anticipacién mesidnica. Duelo, memoria y esperanza
desde los sobrevivientes, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2020, pp. 93-94.

19. Alberto Elias Gonzélez Gémez, Convivencialidad y resistencia politica desde abajo. La herencia de Ivdn
Illich en México, Unidad Editorial Culagos, Guadalajara, 2021.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

todo, no puede negarse un cierto aire comun y compartido (Illich) den-
tro de la diversidad y heterogeneidad de los integrantes de la escuela.

En didlogos con Beck me di cuenta de lo que realmente me interesaba
—vy fue lo que al final hice en mi libro—: rescatar, desde el Cidoc hasta
la fecha, la herencia de Illich en México (particularmente, en algunos
personajes con los que he mantenido cercania intelectual), y no la su-
puesta Escuela de Cuernavaca como tal, la cual operd —si es que asi
fue— s6lo de 1966 a 1976. En el libro trabajé, por lo tanto, en torno a
los siguientes nombres: Ivan Illich, Betsie Hollants, Jean Robert, Sylvia
Marcos, Gustavo Esteva, Javier Sicilia y Roberto Ochoa. Ofreci una
sintesis de su vida, obras y pensamiento en cada uno de los capitulos,
con la finalidad de brindar una introduccién a cada uno de ellos.

A continuacion ofrezco una breve semblanza de Jean Robert, Gustavo
Esteva y Sylvia Marcos. Me concentro particularmente en estos tres
personajes, en primer lugar, por motivos de espacio; pero también
porque considero que son los mas representativos de lo que quiero
comunicar,” a saber, que el dictum de la filosofia latinoamericana es
mas un gesto, una inspiracién y un analisis critico enraizado en un te-
rritorio, y no el abanderarse dentro de algiin grupo, titulo o tradiciéon
especifica.

Jean Robert. El “filosofo de la caca”

De la lista de autores presentados, Jean Robert es el tinico no nacido
en México; sin embargo, como se ha dicho en muchas ocasiones, fue
un pensador mexicano nacido en Suiza. El apelativo “filésofo de la
caca” se lo gan6 en Colombia gracias a su trabajo con los bafos secos,
aunque en realidad fue en los estados de Morelos y Oaxaca donde mas
desarroll6 esta tecnologia convivial. Naci6 en 1937 y falleci6 en 2020.

20. Para profundizar en cada uno de estos autores (tanto los que aparecen en este articulo como los que
no) remito al lector a los capitulos que dedico a cada uno de ellos en mi libro.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Fue arquitecto de formacion y tenia un brillante futuro en Europa. Ya
habia trabajado como constructor de bancos cuando en Amsterdam se
top6 con el movimiento Provo, una iniciativa de resistencia y transfor-
macion de la ciudad a partir del uso de la bicicleta. Robert conoci6 a la
joven psicologa mexicana Sylvia Marcos y se convirtieron en compa-
fieros de por vida. En un viaje a México a inicios de los setenta la joven
pareja conocid a Ivan Illich y el Cidoc. Ambos decidieron quedarse
en Cuernavaca y comenzaron a colaborar con Illich en sus investiga-
ciones de aquel momento, en particular las que se cristalizaron en la
publicacién de Energia y equidad. Por su parte, Robert publicé junto
con su amigo y también participante del Cidoc, Jean-Pierre Dupuy,
un importante libro titulado La traicién de la opulencia,” en el cual
analizan las contradicciones de las instituciones modernas (particu-
larmente la escuela, la medicina, la comunicacién y los transportes)
segtn los planteamientos illicheanos. Al ano siguiente Robert publico
por su cuenta Los crondfagos,” cuya version en castellano no salié a
la luz sino hasta 2021, de manera p6stuma. Este tltimo se convertiria,
asi como la temética que aborda, en uno de los ejes fundamentales del
pensamiento de Robert hasta el final de su vida. Resumida en pocas
palabras, su critica al transporte moderno consiste en denunciar cOmo
éste, en lugar de ahorrarnos tiempo, nos lo quita (un gran porcentaje
de ciudadanos modernos gasta alrededor de una tercera parte de su
vida en algo relacionado con el transporte, asi como un 25 a 35 por
ciento de sus ingresos); pero también margina a las clases trabajadoras
a costa de mas privilegios para los ricos. Escribié ademas una amplia
gama de articulos sobre distintas tematicas, asi como otros libros. Cabe
destacar, aparte de su critica al transporte moderno, su reflexiéon sobre
la diferencia entre el espacio y el lugar. El primero es una abstracciéon
que, al mismo tiempo, responde a una invencién historica que da pie a
muchos de los grandes principios de la modernidad (Galileo, Descar-
tes y otros tantos modernos piensan desde el concepto de espacio). El

21. Jean-Pierre Dupuy y Jean Robert, La traicién de la opulencia, Gedisa, Barcelona, 1979.
22. Jean Robert, Los crondfagos. La era de los transportes devoradores de tiempo, Itaca, México, 2021.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

lugar, por otro lado, es algo concreto, donde se habita y se hace la vida,
tiene correlacioén proporcional con el propio cuerpo y los sentidos, y se
vive desde la existencia concreta, no en tablets u otros aparatos, como
si sucede con el espacio abstracto.”

Otra temética en Robert es la critica a la mentalidad econémica. En
este problema sigue de cerca tanto a Illich como a Marx en cuanto a
entender la economia como fundada en el principio de escasez y siem-
pre contra la subsistencia. El valor econémico proviene del desvalor,
es decir, de convertir algo en escaso y, por lo tanto, en mercancia. A
través de este mecanismo se destruyen los modos vernaculos de vida
de los pueblos, pero también todas aquellas maneras de subsistencia
modernas catalogadas como “economia informal”. La economia mo-
derna es una guerra abierta contra toda existencia no econdmica, y el
capitalismo, la inica economia posible, nace y se reproduce de devorar
lo no-econémico para economizarlo e integrarlo al mercado.” Desde
aqui Robert ofrece un ejemplar anélisis de la crisis financiera de 2008,
mostrando la especulacion financiera como el colmo de la abstraccion
econdémicay el desvalor.”

Robert, junto con Majid Rahnema, relee la pobreza desde una pers-
pectiva diferente. El “pobre” no sera mas aquella entidad pasiva que
necesita ayuda de las instituciones publicas o privadas, sino la condi-
cién del ser humano durante la mayor parte de su historia. La pobreza
tradicional, el modo propio de vivir desde la suficiencia, y no desde
la escasez, se diferencia radicalmente de la pobreza moderna en tanto
que no es fruto del despojo econdémico, sino de la sabiduria comuni-
taria de saber vivir con lo que se tiene en creatividad y gozo. A partir

23. Jean Robert, “Place in the Space Age (2001)” en The International Journal of Illich Studies, Universidad
Estatal de Pensilvania, Pensilvania, vol. 6, N 1, 2018, pp. 87-112.

24. Jean Robert, “/Es posible pensar después de la economia?” en Israel Daniel Inclan Solis, Lucia Linsalata
y Mérgara Millan Moncayo (Coords.), Modernidades alternativas, Universidad Nacional Autbnoma
de México/Ediciones del Lirio, México, 2017, pp. 25-38.

25. Jean Robert, La crisis: el despojo impune. Cémo evitar que el remedio sea peor que el mal, Jus, México, 2010.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

del concepto spinoziano de “potencia” ambos autores recuperan la

potencia de las y los pobres, esos saberes encarnados que todavia estan
. . . . 6

presentes en las periferias, barrios y comunidades.’

Ya sea en su distincion entre lugar y espacio (el primero es vernaculo y
propio, el segundo es colonial en tanto que es homogéneo controlable)
0 en su critica al transporte motorizado, el pensamiento filos6fico-po-
litico de Robert alza la voz contra el colonialismo. Considérense las
siguientes lineas:

Defiendo la tesis de que el hacer depender la esperanza en una sociedad
justa del crecimiento industrial no es mas que uno de los cimientos ideo-
l6gicos de la acumulacion de capital y del poder burocratico. Rechazo la
doctrina segun la cual existirian valores de uso absolutos que satisfacen
necesidades naturales determinables cientificamente. Afirmo el poder
de la gente de definir sus necesidades en formas novedosas por los actos que
las satisfacen. La doctrina que impugno abre el camino a la imposicion de la
“ley del otro” por medio de la imputacién a todas las personas de las mismas
necesidades normalizadas definidas por peritos. Eso es el fundamento del
colonialismo econémico. Opongo a esa doctrina la vision siguiente: la gente
necesita comer, pero no necesita leche Nestlé o cereales estadounidenses. La
gente come bien cuando encuentra sabor en los recursos de su medio vital y
sabe cuidarlos. Solo se logra tragar la leche Nestlé o el pan Bimbo después de
haber permitido que los intereses de otros conformen los gustos y destruyan
la capacidad de produccién vernacula. El rol de la politica no es alimentar a
las personas, sino proteger su capacidad de produccién vernicula.”

Su critica alcanza incluso los neocolonialismos actuales que ya no
siempre operan militarmente, sino a través del mercado y las grandes
empresas. Si hace 500 aflos se destruian edificios, lenguas y tradiciones

26. Jean Robert y Majid Rahnema, La potencia de los pobres, Centro de Investigaciéon Educativa y Capa-
citacion Institucional/Unitierra, San Cristobal de las Casas, 2011.
27. Jean Robert, Los cronéfagos..., p. 170.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

por medio de la cruz y la espada, hoy se desarticula el tejido comuni-
tario a través de los megaproyectos y la economizacién de la vida. Los
anélisis de Robert son un bien logrado esfuerzo por denunciar estos
mecanismos, pero también por fortalecer las resistencias propias de
los pueblos latinoamericanos.

Gustavo Esteva. Intelectual publico desprofesionalizado

Gustavo Esteva (1936-2022) no participd directamente en el Cidoc.
Entre los afios sesenta y setenta se encontraba sumergido en el go-
bierno desde una perspectiva marxista mientras procuraba cambiar
la realidad de campesinos y pueblos indigenas a través de los aparatos
del Estado. Miraba con desconfianza lo que sucedia en Cuernavaca con
sacerdotes rebeldes como Sergio Méndez Arceo, Gregorio Lemercier
y el propio Ivan Illich. No fue sino hasta 1983 cuando conoci6 a Illich
en una conferencia sobre la energia. Después de ese encuentro Esteva
estudio6 a fondo la obra de Illich y se convirtié en su amigo y colabo-
rador. No parecen exageradas las siguientes palabras publicadas en
la revista Ixtus: “Gustavo Esteva quiza sea el mexicano que mejor ha
comprendido y asimilado el pensamiento de Ivan Illich”.”® Desde aquel
encuentro hasta la muerte de Esteva, éste fue un avido lector, inquieto
colaborador y divulgador de Illich y su obra.

Esteva consideraba que Illich tenia el lenguaje de la gente. En otras
palabras, cada vez que aquél iba a alguna comunidad y transmitia una
idea illicheana, lo que recibia era “el efecto aja”, una comprension in-
mediata. Esteva siguid su propio camino como uno de los criticos del
desarrollo mas importantes a escala mundial y fue pionero de lo que
hoy se conoce como el postdesarrollo. También fue asesor del EZLN y
participante asiduo en sus diversas convocatorias. Después de afios
de vivir en la Ciudad de México, su ciudad natal, decidi6 mudarse a

28. Jean Robert y Gustavo Esteva, “Ivan Illich en México. Conversaciéon de Jean Robert con Gustavo
Esteva”, en Ixtus. Espiritu y Cultura, Hesed, México, afio VII, N° 28, 2000, pp. 13-20.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Oaxaca, a un pueblo a escasos kildmetros del mercado en que su abuela
zapoteca tenia un puesto. Ahi, en Oaxaca, fund6 primero el Centro
de Encuentros y Dialogos Interculturales (CEDI), y posteriormente
la Universidad de la Tierra; ambas instancias enriquecidas con los
planteamientos de Ivan Illich, pero también del pionero del didlogo
intercultural, Raimon Panikkar, y del intelectual zapoteco Jaime Mar-
tinez Luna.

Esteva fue interlocutor de distintas pensadoras y pensadores, asi como
de diversas corrientes. Sus aportes son notables principalmente en
el estudio del campo mexicano, el didlogo intercultural, la critica al
desarrollo, el zapatismo y la construccion de alternativas mas alla del
patriarcado, del colonialismo y del capitalismo. Nunca se encasill6 a
si mismo dentro de algiin pensamiento. Por eso no veia con buenos
ojos la idea de una Escuela de Cuernavaca. Dialog6é con importantes
representantes del pensamiento decolonial como Walter Mignolo y
Catherine Walsh, y tuvo variados encuentros y desencuentros inte-
lectuales con Boaventura de Sousa Santos, ademas de continuar los
esfuerzos interculturales con Robert Vachon, discipulo de Panikkar
y fundador del Instituto Intercultural de Montreal. Al final de su vida
la obra de Esteva comenz6 a ser relevante no s6lo en México y otros
paises latinoamericanos o europeos —donde ya era leida desde hace
aflos—, sino incluso en China.

Entre sus obras mas importantes destacan las siguientes: Inflacion y
democracia, el caso de México,” Economia y enajenacién,’® La batalla
por el México rural,” Grassroots Post-Modernism. Remaking the soil of
cultures® vy, de apariciéon poéstuma, Gustavo Esteva: A Critique to De-

29. Gustavo Estevay David Barkin, Inflacién y democracia, el caso de México, Siglo XX1, México, 1979. Con
este libro ambos autores obtuvieron el Premio Nacional de Economia. .

30. Gustavo Esteva, Economia y enajenacién, Universidad Veracruzana, Xalapa, 1980.

31. Gustavo Esteva, La batalla por el México rural, Siglo XX1, México, 1980.

32. Gustavo Esteva y Madhu Suri Prakash, Grassroots Post-Modernism. Remaking the soil of cultures, Zed
Books, Londres, 2014. Escrito por ambos autores en 1998.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

velopment and Other Essays.” Nunca fue un escritor en el sentido sis-
tematico o profesional. Como el titulo de este apartado lo indica, se
consideraba a si mismo un intelectual publico desprofesionalizado que
escribia lo que iba pensando y experimentando desde la base social
con las comunidades y los movimientos.

Personalmente, tuve oportunidad de trabajar de cerca con Gustavo
Esteva ayudandole con la produccién de algunos de sus textos y cola-
borando en la Universidad de la Tierra, ya que desde hacia tiempo me
interesaba en su pensamiento. Tenia la sospecha, mas tarde confirmada
por el mismo Esteva, de que detras de sus analisis, en apariencia mas
socioldgicos o politicos, se encontraba una bien estructurada filoso-
fia de fondo que jamas llegd a explicitar en su totalidad en alguna
obra propiamente filos6fica. En 2019 publiqué un articulo,* revisado y
aceptado por el propio Esteva, en el que intenté desvelar algo de ese
trasfondo filoséfico escondido en sus planteamientos. Me detendré un
poco a comentar dos nociones filosoficas de Esteva que me parecen
importantes.

La primera nocidn es el pluralismo radical. Este término no es pro-
piamente de Esteva sino de Panikkar. Para el pensador indo-catalan
la realidad es en si y por si plural.* Esto no es relativismo sino relati-
vidad, la constatacion de que ninguna experiencia humana, personal
o colectiva, es capaz de agotar la realidad. Supone, ademas, que esta
ultima es coparticipativa, es decir, se constituye por y en la relaciéon
entre cada una de sus dimensiones, que en palabras de Panikkar se
traduce como lo cosmotedndrico: 1a dimension césmica o material, la
divina o espiritual y la humana.

33. Gustavo Esteva, Gustavo Esteva: A Critique to Development and Other Essays, Routledge, Nueva York,
2022.

34. Alberto Elias Gonzilez Gomez, “La insurreccion en curso. El pensamiento filosofico-politico de Gus-
tavo Esteva” en Revista de Ciencias y Humanidades, Centro de Estudios en Ciencias y Humanidades/
Corporacioén Educativa Jorge Robledo, Medellin, vol. 1X, N2 9, julio-diciembre de 2019, pp. 119-138.

35. Raimon Panikkar, “La diversidad como presupuesto para la armonia de los pueblos” en Wifiay Marka,
Barcelona, N 20, mayo de 1993.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Esteva recupera este pluralismo radical, pero lo concretiza en la lucha
politica. Para este autor la lucha politica actual de los pueblos y movi-
mientos ya no apuesta por tomar el poder desde arriba, sino que desde
abajo va construyendo otros mundos mas alla de los grandes pilares
de opresidon como el patriarcado, el colonialismo, el Estado-nacioén, la
democracia, el capitalismo, etcétera. Esto se logra a partir de lo que
él denominé “la insurreccién en curso”.* Este cambio de paradigma
cristaliza cuando sustituimos los sustantivos por los verbos. Por ejem-
plo, cuando dejamos de hablar de salud, delegando a las instituciones
nuestra potencia personal y colectiva para curarnos, y comenzamos
a hablar de sanar, lo cual es un proceso colectivo y personal que po-
demos vivir en autonomia y convivialidad. De este modo, mediante
la recuperacion de sus propias vidas, comunidades y colectivos ha-
cen realidad el pluralismo radical en el mundo social, y construyen
ese mundo —del que hablan las y los zapatistas— en el que caben
muchos mundos. Un modo de expresar este sentido de lucha es me-
diante la distincioén entre el alimento y la comida.” En El género ver-
ndculo Ivan Illich utiliza 1a metafora del paso del género vernaculo
(diferente en cada lugar) al sexo econémico (individuos homogéneos
sexualizados que se dividen obedeciendo a la division sexual del traba-
jo) para hablar del paso de las sociedades premodernas a la moderni-
dad. Esteva, por su parte, expres6 la misma idea al entender el alimento
como la l6gica industrial que mantiene a los individuos operando como
maquinas, y 1a comida como el quehacer comunitario del cuidado de la
vida en colectivo. Al recuperar el verbo comer, personas y colectivos
retornan a la potencia personal y colectiva de hacer sus propios alimen-
tos (autonomia alimentaria), y, por ende, a su propia vida encarnada
en su territorio y comunidad.

36. Ver Gustavo Esteva, “La insurreccidn en curso” en Raul Ornelas (Coord.), Crisis civilizatoria y supe-
racién del capitalismo, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2013, pp. 129-2106.

37. Gustavo Esteva, “Volver a la Mesa” en Volver a la mesa: soberania alimentaria y cultura de la comida
en la América profunda, Proyecto Andino de Tecnologias Campesinas, Lima, 2008, pp. 9-40.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Esto, en términos filosoficos, representa una filosofia politica, méas
que una mera estrategia de lucha. Incluso —me atreveria a decir—
implica una ontologia politica. Si utilizamos el lenguaje de la filoso-
fia latinoamericana, los planteamientos de Esteva pueden entenderse
como una critica a la colonialidad, al pensamiento y los modos de vida
impuestos, asi como una apuesta por la recuperacion de lo propio y la
articulacion de formas de vida y pensamientos surgidos de nuestros
territorios.

En ese mismo sentido la segunda nocidon que busco rescatar de la fi-
losofia oculta en Esteva es lo que en mi articulo antes referido llamé
ontologia pluralista relacional o, dicho de otra forma, la condicién “no-
sotrica del ser”. A pesar de que Esteva escribe casi siempre como un
pensador politico, sus ideas se sostienen gracias a una ontologia o
metafisica propia, en este caso, la de un ser que es plural y relacional,
no uno y univoco. Esta ontologia, ademas, es concreta y no puramente
abstracta, pues, como lo sefialé antes, se constata con la lucha politica
de los pueblos frente al proyecto homogeneizador de Occidente (cri-
tica que va muy de la mano del impulso liberador caracteristico de
muchas de las mas representativas filosofias latinoamericanas). De este
modo, no me parece ni exagerado ni equivoco considerar a Esteva, en
estos términos, como un referente de la filosofia pensada en y desde
“Nuestra América”.

Sylvia Marcos. El feminismo descolonial

La amplia y rica trayectoria de Sylvia Marcos, expresada en sus aportes
tedricos y en su incidencia en distintos colectivos y universidades de
México y del mundo, la convierten en un referente obligado no s6lo
para el pensamiento feminista, sino también para el latinoamericano
en general. Como consigné en el apartado que dediqué a Jean Robert,
Sylvia Marcos y su companero llegaron al Cidoc a principios de los
setenta, pero su integracidn a este centro fue muy diferente. El Cidoc



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

tenfa una politica de cobrar a los extranjeros y ofrecer becas a los lati-
noamericanos, por lo que en realidad fue Sylvia y no Jean quien pudo,
por lo menos al inicio, participar mas ampliamente en los distintos
seminarios.

Su interés por la psiquiatria la llevé a formar parte del movimiento de
la antipsiquiatria, en el que pudo colaborar de forma cercana con Félix
Guattari. Ademas, fue organizadora de dos encuentros internacionales
del movimiento: el primero en 1978, en Cuernavaca, y el segundo en la
Ciudad de México, en 1981. En el Cidoc Marcos profundiz6 sus estudios
sobre las alternativas a la psiquiatria tradicional, pero también fue de
las principales pioneras en el estudio de las mujeres en América Lati-
na. Si bien el Cidoc era un foco importante de pensamiento critico, en
aquellos anos todavia no se contaba, en el continente en general, con
mucha oferta o espacios para discutir el tema de las mujeres. Marcos,
desde el Cidoc, impuls6 diversos seminarios, aportando valiosos datos
y reflexiones al respecto.

Illich fue muy cauto respecto a escribir o hablar acerca de los pueblos
indigenas. Su obra esta plagada de inspiraciones populares captadas en
las calles y mercados de Ocotepec, pero jamas escribi6 un libro sobre
los indigenas. Le parecia que ésa no era la tarea de un europeo. Empero,
impulsaba a intelectuales latinoamericanos como Grimaldo Rengifo
0 Marcos para que trabajaran de forma directa con las comunidades.
Marcos ha dedicado buena parte de sus investigaciones a estudiar el
mundo mesoamericano, particularmente en la dimension del género.
Su lectura de “El género vernaculo”® reivindica el polémico libro de
Illich que caus6 tanto rechazo entre las feministas norteamericanas.
Con sus estudios Marcos logré mostrar la importancia del género en la

38. Sylvia Marcos, “El género vernaculo” en Gustavo Esteva (Coord.), Repensar el mundo con Ivdn Illich,
La casa del mago, Guadalajara, 2012, pp. 221-233.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

corpovisién mesoamericana, asi como la del cuerpo en la espiritualidad
de los pueblos.*

El pensamiento filos6fico que recuperamos de los analisis de Marcos,
entre otros elementos, puede centrarse en lo que rescata de la sabiduria
de los pueblos originarios. Este pensamiento rompe por completo con
lalogica occidental, entre otras cosas, con la nocién de dualidad. Para
Occidente el dualismo es siempre jerarquico, es decir, uno de los polos
se posiciona por encima del otro en un esquema de mando y domina-
cién: el hombre sobre la mujer, el amo sobre el esclavo, el alma sobre el
cuerpo, el cielo sobre la tierra, etcétera. Esto no existe en el paradigma
mesoamericano, en el que la dualidad es siempre complementaria y
disimétrica, como decia Illich respecto a los géneros en las sociedades
premodernas. Lo masculino no domina a lo femenino, sino que es su
opuesto complementario. No hay jerarquias por la diferencia que los
constituye. Marcos cit6 la frase de Ana Maria Mayor en su discurso in-
augural durante el Primer Encuentro Internacional por la Humanidad

» 40

y contra el Neoliberalismo: “somos iguales porque somos diferentes”.

Sus estudios y su compromiso con las mujeres y con los pueblos ori-
ginarios la han llevado muy cerca de las mujeres zapatistas, sobre las
cuales ha escrito ampliamente.* A partir de aqui plantea un feminismo
de corte latinoamericano y comunitario, enraizado en las comunidades
e inspirado en lo aprendido con las zapatistas, como se percibe en la
siguiente cita:

39. Sylvia Marcos, “Raices epistemoldgicas mesoamericanas: la construccion religiosa del género” en
Sylvia Marcos (Ed.), Religién y género. Vol. I1I, Trotta, Madrid, 2008, pp. 235-270.

40. Ana Maria Mayor, “Discurso inaugural. Primer Encuentro Intercontinental por la Humanidad y con-
tra el Neoliberalismo” en Chiapas, Instituto de Investigaciones Econdmicas/Universidad Nacional
Auténoma de México/Ediciones Era, México, N° 3, 1996, pp. 101-105, p. 105.

41. Sylvia Marcos, “La autonomia zapatista y las contribuciones de las mujeres como alternativa a la crisis
de Estado” en Memorias del Foro Internacional Comunidad, Cultura y Paz. Autonomias: una esperanza
viva frente a la crisis del Estado. Volumen I, Universidad Auténoma del Estado de Morelos, Cuernavaca,
2016, pp. 110-113; Sylvia Marcos, Mujeres, indigenas, rebeldes, zapatistas, Eon, México, 2012.

32



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Nos ayudé —como colectivo de mujeres— a deslindarnos de ese feminismo
que s6lo ve la subordinacion en relacidon con los varones y deja de lado las
multiples subordinaciones cotidianas y rastreras que nos impone el capita-
lismo barbaro y salvaje, que destruye al planeta y elimina toda posibilidad
de sobrevivencia humana en armonia y justicia.”

De aqui surge, en buena medida, el grupo autodenominado feminismos
descoloniales, en el que participan, ademéas de Marcos, otras importan-
tes feministas de México, como las siguientes: Mariana Favela, Margara
Millan, Guiomar Rovira, Verénica Renata Lopez Néajera, Aura Cumes,
Mariana Mora, Meztli Yoalli Rodriguez, Ana Valadez y Aida Hernan-
dez, entre otras. Estas autoras han constituido un feminismo que parte
de las experiencias de las mujeres y los pueblos latinoamericanos.
En una entrevista Marcos reconoce que lo que ellas llaman feminis-
mo descolonial comparte con el feminismo decolonial la vocacién de
cuestionar los fundamentos filos6ficos del pensamiento dominante,
basado en las herencias culturales y filos6ficas que dejo6 la Colonia.*
Sin embargo, el colectivo también aclara las razones por las cuales son
descoloniales y no decoloniales:

Decidimos optar por el uso de la palabra descolonial y no decolonial para
distinguirnos de la teoria de la decolonialidad. A pesar de que varias de
las autoras retoman conceptos clave de la reflexién decolonial, lo que nos
caracteriza es un permanente ejercicio de apertura frente a hechos que
nos llaman a la reflexion, a partir de los cuales es posible desplegar y desa-
gregar un pluriverso tematico, encontrando en este sitio nuestros propios
gestos descolonizantes. Entendemos entonces que lo descolonial es mas
un proceso vivo que una teoria cerrada o una escuela de pensamiento.*

42. Sylvia Marcos, Mujeres, indigenas, rebeldes, zapatistas, p. 50.

43. Ver Instituto de Liderazgo Simone de Beauvoir, “4UnaDosisDeAcademia #: El feminismo descolonial-
Sylvia Marcos (Parte 1)”,1/VIII/2019, Instituto de Liderazgo Simone de Beauvoir, https://wwwyoutube.
com/watch?v=5ccXsjmLl-s Consultado 30/1V/2022.

44. Margara Millan (Coord.), Mds alld del feminismo: caminos para andar, Red de Feminismos Descolo-
niales, México, 2014, p. 11. Las cursivas se encuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

La cita anterior, junto con el colectivo que la pronuncia, constituyen un
ejemplo vivo del argumento que intento construir en este articulo. La
Red de Feminismos Descoloniales entiende la descolonialidad como
un proceso vivo, “un gesto o una inspiracion” —decia lineas atras—, y
no tanto como una escuela de pensamiento al puro estilo del ya consa-
grado y sobreespecializado pensamiento decolonial. En otras palabras,
plantea una critica filos6fica y social arraigada en América Latina sin
sobreespecializacién. Esta misma red recupera, entre otras fuentes, el
pensamiento illicheano, por ejemplo, en el libro La memoria florece,
dedicado a Jean Robert,* pero, como bien subraya, no a modo de fundar
una escuela, sino de contribuir a este proceso vivo que es la descolonia-
lidad y que, creo también, tendria que ser la filosofia latinoamericana.

Conclusiones

Una posible y pertinente objecion a lo expuesto en este articulo es
la pregunta acerca de si no estoy, al final, proponiendo una nueva es-
cuela, la de Illich, lo que terminaria por convertir mis reflexiones en
un debate entre esa escuela y la postura decolonial o la de la filosofia
latinoamericana. Reconozco que este peligro estuvo presente durante
la redaccién de mi argumento y que, posiblemente, puede continuar
en un futuro. Pero considero que una cosa es compartir una cierta
cualidad comun, inspiraciones y, en este caso, una historia entretejida
alrededor de Illich, un territorio en comun y un gesto critico, y otra
cosa muy distinta es la conformacién de una escuela, o peor, una so-
breespecializacidon consagrada (es decir, reificada, petrificada) a través
de la creacion de un canon con el aval de instituciones académicas
internacionales. Por esta razén me muestro critico ante la Escuela
de Cuernavaca, la cual, por un lado, tiene el acierto de apuntar a un
nudcleo de pensamiento critico cuya actualidad y valor son urgentes;

45. Mariana Favela (Ed.), La memoria florece. Miradas feministas a la obra de Jean Robert, Pochote Press/
Red de Feminismos Descoloniales, Oaxaca, 2022.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

pero, por el otro, puede convertirse en un club, ejemplar de museo o
especialidad académica.

Para dar cuenta de la sobreespecializacion de la filosofia latinoameri-
cana fue necesario salir un poco “de este lado” de la linea que delimita
esta tradicién bajo nombres, corrientes y titulos especificos. La autora
y los autores trabajados en este articulo se encuentran dentro de este
campo ampliado. No suelen figurar al interior de la lista de “filosofia
latinoamericana”; sin embargo, sus ideas estan profundamente arraiga-
das en el territorio latinoamericano y en la gente que lo habita. Dejando
de lado la discusién en torno a la supuesta Escuela de Cuernavaca, con-
sidero que Robert, Marcos y Esteva son ejemplos de un pensamiento
original y encarnado con trasfondos filoso6ficos, si bien no se encasillan
en ninguna disciplina estricta. Logran ir méas alla de la especializacién
moderna para pensar desde los pueblos en lo concreto.

Me quedo con la siguiente conclusiéon: hemos de cuidar el invento de
la tradicion latinoamericana a posteriori y abrir el campo a quienes
piensan en y desde América Latina, de tal manera que lo latinoame-
ricano no refiera a la pertenencia a un grupo, sino a la cualidad de un
pensamiento que viene de su criticidad y del enraizamiento en y desde
un territorio. Consideramos que éste es el esfuerzo de las comparieras
de la Red de Feminismos Descoloniales, asi como de Robert y Esteva.
Creo que recuperar sus voces, junto con la de Ivan Illich, se vuelve una
urgencia dentro de las circunstancias de colapso y catastrofe en las
que estamos; circunstancias que, con tanta claridad, nos advirtieron
estas mismas voces. Sirvan las presentes lineas expositivas y reflexivas
como invitacion al estudio de estos planteamientos criticos; pero no
para fundar una nueva escuela, nicho o especialidad, sino para cues-
tionar nuestra realidad, crear alternativas en el mundo concreto y, so-
bre todo, para levantar en alto la sospecha de la sobreespecializacién
de la filosofia latinoamericana en tanto ejercicio autocritico que, le-
jos de desligarnos de ella, nos mueva a recuperarla como un proceso



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

vivo. En otras palabras, espero que la inspiracién y las herramientas
proporcionadas por las autoras y autores reconocidos como parte de la
filosofia latinoamericana nos aporten para nuestras propias reflexiones
en nuestras circunstancias concretas; que no seamos sus repetidoras
o repetidores, sino la actualizacién de un gesto critico y creativo del
pensamiento desde nuestros territorios. X

Fuentes documentales

Ballén Rodriguez, Juan Sebastian, “Filosofia e historia de las ideas en
Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la
diferencia” en Eikasia. Revista de Filosofia, Eikasia Ediciones,
Oviedo, Espana, julio de 2015, pp. 333-377.

Beck, Humberto, “Jean Robert: una poética del lugar” en Arquine,
México, 1 de octubre del 2020, https://www.arquine.com/jean-
robert-una-poetica-del-lugar

Castro-Gomez, Santiago y Grosfoguel, Ramoén (Comps.), El giro de-
colonial: reflexiones para una diversidad epistémica mds alla del
capitalismo global, Siglo del Hombre Editores/Universidad Cen-
tral/Instituto de Estudios Sociales Contemporaneos/Pontificia
Universidad Javeriana/Instituto Pensar, Bogotd, 2007.

De Certeau, Michel, El lugar del otro. Historia religiosa y mistica, Katz
Editores, Madrid, 2007.

De Sousa Santos, Boaventura, Una epistemologia del sur: la reinvencion
del conocimiento y la emancipacién social, Siglo XX1/Consejo La-
tinoamericano de Ciencias Sociales, México, 2009.

Dupuy, Jean-Pierre y Robert, Jean, La traicion de la opulencia, Gedisa,
Barcelona, 1979.

Dussel, Enrique, Filosofia de la Liberacién, Fondo de Cultura Econé-
mica, México, 2011.

Ellacuria, Ignacio, Filosofia de la realidad histérica, Fundacion Xavier
Zubiri, Madrid, 1991.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Esteva, Gustavo y Barkin, David, Inflacién y democracia, el caso de Mé-
xico, Siglo XXI, México, 1979.

Esteva, Gustavo y Suri Prakash, Madhu, Grassroots Post-Modernism.
Remaking the soil of cultures, Zed Books, Londres, 2014.

Esteva, Gustavo, La batalla por el México rural, Siglo XXI, México, 1980.

—— Economia y enajenacién, Universidad Veracruzana, Xalapa, 1980.

—— “Volver a la Mesa” en Volver a la mesa: soberania alimentaria y
cultura de la comida en la América profunda, Proyecto Andino de
Tecnologias Campesinas, Lima, 2008, pp. 9—40.

—— “Lainsurreccion en curso” en Ornelas, Raul (Coord.), Crisis civi-
lizatoria y superacion del capitalismo, Universidad Nacional Au-
tonoma de México, México, 2013, pp. 129-210.

—— Gustavo Esteva: A Critique to Development and Other Essays, Rout-
ledge, Nueva York, 2022.

Favela, Mariana (Ed.), La memoria florece. Miradas feministas a la obra
de Jean Robert, Pochote Press/Red de Feminismos Descoloniales,
Oaxaca, 2022.

Illich, Ivan, Obras reunidas I, Fondo de Cultura Econdémica, México,
2000.

—— Obras reunidas II, Fondo de Cultura Econ6émica, México, 2008.

Germani, Gino, La sociologia en América Latina: problemas y perspec-
tivas, Eudeba, Buenos Aires, 1905.

Gonzalez Gémez, Alberto Elias, “La insurreccion en curso. El pensa-
miento filos6éfico-politico de Gustavo Esteva” en Revista de Cien-
cias y Humanidades, Centro de Estudios en Ciencias y Humani-
dades/Corporacién Educativa Jorge Robledo, Medellin, vol. IX, N2
9, julio-diciembre de 2019, pp. 119-138.

—— “Lainversion de la intencionalidad y su alcance liberador en Amé-
rica Latina” en Cultura de Guatemala, Universidad Rafael Landi-
var, Ciudad de Guatemala, ano XL, vol. I, enero-junio de 2019, pp.
43-59-

—— Convivencialidad y resistencia politica desde abajo. La herencia de
Ivan Illich en México, Unidad Editorial Culagos, Guadalajara, 2021.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Marcos, Sylvia, “La autonomia zapatista y las contribuciones de las
mujeres como alternativa a la crisis de Estado” en Memorias del
Foro Internacional Comunidad, Cultura y Paz. Autonomias: una
esperanza viva frente a la crisis del Estado. Volumen I, Universidad
Auténoma del Estado de Morelos, Cuernavaca, 2016, pp. 110-113.

—— “Raices epistemologicas mesoamericanas: la construccién reli-
giosa del género” en Marcos, Sylvia (Ed.), Religion y género. Vol.
111, Trotta, Madrid, 2008, pp. 235-270.

—— “Sobre El género vernaculo” en Esteva, Gustavo (Coord.), Repen-
sar el mundo con Ivan Illich, La casa del mago, Guadalajara, 2012,
pp. 221-233.

—— Mujeres, indigenas, rebeldes, zapatistas, E6n, México, 2012.

Mariategui, José Carlos, 7 ensayos de interpretacion sobre la realidad
peruana, Biblioteca Ayacucho, Caracas, 2007.

Marti, José, Nuestra América, Fundacion Biblioteca Ayacucho, Caracas,
2010.

Mayor, Ana Maria, “Discurso inaugural. Primer Encuentro Interconti-
nental por la Humanidad y contra el Neoliberalismo” en Chiapas,
Instituto de Investigaciones Econdémicas/Universidad Nacional
Autdénoma de México/Ediciones Era, México, N9 3,1990, pp. 101-
105.

Mendoza-Alvarez, Carlos, La resurreccién como anticipacién mesidni-
ca. Duelo, memoria y esperanza desde los sobrevivientes, Universi-
dad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2020.

Millan, Margara (Coord.), Mds alld del feminismo: caminos para andar,
Red de Feminismos Descoloniales, México, 2014.

Panikkar, Raimon, “La diversidad como presupuesto para la armonia
de los pueblos” en Wifiay Marka, Barcelona, N 20, mayo de 1993.

Robert, Jean y Esteva, Gustavo, “Ivan Illich en México. Conversaciéon
de Jean Robert con Gustavo Esteva” en Ixtus. Espiritu y Cultura,
Hesed, México, ano VII, N¢ 28, 2000, pp. 13-20.



MAS ALLA DE LA SOBREESPECIALIZACION DE LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA

Robert, Jean y Rahnema, Majid, La potencia de los pobres, Centro de
Investigacién Educativa y Capacitacion Institucional/Unitierra,
San Cristdbal de las Casas, 2011.

Robert, Jean, “¢Es posible pensar después de la economia?” en Inclan
Solis, Israel Daniel, Linsalata, Lucia y Millin Moncayo, Margara
(Coords.), Modernidades alternativas, Universidad Nacional Au-
tonoma de México/Ediciones del Lirio, México, 2017, pp. 25-38.

—— “Place in the Space Age (2001)” en The International Journal of
Illich Studies, Universidad Estatal de Pensilvania, Pensilvania, vol.
6, N° 1, 2018, pp. 87-112.

—— La crisis: el despojo impune. Cémo evitar que el remedio sea peor
que el mal, Jus, México, 2010.

—— “Un filésofo y pensador radical en Cuernavaca” en Esteva, Gusta-
vo (Coord.), Repensar el mundo con Ivan Illich, La casa del mago,
Guadalajara, 2012.

—— Los cronéfagos. La era de los transportes devoradores de tiempo,
ftaca, México, 2021.

Roig, Arturo Andrés, Teoria y critica del pensamiento latinoamericano,
Fondo de Cultura Econémica, México, 2004.

Salazar Bondy, Augusto, ¢Existe una filosofia de nuestra América?, Siglo
XXI, México, 2000.

Zea, Leopoldo, La filosofia americana como filosofia sin mds, Siglo XXI,
México, 2005.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





