La filosofia latinoamericana como filosofia
de la liberacion. Didlogo con Enrique Dussel

Héctor Garza Saldivar, S.J.*

Recepcién: 10 de septiembre de 2022
Aprobacion: 17 de noviembre de 2022

Resumen. Garza Saldivar, Héctor. La filosofia latinoamericana como filosofia
de la liberacién. Didlogo con Enrique Dussel. El filosofar latinoamericano es un
pensar rebelde e indignado, por una parte, ante la indiferencia de la filosofia
occidental de todo pensamiento filos6fico que no se incardine en su corriente,
en sus intereses y en sus debates; y, por otra parte, ante la situaciéon de opre-
sion y de exclusion de los pobres, de los pueblos indigenas y de la violencia
colonizadora de América Latina, y también del resto de pueblos marginados
en el planeta. Mas no s6lo eso, pues también es el esfuerzo de proponer nue-
vos paradigmas y nuevas perspectivas filos6ficas que, aun relacionadas, sean
una verdadera alternativa a la filosofia de la modernidad y al mundo surgido
de ella. El problema primordial es la cuestiéon del fundamento sobre el que
se sostiene este esfuerzo filosofico; porque, finalmente, la filosofia de la libe-
racién parece aun demasiado dependiente de los supuestos hermenéuticos,
lingiiisticos y fenomenoldgicos de la critica filoséfica de la dltima mitad del
siglo XX a la raz6n moderna.

Palabras clave: filosofia latinoamericana, razén moderna, filosofia primera, con-
vivencia, realidad, alteridad.

Abstract. Garza Saldivar, Héctor. Latin American Philosophy as Liberation Phi-

losophy. Dialogue with Enrique Dussel. Latin American philosophizing is a
rebellious way of thinking characterized by indignation, on the one hand, at the

*  Doctor en Filosofia por la Universidad Pontificia de Comillas. Profesor en el ITESO. hgarza@iteso.mx



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

indifference of Western philosophy of all philosophical thinking that does not
make common cause with its agenda, with its interests and with its debates;
and on the other hand, at the situation of oppression and exclusion of the poor,
of indigenous peoples, and at the colonialist violence unleashed on Latin Ame-
rica and on the rest of the marginalized peoples on the planet. However, it is
more than that: it also strives to propose new paradigms and new philosophical
perspectives that, while related, can offer a real alternative to the philosophy
of modernity and the world that emerged from it. The overriding problem is
the question of the foundation on which this philosophical enterprise rests,
because, ultimately, liberation philosophy seems overly dependent still on the
hermeneutic, linguistic, and phenomenological premises of the philosophical
critique of modern reason from the second half of the 20th century.

Key words: Latin American philosophy, modern reason, first philosophy, coe-
xistence, reality, otherness.

En América Latina se dijo hasta hace poco: “INo hay una filosofia
latinoamericana!”, si por filosofia se entiende la prdctica de ese dis-
curso teorico tal como lo cumple la filosofia moderna europea. Pero

ciertamente hay abundantes fil6sofos y corrientes que fundamen-

taron en América Latina procesos culturales, politicos, econémicos

o tecnoldgicos, y que interpretaron el sentido de la vida de nuestra

region cultural. Pero tuvieron reconocimiento regional, no global,
propio de una cultura periférica.

— Enrique Dussel'
La filosofia latinoamericana y el problema del fundamento

Elinicio del pensar latinoamericano no deja de tener un cierto aire de
resentimiento —justificado o no— ante la soberbia pretensién europea
de autoconstituirse como el paradigma de lo humano sin mas. “Auto-
conciencia” —por usar el término tan querido por Hegel— fue lo que
condujo a Europa a la inhumana e injustificable “buena conciencia”

1. Enrique Dussel, Filosofias del Sur. Descolonizacién y Transmodernidad, Akal, México, 2017, https://
es.scribd.com/read/352875038/Filosofia-del-sur-Descolonizacion-y-transmodernidad Documento
electrénico sin paginacién.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

con la que llevd a cabo la conquista del inframundo que era todo lo
extrafo, equivalente a lo inhumano. Es el espiritu con el que nace la
modernidad. Como comenta Enrique Dussel, “el ‘Yo’ con el que firma-
ba desde 1519 sus reales cédulas el rey de Espafa, y emperador, era
el mismo que el ‘yo conquisto’ de Hernan Cortés en México en 1521,

”» 2

mucho antes que el ‘ego cogito’ de Descartes en la Amsterdam de 1637”.

Asi, la filosofia latinoamericana surge como la pretensiéon de un filo-
sofar que sea explicitamente un pensar desde la realidad de violencia
y opresion olvidada y marginada por Europa (y después por Estados
Unidos) sobre América Latina. Este impulso inicial se plasma ya en los
primeros fildsofos latinoamericanos de la primera mitad del siglo XXy,
desde entonces, comienza a plantearse la pregunta acerca de si es posi-
ble hablar de una filosofia especificamente latinoamericana. Las postu-
ras son diversas. Hay quienes consideran que puede haber una filosofia
latinoamericana radicalmente original y sintetizada en el Mensaje a
la juventud universitaria de Iberoamérica (1924) del argentino Alfredo
Palacios, para quien el pensamiento filos6fico latinoamericano ha sido
totalmente dependiente de la filosofia europea; pero de una Europa que
ha mostrado su decadencia después de la Primera Guerra Mundial.
“La tltima guerra ha hecho evidente lo que ya se adivinaba: que en el
coraz6n de esa cultura iban los gérmenes de su propia disolucién”’
Esto marca el amanecer de una mirada nueva hacia nosotros mismos:
“Somos pueblos nacientes, libres de ligaduras y atavismos, con inmen-
sas posibilidades y vastos horizontes ante nosotros. El cruzamiento
de razas nos ha dado un alma nueva. Dentro de nuestras fronteras
acampa la humanidad. Nosotros y nuestros hijos somos sintesis de
razas”.* Juan Carlos Mariategui, en su articulo “¢Existe un pensamiento
hispanoamericano?”, escribe a este proposito: “Nuestra América, segiin

2. Idem.

3. Alfredo Lorenzo Palacios, La lucha contra el imperialismo. Nuestra América y el imperialismo yanqui,
Historia Nueva, Madrid, 1930, p. 133.

4. Idem.

42



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

Palacios, se siente en la inminencia de dar a luz una cultura nueva. Ex-
tremando esta opinién o este augurio, la revista Valoraciones habla de
que ‘liquidemos cuentas con los topicos al uso, expresiones agénicas
del alma decrépita de Europa’™.’ En ese mismo texto Mariategui pre-
senta su propia postura mas cauta y moderada. El pensador peruano
no participa de esa actitud antieuropea en la que cree reconocer “un
rasgo de la vieja e incurable exaltacién verbal de nuestra América”.’ No
necesitamos alimentar nuestra esperanza en el porvenir de América
Latina, “de una artificiosa y retdrica exageracion de su presente”.” Es
aun prematuro hablar de una filosofia latinoamericana, en primer lugar,
“porque todos los pensadores de nuestra América se han educado en
una escuela europea”,’ y, en segundo lugar, “porque no se siente en su
obra el espiritu de la raza. La produccion intelectual del continente
carece de rasgos propios. No tiene contornos originales”.’ Pero esto no
quita que pueda surgir un auténtico pensamiento latinoamericano en
el futuro, en la medida en que se incorporen a la reflexion las culturas
indigenas. “La densa capa indigena se mantiene casi totalmente extrafia
al proceso de formacién de esa peruanidad que suelen exaltar e inflar
nuestros sediciosos nacionalistas, predicadores de un nacionalismo sin
raices en el suelo peruano, aprendido en los evangelios imperialistas

’ 10

de Europa”.

En seguimiento de la linea trazada por el peruano Augusto Salazar Bon-
dy en su ensayo de 1968, “!Existe una filosofia de nuestra América?”,"
en el que afirma que el filosofar latinoamericano ha de arraigarse en
la realidad histérico-social de nuestros pueblos y ayudar a superar el

5. José Carlos Mariategui, “’Existe un pensamiento hispanoamericano?” en Latinoamérica. Cuadernos de
cultura latinoamericana, Universidad Nacional Autébnoma de México/Coordinacién de Humanidades/
Centro de Estudios Latinoamericanos/Unién de Universidades de América Latina, México, N@ 34,
1979, pp- 3-14, p. 0.

Idem.
Idem.
Ibidem, p. 7.
Idem.

. Ibidem, p 8.

Augusto Salazar Bondy, ¢Existe una filosofia de nuestra América?, Siglo XXI, México, 2004.

E 5 oN o



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

subdesarrollo y la dominacién, surge, con la Declaraciéon de Morelia
de 1975, el movimiento filoséfico que intenta ir méas alla de las prime-
ras reflexiones: la filosofia de la liberacion, iniciada por Leopoldo Zea,
Enrique Dussel, Francisco Miré Quesada, Arturo Andrés Roig y Abe-
lardo Villegas. Fue un movimiento filos6fico fecundado por el impulso
contemporaneo de la teologia de la liberacion. Y asi como ésta hablaba
del fundamental locus teoldgico, es decir, el punto de partida del teolo-
gizar (en los pobres), también la filosofia habria de partir de ese lugar
radical, la realidad latinoamericana de la pobreza, la marginacion y
la opresion. Y este punto de partida ético radical tendra que “llevar
a trascender no solo el discurso latinoamericano sino el moderno, y
por primera vez una posicion filosofica desde América Latina, siendo
mundial y sin dejar de ser latinoamericana por su historia, podia tener
una ‘pretension fuerte de universalidad™.” Se trata de una ética de la
liberacion.

El punto de arranque deberia ser, de acuerdo con Emmanuel Lévinas
(pero mas alla de é1), la interpelacidn de la exterioridad que rompe con
el solipsismo moderno; la interpelacién de la palabra del otro como
“ipido justicia!”, “itengo hambre!” o “itambién soy humano!”. Es decir,
debemos “partir del reconocimiento explicito de la dignidad del rostro
del Otro como ser humano pero a partir de su palabra, de su decir, no a
partir de mi mirada o de mi logos, pero tampoco a partir de lo dicho o
ya sabido por la modernidad”.” Se trata de la exigencia ética de luchar
por las innumerables victimas de la barbarie del capitalismo y del neo-
liberalismo, soportadas por la filosofia moderna; las mujeres explotadas
econdmicay sexualmente, y hasta la misma Tierra, que hemos destrui-
do poco a poco. En esta tarea dicha filosofia, como lo ha desarrollado
Dussel, subsume diversas categorias filosoficas tanto de Karl Marx y

12. Juan José Bautista, ¢Qué significa pensar desde América Latina?, Akal, Madrid, 2014, https://es.scribd.
com/read/349742995/Que-significa-pensar-desde-America-Latina
Documento electrénico sin paginacion.

13. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

de Sigmund Freud como de la hermenéutica de Paul Ricceur y la ética
discursiva de Karl-Otto Apel. “Todos los movimientos de pensamiento
que puedan aportar categorias que son necesarias, aunque insuficientes

para un discurso que justifique la praxis de la liberacién”.*

Desde aqui Dussel se abandona a una confrontacién con la nueva fi-
losofia europea: la escuela de Frankfurt, Lévinas, etcétera; esto es, la
filosofia moderna en todas sus variaciones, desde Marx y Freud hasta
sus ultimos representantes en la asi llamada filosofia postmoderna y
lingiiistica. Pareceria que se trata de la confrontacidon con el pensar
europeo (occidental) antes que la propuesta de algo novedoso. O bien,
lo novedoso es tal en confrontacién con el pensar europeo-norteame-
ricano. Y con esto no queremos proponer que la preocupacion central
de la filosofia de la liberacién no sea valida, encomiable y necesaria,
sino que parece demasiado inquieta por la sanciéon que podria recibir
de la filosofia occidental, con el riesgo de caer en el remolino que ha de
justificar su postura ante el mismo pensamiento que critica.

Ahora bien, mas alla del didlogo de la filosofia de la liberacién con
el pensamiento contemporaneo y del esfuerzo por lograr una teoria
filos6fica que dé cuenta no s6lo de la realidad de América Latina, sino
—como Dussel afirma en sus tltimos escritos— de toda la situaciéon de
olvido, marginacién e indiferencia del “Sur” por la filosofia moderna
del “Norte” (rico y autocentrado), en el fondo aparece la preocupa-
cién por la “validez” o “recuperacién” de ciertas categorias de teorias
filosoficas (sean de Marx o de Heidegger, de Derrida o de Lévinas, o
de la propia Escuela de Frankfurt) desde otra perspectiva que permita
ubicarlas con un fundamento distinto del cogito moderno. Y este fun-
damento se encuentra, primero, en la radicalizacién de la exterioridad

14. Enrique Dussel, Filosofias del Sur...



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

o alteridad de Lévinas;® luego, en el a priori discursivo de Apel,* y,
finalmente, en la categoria de la vida de Franz Hinkelammert.”

La filosofia se estd pensando —acertadamente, a mi juicio— no s6lo
como aquella pretensiéon de un conocimiento radical y riguroso, sino
también como una “orientacién para la vida humana” anclada justa-
mente en el amor a la sabiduria, que no se refiere s6lo a conocimientos,
sino que tiene relacibn —y no poca— con nuestra misma humanizacién
y el sostenimiento de la vida —humana y de toda vida— en el planeta.
Este proyecto filosofico liberador habra de hacerse cargo de una cri-
tica de la raz6n moderna que se autoconstituyd en la razén humana
sin mas y se tornd irracional. “De esta manera, la razén moderna es
trascendida (pero no como negacidn de la razén en cuanto tal, sino de

la razon violenta, eurocéntrica, desarrollista, hegemonica). Se trata

. . . .z 8
de una ‘Trans-Modernidad’ como proyecto mundial de liberacién”.

Desde nuestro punto de vista el problema fundamental no sélo de la
filosofia de la liberacién, sino también de sus criticos (como la filosofia
intercultural del cubano Raul Fornet Betancourt o, en general, el pensar
desde la realidad americana) esta en que el asunto del filosofar “des-
de Latinoamérica” se ha asumido principalmente como un problema

15. Ver en la “exterioridad” una categoria meramente moderna es distorsionar el sentido de esta categoria
levinasiana critica, que la filosofia de la liberacidon reconstruye no sin la oposicion del propio Lévinas,
quien sdlo pensaba en Europa, sin advertirlo, y en la pura “responsabilidad” ética por el otro, pero sin
“responsabilidad” sobre el hecho de que dejara de tener hambre, de estar sin casa, de ser extranjero.
Enrique Dussel, Filosofias del Sur...

16. “Se afirmaba la universalidad de una razén discursiva que superaba la razén puramente analitica de
la linguistic turn (en aquello de que el que habla presupone ya siempre una comunidad lingiiistica, y
reconoce al otro argumentante como un participante simétrico, como una persona que es fin y no
medio, con igualdad de derechos, siguiendo la ‘légica socialista’ de Pierce, donde la ética es el pre-
supuesto de la ‘comunidad cientifica’). Es decir, se afirmaba el a priori de la ética con respecto al uso
argumentativo de la razén, ante una tradicion analitica que al final podia caer en un escepticismo ante
la razén como tal (como es el caso de Rorty)”. Idem.

17. “Porque —segun Hinkelammert— existe un plano u horizonte més alld del lenguaje, desde el cual
inclusive el lenguaje es posible, e inteligible. Y es que, para que sea posible el lenguaje, los sujetos
de la argumentacién tienen que estar vivos, de lo contrario seria imposible no sélo el lenguaje sino
toda actividad humana; de ahi que la vida del sujeto como actualidad sea anterior, en el sentido de
condicion de posibilidad del lenguaje, a la argumentacién y a toda accién humana posible.” Juan José
Bautista, ¢Qué significa pensar desde América Latina?

18. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

tedrico, esto es, un problema que debe ser pensado en términos de la
elaboracién de nuevas teorias filoséficas que den cuenta de la realidad
excluida del tercer mundo o del mundo periférico de Occidente. Y no
importa para esto que la filosofia se plantee como critica o prdxica.

Larealidad concreta latinoamericana, africana o tercermundista tiene
que ser pensada no porque nosotros queramos, sino porque da que
pensar. Y esto es justamente el asunto de la razon: pensar la realidad.
Pero no se trata de “varias racionalidades” o de perversiones de la
razon, ni de razén parcial o “unidimensional”, sino de diversas teorias
filosoficas pensadas por la Gnica razén que hay: la humana. Es decir,
hay diversas teorias racionales, una de las cuales es la moderna, y otra
u otras son las generadas en Latinoamérica o en Africa (o, en general,
en el “Sur”). La fuerza del pensar es que siempre se mueve en el ambito
de posibilidades que él mismo abre. Pensar es siempre pensar las posi-
bilidades posibilitadas por la realidad tenida. Si la historia consiste en
pura realizacién de posibilidades desde la exigencia racional de “dar
razén” de la realidad en la que se est4, entonces pensar es la dimension
intrinsecamente histérica de la razon. En este caso, es el porqué de la
realidad del “tercer mundo” y las posibilidades que desde esta reali-
dad multiforme y diversa culturalmente se abren para el futuro de la
humanidad. Es un distanciarse de la realidad tenida para dar cuenta de
ella a través de la creacion de hipdtesis que puedan, a su vez, ser “puestas
a prueba” en esa misma realidad (praxis historica). En este proceso
consiste la dimensiéon eminentemente critica de la razé6n humana. La
razon es siempre histérica y critica.

Ahora bien, el principal problema filos6fico no esta en la teorizaciéon
antropoldgica, ética, social o histérica, sino en el asunto crucial del fun-
damento de todo ello. Es decir, el principal problema filoséfico es, como
Aristételes lo vio, el de la prima philosophia, la “filosofia primera”.
Edmund Husserl, Heidegger y Ludwig Wittgenstein se hicieron cargo
de esta cuestion y afincaron todo, ya sea en la conciencia intencional, o

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

bien, en la comprension del ser, o bien, en la analitica del lenguaje. Del
mismo modo, los Gltimos representantes significativos de la Escuela
de Frankfurt (como Jiirgen Habermas), asi como Karl-Otto Apel y
Hans-Georg Gadamer, quienes defendian que el problema filos6fico no
consiste en las diversas teorias filoso6ficas, sino que lo es el cartesiano
punto de partida “indubitable”: el lenguaje o la comunidad hablante o
comunicativa. Parece, entonces, que s6lo desde un fundamento prime-
ro, asumido criticamente, es posible pensar la realidad radicalmente.
Es indudable, por ejemplo, que la realidad del mundo periférico es de
exclusion; es violenta porque engendra la muerte de millones de seres
humanos por diversas causas y de multiples maneras. Para esto no se
necesita de ninglin pensar, se trata de algo constatable, algo, al menos
para nosotros, obvio. Es también obvio que esto se puede teorizar desde
multiples perspectivas: desde la mirada de los sufrientes y excluidos,
de las “leyes del mercado”, de la colonizacidén “humanizante y civiliza-
toria” que Europa abanderd. Y cada una de estas perspectivas engendra
—o0, mas bien, posibilita— una teoria social, ética y politica que, a su
vez, abre otras posibilidades.

Pero antes de esto habria que hacerse cargo del qué de la convivencia
humana. Porque, finalmente, lo constatable tiene una raiz, y surge la
exigencia (no teorética sino fundamental) de hacer manifiesta la raiz de
lo que decimos cuando hablamos de la convivencia de unos con otros
(ya sea de dominio o no, sea violenta o no, sea de exclusion o no) antes
de evaluarla éticamente y para poder hacerlo, a fin de que la evaluacién
critica no se apoye a su vez en otra teoria. Nos podemos preguntar, por
ejemplo, si la convivencia se funda en un asumir la interpelacién de la
“exterioridad” del “tengo hambre”, o bien, si la alteridad tiene una raiz
mas honda y basal. Asimismo, nos podemos preguntar si la convivencia
se funda basicamente en el acto de habla y en sus supuestos a priori, de
tal manera que la raz6n no sea ya la solipsista moderna, sino una comu-
nicativa y dialdgica; o bien, si cuando se llega a este convivir dialégico
la convivencia misma se ha dado con anterioridad a todo didlogo y, por



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

tanto, la comunicacién radical es prelingiiistica. Porque no solamente
se trata de la elaboracién de una nueva teoria de la convivencia, sino
también de un poner al descubierto esa raiz en la que se funda toda
convivencia humana tal como ésta “se nos da”.

Por todo lo anterior creemos que es un desatino prematuro centrar el
problema en una “recategorizaciéon” desde un nuevo locus epistemo-
l6gico en las categorias de Apel, Habermas, Lévinas, Marx o quien sea.
Todo esfuerzo de recategorizacion es, a su vez, una nueva teoria. Por
consiguiente, en el fondo de todo esto se encuentra el fantasma de la
Critica de la razon pura.

La filosofia de la liberacién y la filosofia intercultural de Fornet Betan-
court son teorias filoséficas que pueden hablar de como y dénde esta
la posible liberacién; pero, a fin de cuentas, no saben de lo que estan
hablando en verdad, pues nunca se han cuestionado desde dénde es-
tan pensando. Y este “desde donde” no es el lugar de nuestra vida, sea
América Latina, Europa o Africa. Tampoco es un mero “locus episte-
mologico”. Se trata del suelo que no sélo posibilita, sino que también
exige la entrada misma del pensar. Es el mismo problema al que tuvo
que enfrentarse la teologia de la liberacion. Y no pudo solventarlo.

Quiza la “filosofia latinoamericana”, de entrada, ha perdido una baza
por la urgencia, mas que justificada, de pensar los problemas cruciales
constatados en el “mundo de la vida”. Un pensar que exige la re-asun-
cidén y reelaboracion de categorias filoséficas (materiales o dialdgicas,
0 ambas a la vez) del pensar moderno de Marx o Apel, y que demanda
la creacion de nuevas categorias. Y esto, aunque importante, no es lo
fundamental, ya que se trata de un pensar exigido no meramente por
la situacién ni por una responsabilidad ética, sino por una realidad
vivida que pide una explicaciéon que abra nuevas posibilidades de vida
humana y de didlogo intercultural. De lo contrario, estara siempre el

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

peligro latente de caer en lo que sintetiza aquella cancién mexicana:
“Te llevaste mi vida con tu prisa y me has dejado inmensamente triste”.

Segunda Circunnavegacion

Como los antiguos barcos que navegaban mares desconocidos a los
que debian volver para acabarlos de cartografiar y ubicar, asi volvemos
nosotros a navegar de nuevo lo dicho para esbozar sus contornos un
poco mejor, centrandonos en la filosofia de la liberacion.

Larealidad y la alteridad

Comentidbamos que el asunto de la razéon humana es pensar la reali-
dad en la que ya siempre se esta.” Pero esto lo hace la razén no por
mera espontaneidad, ni por exigencia ética, ni por criticidad, sino
por exigencia de esa misma realidad “habitada”. Y esta exigencia brota
de la forma en que la sentimos, porque el acceso primario a la realidad
es el sentirla, y se siente con una determinada fuerza de imposicion
que modifica nuestro temple animico (los sentimientos) y nos exige
respuestas o voliciones. Y es que todo lo que sentimos, desde el mas in-
significante y fugaz contenido, lo experimentamos como radicalmente
“otro”, como “suyo”, orlado de alteridad. La realidad es alteridad. Mas
no esa alteridad que categoriza la filosofia de la liberacién (inspirada
en Lévinas) como “exterioridad” y “negatividad” (categorias que se
mueven todavia en un horizonte hegeliano-marxista y husserliano, aun
con las nuevas dimensiones que se les quieren dar),” sino alteridad
sin mas. En efecto, lo que se siente, en el mismo sentir, se siente como
“suyo”, no como “mio” (asi sea la mas terrible alucinacion, no existe

19. En lo que sigue nos apoyamos en el ultimo pensamiento del filbsofo espafiol Xavier Zubiri, especial-
mente en lo que se refiere a su concepto inteligencia sentiente. Ver Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente.
* Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 1998; Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid,
1982, y Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.

20. “El Otro’, la exterioridad trans-ontoldgica, ética, la trascendentalidad interna al sistema (Franz
Hinkelammert), fue construida como categoria fenomenolédgica por Levinas. Nosotros le dimos una
dimension econdmica, politica, psicoanalitica y geopolitica [...]”. Enrique Dussel, Filosofias del Sur...



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

“fuera” del sentir). Es una radical alteridad que autonomiza lo sentido
respecto del sentiente en el mismo sentir.

Y afiadimos ahora que sentir la alteridad es aquello en lo que consiste la
basica y fundamental inteleccion. La inteleccion es sentiente y el sentir
es intelectivo. Desde la primera sensacion estamos y quedamos po-
seidos por la fuerza impositiva de la realidad como alteridad; desde la
primera sensacién estamos ya intelectivamente en la realidad alterna.
No en el “sentido de la realidad” vehiculado por el lenguaje, sino simple
y llanamente en la realidad como alteridad y “suidad” radical sentida.

Esto nos sitia desde el inicio en un suelo fundamental (porque la ac-
cion de sentir es lo mas “inmediatamente aprehensible”) e irrebasable
(porque antes de sentir no hay nada, ya que la misma “vida” —que
proponia Hinkelammert como arranque”—, al menos en nosotros, se
sostiene en el sentir) del que debemos partir como base de toda teo-
rizacién futura —filoséfica o no—: la realidad como radical alteridad.
De ahi que ésta no es algo que se deba alcanzar como supuesta “exte-
rioridad” dejada de lado o “negada” por la subjetividad moderna que,
por lo mismo, se convertiria en fundamento de una nueva reflexiéon
tedrica que, también supuestamente, trascenderia la modernidad en
cuanto tal (la “transmodernidad” de la filosofia de la liberacion),” sino
que estamos siempre en ella desde el momento de la primera sensa-
cién. Hablar de “exterioridad” es ya, de alguna manera, validar el punto
de partida de la modernidad en la subjetividad, asi como lo es seguir
hablando de “intersubjetividad”.

21. Ver Franz Hinkelammert, “La ética del discurso y la ética de la responsabilidad: una posicidn critica”
en Franz Hinkelammert, Cultura de la esperanza y sociedad sin exclusion, DEL, San José, 1995, pp. 225-272.

22. “Asi el concepto estricto de “trans-moderno” quiere indicar esa radical novedad que significa la
irrupcién, como desde la nada, exterioridad alterativa de lo siempre distinto, de culturas universales
en proceso de desarrollo, que asumen los desafios de la modernidad, y aun de la posmodernidad euro-
peo-norteamericana, pero que responden desde otro lugar, other location”. Enrique Dussel, Filosofias
del Sur...

51



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Mas aca del lenguaje

Lo anterior es muy importante porque nos coloca en un fundamento
pre-lingiiistico y pre-logico: el mero sentir en que la realidad misma
se nos da; no asi su “sentido”, que siempre seré sentido de la realidad.”
Con esto se cuestiona el hecho de situar el punto de partida radical en
el lenguaje, como la misma filosofia de la liberacién lo asumi6 en un
momento de su desarrollo siguiendo el “giro pragmatico hermenéu-
tico” de Apel en su propuesta de ver el lenguaje como mediador en la
constitucion de toda validez intersubjetiva a través del consenso, con
lo que se suplanta el papel dado por Kant a la conciencia™y, al mismo
tiempo, se avala la investigacion de Wittgenstein segun la cual los
juegos lingiliisticos incluyen toda conducta humana que suponga una
“comprension” del “sentido”. Y aun cuando la filosofia de la liberacién
tomo al final una posicion critica frente a Apel y Habermas, sigue acep-
tando que se debe situar el problema fundamental en la comunidad
dialégica, que ya no sélo busca consensuar pretensiones de verdad,
sino también de validez moral. Se conserva el momento lingiiistico-
dialégico como el punto de partida incluso en la comunidad de los
excluidos y para hacer valer su interpelacién (desde la “exterioridad”
y su exclusion periférica) al mundo dominante (el “centro”).

Por otra parte, este punto de partida implica que los otros humanos
—esa alteridad, el otro, tan penosamente alcanzado por la modernidad
y también por la filosofia de la liberacién como el “otro” negado, pero
positivo en su comunidad dialégica capaz de generar nuevos acuer-
dos validos y criticos— ya siempre se nos han dado desde el primario
haberlos sentido como “suyos”. Por eso afirmamos que la alteridad no

23. Como ya lo sugeria Albrecht Wellmer en su libro Etica y Didlogo, citado por Dussel, “La pretension
de verdad de los enunciados empiricos implica la referencia (den Bezug) de estos enunciados a una
realidad [...] que, hasta cierto punto, es independiente del lenguaje”. Idem.

24. “Puede —o tal vez, incluso debe— la filosofia del lenguaje asumir hoy dia la funcién de la filosofia
trascendental en sentido kantiano, es decir, la funcién de prima philosophia?”. Karl-Otto Apel, La
transformacién de la filosofia. Vol. I, Taurus, Madrid, 198s, p. 297.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

es algo que se deba alcanzar, sino que siempre se estd en ella. Y no
se trata de una alteridad de exclusién (aunque pueda actualizarse asi
posteriormente), sino simple y llanamente una alteridad de “suidad
radical”. Sentimos a los deméas como sentimos todo: con un contenido
que se hace presente en el sentir intelectivo como “suyo”.

La intervencion de los otros en las acciones: la accién social

Pero aqui no acaba todo; por el contrario, todo comienza. Y es asi
porque lo sentido respecto a la misma accién sentiente se actuali-
za como instancia (aquello que insta porque suscita impresivamente
modificaciones afectivas y respuestas) y como recurso (aquello a lo
que se recurre para responder de tal o cual manera). Con respecto al
sentir, todo es instancia o recurso o ambas a la vez. Y dado que sentir
es la accidon primaria, fundamental y basica, con respecto a la totalidad
de las acciones humanas, todo se hace presente o se actualiza como
instancia o recurso. Esto nos lleva a considerar que es asi como los
demas se hacen presentes en nuestras acciones: nos instan a actuar
y son recursos para el actuar mismo. La instancia puede ser el “yo
también existo” del excluido, pero no necesariamente. La instancia no
es de ninguna “exterioridad”, sino que es intrinseca a la misma accion
sentiente, en tanto es lo que la desencadena. Y es que no se trata de
nada “pensado”, de ninguna “negatividad”, sino que se trata de algo
fisico: sentir. Como hemos sostenido, pensamos que la filosofia de la
liberacion estd demasiado cargada en su punto de partida de un hege-
lianismo filtrado por el Marx de la Escuela de Frankfurt y luego por la
“exterioridad” de Lévinas.

Los demas, en su alteridad, no sélo se hacen fisicamente presentes en
las acciones cuando son sentidos directamente, sino que también se
actualizan o estan presentes a través de las cosas. Porque hay cosas que
son instancias o recursos de mi accion, pero hay otras muchas que lo
son porque los otros con sus acciones las han dejado o no a mi alcance.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Y entre todas hay unas cosas (los otros) que son mediadoras de otras
cosas (instancias-recursos). Es lo que sucede muy tempranamente en
la vida del nifio: los otros (sus padres) le acercan cosas que seran ins-
tancia-recurso de su accion, o bien, se las alejan para que no lo sean. Y
con esto hemos alcanzado algo sumamente importante: la accion social
en su radicalidad, esto es, aquella accidn en la que los demés se hacen
presentes determinando el dmbito de cosas que serdan instancia-recurso
de mis propias acciones. Esto tiene una capital implicacién para la vida
social, ya que desde su fundamento radical la accidn social no tiene que
ver solamente con los demds, sino también con las cosas materiales
que seran o no instancia-recurso de mis propias acciones. Los otros 'y
las cosas quedan intrinsecamente ligados en la estructura de la accién.

Lo anterior nos lleva a radicalizar la postura de la filosofia de la li-
beracion. Es acertada, a nuestro juicio, la critica que realiza contra
el pensamiento social de la segunda generacion frankfurtiana. Segtiin
su critica, ésta deja de lado la problematica en torno a la lucha por
las cosas (la econémica) para centrarse en el aspecto comunicativo:
“No se habré perdido el sentido material de la reflexion filos6fica? Y
si no hay consideracién de la materialidad de la existencia humana,
de la negatividad del hambre como punto de partida (como lo hacen
Ernst Bloch o Horkheimer), entonces el sentido critico (que para la
primera Escuela era esa ‘negatividad material’) real, histoérico, se ha
esfumado”.” Sin embargo, contra lo afirmado por Dussel,” de ninguna
manera es necesario regresar a una relectura de Marx para incorporar

25. Enrique Dussel, Filosofias del Sur... “Observabamos que el abandono de la economia se habia extendido
en los filosofos criticos: ‘En los paises capitalistas avanzados, el nivel de vida [...] ha subido con todo
tan lejos, que el interés por la emancipacién de la sociedad ya no puede expresarse inmediatamente
en términos econdmicos. La alineacién ha perdido su forma econémicamente evidente’ (Habermas,
Teoria y Praxis). Quiza esto sea valido, y habria hoy que discutirlo, para el “centro” (el Grupo de los
Siete, es decir, algo més del 15% de la humanidad), pero como latinoamericanos nos escandalizé la
parcialidad provinciana de este juicio filos6fico™. Idem.

26. “Nuestra relectura de Marx nos permitia aclarar el tema de la Exterioridad-Totalidad en las comunida-
des formal-discursiva y material de produccion. En los Grundrisse Marx escribe sobre el trabajo vivo
(Lebendige Arbeit), en cuanto indeterminado, es decir, sin haber sufrido la subsuncién (Subsumption)
del capital (la totalidad). Esa subjetividad carnal desnuda es la materialidad como ultima instancia en
el sentido de Marx (y de la primera Escuela de Frankfurt)”. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

la importancia fundamental de la “materialidad” o “subjetividad carnal
desnuda”, sino que basta con atenerse a lo que en la misma accién esta
presente sin necesidad de ningtin andamiaje teérico para justificarlo,
como lo hemos aclarado antes.

En sintesis, la accién social tiene que ver fundamentalmente con las
cosas materiales, ya que la actualizacién de los otros se da a partir de
las cosas dejadas a mi alcance y, consecuentemente, con las que han
alejado de mi. Es decir, un momento fundamental de la accién social
es el trato con las cosas fisicas. No se trata solamente de momentos
comunicativos y lingiiisticos, sino del momento fundamental del uso,
produccion y distribucidn de las cosas con las que se va haciendo la
propia vida.

Las actuaciones sociales y el sistema social

Situados ya en “lo social” podemos ahondarlo con la siguiente obser-
vacion importante. La actualidad de los otros en la accion que delimita
el ambito de instancias-recursos de ésta no es algo aislado, sino que
esa actualidad va determinando algo mas hondo: maneras de actuar
permanentes con las cosas, con los demds y con uno mismo (ethos). A
estos modos de actuar permanentes los llamamos actuaciones. Y esto
es crucial porque significa que “los otros” intervienen en nuestras ac-
ciones determinando las formas de percibir o aprehender las cosas, las
modificaciones del temple afectivo o los sentimientos y las respuestas.
Asi, “lo social” consiste de manera radical en la determinaciéon de ma-
neras de actuar permanentes que van configurando la propia realidad
humana en cuanto tal, ya que los otros se incorporan en mis propias
acciones convirtiéndose asi en notas fisicas de mi propia realidad,
configurando, por tanto y de modo intrinseco, mi propio cuerpo (mo-
dulacién de la fisonomia, de los movimientos corporales, del aparato
de fonacidn, etcétera) y mi propia manera de estar en el mundo (cor-
poreidad). En una palabra: los demds me van haciendo semejante a ellos.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

De ahi que vamos quedando realmente comunicados con los otros con
anterioridad a toda comunicacién lingiiistica. Hay una comunidad de
comunicacién porque hay una comunidad de realidades fisicamente
entrelazadas.

Aqui no ahondaremos mas en lo anterior. Pero si recalcaremos que la
sociedad en su raiz no se relaciona principalmente con la comunica-
cién lingiliistica ni con la formacidén de consensos comunitarios, sino
con algo fisico, no intencional: la determinacién de maneras de actuar
permanentes por la actualizacion de los demas en la estructura de mis
propias acciones, delimitando ambitos de instancias-recursos para ac-
tuar, pero ademéas dotando con ello a las acciones de un determinado
“sentido” o “significado” (por esto se podra hablar de una “comuni-
dad lingiiistica”). Disentimos, por tanto, de lo que la filosofia de la
liberacion ha asumido acriticamente: al hablar de sociedad estamos
hablando de una “comunidad de comunicacién” segiin la propuesta
de Apel y Habermas.” Contra esto proponemos que la sociedad se
ha de conceptualizar analiticamente como sistema de actuaciones, es
decir, maneras de actuar que se sistematizan entre ellas. Esto significa
que las actuaciones no quedan aisladas unas de otras, sino que toda
manera de actuar determinada por los demas es, en el sistema social,
solidaria respecto de todas las demas, de manera que, segln la posi-
cion de cada una dentro del sistema, la modificacién de una repercute
posicionalmente en el resto. El sistema social, por ser sistema, es in-
trinsecamente dinamico, y las sociedades cambian porque las maneras
de actuar se van modificando y se crean otras nuevas. Asi, desde esta
perspectiva se puede ver que las diferentes sociedades, sean del centro
o de la periferia, estan constituidas fundamentalmente por maneras
y formas de actuar ante las cosas, ante los demdas y consigo mismas,

27. “Se afirmaba la universalidad de una razén discursiva que superaba la razén puramente analitica de
la linguistic turn (en aquello de que el que habla presupone ya siempre una comunidad lingiiistica,
y reconoce al otro argumentante como un participante simétrico, como una persona que es fin y no
medio, con igualdad de derechos, siguiendo la ‘légica socialista’ de Peirce, donde la ética es el presu-
puesto de la ‘comunidad cientifica’)”. Idem



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

determinadas por actualidad de los otros en las acciones (ethos). Esos
“otros” determinantes de actuaciones no son sélo los “cercanos”, los
de la inmediata comunidad lingiiistica, sino también los totalmente
“lejanos” en términos culturales, cuyas acciones establecen en la propia
comunidad “maneras de actuar” que no se darian sin aquella interven-
cion. Esto significa que las distintas comunidades lingiiisticas o cultu-
rales, por mas que sean diferentes en sus modos de actuar (simbdlica
0 econdmicamente) con respecto a las cosas, estin comunicadas aun
sin saber una de la otra y aun sin compartir sentidos lingiiisticos, por
el simple hecho de haber actualizacién intervenida de los otros en las
actuaciones de los unos. Y dado que esta intervencion va delimitando el
ambito de instancias-recursos, puede ser que unos vayan quedando
alejados de recursos mientras que otros los van enriqueciendo (como
sucedid, por ejemplo, en la colonizacién europea de América). Asi-
mismo, hemos de tener en cuenta que los unos se actualizan en las
acciones de los otros, determinando, a su vez, actuaciones sociales (por
ejemplo, de miedo, de agresion, de dominacién o de “exclusiéon”, como
ocurri6 también durante la conquista de los pueblos americanos). De
ahi que, por tanto, la “exclusiéon” es una forma de actuar; no es algo
primariamente pensado como categoria derivada de la “exterioridad”
y la “alteridad”.”®

Conclusion: la convivencia y el fundamento
de todo dialogo intercultural

Las actuaciones sociales no s6lo son maneras de habérselas con las
cosas materiales, sino que también tienen un momento de poder: el
poder de los otros para intervenir en la propia estructura accional
que determina maneras de actuar; es el poder social. El sistema social
puede constituirse progresivamente como sistema de dominacién no

28. “La exclusidn es esencial en el momento discursivo para la Filosofia de la Liberacién, porque es desde
“el Otro”, en la exterioridad, desde donde surgen interpelantes las nuevas pretensiones de verdad”.
Idem.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

s6lo econdmica, sino ademas cultural, ya que las actuaciones socia-
les tienen también un momento simbdlico intelectivo: en las maneras
de habérnoslas con las cosas, con los demas y con nosotros mismos
se van determinando también sentidos y significados que, a su vez, se
actualizan como instancias-recursos para las acciones. Con ello va-
mos iluminando la estructura profunda de la convivencia social. En
efecto, hay una real convivencia con los otros en y por la actualizaciéon
intervenida en la estructura de las acciones. Y como se deja ver, esta
real convivencia no es primariamente lingiiistica ni gira alrededor de
una comunidad de comunicacion; se trata de una convivencia real, no
intencional, porque la intervencion afecta nada menos que la misma es-
tructura de mi actuar. Y también hay que explicitar que la convivencia
no ha de ser pacifica de rigor; si bien tampoco, al estilo de la dialéctica,
debe ser necesariamente conflictiva. Todo depende del ajustamiento
de las actuaciones a una realidad posibilitada y posible. Y en este punto
también diferimos de la propuesta de la filosofia de la liberacién por-
que, al final, como hemos insistido, no se trata de procesos discursivos,
sino de la realidad. Los discursos pueden ser dialécticos, negativos o
contradictorios; todo esto constituye categorias del discurso logico,
no de la realidad. Y, por lo mismo, no se trata de “pretensiones de ver-
dad” que deban aclararse en un nuevo discurso ni de “pretensiones de
validez” que legitimen o deslegitimen discursivamente. Ni aquéllas ni
éstas penden de quien las produzca ni dejan de serlo por consensos.”

Las actuaciones sociales se pueden entrelazar de tal modo que se
configura paulatinamente un sistema social comiin, globalizado, sin
que desaparezcan por ello las profundas diferencias entre los grupos

29. Aunque también reconocemos que Dussel insiste acertadamente en la importancia de la incorporacién
de la “materialidad”: “El ‘acto de habla’ (speech act) de la victima, el Otro de Lévinas, que clama: iYo
te digo que tengo hambre!’, es un acto de habla que involucra no sélo la exigencia de participaciéon
discursiva como ‘interpelacién’ ético-lingiiistica de un posible excluido de la comunidad de comuni-
cacion, sino igualmente la exigencia material del excluido de la comunidad de la reproduccién de la
vida. Descubriamos asi la manera de un retorno a Marx desde la misma problematica de la segunda
generacion. El ‘pobre’ de la Filosofia de la Liberacion era un excluido de la comunidad material que
nos remitia a la economia, y no sélo a la sociologia”. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

sociales. Esto se debe a que aun las actuaciones determinadas por
los otros “extrafios” se solidarizan con el resto de las maneras de ac-
tuar del grupo en cuestion. Luego entonces, no cabe duda de que los
“excluidos y extrafios” de la regién nortena global van determinando
maneras de actuar en los dominadores (aunque sean reactivas) por su
intervencioén, por ejemplo, en los desplazamientos migratorios. Todo
esto significa que la comunicacién real entre los distintos grupos
—incluso los excluidos de una comunidad de comunicacién formal—
se ha establecido fisicamente mucho antes que cualquier reconoci-
miento explicito de “los otros”.

El sistema social, en tanto sistema de actuaciones sociales, constituye
el campo de realidad social, configurado por la respectividad de las
diversas maneras de actuar, en el que cada una de éstas es lo que es en
funcién de todas las demaés, posicionada y solidarizada con todas. En
cada una de ellas se actualiza la propia realidad, la de los demas y la
de las cosas dejadas a nuestro alcance, por lo que todas aquéllas no
son meras cosas instancia-recurso, como concluimos, sino que son,
mas concretamente, cosas-instancia-recurso ptiblicas, ya que han sido
intervenidas por la accién de los otros. Esto es, en el campo social cada
actuacion se actualiza entre otras y en funcioén de otras. Por lo mismo,
en ¢l, tanto la propia realidad como la de los demas y la de las cosas
publicas crean una situacion que, en este caso, es una situacion social,
en cuanto se trata de la situacioén creada por las actuaciones.

Por una parte, es principalmente en el andlisis de esta situacidén que
se ha centrado el esfuerzo de la filosofia de la liberacion. Tanto la ex-
clusién como la exterioridad, el dominio de los paises llamados “de-
sarrollados”, en consonancia con la totalidad impuesta por la filosofia
moderna y la escandalosa intervencion para alejar cosas-instancia-re-
cursos de la inmensa mayoria de nuestro mundo, son las constataciones
analiticas que la filosofia de la liberacion explicita. Y, por otra parte,
esa filosofia busca hacerse cargo de esta realidad problematica al abrir



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

de manera programatica la posibilidad de elaborar una nueva filosofia
“transmoderna” capaz de destapar el fondo de las actuaciones sociales
inteligidas como progreso, desarrollo, ciencia; como humanizaciéon y
civilizacién; como concrecién de las aspiraciones humanas de justicia,
de libertad y de igualdad. Todo ello valiéndose de diversas categorias
tedricas modernas incorporadas al campo social desde planteamien-
tos filosoficos, pero también asumiendo criticamente la tradicién y
los valores de cada cultura. Es la elaboraciéon de un pensamiento por
intelectuales criticos que se mueven en las “fronteras” tanto de la mo-
dernidad como de la propia cultura,’ con la finalidad de consolidar los
consensos a los que pueden aspirar y que van realizando penosamente,
en un proceso de maduracion y resistencia de las culturas excluidas y
negadas por la modernidad, y que, al mismo tiempo, desenmascaran
la pretension de verdad y de validez del “Norte”; desenmascaran la
nueva colonizacién y el nuevo eurocentrismo frente a las pretensiones
imperiales de Estados Unidos, que ahora, desde la filosofia critica y
liberadora, son reactualizadas como lo que son en realidad: el campo
social mundial, sistemas de actuacién de exclusidon, dominio, univer-
salidad, colonizacidn, etcétera.

En su andlisis la filosofia de la liberacion constata una situacién social
problemaética que exige hacerse cargo de ella. El diagnostico de la en-
fermedad estd hecho. El siguiente paso es la curacion. Y es aqui donde
entra en juego ya no la realidad vivida, sino lo que ella puede ser. La
realidad nos lanza en su problematismo a la realidad posible, alo irreal,
para revertir desde ahi la realidad sentida, vivida, experimentada. Es
algo que el mismo Dussel propone como la primera tarea de un didlogo
filosofico “del Sur con el Sur”. Se trata de pensar la situacién proble-
maética, porque el pensar, como ya antes anotamos, siempre piensa en

30. “En tercer lugar, los criticos, para serlo, son aquellos que viviendo la biculturalidad de las ‘fronteras’
pueden crear un pensamiento critico”. Idem.

31. “Es necesario que un grupo de filosofos criticos del Sur, no de los que meramente ensefian o comentan
alos filésofos del Norte, discutan profundamente y con suficiente tiempo cudles son los problemas,
los temas, las hip6tesis de reflexion a los que deberian abocarse en el futuro”. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

posibilidades. Ahora bien, un elemento importante de la situacién es
que, aun cuando se trata de una situacion global en la que el sistema
social se ha comunizado, estd constituida por numerosos subsis-
temas sociales, es decir, diversas culturas que configuran varios
“mundos nuestros” o “nostridades”. Para cada una su misma situa-
cién es problematica y reclama, por lo mismo, hacerse cargo de ella
recurriendo a lo que su realidad podria ser. Asi, el ambito de lo irreal
es el suelo sobre el cual tendria que plantearse todo dialogo intercul-
tural; didlogo que no puede darse desde las premisas planteadas por
la segunda generacion de la Escuela de Frankfurt, esto es, desde una
intencién de simetria (porque nunca la habra).”” Es decir, las famosas
“pretensiones de verdad” sélo se pueden dialogar argumentativamente
al interior del mismo “mundo nuestro”, pero no con uno diverso.

La racionalidad no es dialdgica ni argumentativa primariamente, sino
pensante. Lo propio de la razén humana en cuanto tal es la salida del
campo social hacia lo que las cosas podrian ser realmente. Y en esto
tendriamos que matizar la afirmacion de Albrecht Wellmer citada por
Dussel: “Las exigencias de racionalidad se refieren a los argumentos sin
consideracion a las personas, mientras que las obligaciones morales se
refieren a las personas sin consideracion a los argumentos”.” Porque
no se trata sélo de las obligaciones morales, sino también de las posi-
bilidades que la realidad de cada cultura abra, que cada una de ellas
argumente, pero sin paridad con la argumentaciéon que otra cultura
pueda hacer desde las posibilidades pensadas.* Y, en este sentido, no

32. Algo que también reconoce la filosofia de la liberacion: “Debe ser un didlogo multicultural que no pre-
supone la ilusion de la simetria inexistente entre las culturas”. Idem.

33. Idem.

34. En este punto la filosofia de la liberaciéon deja muchas preguntas, porque a pesar de su constante afir-
macion de la interculturalidad real, pareceria que su preocupacion es el didlogo con la modernidad y
el esfuerzo de argumentar asumiendo en principio el horizonte intelectual de la filosofia occidental
y en simetria con sus planteamientos (como si el problema principal de la situaciéon actual fuera
primariamente intelectual y filosdfico). Cierto que este esfuerzo es necesario al interior de la misma
cultura occidental (al final, la América mestiza no deja de ser, aunque “exterior”, excluida, “patio tra-
sero”, en gran medida, “occidental”), pero no es tan obvio que deba ser el camino para llegar a nuevos
consensos interculturales y para una era “transmoderna”.

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

se trata de un didlogo de interpretaciones diversas, sino de realizacion
de posibilidades distintas y quiza, mas en concreto, de diversas ideas de
lo que es el ser humano, el mundo, y la forma de “habitarlo”, de las
que surgen, se presentan o se crean distintos esbozos de posibilidades
de fecundidad variable para la tarea constante de hacerse cargo de los
problemas distintos que cada situacion cultural presenta. Son realiza-
ciones y posibilidades presentes en cada diverso “mundo”, pero que, al
estar realmente comunicadas por determinacion de maneras de actuar,
pueden ser “probadas fisicamente”, respondiendo al problematismo
que cada situacion plantea. Por ejemplo, que la cultura occidental prue-
be las posibilidades que se pueden alumbrar a la luz de la relacién con
la naturaleza como “madre tierra” de varias culturas, a fin de solucionar
desde otra perspectiva problemas graves ecoldgicos generados por una
relaciéon meramente instrumental de dominio técnico; asi como otras
culturas pueden probar las posibilidades de solucién a problemas que
su situacion plantea a la luz de las posibilidades que abren tecnologias
de la cultura occidental.® Esto, a su vez, va generando nuevas deter-
minaciones mutuas de nuevas maneras de actuar que ahondan en la
comunizacion del mundo.

Finalmente, la propuesta zapatista ain es un reto, un desafio y la utopia
de nuestra propia humanizacién: “Un mundo donde quepan todos los
mundos”. X

35. Esto tiene relacion, aunque en otro contexto filos6fico —porque no se trata ni de “didlogo critico
intercultural”, ni de “subsumir lo mejor de la modernidad”, ni de “universalidades”—, con la siguiente
aseveracion de Dussel: “La afirmacion y desarrollo de la alteridad cultural de los pueblos poscoloniales,
subsumiendo al mismo tiempo lo mejor de la Modernidad, deberia desplegar no un estilo cultural que
tendiera a una unidad globalizada, indiferenciada o vacia, sino a un pluriverso transmoderno (con
muchas universalidades: europea, isldmica, vedanta, taoista, budista, latinoamericana, bantd, etc.),
multicultural, en didlogo critico intercultural”. Idem.



LA FILOSOF{A LATINOAMERICANA COMO FILOSOFIA DE LA LIBERACION. DIALOGO CON ENRIQUE DUSSEL

Fuentes documentales

Apel, Karl-Otto, La transformacion de la filosofia. Vol. 11, Taurus, Ma-
drid, 198s.

Bautista, Juan José, {Qué significa pensar desde América Latina?, Akal,
Madrid, 2014, https://es.scribd.com/read/349742995/Que-signi-
fica-pensar-desde-America-Latina Documento electrénico sin
paginacion.

Dussel, Enrique, Filosofias del Sur. Descolonizacién y Transmoderni-
dad, Akal, México, 2017, https://es.scribd.com/read/352875038/Fi-
losofia-del-sur-Descolonizacion-y-transmodernidad Documento
electrénico sin paginacion.

Hinkelammert, Franz, “La ética del discurso y la ética de la responsabi-
lidad: una posicién critica” en Hinkelammert, Franz, Cultura de la
esperanzay sociedad sin exclusion, DEI, San José, 1995, pp. 225-272.

Mariategui, José Carlos, “¢Existe un pensamiento hispanoamericano?”
en Latinoamérica. Cuadernos de cultura latinoamericana, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México/Coordinacién de Humani-
dades/Centro de Estudios Latinoamericanos/Uni6én de Universi-
dades de América Latina, México, N2 34, 1979, pp. 3-14.

Palacios, Alfredo Lorenzo, La lucha contra el imperialismo. Nuestra
Ameéricay el imperialismo yanqui, Historia Nueva, Madrid, 1930.

Salazar Bondy, Augusto, ¢Existe una filosofia de nuestra América?, Siglo
XXI, México, 2004.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza,
Madrid, 1998.

—— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





