Patologias de la yoidad: una lectura secular de
La enfermedad mortal

Fernando Rudy Hiller*

Recepcidn: 26 de septiembre de 2024
Aprobacion: 19 de noviembre de 2024

Resumen. Rudy Hiller, Fernando. Patologias de la yoidad: una lectura secular de
La enfermedad mortal. En este articulo abordo, con ayuda de Seren Kierkega-
ard, las preguntas siguientes: écOmo es posible que una persona cambie para
mejor? y ¢cudles son los principales obstaculos que enfrenta en su proyecto de
cambio? Toda persona, sostiene Kierkegaard, es una sintesis de facticidad y po-
sibilidad, y tiene como tarea forjarse un yo que unifique adecuadamente ambos
polos de su ser. De acuerdo con él, los fallos en alcanzar una sintesis tal se mani-
fiestan como desesperacion. De acuerdo con mi andlisis, en el caso de la persona
que busca cambiar, la desesperacion se revela como un impotente cinismo o
como un omnipotente fantaseo. En el articulo diagnostico esta situaciéon con
base en La enfermedad mortal y ofrezco, asimismo, una via de solucién que pro-
cura prescindir de los elementos religiosos que apuntalan dicha obra.

Palabras clave: cambio, desesperacion, yo, Kierkegaard, facticidad, posibilidad.

Abstract. Rudy Hiller, Fernando. Pathologies of Selfhood: A Secular Reading of
The Sickness Unto Death. In this article I draw on Seren Kierkegaard’s thin-
king to address the following questions: How is it possible for people to chan-
ge for the better? And what are the obstacles that people face in their project
of change? Each person, Kierkegaard argues, is a synthesis of facticity and
possibility, and their job is to forge a self that adequately unifies both poles of

*  Doctor en Filosofia por la Universidad de Stanford. Investigador del Instituto de Investigaciones
Filosoficas de la Universidad Nacional Auténoma de México. rudy@filosoficas.unam.mx



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

their being. In his view, failures to achieve such a synthesis provoke despair.
In my analysis, in the case of a person who wishes to change, despair mani-
fests itself as helpless cynicism or as all-powerful fantasizing. In the article
I diagnose this situation based on The Sickness Unto Death and at the same
time I propose a solution that leaves out the religious elements that underpin
Kierkegaard’s argument.

Key words: change, despair, self, Kierkegaard, facticity, possibility.

El pensador subjetivo tiene la tarea de entender concretamente lo
abstracto [...] entiende qué es el ser humano en términos de ser este
ser humano en particular.

— SOREN KIERKEGAARD'

Introduccion

La conocida “Oracién de la serenidad”, asociada a los grupos de
Alcohoélicos An6énimos, comienza con estas profundas palabras:

Sefior, concédeme serenidad para aceptar todo aquello que no puedo
cambiar, valor para cambiar lo que soy capaz de cambiar y sabiduria
para entender la diferencia.

Condensada en tres breves lineas, encontramos aqui la esencia de la doc-
trina kierkegaardiana del ser humano como una sintesis de posibilidad
y necesidad que fue tan decisiva para el pensamiento existencialista del
siglo XX, junto con la idea —igualmente central para Seren Kierkega-
ard— de que el autoconocimiento es la condicion sine qua non para uni-
ficar armoniosamente los polos opuestos de nuestro ser. En esa medida,

1. Seren Kierkegaard, Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas filoséficas, Universidad Iberoamericana
Ciudad de México, México, 2009, p. 354. Traduccién modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

esas lineas son un resumen magistral de La enfermedad mortal, libro en
el que Kierkegaard expone con mayor claridad que en cualquier otro
texto suyo’ la tarea de autoformaciéon que compete a cada ser humano.

Mi propdsito en este trabajo es proponer una lectura de dicha obra —de
su primera parte, mas precisamente—, guiada por las coordenadas esta-
blecidas en la Oracion de la serenidad, es decir, por la interaccidon entre
facticidad, posibilidad y autoconocimiento. Todo ser humano tiene por
misioén ineludible formarse libremente a si mismo a partir de los mate-
riales que le son dados por su realidad corporal, psiquica y social.’ El
problema, sin embargo, radica en que no es autoevidente déonde termina
la facticidad y dénde comienza la posibilidad; o, en los términos de la
plegaria, cudl es la frontera que delimita lo que cada quien puede y lo
que no puede cambiar. Ahora bien, como se indica en ella, para descubrir
dicha frontera se requiere una buena dosis de sabiduria enfocada hacia
uno mismo, puesto que su funcidn es, precisamente, ayudar a cada quien
a adjudicar de manera realista los respectivos dominios de su facticidad
y de su posibilidad, los cuales no tienen por qué ser idénticos para todos.

Pero conseguir esto —una autocomprension realista de uno mismo—
es infinitamente mas facil decirlo que hacerlo, ya que nos vemos aco-
sados por dos peligros opuestos: por un lado, si acepto sin reparos mi
facticidad (“asi soy y haganle como quieran”), corro el riesgo de caer
en el cinismo; y, por el otro, si me monto sin mas en el caballo alado de
la posibilidad,* el peligro consiste en perderme en la fantasia (“puedo
ser cualquier cosa que desee” “el limite es el cielo”). El objetivo aqui

2. Aexcepcion de su texto “El equilibrio entre lo estético y lo ético en la formacion de la personalidad”,
que aparece en el segundo volumen de O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida y que también sera
discutido aqui.

3. Con esto no quiero sugerir que en toda épocay en todo lugar los seres humanos se han concebido de
este modo (es decir, afrontando la misién de formarse libremente a si mismos a partir de los mate-
riales que les son dados por su realidad corporal, psiquica y social). En nuestro caso, sin embargo, tal
afirmacién me parece correcta.

4. Enel Postscriptum, Kierkegaard describe metaforicamente al “individuo existente” como el conductor
de un carruaje uncido a un caballo alado y a un jamelgo. Seren Kierkegaard, Postscriptum..., p. 313.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

sera ofrecer, con ayuda de Kierkegaard, una descripcion de algunas
de las dificultades o “patologias™ que enfrenta una persona que trata
de sortear con éxito ambos escollos, asi como un esbozo de solucién
igualmente inspirado en la propuesta kierkegaardiana. Como estudio
de caso, usaré el de alguien que busca reencauzar su vida en un mo-
mento critico —el tipo de persona que, en instantes de flaqueza, estaria
tentada a recurrir a la Oracion de la serenidad—.

Ahora bien, tal y como el titulo del presente articulo indica, la lectura
que me propongo hacer de La enfermedad mortal es de caracter secu-
lar. Por “lectura secular” se entiende una interpretacion del texto que
prescinda lo mas completamente posible de todo sustrato religioso a fin
de iluminar, con independencia de la teologia cristiana que enmarca la
obra, las “patologias” a las que es susceptible una persona en el proceso
de construccién de su personalidad. En defensa de esta lectura, debo
aclarar que el mio no es un proyecto de interpretacion de Kierkegaard
sin mas, sino, mas bien, un proyecto de auto-interpretacion. Es decir,
en consonancia con el epigrafe que encabeza el trabajo, la finalidad es
entender al ser humano —mas modestamente, comenzar a entender
las patologias de la yoidad a las que esta sujeto el ser humano— a partir
de la comprension de este ser humano en particular que soy yo mismo.
Y dado que este ser humano en particular que soy yo mismo es, para
bien o para mal, ateo, mi proyecto de autointerpretacién no tiene més
remedio que ser ateo también.’

Una ultima aclaracion: en el trabajo se habla de patologias de la yoidad
(este ultimo término es aceptado por la Real Academia Espafola y sig-
nifica “condicion de ser [un] yo”) en lugar de simplemente “patologias

5. Uso la palabra “patologia” dado que Kierkegaard sostiene que la desesperacién —término genérico suyo
para caracterizar los problemas que enfrenta una persona en el proceso de formacion de su yo— es una
enfermedad del espiritu.

6. Podria objetarse en este punto lo siguiente: ¢por qué apelar a Kierkegaard para mi proyecto ateo de
autointerpretacién? La respuesta es sencilla: para el tema que aqui me atafie, no conozco anlisis mas
profundo —y, sobre todo, méas claro— que el ofrecido por Kierkegaard en La enfermedad mortal.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

del yo” porque esta tltima denominacidn sugiere enfermedad mental
—esquizofrenia o narcicismo, por ejemplo—, mientras que el fendéme-
no que me interesa, y el cual ocupa a Kierkegaard en La enfermedad
mortal, no es en absoluto de ese tipo: no se trata de un padecimiento
con posibles causas organicas que aqueja, en contra de su voluntad, a
un yo constituido, sino, por el contrario, consiste en un padecimiento
libremente autoinfligido (si bien, usualmente, oculto por el autoenga-
fio) que aqueja a un yo en el proceso de su autoconstitucion. No es, en
otras palabras, una enfermedad psicolégica, sino, si se quiere, una en-
fermedad espiritual. La enfermedad a la que alude Kierkegaard consiste
en un yo que se resiste a ser s mismo y que busca, en consecuencia,
librarse de si mismo para convertirse en otro, queriendo efectuar asi

“la transformacion mas insensata de todas las transformaciones”.’

El trabajo consta de cuatro partes. En las primeras tres (“El yo como
tarea”, “El papel del autoconocimiento” y “El yo como unidad de
opuestos”) se expone la concepcidon kierkegaardiana del yo como
una autorrelaciéon que sintetiza los opuestos que constituyen al ser
humano, asi como la tarea de autoconstitucién que es, para Kierke-
gaard, la principal misi6n de toda persona y el papel que el autoco-
nocimiento juega en ella. La cuarta seccioén esta dedicada a analizar
cOémo se manifiestan las patologias de la yoidad en el estudio de caso
propuesto, asi como a describir una de las “curas” sugeridas en la
obra kierkegaardiana.

Elyo como tarea
La tan famosa como criptica definicién del yo que ofrece Kierkegaard

en La enfermedad mortal reza lo siguiente: “El yo es una relaciéon que
se relaciona consigo misma, o dicho de otra manera: es lo que en la

7. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, Trotta, Madrid, 2008, p. 76.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

relacion hace que ésta se relacione consigo misma. El yo no es la re-

., . ., . . . 8
lacién, sino el hecho de que la relacion se relacione consigo misma”.

Aclarando un tanto este galimatias, Kierkegaard comenta mas adelante:
“Una persona es tan incapaz de librarse de la relaciéon consigo misma
como de librarse a si misma de su yo, el cual, después de todo, es una
y la misma cosa [que aquella relacion], puesto que el yo es la relaciéon

» 9

con uno mismo”.

El segundo pasaje es, sin duda, mas claro que el primero, en tanto
sugiere una concepcion del yo que es, filoséficamente hablando, un
lugar comun: el yo es la relacion de reflexividad que toda persona
tiene consigo misma o, con otras palabras, la conciencia que tiene de
si. No obstante, la concepcion kierkegaardiana del yo no se limita en
absoluto a la autoconciencia. La enfermedad mortal de la que habla
Kierkegaard—Ia desesperacion de querer y no poder librarse de uno
mismo— es calificada por él como una “enfermedad del yo”,” lo cual,
desde luego, no significa que se trate de una enfermedad de la auto-
conciencia. De modo que, si bien la concepcién kierkegaardiana del yo
incluye la autoconciencia, va mucho mas alla de ella. Kierkegaard da a
entender que esta tltima es relevante en la medida en que depende de
ella la caracteristica definitoria del yo, a saber, su libertad: “esta sintesis
[que es el yo] es una relacion que [...] se relaciona consigo misma, lo
cual equivale a la libertad. El yo es libertad”."

8. Ibidem, p. 33. Para Kierkegaard el yo es una relacién porque, como veremos en la seccion “El yo como
la unidad de opuestos”, aquél es una sintesis de opuestos, en especifico de finitud e infinitud, de tem-
poralidad y eternidad, de necesidad y posibilidad. Y una sintesis, dice ¢, “es una relacién entre dos”
(idem). En esta seccion, sin embargo, me concentro en el otro aspecto de la definicion del yo, a saber,
en el hecho de que la relacion entre opuestos que es el yo se relaciona a su vez consigo misma.

9. Ibidem, p. 37. He modificado la traduccién al espafiol de este pasaje, y de otros més a lo largo del tra-
bajo, valiéndome de la version inglesa de Howard y Edna Hong. En cada caso se indica “traducciéon
modificada”.

10. Ibidem, p. 39.

1. Ibidem, p. 50. La tltima oracion (“El yo es libertad”) no aparece en la traduccién castellana, pero si en
la version inglesa y, también, en el original danés.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

¢Por qué afirma Kierkegaard que la relacién con uno mismo “equivale”
a la libertad? La idea es ésta: asi como la conciencia dirigida hacia un
objeto externo hace posible, en principio, manipularlo libremente (por
ejemplo, para poder mover de sitio este libro debo primero ser conscien-
te de que esta ahi sobre la mesa), de igual modo la conciencia dirigida
hacia “dentro” —hacia si mismo— permite manipularse o, mejor dicho,
moldearse a uno mismo libremente. En efecto, al ser consciente de mi
mismo —al detectar que soy algo en el mundo distinto e independiente
de todo lo que me rodea y, en particular, al cobrar conciencia de mis
propios procesos mentales— se vuelve posible para mi ejercer control
sobre quién soy. Asf, el hecho de que la relacidn que es el yo se relacione
consigo misma —esto es, que posea conciencia de si— dota a ésta de
un poder muy especial: el de moldearse a si misma. Asi pues, el yo, para
Kierkegaard, consiste, antes que nada, en un poder: es la capacidad —
como veremos mas adelante— para moldearse a uno mismo sintetizando
en una unidad superior los polos opuestos que componen al ser humano.

Pero, derivado de lo anterior, el yo es asimismo una actividad y una
tarea. Es actividad puesto que involucra el ejercicio del poder o ca-
pacidad antes consignado. Para Kierkegaard, en efecto, lejos de ser
una sustancia, el yo debe ser entendido en términos procesales: “El
yo siempre esta en devenir en todos y cada uno de los momentos de
su existencia, puesto que el yo [en tanto potencialidad] realmente no
existe, sino que meramente es algo que tiene que hacerse”.” Sin em-
bargo, el yo no es una actividad entre otras ante la cual pudiéramos
permanecer indiferentes; por el contrario, la actividad de autoforma-
cién del yo es, para los seres humanos, una tarea que se nos impone
necesariamente, lo queramos o no. En términos sartreanos, estamos

condenados a forjarnos un yo.”

12. Ibidem, p. 51.
13. Kierkegaard lo expresa con menos dramatismo: “Todo ser humano esta originalmente dispuesto a ser
un yo [y] destinado a volverse él mismo”. Ibidem, p. 55. Traduccién modificada.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

Lo anterior no implica, desde luego, que todo el mundo logre for-
jarse un yo; al contrario, Kierkegaard estd convencido de que la
desesperacion, entendida como el deseo de librarse del propio yo,
es una condicién que, en un momento u otro, y bajo diversas formas,
aqueja a todas las personas sin excepcioén. Peor atn, la forma mas
comun que adopta la desesperacion, de acuerdo con él, es la igno-
rancia de ser —o, mejor dicho, de tener que ser— un yo."” Dado lo
extenuante de la tarea, y dada su ineluctable relacidon con estados
de animo aversivos como la angustia y la desesperacion, el grueso
de la humanidad adopta formas de vida cuyo principal cometido
es ocultarsela y, asi, en la medida de lo posible, librarse de ella. No
obstante, una de las tesis fundamentales de Kierkegaard es que tanto
la ignorancia de tener que ser un yo como el deseo de librarse de
la tarea de serlo son, en si, actividades y no meros padecimientos.”
En otras palabras, la desesperacion es el resultado de conducir por
caminos errados la ineludible tarea que cada quien, por el hecho
mismo de existir como ser humano," tiene ante si y, en ese sentido,
incluso quienes fingen desconocerla estan inmersos en ella.

Pero ¢en qué consiste exactamente la tarea que se nos impone al
tener que ser un yo? En mi interpretacién —que no es, me parece,
demasiado controvertida—, la tarea a la que Kierkegaard hace refe-
rencia no es otra que la de forjar la propia personalidad. ¢Qué quie-
re decir esto? Para comprenderlo es preciso echar mano del texto
central en el segundo volumen de O lo uno o lo otro, “El equilibrio
entre lo estético y lo ético en la formacidon de la personalidad”. Ahi
Kierkegaard —a través de su pseuddénimo en turno, el juez Guiller-
mo— formula la siguiente pregunta: “¢O puedes imaginarte algo
mas horrible que el que tu naturaleza acabe disolviéndose en algo
multiple, que llegues realmente a ser muchos, una legién [...] y que

14. Ibidem, p. 67.
15. Ibidem, p. 71.
16. Ver la nota a pie 3 para una apostilla a esta afirmacién.

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

pierdas de esa manera lo que hay de méas intimo y sagrado en un ser
humano, el poder de cohesién de la personalidad?”.”

La personalidad es, pues, la capacidad que poseemos los seres humanos
para dotar de cohesidn a nuestra vida a través de lo que Kierkegaard
llama “la eleccion de si mismo”. Toda vida humana es una mezcla inex-
tricable de azares y decisiones que, en conjunto, conforman un agrega-
do de eventos —tristes, alegres e indiferentes— que se suceden unos a
otros en un encadenamiento aparentemente interminable. En vista de
ello, el peligro que nos acecha es que nuestra vida acabe resolviéndose
en una mera suma de esos azares y decisiones sin coherencia alguna. Y
la Gnica forma de sortear ese peligro —sostiene el juez Guillermo— es
aceptando todo lo que constituye y ha constituido nuestra vida como
una serie de tareas a las que cada quien debe hacer frente y que, en
altima instancia, deben ser pensadas como fruto de una libre eleccion.
S6lo de esa manera es posible evitar la dispersion de la vida en episo-
dios discretos y convertirla en una historia coherente:

En eso consiste, en efecto, la dignidad eterna del ser humano, en
poder tener una historia, eso es lo que hay de divino en él, que él
mismo, si asi lo quiere, puede dar continuidad a esa historia; de
hecho, s6lo puede obtener esa continuidad si ésta no es el conjun-
to de lo que me ha sucedido o acontecido, sino mi propia obra, de
manera que incluso aquello que me ha sucedido es transformado y
transferido por mi de la necesidad a la libertad.”

Transformar la necesidad en libertad no significa que deba concebir
incluso las peores desgracias que pudieran acaecerme como produc-
tos de mi libre eleccién, lo cual obviamente seria ridiculo. El punto es,
mas bien, que debo concebirme como libre de elegir cémo enfrentaré
incluso las peores desgracias, las cuales no deben verse como meros

17. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida II, Trotta, Madrid, 2007, p. 151.
18. Ibidem, p. 225.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

sucesos ante los cuales soy una victima pasiva, sino, de nueva cuenta,
como tareas que las circunstancias me imponen y respecto de las cua-
les soy libre de elegir como responder.”

Un inmejorable ejemplo de esta actitud lo ofrece el estremecedor
relato de Viktor Frankl acerca de su confinamiento en un campo de
concentracién nazi. Frankl explica que los prisioneros con mas posi-
bilidades de sobrevivir no eran, contra lo que podria pensarse, aque-
llos que poseian una mayor robustez fisica, sino quienes lograban
encontrar un sentido al sufrimiento gracias a la certeza de que debian
hacer todo lo posible por mantenerse con vida para continuar con la
labor que la guerra les habia interrumpido (como médicos, cientificos,
artistas, etcétera) o regresar con sus seres queridos. Asi, en vez de
concebirse solamente como victimas de una terrible injusticia —que
lo eran sin duda—, lograban verse como agentes cuyas circunstancias
les exigian determinadas actitudes y acciones si querian aumentar
sus probabilidades de sobrevivir. De esa forma, su cautiverio dejaba
de ser tan sélo una atroz pesadilla que seria mejor olvidar y pasaba a
formar parte de la historia de su vida. Ello no significa, desde luego,
que los sobrevivientes pensaran que, después de todo, esa experien-
cia habia sido valiosa o digna de vivirse nuevamente; pero si implica
que cobraba un sentido que habria sido imposible encontrar de otra
manera. En plena concordancia con la concepcién ética propugna-
da por el juez Guillermo, Frankl concluye que “En dltima instancia,
vivir significa asumir la responsabilidad de encontrar la respuesta
correcta a los problemas que ello plantea y cumplir las tareas que la

’» 20

vida asigna continuamente a cada individuo”.

En suma, la personalidad es para Kierkegaard un poder cohesionador
capaz de dotar de coherencia a nuestra vida a través del tiempo,

19. Eljuez Guillermo escribe: “El que vive de manera estética ve por todas partes sélo posibilidades [...];
el que vive de manera ética, en cambio, ve tareas por todas partes”. Ibidem, p. 226.
20. Viktor Frankl, El hombre en busca de sentido, Herder, Madrid, 1946/1993, p. 79.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

permitiéndole asi adquirir una historia y elevarse por encima de
la dispersidon en episodios inconexos. De esto se desprende que la
personalidad no es una entidad estatica o plena en su ser, sino un
proceso o actividad que contintia mientras la vida lo haga. Y, como
quedo dicho antes, la personalidad no es una actividad entre otras,
sino una tarea —segun Kierkegaard, la principal tarea— que los
seres humanos tenemos ante nosotros y que es ineludible, pues
incluso el intento de rehuirla es una manera de responder a ella.
En razén de lo expuesto hasta aqui, me parece justificada la inter-
pretacién segun la cual, para Kierkegaard, la personalidad es el yo.

El papel del autoconocimiento

En el subtitulo anterior se aclar6 que, de acuerdo con Kierkegaard, la pro-
pia personalidad esta cimentada en la eleccion que cada quien debe hacer
de si mismo. Ahora bien, équé papel juega el autoconocimiento en esa
eleccion? La respuesta nuevamente la provee el juez Guillermo en el de-
curso de su larga invectiva en contra de la concepcion estética de la vida:

Aquel que se elige a si mismo de manera ética se elige a si mismo con-
cretamente como este individuo determinado [...]. El individuo toma
entonces conciencia de si como este individuo determinado, dotado
de estas facultades, estas inclinaciones, estos impulsos, estas pasiones,
influido por este ambiente determinado, como producto preciso de
un entorno preciso. Pero al tomar conciencia de si de esta manera, lo
asume todo bajo su responsabilidad.”

Tomado fuera de contexto, este pasaje podria producir la errada im-
presion de que elegirse a uno mismo significa simplemente aceptar sin
mas la propia facticidad —quien uno, de hecho, es—. No obstante, esta
interpretacion queda desmentida de inmediato cuando el pseudénimo
afiade que “esa concrecion es la realidad del individuo, pero puesto que

21. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro..., p. 225.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

la elige segtin su libertad, puede decirse también que es su posibilidad,
0, para no utilizar una expresion tan estética, que es su tarea”.” Es decir,
si bien conocerse y aceptarse a uno mismo es, sin duda, un aspecto
central de la autoeleccién que marca el punto de quiebre entre la exis-
tencia estética y la existencia ética, es s6lo el principio. La pregunta
clave para el individuo que adopta la vida ética no es “¢quién soy” sino
“qué quiero hacer con esto que soy?”. Es cierto que, para responder
a ésta, se necesita primero dar solucioén a aquélla; por esto el pseudod-
nimo senala la importancia del autoconocimiento, el cual permite al
individuo “penetralr] con su conciencia su entera concreciéon”.? Al
mismo tiempo, sin embargo, el juez Guillermo enfatiza que el auto-
conocimiento no es sino el comienzo de la vida ética, pues ésta es
fundamentalmente accién y no contemplacion: “ese conocimiento no
es una mera contemplacion [...] es un recapacitar sobre si mismo que
es de suyo un actuar [...]. Conociéndose a si mismo, el individuo no
da el asunto por terminado, sino que ese conocimiento es sumamente

24

fructifero y de ese conocimiento surge el individuo verdadero”.

El autoconocimiento que interesa a Kierkegaard “es de suyo un actuar”
en la medida en que involucra tanto la propia facticidad como la propia
posibilidad, la cual, como sefala el juez, impone inmediatamente una
tarea (la tarea de volver reales las posibilidades imaginadas). De manera
que “ese yo que el individuo conoce es a la vez el yo real y el yo ideal que
el individuo tiene fuera de si como la imagen a cuya semejanza debe for-
marse y que por otro lado tiene, sin embargo, en si, ya que es él mismo”.”
Dicho en palabras llanas, el autoconocimiento relevante para la eleccion
de uno mismo involucra un delicado equilibrio entre lo que soy y lo que
quiero ser, entre mi facticidad y mi posibilidad. Es verdad que, como apun-
ta Kierkegaard en La enfermedad mortal, la imaginacion es el medio de

22. Ibidem, p. 226. Gracias a esta cita queda claro por qué la aceptacién de uno mismo, discutida en esta seccion,
es idéntica a la concepcion de la vida como una serie de tareas o retos, discutida en la seccién anterior.

23. Ibidem, p. 231.

24. Ibidem, p. 232.

25. Idem. Traducciéon modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

la posibilidad:® para saber quién quiero ser, debo ser capaz de imaginar
cémo podria ser. No obstante, si quiero evitar caer en la mera fantasia, la
imaginacion debe estar firmemente anclada en el autoconocimiento; o, en
otras palabras, mi yo ideal debe estar firmemente anclado en mi yo real.

Enlo que resta del articulo me dedicaré a analizar la compleja interac-
cidn al interior de la triada facticidad-posibilidad-autoconocimiento.
En particular, abordaré los desbalances en ésta, que, de acuerdo con
Kierkegaard, son responsables de las patologias de la yoidad.

Elyo como la unidad de opuestos

De vuelta a La enfermedad mortal, y mas especificamente a la caracteri-
zacion que ahi se hace del yo como capacidad de unificar los opuestos
que constituyen al ser humano, tenemos que este dltimo “[...] es una
sintesis de infinitud y finitud, de temporalidad y eternidad, de libertad
y necesidad [...]. Y una sintesis es la relacion entre dos términos. El
ser humano, considerado de esta manera, no es todavia un yo [...]. Si
la relacién [entre dos términos] se relaciona consigo misma, entonces

27

esta relacion es lo tercero positivo, y esto es cabalmente el yo”.

El ser mismo del ser humano, sostiene Kierkegaard, es una mezcla de
opuestos; y el yo —o la personalidad— es la facultad de unificarlos
en una unidad superior (en un “tercero positivo”). En los términos
empleados en las secciones anteriores, la personalidad es la actividad
de amalgamar en un todo coherente los materiales contradictorios
provistos por la infinitud y la finitud, la eternidad y la temporalidad, la
posibilidad® y la necesidad. Ahora debemos dilucidar con mas precision

26. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, pp. 52y 57.

27. Ibidem, p. 33.

28. En la cita anterior Kierkegaard caracteriza esta dualidad como “libertad y necesidad”. Sin embargo, los
comentaristas coinciden en que la caracterizacién mas precisa ha de expresarse como “posibilidad y nece-
sidad”, ya que el propio Kierkegaard apunta que “la libertad es el aspecto dialéctico dentro de las categorias
de posibilidad y necesidad” (Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 50); es decir, la libertad emerge
de la interaccion entre posibilidad y necesidad, y, por lo tanto, no es identificable con la primera.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

c6mo la personalidad amalgama opuestos y, posteriormente, cuiles son
los escollos que acechan en este proceso de amalgamiento.

Para empezar es necesario hacer notar —solo para dejarla de lado—
una complicada cuestidon exegética. Como se abord6 lineas atras,
Kierkegaard propone tres pares de opuestos como constituyentes del
ser del ser humano. La cuestion es la siguiente: icada uno de estos
pares denota aspectos distintos del ser mismo del ser humano o, por
el contrario, son diferentes maneras de expresar una sola y tnica
tensién inherente a éI? Si bien la opinidén de los comentaristas esta
dividida,” la mayoria piensa que al menos las diadas infinitud-finitud
y posibilidad-necesidad refieren a una misma tensién —la tensién
entre el yo ideal y el yo real—, mientras que la diada eternidad-tem-
poralidad si apuntaria a algo distinto.’”” A pesar de la aparente plausi-
bilidad de esta opinién, pienso que es un error identificar, por un lado,
las categorias de infinitud y posibilidad y, por el otro, las categorias
de finitud y necesidad.” Sin embargo, dado que, como sefialé al inicio,
el proposito de este articulo no es primordialmente exegético sino

29. Por dar s6lo un par de ejemplos provenientes de la literatura secundaria en inglés: John Elrod afirma
que las diadas son irreductibles las unas a las otras (ver John Elrod, Being and Existence in Kierkegaard’s
Pseudonymous Works, Princeton University Press, Princeton, Nueva Jersey, 1975); mientras que Mark
Taylor sostiene que las diadas posibilidad-necesidad e infinitud-finitud son “funcionalmente equiva-
lentes” (ver Mark Taylor, Kierkegaard’s Pseudonymous Authorship. A Study of Time and Self, Princeton
University Press, Princeton, 1975, pp. 120-121). Esta tltima es la opinién mayoritaria.

30. Mi sugerencia, siguiendo a John Glenn, es que apunta a la tension surgida de la conciencia que el ser
humano posee de si mismo como un ser extendido en el tiempo, la cual conlleva la tarea de subsu-
mir una perspectiva puramente “presentista” bajo una perspectiva transtemporal que unifique los
distintos momentos de nuestra vida. Ver John Glenn, “The Definition of the Self and the Structure
of Kierkegaard’s Work” en Robert Perkins (Ed.), International Kierkegaard commentary: The Sickness
unto Death, Mercer University Press, Macon, Georgia, 1989, pp. 5-21.

31. En primer lugar, es inverosimil creer que Kierkegaard se tomara el trabajo de distinguir entre cuatro
formas distintas de la desesperacion a partir de cada una de estas categorias para terminar diciendo
que la desesperacion de la infinitud es idéntica a la de la posibilidad y la desesperacion de la necesidad
es idéntica a la de la finitud. En segundo lugar, en La enfermedad mortal Kierkegaard asigna distinto
origen a estas dos diadas: la diada infinitud-finitud es la sintesis basica y surge de la facultad de la
imaginaci6én, mientras que la diada posibilidad-necesidad proviene de la autorrelacién que dicha
sintesis establece consigo misma, por lo que depende de la autoconciencia. Y, en tercer lugar, los
personajes que Kierkegaard presenta en esa obra para ilustrar cada uno de los cuatro tipos basicos de
desesperacion son diferentes entre si: para ilustrar la desesperacion de la infinitud y de la posibilidad
recurre, respectivamente, al procrastinador y al inconstante, mientras que al describir la desesperaciéon
de la finitud y de la necesidad usa, en el primer caso, al conformista social y, en el segundo, al fatalista.

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

autointerpretativo, me tomaré la libertad de eludir una discusion
detallada de esta cuestion y en lo que sigue me concentraré exclusi-
vamente en la diada posibilidad-necesidad.

La diada posibilidad-necesidad refiere, pues, a la distincién entre el yo
ideal y el yo real que, como vimos antes, es central en la eleccion de
uno mismo. Por un lado, la categoria de necesidad mienta aquello que
de hecho soy y he sido hasta este momento de mi vida (una mezcla
de azares y decisiones), asi como las circunstancias en las que debo
ejercer mi agencia aqui y ahora. Todo esto constituye el yo real. Por
el otro lado, la categoria de posibilidad refiere a aquello que podria
llegar a ser a partir de lo que soy, tomando en cuenta, por supuesto,
las opciones que mis circunstancias concretas me presentan. En otras
palabras, apunta al yo ideal. A partir de este punto, me referiré a lo
primero —adoptando el 1éxico de los fildsofos existencialistas poste-
riores— como mi “facticidad” y a lo segundo como mi “posibilidad”.

¢COmo es que la personalidad amalgama en un todo coherente la factici-
dad y la posibilidad? No sera una sorpresa si en este punto se apela de nue-
vo a la eleccién de uno mismo y, méas especificamente, a la nocion —que
Kierkegaard no emplea— de “plan de vida”. Quedo esclarecido lineas atras
que la pregunta clave en el estadio ético es “¢qué quiero hacer con esto que
soy?”. La respuesta implica formular un plan de vida, el cual marca la pauta
para construir lo que todavia no soy a partir de los materiales provistos
por quien ya soy (mis gustos, mis talentos, mis recursos materiales, las
opciones que mi medio social abre ante mi, mis compromisos previa-
mente adquiridos, etcétera).” Desde luego, la mera formulacién de un
plan de vida no basta; se trata de ponerlo en prictica o, en términos kier-
kegaardianos, de hacer realidad las posibilidades que se han concebido.
Es precisamente esa actividad (materializar posibilidades aqui y ahora)

32. Por “plan de vida” no me refiero a una especificacion perfectamente detallada de cada aspecto de la
propia vida, sino a una proyeccién de “hacia déonde quiero ir” en los distintos &mbitos de ésta; pro-
yeccion que, dependiendo del caracter de cada quien, puede ser mas o menos especifica.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

la que permite conjuntar mi facticidad y mi posibilidad en una unidad
superior; y es “superior” en la medida en que no es ni pura facticidad ni
pura posibilidad, sino, por decirlo asi, una posibilidad factualizada o
concretizada. Usando la diada infinitud-finitud, Kierkegaard expresa del
modo siguiente la manera en que se amalgaman los pares de opuestos en
la actividad de autoconstitucion del yo: “Llegar a ser si mismo es hacerse
concreto. Pero hacerse concreto no significa que uno llegue a ser finito o
infinito, ya que lo que ha de hacerse concreto es ciertamente una sintesis.
Por lo tanto, la evolucion [del hacerse uno mismo] consistird en un infinito
alejarse de si mismo en la infinitizacién del yo y en un infinito regresar a

si mismo en el proceso de finitizaciéon”.*

Uno se aleja de si mismo —de quien uno, de hecho, es— al proyectar
cdmo podria ser, pero retorna a si mismo al concretizar sus proyectos
aqui y ahora. Asi, la implementacién del propio plan de vida —o, lo
que es lo mismo, el desarrollo de la propia personalidad— consigue
sintetizar continuamente —pues s6lo con la muerte se arriba a un tér-
mino final— los polos opuestos que constituyen nuestro ser y, de esa
manera, logramos darnos a nosotros mismos una personalidad definida
y una historia propia.

Patologias de la yoidad

Si aqui concluyera el texto, tendria un final feliz. Pero recuérdese que
el objetivo es analizar cdmo los procesos descritos anteriormente pue-
den descarrilar. Kierkegaard opina que esta tarea —constituirse en un
yo— no s6lo es la mas dificil de todas, sino que, ademas, todo mundo,
en un momento u otro, ha fallado en ella y, por consiguiente, ha caido
en las garras de la desesperacion. Esta ultima es la enfermedad del yo
—o0, mas precisamente, de un yo en proceso de construccion— por la

33. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51. Traduccién modificada. Para Kierkegaard, la tarea de
autoconstitucién del yo implica amalgamar los tres pares de opuestos que componen al yo, no solo la
infinitud y la finitud a las que se hace referencia en este pasaje.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

cual se produce una “discordancia” en la relacién que el ser humano,
en cuanto sintesis de opuestos, tiene consigo mismo.** Kierkegaard en-
fatiza una y otra vez que esa discordancia es cualitativamente distinta
de cualquier otra enfermedad, en la medida en la que no es algo que le
ocurre a una persona, sino, por el contrario, es algo que ella se inflige
a si misma y, en consecuencia, respecto de lo cual es responsable.”

A primera vista podria parecer equivocado e, incluso, cruel afirmar
que la desesperacidon es necesariamente autoinfligida. No obstante,
al menos en los términos planteados por Kierkegaard, tal afirmacion
es correcta. Puesto que mi yo o mi personalidad es una actividad que
Unicamente me compete a mi mismo (nadie puede construir mi yo en
mi lugar), los fallos en la relacién que mantengo conmigo mismo s6lo
pueden ser atribuidos a mi. Esa autorrelacion es, en efecto, la manifes-
tacion por excelencia de mi agencia. De hecho, Kierkegaard insiste en
que el primer paso en el camino de la sanacién (el camino para librar-
se de la desesperacion) es caer en cuenta de que yo soy responsable
de mi estado desesperado.”® Ahora bien, si se acepta lo anterior, cabe
preguntarse lo siguiente: ¢por qué me haria eso a mi mismo? épor qué
me causaria ese terrible sufrimiento, ese “estar muriendo lentamente”
que nunca termina por consumirse a si mismo?*” La respuesta estriba
en que, si bien la desesperacion es obra del desesperado mismo, no es
un objetivo que éste se proponga, sino, mas bien, la consecuencia de
desempenar erradamente la tarea fundamental que le incumbe en tanto
ser humano, a saber, la construccién de su personalidad (lo cual, como
vimos en la seccién anterior, es 1o mismo que construir y desarrollar

34. Ibidem, p. 36.

35. Para Kierkegaard “ser responsable” no significa “ser culpable”, sino mds bien “ser agente”. Ver la
siguiente nota.

36. Ver Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 86. Tiene pleno sentido que caer en cuenta de que el
responsable de la desesperacién es uno mismo sea el primer paso para la sanacion; pues, si la deses-
peracién es obra mia, también puede ser obra mia librarme de ella. El propdsito central del texto de
Kierkegaard es efectuar un cambio en el lector o la lectora para que deje de concebirse como paciente
y empiece a concebirse como agente de su propia vida, empezando por hacerse consciente de que ¢l
mismo o ella misma es la causa de su desesperacion.

37. Ibidem, p. 39.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

un plan de vida). En otras palabras, el propoésito del desesperado es,
como el de todos, llevar una vida satisfactoria; sin embargo, al hacerlo
equivocadamente, cae en la desesperacion.

El diagnostico general de Kierkegaard es que la desesperacion surge
como consecuencia de un desbalance (o discordancia) entre la facti-
cidad y la posibilidad. Posteriormente, complejiza el anilisis introdu-
ciendo la variable adicional de qué tanta conciencia tiene la persona
misma de la naturaleza de la desesperacidon (como un acto en vez de un
padecimiento) y de su propio estado desesperado. Mi propdésito aqui
no es repasar en detalle todas las manifestaciones de la desesperacion
que Kierkegaard analiza —desde la desesperacién que se ignora a si
misma hasta la mas autoconsciente y agresiva—, sino concentrarme,
como se anunciaba al inicio, en la interaccidn entre facticidad, posibi-
lidad y autoconocimiento en un caso concreto.

El caso concreto tiene que ver con una encrucijada que todos hemos
enfrentado alguna vez: la encrucijada del cambio. A todos nos llega a
ocurrir que algun aspecto de nuestra vida —e, incluso, nuestra vida
como un todo— nos parece, con buenas razones, totalmente desca-
minado y entonces nos decimos “esto no puede seguir asi, tengo que
cambiar”. Quiza se trate de superar una adiccioén, de reavivar una re-
lacién de pareja cada vez mas distante, de modificar un nocivo rasgo
de caracter, de vencer un profundo miedo, de aprender a perseverar
en las propias resoluciones o incluso de encontrar sentido a una vida
que va a la deriva, entre infinitas posibilidades més. El punto impor-
tante es que, en una situacion tal, se produce un terrible choque entre
lo que soy y lo que quiero ser, entre mi facticidad y mi posibilidad; vy,
en consecuencia, el peligro de caer o bien en el cinismo o bien en la
fantasia —instancias ambas de la desesperacion— es mayusculo.

Para aterrizar la discusiéon enfoquémonos en el caso de un alcohélico
que estd comprometido a superar su adiccién. El primer escollo que



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

deber4 enfrentar es, por supuesto, que él, de hecho, es alcohélico. Ese
es su punto de partida, su realidad, su facticidad. De nada le serviria
negarlo, pues hacerlo s6lo empeoraria las cosas (“como no soy alcohd-
lico, puedo beber una copa mas”). Asi, el primer paso es aceptar quien
de hecho es. Pero équé implica esto? Supongamos que en una fiesta su
pareja lo encuentra, una vez mas, ahogado en alcohol y se lo echa en
cara. ¢Qué diriamos de €l si contestara “idéjame en paz, équé no ves que
soy alcoholico?!”? Sin duda lo tachariamos de cinico. Ahora bien, su-
pongamos que un par de personas contemplan la escena y una le dice a
la otra “no me sorprende de X, es un alcoholico perdido”. éDiriamos en
este caso que la persona es cinica al expresarse asi de X? Por supuesto
que no. Al contrario: si también nosotros contisemos con evidencia
de que X es, en efecto, un alcohoélico perdido, respaldariamos su dicho.

La diferencia entre la afirmacién que el alcohdlico hace de si mismo y
una idéntica afirmacion realizada por alguien mas estriba en la relacién
que el alcohdlico tiene con su propia facticidad y, en especifico, con su
ser alcoholico. En su caso, su facticidad no es meramente facticidad; no
es algo que simplemente esté alli para ser contemplado (y chismorreado)
como un hecho del mundo, como si lo es para los observadores desin-
teresados. Si de verdad estd comprometido a cambiar, su ser alcohélico
le plantea un problema o, mis precisamente, una pregunta: “.qué vas a
hacer con esto que eres?”.** En los términos del juez Guillermo, su ser
alcoholico le impone una tarea: superar su alcoholismo. Aceptar su facti-
cidad equivale a aceptar esta tarea, no a regodearse en su ser alcohdlico.
Por ello los observadores —y, en particular, su pareja— reaccionarian
indignados ante el intento del alcohoélico de parapetarse tras su alcoho-
lismo y le dirfan cosas como “si bien es cierto que eres alcohélico, no
puedes apelar a ello para justificar tu comportamiento”.

38. Frankl escribe: “Tenemos que dejar de hacernos preguntas sobre el significado de la vida y, en vez de
ello, pensar en nosotros como en seres a quienes la vida les inquiriera continua e incesantemente”.
Viktor Frankl, El hombre en busca de sentido, pp. 78-79.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

Si el alcohdlico acepta la reconvencién y reafirma su voluntad de cam-
biar, entonces entraran en juego su posibilidad y su yo ideal (en el
sentido de un yo que todavia no es, aunque podria llegar a ser; no en
el sentido de un yo idealizado). Diremos, pues, que es posible para el
alcohdlico dejar de serlo, transitar de un yo alcoh6lico a uno que no lo
es. Eso es facil de decir, pero dificil en extremo de hacer, en gran medi-
da porque su facticidad se anuncia de nueva cuenta como un obstaculo
formidable. Supongamos que la persona en cuestién ha padecido alco-
holismo durante diez anos, alo largo de los cuales ha realizado repeti-
dos e infructuosos intentos de superarlo. Ello implica que posee, para
su infortunio, abrumadora evidencia en contra del éxito de su actual
propdsito, el cual se aproxima peligrosamente a una vana fantasia, en el
mejor de los casos, y a un grosero autoengaiio, en el peor. Imaginemos
que, hecho un mar de lagrimas, en vez de espetarle a su pareja que lo
deje continuar con su alcoholismo en paz, el alcohdlico afirma: “iper-
dbéname, juro que nunca volvera a suceder!”. Comprensiblemente, un
arrebato tal le significara a su pareja un muy pobre consuelo. De igual
forma, si el alcohoélico despierta un dia diciéndose “iya esta, soy otro,
nunca volveré a beber!”, tendriamos buenas razones para pensar que
se estd autoengafiando, pues, como sefiala Kierkegaard, el yo no puede
cambiar con la misma facilidad con que uno se cambia de vestimenta.”

De modo que el alcohdlico —y lo mismo vale para los otros ejemplos
consignados lineas atras: la persona que quiere restablecer una rela-
cién de pareja o modificar un pernicioso rasgo de caracter o vencer un
profundo miedo o aprender a perseverar en sus proyectos o encontrar
sentido a una vida que no va a ningtin lado—, a pesar de su sincero deseo
de cambiar, es presa facil de la desesperacion, sea bajo la modalidad del
cinismo, sea bajo la modalidad de la fantasia. En el primer caso, su des-
esperacion consiste en abrazar su facticidad como si fuera algo inamo-
vible y, escudado en ella, adoptar una actitud desafiante ante el mundo

39. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 77.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

(“lya veran qué tan alcohoélico puedo llegar a ser!”). En el segundo, su
desesperacidn se manifiesta como una fuga al reino de la imaginacidn,
en donde, al igual que la paloma de Kant, el desesperado se figura que su
vida seria mucho mas sencilla al verse por completo libre de las ataduras
de la facticidad (“ia partir de hoy soy otro!”).

Algo muy parecido a la oscilacion del alcohdlico entre la fantasia y el
cinismo es analizado por Kierkegaard bajo el rotulo de “desesperacion
de la obstinacidn”, la cual también se caracteriza por un desesperado
bascular, en este caso, entre la omnipotencia y la impotencia. El deses-
perado que se cree omnipotente se identifica exclusivamente con su
posibilidad, con su yo ideal (ahora si en el sentido de idealizado), y
pretende cortar las amarras con su facticidad: “Y es cabalmente este yo
[infinito] el que el desesperado quiere ser [...]. Con el recurso de esta
forma infinita pretende el yo, desesperadamente, disponer de si mismo
o ser su propio creador, haciendo de su propio yo el yo que él quiere
ser, determinando a su antojo todo lo que su yo concreto ha de tener
consigo o ha de eliminar”.*’ Esta clase de desesperado se rehtisa a ver su
yo real como una tarea; y, en su lugar, lo concibe como un lastre del cual
debe deshacerse a como dé lugar.* El problema, desde luego, es que, a
menos que el yo pretendidamente omnipotente se precipite de manera
definitiva hacia la locura, tarde o temprano se topara con su realidad,
con quien él de hecho es y con las circunstancias concretas que limitan
su agencia. Pero ello, lejos de arrancarlo de su desesperacion, lo arrojara

40. Ibidem, p. 93.

41. Kierkegaard sefala con acierto que esta clase de desesperacion tiene algo de placentero: “El yo es su
propio amo, absolutamente su propio amo; precisamente esto es la desesperacion, pero también lo
que ¢l concibe como su placer y su deleite”. Ibidem, p. 94. Traduccidon modificada. La explicacioén de
este fendmeno la encontramos en Tétem y tabil: “la naturaleza asocial de la neurosis resulta de su ten-
dencia mas originaria: refugiarse de una realidad insatisfactoria en un placentero mundo de fantasia”.
Sigmund Freud, Tétem y tabii, Amorrortu, Buenos Aires, 1913/1980, p. 78. En efecto, mientras que en un
contexto religioso Kierkegaard equipara la desesperacion con el pecado, en un contexto secular tiene
mas sentido identificarla con la neurosis, la cual exhibe muiltiples semejanzas con la desesperacion
tal como Kierkegaard la entiende, comenzando con la idea de que es una afeccidon autoprovocada o,
al menos, que no puede persistir sin la activa colaboracion del enfermo.

74



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

mas hondamente en ella, al pasar de su imaginada omnipotencia a una
igualmente simulada impotencia. Una personal tal

[...] se ha convencido de que ese aguijon en la carne [...] esta tan
profundamente clavado que le es imposible hacer abstraccion del
mismo, de suerte que es mejor para €l aceptarlo por siempre, por asi
decir [...]. Quiere tercamente ser si mismo, no a pesar [del aguijon]
ni sin él [...]. Lo Gnico que quiere, a despecho de toda la existencia,
es ser si mismo con el aguijon bien clavado, hasta el punto de casi
regodearse en sus tormentos.*

El “aguijon en la carne” —el alcoholismo para el alcohdlico, el desa-
mor para el desenamorado, la irascibilidad para el irascible, el apo-
camiento para el apocado, la inconstancia para el inconstante, la de-
presidon® para el depresivo— es aquella parte de la propia facticidad
que el desesperado quisiera hacer desaparecer por arte de magia y
que, al no conseguirlo, se vuelve, parad6jicamente, el objeto de una
perversa pasion. Kierkegaard califica esta pasién masoquista como
“demoniaca”,* aunque bien merece también el epiteto de “infantil”,
ya que es el resultado de una decepcioén causada por una concepcion
inmadura del mundo y de uno mismo, como si el desesperado se di-
jera “manifesté mi sincera voluntad de cambiar, pero el mundo y yo
mismo no cambiamos ipso facto. iAsi que ya veran hasta qué punto
seré quien de hecho soy!”.

En suma, lo que anteriormente parecia ser una tarea ardua, si, mas no
imposible de llevar a buen puerto —la tarea de construir una personali-
dad y una historia propias conjuntando armoniosamente la facticidad y
la posibilidad—, se revela ahora como un tormento sin salida, al menos

42. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, pp. 95-96. Traduccién modificada.

43. No me refiero a una depresion en sentido clinico, sino al desaliento vital producido por la conviccién
de que la propia vida no tiene sentido; aquello que Frankl llama “vacio existencial”. Viktor Frankl, El
hombre en busca de sentido, p. 105.

44. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 97.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en el caso concreto que nos ha ocupado aqui, el de una persona resuelta
a darle un giro a su vida. ¢Qué solucion propone Kierkegaard?

La solucién que nos ofrece La enfermedad mortal es de caracter reli-
gioso. Lo contrario de la desesperacion —que en la segunda parte del
libro se identifica con el pecado— es la fe, entendida como la condi-
cién del yo en la cual no s6lo acepta ser si mismo, sino que ademas “se
apoya de manera transparente en el poder que lo ha creado”,” es decir,
en Dios. La ayuda divina, sostiene Kierkegaard, es indispensable para
superar la demencial oscilacidon que va de la pretendida omnipotencia
(la fantasia) a la fingida impotencia (el cinismo). Por un lado, Dios es,
segln él, el inico garante de que nuestros proyectos —incluida nuestra
voluntad de cambio— cuentan con auténtica seriedad (“van en serio”)
y no son simples suefios guajiros. Es asi porque la seriedad de aquéllos
depende fundamentalmente de la “mirada” que Dios posa sobre cada
uno de nosotros,*® esto es, del hecho de que somos responsables ante
El por lo que hagamos de nuestra vida.”” La conviccion de existir frente
a Dios nos provee, pues, de la fuerza necesaria para ejecutar nuestros
proyectos con constancia y firmeza, evitando asi que nos volatilicemos
en vanas fantasias. Por el otro lado, la fe en Dios ofrece en la resigna-
cién una alternativa a la cinica aceptacién de nuestra facticidad: no se
trata de negar el aguijon en la carne ni de abrazarse a él como si fuese
imposible de superar y constituyera nuestro yo mas auténtico, sino de
“humillarse ante ese sufrimiento” con plena confianza en que, merced
a la gracia divina, podra ser eventualmente superado.*’

Tal es, entonces, el bosquejo de la solucién religiosa que propone
Kierkegaard a lo que podriamos denominar la “desesperacion del
cambio”. {Nos ofrece algo si nos confinamos, como he pretendido

45. Ibidem, p. 34. Traducciéon modificada.
46. Ibidem, p. 93.

47. Ibidem, p.106.

48. Ibidem, p. 96.

76



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

hacer aqui, a la esfera ética o secular?® Pienso que si. Los que nos
ofrece es, precisamente, la elecciéon de uno mismo discutida con ante-
rioridad. Los personajes que hemos hecho desfilar ante nosotros —el
alcoholico, el desenamorado, el irascible, el apocado, el inconstante,
el depresivo— enfrentan, a fin de cuentas, la misma tarea que cual-
quiera: amalgamar incesantemente su facticidad y su posibilidad en
un todo mas o menos coherente, a fin de dotarse de personalidad e
historia propias. Es cierto que, como hemos visto, su situacion —el
tener que remar contra la corriente de quienes han sido y son en este
momento— es particularmente dificil, pero la dificultad en cuestién
marca una diferencia de grado y no de tipo.

Hay, por otra parte, un aspecto de la propuesta kierkegaardiana en el
ambito ético que resulta especialmente pertinente para aquellos que
estan luchando por cambiar y que atin no ha sido mencionado. Se trata
de laidea de que la verdadera voluntad de cambio no se manifiesta en
rimbombantes declaraciones ni en solemnes juramentos (ya sea a uno
mismo o a los demas), sino como una intima y tenaz resoluciéon ex-
presada en acciones dia tras dia. El pseudonimo Johannes Climacus da
voz a esta posicion cuando, tras relatar como fue que decidi6 dedicar
su vida a desentrafiar el malentendido entre la “filosofia especulativa”
(el hegelianismo) y el cristianismo —tarea, por cierto, a la que Kier-
kegaard dedic6 buena parte de la suya—, sefiala que su decisién no se
manifestd en histrionismo alguno ni implicé ningtin cambio visible,
pues habia sido puramente interior. Y concluye que “la solemnidad al
pronunciar un juramento poco importa en comparaciéon con la con-
tinua solemnidad que permite recordarlo dia tras dia y que es la méas

» 50

verdadera de las dos”.

49. No quiero dejar de sefalar que quienes hemos intentado y fallado infinidad de veces en efectuar
un cambio en nuestras vidas no podemos darnos el lujo de despreciar sin mas la solucién religiosa,
aun cuando, en raz6n de nuestra educacidon y medio social, nos resulte totalmente inaccesible y tan
fantasiosa como el més descabellado de los proyectos. No por nada la Plegaria de la serenidad es una
plegaria, y no por nada los grupos de Alcohdlicos Anénimos suelen apoyarse en la religiosidad de sus
miembros para apuntalar su voluntad de cambio.

50. Seren Kierkegaard, Postscriptum..., p. 201. Traduccién modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

En efecto, lo que tiene que hacer quien verdaderamente desea cam-
biar es simplemente... cambiar, es decir, poner en practica, sin dila-
cién alguna, su proyecto de cambio, haciendo caso omiso de qué tan
descabellado —esto es, qué tan incompatible con su facticidad— pa-
rezca ser.” Al principio, desde luego, como en el caso del alcohdlico
que hemos analizado, las acciones encaminadas a hacer realidad
el yo ideal parecerdn meras simulaciones (lo cual no sera del todo
equivocado, pues uno estara actuando no como uno es, sino como
quiere llegar a ser). Y en una situacion tal —el momento critico en
el que una persona esta intentando juntar fuerzas para llevar por
fin a cabo un viraje en su vida— el autoconocimiento puede, curio-
samente, dejar de ser una ayuda y convertirse en un obstaculo, en
la medida en que pretenda respaldar a esa voz que inevitablemente
nos dira: “¢y tu quién te crees actuando de esa manera? ideja de
fingir!”. Si la persona que busca el cambio quiere tener un minimo
de posibilidades de éxito, debe aprender a desoir esa voz o, lo que
es lo mismo, debe aprender a poner entre paréntesis la concepcioén
que tiene de si misma y enfocarse inicamente en sus acciones, ésas que,
con suerte y paciencia, lo convertiran en quien quiere ser.

Jean-Paul Sartre expresa algo afin a esta idea cuando, en sus Cua-
dernos para una ética, afirma que “la autenticidad revela que el inico
proyecto significativo es el de hacer (no el de ser) [...]. La autentici-
dad consiste en rehusar todo esfuerzo por ser, porque en cada caso

9 52

yo siempre soy nada”.”* Vimos antes que Kierkegaard se pronunciaba
de modo similar al caracterizar el yo como una potencialidad
que “realmente no existe, sino que meramente es algo que tiene que

51. Kierkegaard enfatiza la importancia de la capacidad resolutiva o ejecutiva para evitar que nuestros
proyectos —y, junto con ellos, el yo mismo— se “evaporen”: “la voluntad, haciéndose infinita, retorna
con el mayor rigor a si misma, de suerte que cuando mas lejos esta de si misma —cuando ha alcanzado
la méxima infinitud con sus propdsitos y resoluciones— tanto més cerca que nunca se encuentra de
si misma en la disponibilidad de llevar a cabo las tareas infinitamente pequefias que puede realizar
este mismo dia, esta misma hora, este mismo instante”. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p.
53. Traduccién modificada.

52. Jean-Paul Sartre, Notebooks for an Ethics, Chicago University Press, Chicago, 1948/1992, p. 478.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

hacerse”.” Y el acuerdo entre ambos se extenderia a la conviccion
de que la frontera entre la facticidad y la posibilidad no se decide
en ultima instancia en el Ambito de la reflexion, sino en el de la
accion: si bien no puedo cambiarlo todo a placer de mi mismo y de
mis circunstancias, tampoco estd definido de antemano qué si y qué
no puedo cambiar.’* Esa frontera depende en tltima instancia de mi
mismo, de qué tanta energia estoy dispuesto a invertir en modificar
lo aparentemente inmodificable o, en palabras de Kierkegaard, de
qué tanto estoy resuelto a aventurarme en el proceso de “infiniti-

zacion” que me aleja de quien soy en este momento para después

regresar a mi mismo en el proceso inverso de “finitizacion”.”

De modo que la clave para superar el tipo de desesperacion que nos
ha ocupado aqui parece estar, como afirman quienes recurren a la
Oracion de la serenidad, en enfocarse en el proyecto de cambio un
dia ala vez. S6lo el tiempo dira si logré convertirme en quien queria
ser, es decir, en mi mismo. X

53. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51.

54. En El ser y la nada Sartre sostiene que “la situacién” (el escenario en el cual se ejerce la libertad) es
un “producto comun de la contingencia de [lo dado] y de la libertad, es un fenémeno ambiguo en el
cual es imposible al para-si discernir la aportacion de la libertad y la del existente bruto”. Jean-Paul
Sartre, El ser y la nada, Alianza, México, 1943/1989, p. 513. Sartre ilustra este punto con el ejemplo de
un pefiasco, el cual se vuelve un obsticulo sélo en el contexto de un plan de accion “cuyo tema general
es la escalada” (si mi objetivo es simplemente disfrutar el paisaje, el pefiasco deja de ser un obsticulo
y se convierte en un objeto mas de contemplacién); y concluye que “No hay un obsticulo absoluto,
sino que el obstaculo revela su coeficiente de adversidad [...] en funcion del valor del fin puesto por
la libertad. Este pefiasco no serd obstaculo si quiero, a toda costa, llegar a lo alto de 1a montafia”. Idem.

55. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51. Esto de ningtin modo implica que uno pueda volverse
“su propio creador”, es decir, que uno pueda “determinar a su antojo todo lo que su yo concreto ha de
tener consigo o ha de eliminar”. Ibidem, p. 93. Pues, como lo enfatiza el juez Guillermo al hablar de la
eleccion de uno mismo, “si lo que elegi no hubiese existido, si hubiese llegado a existir absolutamente
en virtud de la eleccién, no lo habria elegido, lo habria creado; pero yo no me creo a mi mismo, sino
que me elijo a mi mismo”. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro..., p. 196. El punto no es, entonces,
que uno pueda forjarse la personalidad que se le ocurra sin prestar atencién a quien uno ya esy a su
situacion concreta, sino que nunca estd determinado de antemano —previamente a la formacion de
un plan de vida— cudles aspectos de uno mismo y de la propia circunstancia habran de tomarse como
modificables y cudles no.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Fuentes documentales

Elrod, John, Being and Existence in Kierkegaard’s Pseudonymous Works,
Princeton University Press, Princeton, Nueva Jersey, 1975.

Frankl, Viktor, El hombre en busca de sentido, Herder, Madrid, 1993
(1946).

Freud, Sigmund, Tétem y tabii, Amorrortu, Buenos Aires, 1980 (1913).

Glenn, John, “The Definition of the Self and the Structure of
Kierkegaard’s Work” en Perkins, Robert (Ed.), International Kier-
kegaard commentary: The Sickness unto Death, Mercer University
Press, Macon, Georgia, 1989, pp. 5-21.

Kierkegaard, Seren, La enfermedad mortal, Trotta, Madrid, 2008 (1849).

O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida 11, Trotta, Madrid,
2007 (1843).

Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas filoséficas,
Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2009
(1840).

Sartre, Jean-Paul, El ser y la nada, Alianza, México, 1989 (1943).

Notebooks for an Ethics, Chicago University Press, Chicago,
1992 (1948).

Taylor, Mark, Kierkegaard’s Pseudonymous Authorship. A Study of Time
and Self, Princeton University Press, Princeton, 1975.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





