Libertad defectiva y metafisica del mal en Kant.
Una lectura del primer libro de La religion
dentro de los limites de la mera razon®

Pietro Montanari**

Recepcidn: 12 de agosto de 2021
Aprobacion: 1 de octubre de 2021

Resumen. Montanari, Pietro. Libertad defectiva y metafisica del mal en Kant.
Una lectura del primer libro de La religiéon dentro de los limites de la mera
razdn. En este articulo propongo una interpretacioén unitaria de la reflexion
kantiana sobre el mal en La religion dentro los limites de la mera razoén (1792-
1794). Esta parte de la obra de Immanuel Kant presenta a menudo problemas
interpretativos dificiles, ya que en ella su autor, aunque reafirma el principio
de la libertad del sujeto moral planteado en la Critica de la razén prdctica,
parece en realidad mostrar a este ultimo como condicionado por una tenden-
cia al mal que resulta tan insuperable que bloquea y perjudica su autonomia.
Doy cuenta de la coherencia que adquiere la nocidn kantiana del mal radical,
definido como una inversion axiolégica del orden de los motivos, una vez que
se comprenden el caracter defectivo de la nocidn de libertad que el filésofo
emplea en la obra y la orientacién metafisica que la respalda.

Palabras clave: mal radical, libertad, inefabilidad, moral, metafisica, religion.

Abstract. Montanari, Pietro. Defective Freedom and Metaphysics of Evil in Kant.
A Reading of the First Book of Religion Within the Bounds of Bare Reason. In
this article I propose a unitary interpretation of Kant’s reflection on evil in
Religion Within the Bounds of Bare Reason (1792-1794). This part of Immanuel

*  Agradezco a David Konstan por haber leido y comentado una version anterior de este articulo.
** Doctor en Letras Clasicas por la Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM). Profesor del
ITESO y de la Universidad de Guadalajara (UdeG). pmontanari@iteso.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

Kant’s work often presents knotty interpretative problems because the author,
while reaffirming the principle of the subject’s moral freedom as set forth in
Critique of Practical Reason, seems actually to be showing this freedom as
conditioned by a tendency toward evil that is so compelling that it blocks and
undermines the subject’s autonomy. I give an account of the coherence acqui-
red by the Kantian notion of radical evil, defined as an axiological inversion of
the order of the motives, once one grasps the defective character of the notion
of freedom that the philosopher employs in the work and the metaphysical
orientation that backs it up.

Key words: radical evil, freedom, ineffability, morals, metaphysics, religion.

Es imposible que un hombre, sin religion,
pueda llegar a estar feliz de su vida.'
—IMMANUEL KANT

La obra de la cual trataré, La religion dentro de los limites de la mera ra-
z6n (en aleman, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft,
en lo sucesivo La religién), debi6 ser publicada en cuatro partes por
la revista Berlinische Monatsschrift; sin embargo, a causa del endure-
cimiento de la censura en Berlin, e incitado por los acontecimientos
revolucionarios en Francia, Immanuel Kant public6 tinicamente la pri-
mera parte en esa revista, en marzo de 1792, mientras que la obra entera,
que comprendia las otras tres partes,” apareci6 en Jena al afio siguiente

1. En aleman: “Es ist unmoglich, dass ein Mensch ohne Religion seines Lebens froh werde”. Para una
interpretacion de este famoso dicho kantiano véase el texto aleman de Rudolf Langthaler, Geschichte,
Ethik und Religion im Anschluf§ an Kant Philosophische Perspektiven “zwischen skeptischer Hoffnungs-
losigkeit und dogmatischem Trotz”. Vol. 11, De Gruyter, Berlin, 2014, secc. 3.3, pp. 236-251.

2 En el texto citaré las partes de la obra segun las siguientes abreviaciones: Ri: 12 parte. “De la coha-
bitacién del principio malo a lado del bueno. Acerca del mal radical en la natura humana” (Erstes
Stiick. “Von der Einwohnung des bésen Prinzips neben dem Guten: oder Uber das radikale Bése in
der menschlichen Natur”). R2: 22 parte. “De la lucha entre el principio bueno y el principio malo para
el seforio sobre el hombre” (Zweites Stiick. “Von dem Kampf des guten Prinzips, mit dem Bésen, um
die Herrschaft iiber den Menschen”). R3: 32 parte. “De la victoria del principio bueno sobre el malo
y la fundacién de un reino del bien en la Tierra” (Drittes Stiick. “Der Sieg des guten Prinzips {iber
das Bose, und die Griindung eines Reichs Gottes auf Erden”). R4: 42 parte. “Del culto verdadero y
del culto falso bajo el sefiorio del principio bueno, o acerca de la religion y del sacerdocio” (Viertes
Stiick. “Vom Dienst und Afterdienst unter der Herrschaft des guten Prinzips, oder von Religion und
Pfaffentum”).

10



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

a cargo del editor Nocolovius.’ De 1794 es una segunda edicién, a la
cual sigue la bien conocida historia de los problemas que tuvo Kant
con la censura prusiana, que terminaron inicamente cuando Federico
Guillermo despidié al ministro de la justicia, Johann Christoph von
Wollner, en 1798.

En la primera parte de La religién (R1) se observan algunos vaivenes
mayores en el discurso que han arrojado dificultades concretas en tér-
minos hermenéuticos. En primer lugar, el peso que el texto otorga a
la evidencia del mal humano (o “radical”, como Kant lo llamé por
primera vez) como tendencia universal, endémica e ineluctable en la
historia y en la naturaleza humana, revela un pesimismo antropolégico
frente al cual se vuelven, como minimo, problematicas varias instan-
cias “fuertes” del discurso kantiano. Por ejemplo: a) la afirmacién de
la constitucién esencialmente buena del hombre; b) la idea de que el
perfeccionamiento moral sea posible; y, con esta idea, ¢) la posibilidad
de la Ilustracion como proyecto de transformacion social y politica,
asi como d) la autonomia moral del sujeto.

En segundo lugar, y sobre todo, se observa una doble tendencia a la
deconstruccion y a la orientacién metafisico-teoldgica. Por un lado,
nuestro autor neutraliza el contenido metafisico-religioso tradicional-
mente asociado al problema del mal humano y nos lleva a entender el
mal radical como una errénea inversion de las prioridades axiolédgicas
efectuada por el sujeto en el marco de una disposicidén natural esen-
cialmente buena. Por otro lado, sin embargo, hay también una marcada
tendencia opuesta a reafirmar la esencia y el condicionamiento® sobre-
natural del discurso acerca del mal, que Kant persigue sin sustituir con

3 La edicion del texto a la cual me refiero es la siguiente: Immanuel Kant, Werke in zwélf Béanden.
Band 8, Frankfurt, 1977. La edicion estd disponible en linea en el portal Zeno.org y comprende, entre
paréntesis, la indicacién del nimero de pagina. Nuestras citas consignan, después de la abreviacion,
las eventuales secciones del apartado y el nimero de la pagina. La traduccion, salvo si se indica lo
contrario, es propia.

4. Sobre el uso de estos términos (“condicionamiento”, “condicionado”) véase la nota 6.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

nuevas representaciones las viejas y afirmando reiteradamente que el
origen (Grund) del mal humano es inaccesible a la razén (inefable).
La neutralizacion de los contenidos representativos tradicionales es
coherente con los puntos arriba consignados (a, b, ¢, d), mientras que la
orientacion metafisica refuerza la comprensiéon del mal como tenden-
cia ineluctable y misteriosa,’ que coloca al sujeto moral y su autonomia
bajo un condicionamiento heterénomo.’

En las paginas que siguen trataré de ofrecer una lectura unitaria de la
obra, ilustrando como estas disonancias —entre proyecto ilustrado y
pesimismo moralista; entre critica de las representaciones metafisicas
tradicionales y reafirmacion del valor de éstas; entre condicionamiento
insuperable al mal y autonomia moral— son en realidad s6lo aparentes
una vez que se entiende correctamente la orientacién metafisica que
predomina en el texto kantiano.

La libertad humana y su paradéjica garantia

En el sistema kantiano de la raz6n practica la expresion “naturaleza
humana” indica algo opuesto a la determinacidén natural: denota el
principio de los actos, buenos o malos, que derivan de la libertad. Esta
ultima es el hecho tedérico y practico fundamental del sistema kantiano.
En el prefacio de la Critica de la razon prdctica la libertad es presenta-

5. En este sentido las paginas que La religién dedica al mal estin en continuidad con la interpretaciéon
kantiana del cuento de Job en su escrito de 1791, Sobre el fracaso de todo ensayo filoséfico en la Teodicea
(Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee), en el que el filésofo toma su
distancia de las teodiceas tradicionales (ontoldgica, cosmolégica y fisico-teoldgica), afirmando que la
mejor teodicea es la que imita la sinceridad de Job y admite honestamente nuestra ignorancia acerca
de los planes divinos. Immanuel Kant, “On the miscarriage of all philosophical trials in theodicy” en
Allen Wood y George di Giovanni (Eds.), Kant, Religion within the boundaries of mere reason and other
writings, Cambridge University Press, Nueva York, 1998.

6. Todas las veces que uso los términos “condicionamiento” y “condicionado” me refiero a una de-
terminacién que no es de caracter natural, sino sobrenatural o metafisica. Tal como lo argumento
detalladamente en las paginas siguientes, la caracteristica dominante del planteamiento kantiano
en La religién estriba en que, aun considerando la libertad humana como condicién necesaria de la
moralidad, la entiende ahora de manera defectiva, es decir, afirma que el hombre es libre porque no
podemos comprender de qué manera sus acciones estdn metafisicamente determinadas. En este escrito
la garantia de la autonomia del sujeto moral depende tinicamente de la inefabilidad de su condicio-
namiento originario.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

da como la piedra angular (Schlufistein) de la raz6n especulativa y el
soporte (Haltung) de las ideas de alma y dios. La libertad, que su autor
define como trascendental, no puede ser afirmada en el plano cientifico,
en el cual lo inico que puede conocerse es lo que puede determinarse
estrictamente como sustancia en el marco de ciertos nexos causales;
no obstante, es posible conocerla a priori, es decir, sin respaldo de la
percepcidn, de la experiencia, como condicidon (Bedingung) de la ley
moral. Hay entonces una negacion del valor de la libertad a nivel de
explicacion cientifica (determinismo), pero también una asuncion de la
misma en el centro de la comprension de la moralidad.’

Los actos morales no pueden ser determinados por alguna necesidad
objetiva, inclinacién o impulso natural, sino por una maxima (Maxime),
una regla que el sujeto escoge y acepta libremente por si mismo. Estos
actos se caracterizan asi por ser esencialmente voluntarios y conscien-
tes, esto es, irreductibles a cualquier determinacién natural externa o
interna. En La religion Kant llama “naturaleza humana” a este aspecto

7. Por exigencias de simplificacion, en toda esta parte he omitido distinguir entre libertad (Freiheit) y

libre arbitrio (freie Willkiir), asi como entre voluntad (Wille) y arbitrio (Willkiir). La segunda distin-
cidn es explicita en la Metaphysik der Sitten (22-227), donde Kant escribe que Ginicamente el arbitrio
puede decirse libre, mientras la voluntad no puede decirse ni libre ni no libre, porque su papel no es
decidir, sino legislar. Véase la edicion inglesa de Lara Denis (Ed.), The Metaphysics of Morals, Cam-
bridge University Press, Cambridge, 1996. En la misma obra (Metaphysik der Sitten, 213) el arbitrio es
definido como la facultad del deseo conjunta con la conciencia de su capacidad de actuar; mientras
que la voluntad es el fundamento interno que determina el arbitrio (la voluntad no tiene fundamento).
Segtn la interpretacion clasica de Lewis White Beck (A Commentary on Kant’s Critique of Practical
Reason, University of Chicago Press, Chicago, 1960), esa distincién denota dos aspectos de la misma
razdn préactica: uno legislativo (Wille) y otro ejecutivo (Willkiir). Sobre el desarrollo de estos conceptos
en Kant véase Draiton Gonzaga de Souza y Keberson Bresolin, “Wille e Willkiir: uma anélise e uma
interpretagdo na filosofia de Kant” en Veritas (Porto Alegre), Pontificia Universidad Catdlica de Rio
Grande del Sur, Porto Alegre, Brasil, vol. 64, N2 1, 2019, pp. 1-26.
Con respecto a la primera distincion (entre Freiheit y freie Willkiir) se entiende la libertad como la po-
sibilidad de que la accién humana no esté determinada por causas naturales (por este o aquel impulso
natural, por ejemplo); mientras que el libre arbitrio (arbitrium) se comprende como el uso (Gebrauch)
que hacemos de esta posibilidad, adoptando esta maxima (mala, por ejemplo) y no otra (buena). Kant
comenta en La religién que el principio con base en el que efectuamos esta eleccion (principio sub-
jetivo primero de la aceptacion o principio subjetivo del uso de la libertad) nos resulta impenetrable
(unerforschlich); y establece unicamente que no lo podemos encontrar en un impulso natural, puesto
que, de ser asi, no seria libre (en este caso, en la Critica de la razén pura lo llama arbitrium brutum).
Incluso, el filbsofo de Konigsberg proporciona una prueba formal de esta inaccesibilidad en una nota
de R1: si quisiéramos determinar el principio, lo harfamos por medio de una maxima; y toda maxima
tiene a su vez un principio, asi que nos encontrariamos en una regresion al infinito. Nota 4, p. 666.

13



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

no determinado y no pre-determinable del acto moral. Dicha indeter-
minacién del acto no impide que pueda darse una explicacion positiva
(empirica) de los hechos morales —y, con ello, que sean posibles las
ciencias sociales (Sozialwissenschaften)—; pero implica reconocer que
la comprensidn cientifica no puede neutralizar la imputabilidad del
acto humano como acto libre y no pre-determinado.”

Ahorabien, en La religién la garantia de la imputabilidad del acto moral
humano reside en la impenetrabilidad (Unerforschlichkeit, Unbegrei-
flichkeit) del fundamento primero de la aceptaciéon de las maximas
buenas o malas.’ El filésofo prusiano afirma en esta obra que somos
libres porque el principio primero del que deriva nuestra adopcion de
las maximas (der erste Grund der Annehmung unsrer Maximen) queda
oculto a toda posible experiencia factual (kein Faktum sein kann), es
decir, es inefable. Esta idea es continuamente reafirmada en La religién
e, incluso, queda demostrada mediante un argumento ad absurdum.”

Los que siguen son los pasajes mas relevantes en Ri1:

a. “El hombre lleva en si el primer fundamento (para nosotros in-
comprensible) en virtud del cual acepta maximas buenas o malas

9 11

(contrarias a la ley)”.
b. “De esta aceptacion [de las maximas] no se puede conocer ni el
fundamento primero subjetivo ni la causa (aunque es inevitable
su busqueda). Puesto que no podemos derivar esta intencion o,

8. No tengo el espacio para argumentar la importancia que el planteamiento kantiano podria tener
en el debate actual sobre el libre arbitrio, en amplia medida influenciado por premisas naturalistas
(en particular, a partir de los experimentos de Benjamin Libet, actualmente relanzados y en amplia
medida reconfirmados por la neurociencia del free will).

9. “Wenn wir also sagen: der Mensch ist von Natur gut, oder, er ist von Natur bdse: so bedeutet dieses
nur so viel, als: er enthilt einen (uns unerforschlichen) ersten Grund der Annehmung guter, oder der
Annehmung boser (gesetzwidriger) Maximen”. R1, pp. 666-667.

10. El fundamento primero de la adopcion (Annehmung) de la maxima, siendo dicha adopcién libre, no
puede consistir en una inclinacion ni en un impulso, sino en otra maxima, que a su vez redirigird a un
fundamento primero.

1. “Er [der Mensch] enthilt einen (uns unerforschlichen) ersten Grund der Annehmung guter, oder der
Annehmung boser (gesetzwidriger) Maximen [...]”. Véase la nota 9.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

mejor dicho, su fundamento supremo, a partir de cualquier acto
temporal originario del libre arbitrio, entonces nosotros le consi-

9 12

deramos como una condicion del libre arbitrio”.

c. “[...] sobre todo, no somos capaces de explicar por qué el mal pudo

corromper la maxima suprema, aunque esta maxima sea nuestro
propio acto, asi como no podemos explicar una propiedad funda-

3 13

mental de nuestra misma naturaleza”.

d. “Asi que no se puede buscar el origen temporal de este acto, tene-

mos que buscar inicamente su origen racional [...]. Pero el origen

racional de esta perturbacion de nuestro libre arbitrio [...], a saber,

esta tendencia al mal, nos queda inaccesible”."

e. “Pero el hombre no puede llegar naturalmente a la conviccién [del

cambio interno] porque la profundidad de su corazén (el funda-

mento subjetivo supremo de sus maximas) queda impenetrable a

s{ mismo”.”

Lo que los pasajes “a”, “b” y “e” declaran inefable es, en general, el fun-
damento u origen subjetivo de nuestra libertad, que lleva a la interna
adopcioén de maximas buenas o malas. Los pasajes “c” y “d” se refieren
mas especificamente a la adopcién de maximas malas, al principio o
causa del mal radical humano:

. “Von dieser Annehmung kann nun nicht wieder der subjektive Grund, oder die Ursache, erkannt

werden (obwohl darnach zu fragen unvermeidlich ist). Weil wir also diese Gesinnung, oder vielmehr
ihren obersten Grund nicht von irgend einem ersten Zeit-Actus der Willkiir ableiten kénnen, so
nennen wir sie eine Beschaffenheit der Willkiir”. R, p. 671.

“[...] warum in uns das Bose gerade die oberste Maxime verderbt habe, obgleich dieses unsere eigene
Tat ist, eben so wenig weiter eine Ursache angeben konnen, als von einer Grundeigenschaft, die zu
unserer Natur gehort”. Ry, I1, p. 678.

. “Wir kénnen also nicht nach dem Zeitursprunge, sondern miissen blof nach dem Vernunftursprunge

dieser Tat fragen [...] Der Vernunftursprung aber dieser Verstimmung unserer Willkiir [...] d.i. dieses
Hanges zum Bosen, bleibt uns unerforschlich™. Ry, 1v, p. 690.

. “Zur Uberzeugung aber hievon kann nun zwar der Mensch natiirlicherweise nicht gelangen [...] weil

die Tiefe des Herzens (der subjektive erste Grund seiner Maximen) ihm selbst unerforschlich ist”.
Ry, 1V, pp. 70-702.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

a. “El fundamento de aceptacion (Annehmung) de maximas buenas
o malas”.

b. “El fundamento o causa de la intencién-motivacion interna” (Ge-
sinnung).

c. “El origen de la corrupcién de la maxima suprema”.

d. “El origen racional de la perturbacion del libre arbitrio”.

e. “El fundamento subjetivo supremo de las maximas” (“profundidad
del coraz6n”).

Mas alla de la afirmacion de inefabilidad del fundamento de la mo-
ralidad en general, como veremos, es posible identificar en Ri tres
afirmaciones especificas de inefabilidad: el origen del mandato incon-
dicionado de la ley moral (inefable 1), el origen del mal (inefable 2) y
el origen de la conversion al bien (inefable 3). Los tres inefables no
se refieren a un mismo origen, puesto que, como mostraré al final del
articulo, el origen inefable del mal radical es senalado como un ente
malo (das moralisch-Bése). Todos, sin embargo, implican la adopcién
y aceptacion intima de las maximas; aceptacion cuyo fundamento, en
general, es declarado inaccesible.

Prescindiendo de los inefables especificos, hay que observar que se
trata de una manera insélita de afirmar la libertad humana, a la que
nombro “nocién defectiva de la libertad”. Parece que ser libre no es
una capacidad que nos pertenezca como sujetos, sino un concepto
indeterminado: equivale a la ignorancia de lo que nos condiciona ori-
ginariamente como sujetos morales (el pasaje “b” es el mas claro en
este sentido). La libertad no es un atributo positivo, sino un nombre que
indica una condicidn defectiva, una limitacién epistémica insuperable
en el sujeto. La libertad es un hecho que deriva de un misterio (scire

16



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

nefas). Obsérvese bien que en ninguno de los pasajes consignados
se cuestiona si la libertad humana tiene o no tiene este fundamento in-
accesible; pues que lo tenga no es objeto de cuestionamiento. El tinico
problema es que el fundamento nos resulta impenetrable; y es s6lo a
causa de esta ignorancia como podemos considerarnos agentes libres.
Los humanos somos y nos concebimos libres debido a nuestra drastica
limitacidon epistémica (epistemic boundedness) acerca del origen de
nuestra adopcion de las maximas.

Pero écomo se puede afirmar que la libertad tiene un fundamento (que
la determina) y, al mismo tiempo, declarar que este fundamento es
inaccesible? Esta es la paradoja tipica que se presenta ante toda afir-
macion de inefabilidad metafisica, a partir de la cual se constituyen de
modo inevitable conceptos auto-contradictorios: si declaro X como
epistémicamente inaccesible, estoy en realidad declarando algo acerca
de X; ergo, X no es epistémicamente inaccesible.” X equivale en este
caso al fundamento (al origen) de la moralidad. Los tres inefables espe-
cificos que consigné estan sujetos a la misma paradoja. Llamaré a esta
paradoja el primer problema de la libertad kantiana (“Problema 1”).

¢Solucién del problema?

No es posible resolver el Problema 1; por 1o menos no por via estricta-
mente logica. Sin embargo, puede ser atenuado mediante varias con-

16. Con base en lo que expuse en la nota 7, tenga presente el lector que, mas exactamente, lo que en
La religion es considerado inefable (inaccesible) no son ni la libertad ni el arbitrio, sino el porqué
el sujeto moral adopta esta maxima y no otra; o, si se prefiere, inefable es el principio primero que
determinaria el uso humano de la libertad. No hay duda sobre la existencia de este principio; y el
texto asegura que, aun impenetrable, el hombre lo lleva consigo (er enthdlt). Se trata de una limita-
cidn epistémica absoluta. De ahi la vertiente que llamo defectiva de la libertad; y no sélo negativa,
tal como Kant la presenta a menudo en otras obras (lo que no es necesitado por causas naturales),
por ejemplo, en la “Introduccion” de la Critica de la razén prdctica, en la “Introduccion”, de la Critica
del juicio y en la Metaphysik der Sitten (226).

17. Se trata del problema de la “self-stultification” o “self-reference antinomy”, implicita en las afirma-
ciones de inefabilidad. Véase William P. Alston, “Ineffability” en John Donnelly (Ed.), Logical Analysis
and Contemporary Theism, Fordham University Press, Nueva York, 1972; Pietro Montanari, “Epistemic
and divine ineffability in Plato” en Didlogos, vol. LII, N° 108, 2020; Pietro Montanari, “Strategic and
religious ineffability in Plato and Plotinus” en Didlogos, vol. L1I, N° 108, 2020.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

sideraciones y, en nuestro caso, en virtud de la naturaleza eminen-
temente practica (moral) y religiosa que el uso del argumento de la
inefabilidad tiene en Kant. Este uso es parte del uso prdctico de larazén
(practical metaphysics),” que el filosofo de Konigsberg consideraba
un desarrollo positivo de su gnoseologia, absolutamente necesario no
s6lo para conservar la metafisica, sino para instituirla como ciencia.
Las ideas centrales de la metafisica tradicional son recuperadas por
Kant como “theoretical propositions” sobre objetos no-empiricos
(nouménicos), asi que, por un lado, pertenecen al dominio de la razén
especulativa; aunque, por otro lado, nuestra razoén para aceptarlas es
eminentemente practica y su aceptacion requiere nuestra creencia o
fe (Glauben).”

En este planteamiento teoérico la inefabilidad del fundamento no quiere
denotar algin fendmeno posible, algo que observamos indirectamente,
pero cuya constituciéon no entendemos de manera exacta (por ejemplo,
la materia oscura, la energia oscura, el espacio-tiempo, entre otros).
Tampoco quiere mostrar una nocion limite y paradéjica, que sea pura-
mente pensable, pero que no exprese ninguna realidad determinable
(receptdculo platonico, materia prima aristotélica, via del no ser parme-
nidea, dpeiron anaximandreo, el Uno de Damascio). ¢Qué es entonces?

La libertad, en Kant, es una nocién que denota la condicién trascen-
dental de la accién moral, es la ratio essendi de la moralidad.” El sujeto
no puede no ser postulado como libre porque la moralidad consiste
en su capacidad de elegir entre maximas buenas o malas; y esta elec-
cién, en dltima instancia, no puede no ser imputable inicamente a
él. El concepto de libertad es prdcticamente necesario y remonta al

18. Véase, por ejemplo, “Vorrede”, 11, 29 en Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt, 1977. Sobre la “practical metaphysics” kantiana véase el capitulo 1y el “Postscript” en Mar-
cus Willaschek, Kant on the sources of metaphysics: the dialectic of pure reason, Cambridge University
Press, Cambridge, 2018.

19. Marcus Willaschek, Kant on the sources..., p. 272.

20. “Vorrede”, nota 1 en Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

factum de la voluntad.” En La religién, sin embargo, la pregunta no es
sobre la libertad como condicién trascendental de la moralidad, sino
acerca de la finalidad (y de las representaciones de esta finalidad) que
acompaia inevitablemente a la accién moral sin por ello pervertirla.”Y
el problema del fin de la libertad implica, de modo clésico, el problema
de su derivacién: la pregunta épor qué soy libre? involucra la pregunta
¢de donde viene mi libertad? La interrogante acerca del origen es de
caracter teleologico.

En la perspectiva de La religién se plantea entonces la cuestiéon no
de la libertad, sino de su fundamento entendido como la condicion
de la condicion de la moralidad, el antecedente (ante-factum) que es
necesario anteponer al factum de la libertad para que la nocion de esta
ultima adquiera significacién religiosa y se enmarque en una religiéon
pensada en los limites de la sola” razén practica. Si en la Critica de
la razén prdctica la libertad es lo incondicionado (das Unbedingte),
en La religion aparece como lo misteriosamente condicionado. Esta
orientacién impone descartar la otra posibilidad, a saber, que la li-
bertad no tenga fundamento o que deba ser pensada sin fundamento,
que evidentemente Kant no considera religiosamente significativa. La
religién parte de la premisa de que el sujeto moral piensa la libertad

21. Leemos en la segunda Critica: “Die objektive Realitit eines reinen Willens, oder, welches einerlei ist,
einer reinen praktischen Vernunft ist im moralischen Gesetze a priori gleichsam durch ein Faktum
gegeben; denn so kann man eine Willensbestimmung nennen, die unvermeidlich ist, ob sie gleich
nicht auf empirischen Prinzipien beruht”. 1, 2, 170 en Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1977. El texto prosigue asociando la nocién de voluntad con la nociéon de
causalidad; una causalidad con libertad (Kausalitdt mit Freiheit), que no es determinable segtn leyes
naturales.

22. “Vorrede”, 1, 649-651 en Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. En el prefacio a la primera edi-
cion de La religion, al momento de definir el libre arbitrio, Kant afiade que a esta nocion le resulta
indispensable también la representacion del fin o consecuencia (Folge) de la accion: un libre arbitrio,
afirma el filosofo, que no afiada mediante representacion (hinzudenkt) a la accién hacia la cual tiende
un objeto (Gegenstand) objetiva o subjetivamente determinado (que ésta tiene o deberia tener) no
puede bastar por si mismo, puesto que sabria cémo debe actuar, pero no en cuél direccién (wohin).
De esta otra manera Kant puede reintroducir en su discurso motivos metafisicos tradicionales a los
que su gnoseologia ha negado todo valor de ciencia.

23. Sobre el significado defectivo del adjetivo “bloR”, referido a “Vernunft”, véase Otfried Hoffe, “Holy
Scriptures within the boundaries of mere reason: Kant’s reflections” en Gordon Michalson (Ed.), Kant’s
religion within the boundaries of mere reason, Cambridge University Press, Cambridge, 2014, pp. 10-30,
pp. 22-23.

19



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

desde la perspectiva no de la ausencia de fundamento, sino de la pre-
sencia inefable del fundamento que lo constituye. El sujeto moral, en
este caso, coincide con un sujeto religioso capaz de experimentar una
religiosidad moralmente auténtica y compatible con las limitaciones
epistémicas delineadas en la Critica de la razén pura.

Cabe recordar que la afirmacion de inefabilidad tiene un papel esencial,
aunque no exclusivo, en los planteamientos de tipo religioso, meta-
fisico y teoldgico. En Kant lo inefable no tiene necesariamente una
connotaciéon mistica. Ademas, el filésofo de Konigsberg declara repe-
tidas veces su antipatia hacia la inflacién del sentimiento religioso.™
Seria, por ejemplo, unilateral sostener que el concepto kantiano de
notmeno,” nocioén con la cual se denota una cosa en su no ser objeto
de intuicidn sensible, tenga valor religioso, puesto que se trata de un
término cuya funcién es gnoseoldgica (indica el limite* del discurso
cientifico). Sin duda, empero, la afirmacién de inefabilidad tiene en
Kant también implicaciones teologico-religiosas fuertes que llegan a
ser evidentes e incluso explicitas cuando, por ejemplo, el autor escri-
be que la incomprensibilidad (Unbegreiflichkeit) de nuestra interna
(nouménica) disposicién a la ley moral proclama “un origen divino”

24. Sobre este rechazo véase Eric Weil, Problémes kantiens, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1970;
Italo Mancini, Kant e la teologia, Cittadella Editrice, Asis, Italia, 1975. Este aspecto, sin embargo, no
va confundido con un rechazo tout court de toda posible experiencia directa de Dios. Sobre estas
malinterpretaciones véase las observaciones de Stephen Richard Palmquist, que entiende la posiciéon
kantiana al respecto en el marco de lo que define como el “critical mysticism” del filbsofo aleman.
Stephen Richard Palmquist, Kant’s Critical Religion: Volume Two of Kant’s System of Perspectives,
Ashgate Publishing, Farnham, 2000.

25. Véase, por ejemplo, “Logica trascendental” en Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, p. 276. Ahi
Kant habla de “La doctrina de la sensibilidad como doctrina de los noimenos en sentido negativo”
(“Die Lehre von der Sinnlichkeit ist nun zugleich die Lehre von den Noumenen im negativen Vers-
tande”). Contra una tendencia que parece hoy mayoritaria (por lo menos en ambito anglosajon), Lucy
Allais revindica justamente que el idealismo trascendental es posicién (en parte) metafisica y rechaza
la identificacion entre noumena e intelligibilia. Véase Lucy Allais, “Transcendental idealism and me-
taphysics: Kant’s commitment to things as they are in themselves” en Dietmar Hermann Heidemann
y Katja Stoppenbrink (Eds.), Kant Yearbook: Anthropology, De Gruyter, Berlin, 2010, pp. 1-31.

26. Sobre la nocioén de limite en Kant en el doble significado de Grenze y Schranke véase Constantino
Esposito, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La teologia morale di Kant” en Luca Fonnesu
(Ed.), Etica e mondo in Kant, Il Mulino, Bolonia, 2008, pp. 237-269.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

y que esto deberia animarnos a enfrentar todo sacrificio en el camino
del deber.”

Mediante el recurso de la inefabilidad del fundamento, entendida des-
de todos sus posibles aspectos (los tres inefables), nuestro filosofo
logra que se preserve o refunde la influencia que conceptos meta-
fisicos tradicionales (dios, inmortalidad, libertad, bien y mal, entre
otros) tienen sobre el sujeto moral; aunque, gracias al “giro coper-
nicano” y a la critica de las ideas de la razon en la Critica de la razén
pura,” estos conceptos cesan de significar una realidad suprema que
aquél podria conocer objetivamente. A esto me refiero cuando hablo
de la orientacion metafisica del discurso kantiano: la refundacién y
conservacion del valor practico y religioso de los conceptos metafisi-
cos tradicionales. La inefabilidad del fundamento de la libertad es el
eje de la orientacion metafisico-teoldgica de la filosofia kantiana,” tal
como se expresa en La religion.

La fuerza insuperable del mal: argumento
de la dependencia y rigorismo

Segtn el autor de las tres Criticas existe en el hombre una disposicion
(Anlage) al bien, articulada en tres dominios: animalidad (amor sui
fisico), humanidad (amor sui moral) y personalidad. Esta disposicion

27. “[...] und selbst die Unbegreiflichkeit dieser eine gottliche Abkunft verkiindigenden Anlage muf} auf
das Gemiit bis zur Begeisterung wirken, und es zu den Aufopferungen stirken, welche ihm die Achtung
fiir seine Pflicht nur auferlegen mag”. R1, IV, pp. 699-700.

28. Véase, tipicamente, la dialéctica trascendental.

29. No puedo presentar un estado de la cuestion acerca de la investigacion sobre Kant y la religion. Dirijo
al lector interesado a algunos estudios importantes sobre el tema. Véase Karl Jaspers, Il male radicale
in Kant, Morcelliana, Brescia, 2011; “Kant” en Karl Barth, Protestant thought: from Rousseau to Ritschl,
Harper & Brothers, Nueva York, 1959; Piero Martinetti, “La religione in Kant” en Piero Martinetti,
Ragione e fede, Giulio Einaudi Editore, Turin, 1972, pp. 73-95; Eric Weil, Problemes kantiens, caps. 1y
4; Ttalo Mancini, Kant e la teologia; Nestore Pirillo (Ed.), Kant e la filosofia della religione, Morcellia-
na, Brescia, 1996 (actas de la conferencia para el bicentenario de la obra Die Religion innerhalb der
Grenzen der blof3en Vernunft, Trento, Italia, enero de 1994); Stephen Richard Palmquist, Kant’s Critical
Religion...; Aloysius Winter, Der andere Kant. Zur philosophischen Theologie Immanuel Kants, Georg
Olms, Hildesheim, 2000; Rudolf Langthaler, Geschichte, Ethik und Religion...; Edward Kanterian, Kant,
God, and Metaphysics: The Secret Thorn, Routledge, Londres, 2018.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

caracteriza al hombre como un ser que, por naturaleza (es decir, en
el sentido no deterministico de la expresion que ya ilustré), es esen-
cialmente bueno. Esta disposicion, sin embargo, puede corromperse
en sus primeros dos dominios, animalitas y humanitas, pervirtiendo
asi el conjunto de esta constitucién originaria. Responsable de esta
corrupcion es una tendencia (Hang, propensio) al mal que parece ser
igualmente “natural e innata”, y que se divide, a su vez, en tres grados
de progresiva gravedad: fragilitas, impuritas y pravitas. La tendencia al
mal consiste en una predisposicion al deseo que se da en el sujeto, pres-
cindiendo de la experiencia efectiva del objeto de este deseo; mientras
que la inclinacién es el producto de esa tendencia, que depende de la
experiencia del sujeto y, con ésta, al parecer, se vuelve mas dificilmente
extinguible (su grado extremo es la pasién, que ya no admite control).
Kant describe esta tendencia y su influencia en el acto moral huma-
no como “principio de determinacion subjetiva del libre arbitrio que

9 30

precede todo acto”.

La relacién entre tendencia e inclinacion, segtin nuestro autor, es la
misma que hay entre el fundamento (subjetivo) de la experiencia del
mal (su condicién de posibilidad) y las ocurrencias efectivas de esta
experiencia (su efectivo acontecer); o también, podriamos decir, en-
tre lo permanente y lo accidental (die erste Verschuldung bleibt, wenn
gleich die zweite [...] vielfdltig vermieden wiirde). Se trata de la diferencia
entre necesidad y contingencia; aunque dicha necesidad, en este caso,
sea moralmente concebida, esto es, no indique algiin determinismo
naturalista que excluya fatalmente de derecho y de facto cualquier
imputabilidad del acto moral. Grosso modo, el filésofo identifica en la
tendencia el pecado originario y, en las inclinaciones, el pecado deri-
vativo. Kant aclara que la tendencia al mal es un “acto” en dos sentidos:
uno que no es posible erradicar (sentido originario, necesitado, formal,
nouménico), ya que la adopcién de la maxima por parte del sujeto no

30. “Dagegen versteht man unter dem Begriffe eines Hanges einen subjektiven Bestimmungsgrund der
Willkiir, der vor jeder Tat vorhergeht, mithin selbst noch nicht Tat ist”. Ry, II, p. 678.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

es fenoménicamente determinable; y otro que es un acto fenoménico,
material, contingente, malo en sentido derivativo. El pecado derivativo
depende del originario, asi como la inclinacién (contingente) depende
de la tendencia (necesaria). Llamaré a éste el argumento de la depen-
dencia.

Disposicion al bien y tendencia al mal pueden ser consideradas na-
turales e innatas en el hombre; aunque, como veremos, la primera es
pensada como algo que pertenece al sujeto en tanto que algo suyo,
interno a su propia constitucion natural; mientras que la segunda con-
cierne al hombre como un efecto, algo externamente derivado.” La
coexistencia de las dos cosas en el hombre, sostiene el fildsofo pru-
siano, podria generar la idea de que la naturaleza humana se asume
al mismo tiempo buena y mala, o ni buena ni mala. Después de todo,
épor qué deberiamos considerar una de las dos soluciones (el hombre
es bueno/el hombre es malo) como la tnica valida, y asi oponerla uni-
lateralmente a la otra?

Kant se esfuerza en procurar una respuesta clara a esta duda en términos
que define como rigorismo.” Segun su solucién no hay posible via media
entre bien y mal, puesto que se trataria de una respuesta contradictoria
y, por ende, inaceptable, ya sea con respecto a las acciones o al caracter.
Bien y mal son términos contradictorios; no admiten intermedios (prin-

31. Kant hace patente la diferencia formal entre disposicion (innata) y tendencia (adquirida o contraida)
a la hora de introducir los conceptos: “La tendencia se diferencia de una disposicion, puesto que,
aunque pueda ser innata, no requiere ser necesariamente representada como tal: sino que puede venir
pensada también (cuando es buena) como adquirida, o (cuando es mala) como contraida por el hombre
mismo” (“Er [der Hang] unterscheidet sich darin von einer Anlage, daf} er zwar angeboren sein kann,
aber doch nicht als solcher vorgestellt werden darf: sondern auch (wenn er gut ist) als erworben, oder
(wenn er bose ist) als von dem Menschen selbst sich zugezogen gedacht werden kann”). Ry, 11, p. 675.

32. R1i, Anmerkung.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

cipio del tercero excluido).” Tampoco es posible la posicién neutralista
(“los hombres no son ni buenos ni malos”).** De acuerdo con él, por
razones cuyo entendimiento no esta a nuestro alcance (inaccesibilidad
epistémica), se verifica una corrupcién o perversion de la disposicion
buena; y esta perversion, por asi decirlo, la “contamina” por completo,
en su totalidad, no en partes. La disposicidon (buena) sigue vigente, pero
contaminada globalmente por la tendencia mala. Por eso el restable-
cimiento en el bien, como veremos, no s6lo es un proceso muy dificil,
sino propiamente un evento incomprensible para el sujeto moral. El
nuevo estado nunca puede ser alcanzado de forma perfecta (o, por lo
menos, no en la representacion que el sujeto moral tiene de si mismo),
asi que, aun siendo reinstituido en el bien, el sujeto moral queda siem-
pre —y forzosamente tiene que representarse a si mismo— como malo.

No es dificil ver como el argumento de la dependencia y el rigoris-
mo ponen la libertad humana bajo el yugo de un insuperable condi-
cionamiento. Por un lado, expone que el mal radical actia sobre las
inclinaciones de manera analoga a la accion de lo necesario sobre lo
contingente. Con ello Kant obtiene dos resultados: 1) establece el mal
en una dimension que trasciende los males empiricos y que, como tal,
es insuperable (orientacién metafisica); y 2) garantiza que el mal sea
s6lo virtualmente superable a nivel contingente, lo que es compatible
con las instancias morales del perfeccionamiento. El mal no puede ser
superado en el primer sentido (absoluto); mientras que, en el segundo
sentido (relativo), es posible perfeccionarse, pero sin llegar a un limite
definitivo (a saber, sin llegar a ser actualmente bueno). Esto, empero,
equivale a decir que el mal no puede ser superado ni en sentido abso-

33. Esto no quiere decir que toda la filosofia practica kantiana sea reconducible a una oposicion entre
bien y mal, en exclusién de los intermedios (adiaphora). Sobre este punto véase Allen Wood, “The
evil in human nature” en Gordon Michalson (Ed.), Kant’s religion within the boundaries of mere reason,
Cambridge University Press, Cambridge, 2014, pp. 31-57, pp. 38-41; y Lawrence R. Pasternack, Kant on
Religion within the boundaries of mere reason, Routledge, Londres, 2014, pp. 89-93.

34. Enuna decisién que implique la adopcidon de una maxima buena o mala (tercero excluido), si el agente
no acepta el punto de vista de la ley, adopta inevitablemente el punto de vista opuesto, asi que no
puede ser neutral.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

luto ni relativo. Por otro lado, el rigorismo excluye que el sujeto moral
se califique como, al mismo tiempo, bueno y malo, ni como bueno ni
malo; asi que aquél, dado que nunca puede ser actualmente bueno, es
necesario que sea siempre y totalmente malo.

El mismo léxico kantiano es elocuente: la ya consignada expresion
“fundamento de determinacion subjetiva del libre arbitrio” (ein subje-
ktiver Bestimmungsgrund der Willkiir) indica una vertiente metafisica
de la necesidad que, aunque desconocida e inefable, no suena menos
ineluctable que el determinismo naturalista.” La libertad kantiana no es
solo defectiva, sino sujeta al condicionamiento de un mal que no parece
ser superable, ni formal ni materialmente. Tenemos aqui un segundo
problema (Problema 2) de la libertad kantiana: si la libertad indica la
presencia de un condicionamiento originario insuperable, que, en este
caso, se caracteriza como tendencia al mal, écémo es posible conciliar
con este condicionamiento la nocidn de la libertad, puesto que esta
ultima, aunque en sentido defectivo, implica la eleccidén entre maximas
opuestas y contradictorias (o buenas o malas)?

El caracter defectivo de la nocion kantiana de libertad presupone que
ésta sea determinada como inefable (Problema 1). Con esto tenemos
una determinacién de la libertad, que, sin embargo, al ser inefable, no
elimina la imputabilidad. Pero écOmo se puede hablar de un sujeto

defectivamente libre en presencia de un “mal radical e innato en la

6 . .
natura humana”,*” que es tan arraigado que resulta, de jure y de facto,

insuperable? Hay aqui un problema del que es dificil no percatarse,”
para el cual buscaré la respuesta mas adelante.

35. “Tendencia”y “disposicién” tienen un papel muy similar al que poseen, en la Critica de la razén pura,
las intuiciones puras del “espacio” y del “tiempo” en la sensibilidad. Stephen Richard Palmquist, Kant’s
Critical Religion..., p. 155.

36. “[...] ein radikales, angebornes (nichts destoweniger aber uns von uns selbst zugezogenes) Bose in
der menschlichen Natur [...]”. Ry, 111, p. 680.

37. Richard Jacob Bernstein, “Reflections on radical evil: Arendt and Kant” en Soundings: An Interdisci-
plinary Journal, Lawrence & Wishart, Londres, vol. 85, N° 1/2, primavera-verano de 2002, pp. 17-30.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

El espectaculo del mal y el problema de su superacion

Por un lado, la disposicién buena nos orienta naturalmente a la acep-
tacion de la maxima conforme a la ley moral; pero, por otro lado, la
tendencia mala produce ineluctablemente inclinaciones contrarias a
dicha aceptacion. El resultado es una insuficiencia humana radical en
el cumplimiento de la ley moral. De acuerdo con el filésofo de Ko6-
nigsberg, esta insuficiencia es verificable, constatable, en la historia
del género humano, incluso, como a menudo se repite en el texto, en
los mejores hombres (in jedem, auch dem besten). La palabra apenas
mencionada, “constatable”, redirige a una evidencia empirica, que es
el inico respaldo que Kant parece ofrecer a su teoria del mal radical.
Los pasajes relevantes son los dos siguientes:

a. “[Los que creen en] esta opinion [el progreso hacia lo mejor], sin
duda, no la obtuvieron de la experiencia, si es que se refieren al
bien y al mal moral (y no a la civilizacién), puesto que la historia

. . , 8
de todos los tiempos la niega de la manera mas contundente”.’

b. “Que una tendencia depravada de este tipo tenga sus raices en el
hombre es algo de lo cual podemos ahorrarnos la prueba formal,
en consideracion de la abundancia de ejemplos clamorosos que la

experiencia nos pone ante los ojos en los asuntos humanos”.*

El énfasis sobre la evidencia del mal es un gesto del Kant moralista,
quizéas del lector de Rousseau, que, sin proporcionar deducciones, se
limita a indicar el espectaculo de la pravitas humana, en todo momen-
to de la historia y en toda latitud, afirmando que esta ubicuidad ya es

38. “Diese Meinung aber haben sie sicherlich nicht aus der Erfahrung geschopft, wenn vom Moralisch-
Guten oder Bosen (nicht von der Zivilisierung) die Rede ist; denn da spricht die Geschichte aller
Zeiten gar zu michtig gegen sie”. R1, pp. 664-665.

39. “Daf nun ein solcher verderbter Hang im Menschen gewurzelt sein miisse, dariiber kdnnen wir uns,
bei der Menge schreiender Beispiele, welche uns die Erfahrung an den Taten der Menschen vor Augen
stellt, den formlichen Beweis ersparen”. Ry, 111, pp. 679-680.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

elocuente de por siy constituye una prueba material suficiente del mal
radical contra toda ilusién de progreso moral.*’ La referencia (en “b”)
auna prueba formal de la existencia del mal es una vexata quaestio en
la interpretaciéon de R1.* Me parece que no existe razon alguna para
creer que el texto proporciona una prueba de este tipo; por el contra-
rio, el pasaje consigna claramente que no hay necesidad de ofrecerla
y que la mejor prueba es representada por el espectaculo endémico y
universal del mal.

En otras ocasiones, sin embargo, nuestro filésofo juzga de manera di-
ferente el criterio de la evidencia empirica en la moral. En La religion,
por ejemplo, nos recuerda que, frente al acto moral, bueno o malo,
nunca estaremos seguros de imputarlo al individuo, puesto que de éste
no conocemos las intenciones y podemos unicamente postular que
ellas dependen de la intima, consciente adhesion a alguna maxima,
buena o mala. La indicacion de la experiencia es aqui inmediatamente
denunciada como criterio insuficiente.” En otro pasaje afirma que, aun
cuando la experiencia compruebe la tendencia al mal, esta prueba
(Erfahrungsbeweis) no consigue permitirnos conocer el verdadero
caracter del mal y el fundamento de nuestra interna oposicion a la ley
moral.” El texto kantiano muestra entonces una cierta oscilacién en
su estima del valor probatorio de la evidencia empirica: por un lado,
la acepta; por otro, la rechaza.

40. Kant polemiza con la idea “heroica” de quienes piensan que el mundo camina, aunque de manera
apenas perceptible, de lo peor hacia lo mejor (vom Schlechten zum Bessern).

41. Varios autores ofrecen reconstrucciones de una —o incluso mas— prueba a priori por parte de Kant.
Véase, por ejemplo, Henry E. Allison, Kant’s Theory of Freedom, Cambridge University Press, Nueva
York, 1990; Stephen Richard Palmquist, Kant’s Critical Religion..., pp. 155-160. Concuerdo con Wood en
sostener que, si Kant tiene en mente y proporciona una prueba, ésta no serd una deduccion trascen-
dental ni una demostracién a priori (Allen Wood, “The evil in human nature”, pp. 54-57); aunque la
posicion de Pasternack es ain mas compleja (Lawrence R. Pasternack, Kant on Religion..., pp. 98-118).

42. “[...] aber die Maximen kann man nicht beobachten, sogar nicht allemal in sich selbst, mithin das
Urteil, daR der Téter ein béser Mensch sei, nicht mit Sicherheit auf Erfahrung griinden”. R1, p. 665.

43. “Wenn nun aber gleich das Dasein dieses Hanges zum Bosen in der menschlichen Natur, durch Er-
fahrungsbeweise des in der Zeit wirklichen Widerstreits der menschlichen Willkiir gegen das Gesetz,
dargetan werden kann, so lehren uns diese doch nicht die eigentliche Beschaffenheit desselben, und
den Grund dieses Widerstreits [...]”. Ry, 111, p. 683.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

El énfasis de Kant sobre la universalidad del mal, adema4s, se revela
potencialmente letal con respecto al proyecto politico ilustrado del
cual se acompaiia. Si el hombre tiende necesariamente —aunque li-
bremente— al mal, si toda idea de progreso moral es imposible, iluso-
ria, o se reduce s6lo a una premisa indulgente de los moralistas (eine
gutmiitige Voraussetzung der Moralisten), cuyo valor es Unicamente
parenético, épara que deberiamos esforzarnos en construir contextos
publicos orientados a la educacion de sujetos moralmente capaces y en
transformarnos en sujetos morales responsables? ¢Qué razén y qué po-
sibilidad real habria de salir del estado de inmadurez (Unmiindigkeit)*
construyendo republicas respetuosas de los derechos subjetivos y has-
ta grandes ligas permanentes para la realizaciéon de un estado de paz
mundial, cuyo requisito es, en ultima instancia, la existencia de una
comunidad civil de personas moralmente adultas?®

La respuesta kantiana, como es sabido, consiste en lo siguiente: si vale
la maxima que nos ordena ser hombres mejores, entonces debe valer
como consecuencia que, efectivamente, podamos ser mejores. La in-
derogabilidad de la ley moral implica la posibilidad de su aplicacién.
Sinuestra razén nos ordena hacer algo, debe también ser posible obe-
decerla. Lo que no es posible, segin Kant, es comprender de qué ma-
nera ocurre este restablecimiento del sujeto en el bien; pero que sea
posible, eso no podemos dudarlo, ya que la ley moral lo impone y no
es pensable que nos ordene lo imposible. Esta posibilidad, no obstante, es
planteada en términos de perfectibilidad y no de efectivo alcance de
la perfecciéon moral. El filésofo apunta a la perfectibilidad indefinida

44. Literalmente, “minoria de edad” segin el famoso incipit de la Respuesta a la pregunta équé es la Ilustra-
cién? (1784): “Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit.
Unmiindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen
[...]”. Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Suhrkamp Verlag, Frankfurt,
1977.

45. En La religién hay referencias sustanciales al proyecto republicano, internacional y cosmopolitico
kantiano. Véase en particular Ry, IT1, pp. 681-682 y R3 (en relacién con el concepto de una esencia ética
comun, ein ethisches gemeines Wesen).



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

del sujeto moral,*’ que es sin duda compatible con la idea del progreso
moral (e, incluso, segtin él, con la idea de la inmortalidad del alma).*”

En otros pasajes del corpus kantiano, sin embargo, esta nocion de per-
fectibilidad, evidentemente progresiva, choca con un duro pesimis-
mo antropologico, que, por el contrario, parece incompatible con toda
vertiente politico-transformativa de la Aufkldrung y explicitamente
adverso respecto a la nocién misma de un progreso moral. A menudo
este pesimismo es tan marcado que Kant prefiere representarse la ac-
cion de una finalidad buena inmanente a la natura (su propia version de
lanocién tradicional de providencia) para suplir las deficiencias de la
disposicion moral humana.* Es como si él reconociera que el individuo,
quizas, pueda ser perfectible, aunque de manera imperfecta y reversi-
ble, pero la especie, no; y que no sea posible entonces prescindir de la
representacion de una astucia de la natura o de la historia para poder
esperar su redencion. La pregunta, frente a esta version peculiarmente
iluminista del mal radical, es entonces la siguiente: si creemos que el
mal radical es insuperable, {tiene todavia sentido un proyecto politico
iluminista orientado al desarrollo de la persona?

La exigencia de la superacion de este estado corrupto es un imperativo
y, como tal, deciamos, hay que considerarlo actuable. Si la ley manda
incondicionadamente, entonces debe ser posible cumplirla; aunque,
como sabemos, nunca en términos de una definitiva adquisicion, sino
de un perfeccionamiento indefinido y siempre reversible. Tradicio-
nalmente, la superacion del condicionamiento del mal se pone como
reinstitucion o reinstauracién del hombre en el bien por medio de la
gracia (Gnade). El autor prusiano, sin embargo, no acepta la doctrina de

46. Sobre laidea del perfeccionamiento en Kant véase Gerardo Cunico, Il millennio del filosofo. Chiliasmo
e teleologia morale in Kant, ETS, Pisa, 2001.

47. Ver, por ejemplo, 11, 4, 252 en Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft: “Dieser unendliche
Progressus ist aber nur unter Voraussetzung einer ins Unendliche fortdaurenden Existenz und Person-
lichkeit desselben verniinftigen Wesens (welche man die Unsterblichkeit der Seele nennt) méglich”.

48. Véase, por ejemplo, Sobre la paz perpetua, primer suplemento: Von der Garantie des ewigen Friedens
en Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 197;.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

la gracia (o, por lo menos, no cuando implique la creencia en una “in-
fluencia divina sobre nuestra moralidad”, creencia que induce al sujeto
a sentirse dispensado de la obligacién moral del auto-perfeccionamien-
to*), pues la considera una supersticion productora de sentimientos
fanaticos’y favorable a las pretensiones mundanas de un clero que se
cree depositario de los medios de la gracia. Finalmente, sin embargo,
la acepta como una de estas “ideas exuberantes” que son inaccesibles
al conocimiento; algo incomprensible (als etwas Unbegreifliches), pero
util desde el punto de vista préctico.”

En lugar de la gracia, Kant habla de un restablecimiento (Wiederhers-
tellung) en el camino del bien mediante el progresivo auto-perfeccio-
namiento (Selbstbesserung, Fortschreitung). En este punto, sin embargo,
propone una tercera limitacion epistémica insuperable (inefable 3):
todo lo que el sujeto puede saber, asegura el autor, es que este restable-
cimiento es posible; pero, con respecto a la comprension de su modali-
dad, tanto a) en nosotros mismos como b) en la realidad del mundo, el
sujeto permanece drasticamente limitado.”b) En la realidad del mundo
no es posible entender como puede realizarse el progreso moral, ya
que el hombre (como especie) sugiere actuar bajo el condicionamien-
to irresistible de la tendencia opuesta; asi que, como ya lo consigné,
Kant recurre a menudo a la representacion de una astucia providencial
de la natura, si bien la considera privada de todo valor cientifico. a)
En nosotros mismos el cambio viene descrito como una transforma-
cién de la intencidon consciente (Umwandlung der Gesinnung)” que

49. Véase R4.

50. Sobre el fanatismo (Schwdrmerei) remito al lector al pasaje fundamental en la segunda Critica. I, 3,
206-208 en Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft.

51. Véanse las notas 67y 68.

52. “Allerdings, was die Begreiflichkeit, d.i. unsere Einsicht von der Moglichkeit derselben betrifft, [...] als
durch Freiheit moglich vorgestellt werden soll; aber der Méglichkeit dieser Wiederherstellung selbst
ist er nicht entgegen”. R1, All. Anm,, p. 701.

53. Sobre la nocidn kantiana de “Gesinnung” véase Alison Hills, “Gesinnung: responsibility, moral wor-
th, and character” en Gordon Michalson (Ed.), Kant’s religion within the boundaries of mere reason,
Cambridge University Press, Cambridge, 2014, pp. 79-97; Lawrence R. Pasternack, Kant on Religion...,
segunda parte.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

descansa en una transformacion del fundamento interno supremo en el
sentido de la aceptacion de todas las maximas en la ley moral.** Se trata
de un cambio total, una transformacién integral del sujeto, que nuestro
autor evoca mediante la expresion “el nuevo corazén” (das neue Herz),
un cambio cuya profundidad, sin embargo, permanece insondable al
mismo sujeto moral: “la profundidad de su corazén (el fundamento

subjetivo supremo de sus maximas) queda impenetrable a él mismo”.”

Debido a la orientacién metafisica de su nocion del mal (respuesta
fuerte), no sorprende que nuestro filésofo declare inefable también
este tercer aspecto de su reflexion sobre el mal, es decir, el cambio de
la motivacién interna —o, como también podriamos decir, la conversion
del sujeto al bien—. Es en realidad inexplicable e incomprensible como
un sujeto moral concebido como algo tan radicalmente condicionado
por el mal (un mal insuperable, cuya raiz es inhumana e inefable) pueda
reinstaurarse en la via del bien y perfeccionarse en ella ilimitadamente.
De ahi que resulte necesario contemplar que se realice en él un cambio
interno de la intencidn que lo instituya ({y conserve?) en el camino de
la perfeccion. Pero ¢de donde proviene el cambio? Es aqui inevitable,
creo, encontrar ciertas semejanzas entre la teoria kantiana de la in-
comprensibilidad de la conversion (que, mutatis mutandis, hallamos
también en Platén y en William James)*y la doctrina tradicional de

54. “Verinderung des obersten inneren Grundes der Annehmung aller seiner Maximen dem sittlichen”.
Ry, All. Anm., p. 701.

55. “[..J weil die Tiefe des Herzens (der subjektive erste Grund seiner Maximen) ihm selbst unerforschlich
ist”. Idem.

56. William James, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature, Routledge, Londres,
2002, lecciones IX y X. Sobre la teoria jamesiana de la conversién véase Pietro Montanari, “El mal y el
‘atefsmo funcional’ en creencias de tipo liberatorio. Reflexiones sobre las Variedades de la experiencia
religiosa de William James” en Contextualizaciones Latinoamericanas, Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, vol. 2, N° 21 (12), junio de 2019. Sobre la inefabilidad del evento de la conversion en Pla-
ton, véase Pietro Montanari, “Logos-pathos. Motivos de la conversion en Platén” en Hypnos. Revista
Digital de Filosofia greco-romana, Facultad de Filosofia de Sao Bento/Pontificia Universidad Catélica
de Sdo Paulo, Sdo Paulo. Articulo aceptado y en proceso de publicacion.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

la gracia, tan influyente, ademas, en el milieu protestante en el cual se
formo el filosofo de Konigsberg.”

La doble condicion negativa de la libertad

El hombre aparece a s mismo como integralmente determinado cuan-
do se considera como fenémeno (sub specie necessitatis), pero como
defectivamente libre cuando se advierte como sujeto moral. Esta li-
bertad, deciamos, es el resultado de una limitaciéon epistémica, una
palabra positiva que denota una condicion originaria defectiva. Cabe
afiadir ahora que consiste en una doble incapacidad: por un lado, la
imposibilidad de determinar por qué la ley se impone al sujeto moral
de manera absoluta e incondicionada; y, por otro lado, la imposibilidad de
entender por qué, pese a esa imposicion, éste se aleja de la ley. La solu-
cién a estos dos incomprehensibilia no esta al alcance del sujeto; pero
ambos constituyen su condicionamiento originario como ser moral, el
factum de la voluntad (causalidad con libertad). La libertad del sujeto
significa entonces una doble negacién: 1) no es libre de no ser fiel a la
ley, pero 2) tampoco es libre de no tender al mal... mientras ignora el
porqué de ambas cosas (el ante-factum).

Conforme a la segunda limitacion (inefable 2), que ya conocemos, el
mal es algo que trasciende al sujeto. La trascendencia del mal, como
vimos, no estriba en alguna representacién metafisica sobrenatural,
esto es, no tiene un contenido metafisico determinado y explicito que,
segln nuestro autor, seria inadmisible por razones ya sea teoréticas
(las representaciones metafisicas no conocen propiamente nada) o

57. En una importante contribucion sobre el tema, Michalson habla de una “Kantian theory of grace”
(Michalson, Gordon, “Moral regeneration and divine aid in Kant” en Religious Studies. An International
Journal for the Philosophy of Religion, Cambridge University Press, Cambrigde, vol. 25, N 3, septiembre
de 1989, pp 259-270, p. 264). Sobre la influencia protestante (Lutero) véase Robert Merrihew Adams,
“Introduction” en Allen Wood y George di Giovanni (Eds.), Kant, Religion within the boundaries of mere
reason and other writings, Cambridge University Press, Nueva York, 1998, pp. VII-XXXII, pp. XIV-XV.
Martinetti coloca la gracia (persistencia de la voluntad en la via del bien) entre las teorfas secundarias
del sistema kantiano de la religion. Véase Piero Martinetti, “La religione in Kant”, p. 76.

32



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

practicas (inmoralidad de las supersticiones). Mas bien, si es que el
mal indica una corrupcion originaria de la disposicién buena que tiene
que ser (defectivamente) imputada al sujeto moral, la trascendencia
del mal resulta hasta ahora de dos 6rdenes de consideracion:

e Insuperabilidad: el mal es condicién y horizonte insuperable de la
existencia del hombre (no esta en su poder superar el mal).

e Inaccesibilidad: el fundamento del mal es declarado epistémica-
mente inaccesible (el hombre ignora cuél es el origen de su propia
corrupcién interna).

Ambos aspectos apuntan hacia una dimensién inhumana del mal ra-
dical; indican algo que no esta al alcance del hombre con respecto al
poder de condicionamiento (el sujeto no puede superarlo) y a su origen
(el sujeto no puede conocerlo). El hombre verifica este poder, que influ-
ye sobre él de manera derivada, a cada momento en sus propios actos
y en los actos de los demas. El mismo valor otorgado a la evidencia, al
espectaculo del mal, sugiere en cierto sentido que el sujeto observa el
resultado de su acciéon no como algo que le pertenece esencialmente,
sino derivativamente, como el efecto de una causa desconocida.”® De
esta manera, el fildsofo, al mismo tiempo que resta todo valor al con-
tenido del discurso metafisico tradicional sobre el mal, lo reafirma
en su propio discurso como orientacién metafisica, inefable y alusiva.

Sin embargo, la tendencia al mal no es el Gnico principio que limita
al sujeto moral. Hay también otra limitacién (inefable 1) que se trata
ahora de ilustrar. El sujeto tampoco es libre de ser plena y perfecta-
mente malo. La razén, escribe Kant, nunca puede pervertirse hasta el
punto de destruir la autoridad de la ley moral en ella y la fuerza de la
obligacién que consigue de esta autoridad. En el primer apartado de
R2 (“Personifizierte Idee des guten Prinzips”) la figura de Jestis como

58. El sujeto, afirma Kant, no puede conocer “el verdadero caracter (Beschaffenheit) del mal ni el funda-
mento (Grund) de [la] oposicion (Widerstreit)” entre libertad y ley.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

hijo unigénito de Dios es interpretada como ideal de la plenitud moral,
imagen arquetipica (Urbild) de la intencion moral en su plena integri-
dad, capaz de elevarnos a la idea del deber humano universal.”” En un
pasaje fundamental el autor senala:

Es justamente porque no somos nosotros los autores de esta [idea de la ra-
z6mn], sino que ella se ha instalado en el hombre sin que podamos entender
ni siquiera cémo la natura humana ha podido ser receptiva para ella, que es
mejor decir que esta imagen originaria ha descendido del cielo hacia noso-
tros y que ha adquirido la humanidad (en efecto, representarse que el hombre,
por naturaleza malo, se aleja del mal con su sola fuerza hasta elevarse al ideal
de la santidad, no es para nada mas facil que representarse que este ultimo
adquiere la humanidad, que de por si no es mala, y que se degrada en ella).*”’

El modelo cristoldgico, “modelo de la humanidad en que Dios se com-
place”, es el simbolo insuprimible de la “disposiciéon moral originaria”
que se impone al sujeto de manera absoluta e incomprensible, procla-
mando asi que su mismo origen como ser moral es divino e inalcanza-
ble para los hombres.”

Como puede verse, la idea es declarada incomprensible en su origen,
pero también es en absoluto vinculante en su condicionamiento sobre
el sujeto (orientacion metafisica). La moralidad, por medio del mo-

59. “Zu diesem Ideal der moralischen Vollkommenbheit, d.i. dem Urbilde der sittlichen Gesinnung in ihrer
ganzen Lauterkeit uns zu erheben, ist nun allgemeine Menschenpflicht, wozu uns auch diese Idee
selbst, welche von der Vernunft uns zur Nachstrebung vorgelegt wird, Kraft geben kann”. R2, 1a, p. 712.

60. “Eben darum aber, weil wir von ihr nicht die Urheber sind, sondern sie in dem Menschen Platz ge-
nommen hat, ohne daf} wir begreifen, wie die menschliche Natur fiir sie auch nur habe empfinglich
sein konnen, kann man besser sagen: daf} jenes Urbild vom Himmel zu uns herabgekommen sei, daf§
es die Menschheit angenommen habe (denn es ist nicht eben sowohl méglich, sich vorzustellen, wie
der von Natur bése Mensch das Bose von selbst ablege, und sich zum Ideal der Heiligkeit erhebe, als
daf das letztere die Menschheit (die fiir sich nicht bdse ist) annehme, und sich zu ihr herablasse)”.
Idem.

61. “[...] imgleichen wiirde die Idee eines Verhaltens nach einer so vollkommenen Regel der Sittlichkeit
fiir uns allerdings auch als Vorschrift zur Befolgung geltend, er selbst aber nicht als Beispiel der
Nachahmung, mithin auch nicht als Beweis der Tunlichkeit und Erreichbarkeit eines so reinen und
hohen moralischen Guts fiir uns, uns vorgestellt werden kénnen”. R2, 1b, pp. 716-717.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

delo, manda incondicionadamente (unbedingt) permanecer fiel (treu
bleiben) a la ley. El sujeto, sostiene Kant, nunca puede transgredir las
leyes morales “a la manera de un rebelde” (rebellischerweise). Pero
écOmo ocurre que este “incondicionado”, que nos constituye y que
no somos libres de no aceptar, coexiste con la otra limitacién, la ten-
dencia igualmente innata, originaria e insuperable al mal radical, que
igualmente nos condiciona de raiz? ¢éQué quiere decir que el hombre
no puede superar el mal, pero tampoco puede rebelarse al mandato
de la ley moral?

En efecto, dariamos por sentado, con base en lo antedicho, que esto
sea exactamente lo que ocurre en virtud de la tendencia al mal, a saber,
una abierta rebelidn del sujeto moral ante la ley misma. Puesto que en
todo acto moral la maxima, buena o mala, debe ser libremente acep-
tada por el sujeto; y puesto que la aceptacién de la maxima expresa
una eleccion libre y consciente, parece obvio concluir que la eleccion
del mal debe coincidir con una abierta negacién del bien. Si para actuar
mal es necesario aceptar libremente la maxima mala, écémo es posible
que el sujeto, al aceptarla, no sea también ‘rebelde’ a la ley? Para tratar
de contestar es preciso determinar previamente cual es el aspecto en
especifico humano del mal: en cudles limites concibe Kant que se puede
definir al hombre como malo por naturaleza.

Qué es el mal humano: inversion axiologica
y oposicion al mal absoluto

El autor de La religién afirma que el mal radical humano tiene un carac-
ter especifico y limitado, a saber, no consiste en una perversiéon de la
razon legisladora como tal, en una perfecta negacion de la ley interna
—Ilo que seria contradictorio y absurdo—, sino en la subordinacion,
efectuada por el sujeto moral, de la maxima moral a la maxima del
amor sui. E1 hombre (como especie) es malo porque —y en la medida
en que— “invierte [umkehrt] el orden moral de los motivos [Triebfe-



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

dern, fuerzas impulsoras] en el momento mismo que los acepta en sus
méximas”.” El mal humano no es otra cosa que la inversién (Umbke-
hrung) de la jerarquia correcta que debe haber entre los motivos que
impulsan la acciéon. Lo que antes se presentd en general como una
corrupcion de la disposicion, se define ahora de manera mas especifica
como una inversion axiolodgica, un poner abajo el valor que deberia
estar arriba. Es s6lo de esta manera especifica y limitada como el sujeto
humano puede decirse malo.

Como se recordar, el amor sui es parte de la disposicion al bien y
constituye los primeros dos grados de éste, la animalidad y la huma-
nidad (la tercera, la personalidad, queda inmune a toda corrupcién).®
Esta disposicién, como vimos, es esencialmente buena. Ademas, segin
el autor prusiano, las tres clases de esta disposicion (animalidad, huma-
nidad y personalidad) son buenas no sélo negativamente (porque no se
oponen de por si alaley moral), sino positiva y activamente (porque la
promueven). El principio que corrompe la disposicién humana y lleva
al sujeto a la inversidén no puede entonces sino ser externo al hombre.
El sujeto es malo también en el sentido que, en €], el origen de mal re-
monta a un origen externo a su propia disposicion interna (buena). El
mal radical, en La religién, no es tratado como un problema que pueda
resolverse en la comprension del sujeto trascendental, de su constitu-

62. “Folglich ist der Mensch (auch der beste) nur dadurch bose, daf er die sittliche Ordnung der Trieb-
federn, in der Aufnehmung derselben in seine Maximen, umkehrt”. Ru, III, p. 684.

63. La disposicion a la personalidad es asociada por Kant con el sentimiento del respeto (Achtung) hacia
la ley moral, siendo asi un fin de la disposicion natural de un caracter bueno. Dicha disposicién no
es todavia la personalidad misma, que es la idea de la ley moral, o la idea de la humanidad, sino el
principio subjetivo que nos empuja a adoptar esta idea en nuestras maximas (véase R1). En la Critica
de larazén prdctica se define la personalidad como libertad e independencia frente al mecanismo de la
naturaleza toda (“Personlichkeit, d.i. die Freiheit und Unabhingigkeit von dem Mechanism der ganzen
Natur”), la segunda y suprema naturaleza del hombre (“seine zweite und hochste Bestimmung”) hacia
la cual el sujeto experimenta veneracion (Verehrung) y respeto. Véase I, 3, 209 en Immanuel Kant,
Kritik der praktischen Vernunft.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

., . PR . .z 7
cioén interna y de su autonomia,” sino que es nociéon heterénoma, que
presupone e implica constantemente la referencia a una dimension
sobrenatural que lo condiciona.

Para no ver en las paginas kantianas el resultado de una incomprensible
contradiccion entre instancias légicamente incompatibles (autonomia
y heteronomia), es necesario entender de qué manera especifica el mal
caracteriza al sujeto moral humano, a saber: a) como una inversién
axiolégica efectuada por este altimo (autonomia), b) cuyo fundamen-
to, sin embargo, es externo a ¢l (heteronomia). Esto se explica de la
manera siguiente. El sujeto no esti predeterminado a actuar mal (el
acto malo contingente no es materialmente predeterminado), pero la
tendencia lo condiciona a la inversion axioldgica (el sujeto esta formal-
mente predispuesto a realizar actos contingentes malos). El condiciona-
miento formal deriva de una causa externa e inefable (metafisica, como
veremos), y, en este sentido, el hombre no es libre de no actuar mal;
pero sus actos contingentes no son predeterminados: la disposiciéon
le permite actuar de manera conforme a la ley, aunque sea en el marco
de una tendencia al mal formalmente insuperable.

Kant construye esta nocion limitada y relativa del mal humano mediante
otra, a saber, la nocidn de un mal absoluto, inhumano, llevado a cabo en
abierta y proclamada oposicién al modelo cristologico.” El autor dis-
tingue explicitamente el mal humano (Bésartigkeit), innato y radical,

64. Bernstein declara que, en su nocién de mal radical, la semantica de la tendencia al mal (“causal influen-
e”, “causal efficacy”) es incompatible con la necesidad de la responsabilidad y autonomia del sujeto,
admitida por el mismo Kant como indispensable para la acciéon moral (“Kant is at war with himself”).
Véase Richard Jacob Bernstein, “Reflections on radical evil: Arendt and Kant”, p. 26. Bernstein, como
muchos intérpretes antes de é1 (empezando por Goethe), considera inaceptable el condicionamiento
metafisico en el que Kant sitia al sujeto moral. El problema, sin embargo, es que la autonomia de
este sujeto, en Kant, no significa una oposicién al condicionamiento metafisico y teoldgico. Giovanni
Ferretti, Ontologia e teologia in Kant, Rosenberg & Sellier, Turin, 1997.

65. Sobre la figura de Jests en Kant véase Giovanni Ferretti, “Immanuel Kant. Dal Cristo ‘ideale’ della
perfetta moralita al ritorno del Cristo della fede ai ‘confini’ della ragione” en Silvano Zucal (Ed.), Cristo
nella filosofia contemporanea. I. Da Kant a Nietzsche, San Paolo, 2000, pp. 51-72; Manfred Kuehn, “Kant’s
Jesus” en Gordon Michalson (Ed.), Kant’s religion within the boundaries of mere reason, Cambridge
University Press, Cambridge, 2014, pp. 156-174.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

respecto a una maldad diabdlica (Bosheit), que consiste en la consciente
intencion (Gesinnung) de aceptar como motivo en sus maximas el mal
como tal.” Este término extremo del mal se define en el curso del primer
libro de manera genérica y, en un primer momento, parece servir solo
como hipdtesis limite que denota negativamente lo que el mal humano
no puede ser (aunque, como veremos, al final de R1 y al comienzo de
R2, Kant indicard —de manera que considero inequivoca— que el mal
absoluto tiene para él un referente sobrenatural, aunque inefable).

La tendencia humana al mal, en su faceta formal e insuperable (el mal
radical), no puede coincidir con el mal absoluto, ya que su condiciona-
miento es opuesto a —y derivado de— una fuente externa que, por el
contrario y por el hecho de no ser humana, es capaz del mal en sentido
absoluto. Es tinicamente en este sentido relativo y limitado que Kant
declara al hombre como malo por naturaleza: entendiendo que una
tendencia mala —de la cual el sujeto ignora el origen (externo a su
propia constitucién moral), pero que lo predispone formalmente a
elegir mal (por inversion axioldgica de los motivos)— lo ha llevado
a una corrupcion insuperable.

La corrupcion humana se manifiesta asi en una fragilidad natural, la
cual puede degenerar en la perversidad de un corazén malo (ein béses
Herz), si bien queda siempre enmarcada en la disposicidén natural ori-
ginaria, que es buena y naturalmente orientada a la obediencia de la
ley (aunque esta orientacion no sea suficiente para el restablecimiento
del sujeto en el bien). Rebelarse, en el caso diabélico, significa llevar a
cabo una consciente y frontal insurreccion contra el mandato incon-
dicionado de la razén que nos impone ser fieles (treu bleiben) a la ley.
En otros términos, para un sujeto definido ex hypothesi como diabélico
(esto es, capaz del mal absoluto) no existe la primera condicién limita-

66. “Die Bosartigkeit der menschlichen Natur ist also nicht sowohl Bosheit, wenn man dieses Wort in
strenger Bedeutung nimmt, nimlich als eine Gesinnung (subjektives Prinzip der Maximen), das Bose
als Boses zur Triebfeder in seine Maxime aufzunehmen (denn die ist teuflisch) [...]”. R1, 111, p. 685.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

tiva del sujeto moral humano (inefable 1), y el mandato de ley resulta
por completo negado. Para los hombres, al contrario, la adopcién de
la maxima mala se realiza siempre en el marco de la primera limita-
cidn, la de una razédn legisladora cuyo imperativo resuena de manera
incondicionada en la conciencia, aun cuando el sujeto acttiie mal (asi
que, como veremos, en el hombre el maximo de perfidia corresponde
en realidad a un maximo de autoengafio o mala fe).

Puede decirse entonces que en el sujeto humano es necesario que los
dos condicionamientos (inefables 1y 2) operen contemporaneamente
si es que se debe encontrar una solucién al Problema 2 (¢c6mo es posi-
ble que el sujeto pueda elegir entre bien y mal si en él es insuperable la
tendencia al mal?). Tal problema puede resolverse inicamente median-
te la limitacién y especificacion del concepto de mal radical humano.
Esta limitacion, repito, se obtiene en tres pasos: a) distinguiendo entre
la tendencia formal (necesaria) y los actos (contingentes) del sujeto; b)
enmarcando la presencia en el hombre de la tendencia al mal en una
disposicidon buena, interna, que orienta (necesariamente) al sujeto al
respeto de la ley (de manera que éste no pueda negarla aun cuando
sus actos contingentes sean malos); y ¢) separando el mal humano,
asi relativizado, de un —hasta ahora hipotético— mal diabdlico, ab-
soluto, capaz de llegar a una perfecta negacién de la moralidad. De
ello resulta que, si bien el hombre no puede no ser malo (tendencia
formal), sus actos contingentes no resultan predeterminados por esa
tendencia natural.

Tras haber expuesto de qué manera especifica y limitada es posible
decir que el hombre es malo por naturaleza, hay s6lo dos maneras de
considerar el problema del mal radical en el escrito kantiano, una débil
y una fuerte:

a. El mal humano se resuelve en la subordinacién del grado superior
de la disposicion (la personalidad) a los grados inferiores (el amor



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

sui), sin tomar en cuenta los factores trascendentes, inhumanos e
inefables, cuyo valor queda a nivel hipotético.

b. El mal humano consiste en la ya consignada inversion; pero ésta
no es auténoma, deriva de la perversion de los grados inferiores
de la disposicion por parte de un principio exterior (desconocido,
inefable), asi que es algo que transciende lo humano.

En el primer caso se enfatiza solo lo que hay de especificamente hu-
mano en el mal: una subordinacién mala (errdnea) en el marco de una
disposicion humana natural que es y permanece esencialmente buena.
El mal se esfuma en una simple connotacién adjetival, o bien, no in-
dica nada mas que una especie de disfuncionalidad del sujeto moral.
En el segundo caso, por el contrario, se acentua el origen inhumano
del mal: hay corrupciéon de la disposiciéon buena en virtud de la accién
de una causa trascendente inefable. El mal, en este caso, adquiere una
acentuada connotacién sobrenatural. En ambos casos la corrupcion
produce maximas perversas, pero solo en el primero éstas no son méas
que errores de una personalidad buena (respuesta débil); mientras que,
en el segundo caso, indican ademas la influencia del condicionamiento
sobrenatural inefable de la corrupcién (respuesta fuerte).

Esta ambigiiedad entre respuesta débil y fuerte es el reflejo de la ya
presentada ambivalencia del discurso kantiano, a saber, la intencion,
por un lado, de mantener abierta la puerta al aspecto sobrenatural de
la religion (aunque transformandolo en una nocién limite teorética-
mente impenetrable), y, por otro lado, de neutralizar las representacio-
nes corrientes de este aspecto, debido a sus elementos irracionales y
supersticiosos. Es por eso que el campo de lo suprasensible (das Feld
des Ubersinnlichen) se declara en la Critica del juicio como inaccesible
(unzugdnglich):

Hay un campo ilimitado, pero también inaccesible, a toda nuestra facultad
de conocer, a saber, el campo de lo suprasensible, donde no encontramos



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

un territorio (Boden) para nosotros y sobre el cual no podemos tener, por
consecuencia, ni por medio de conceptos del intelecto ni por medio de
conceptos de la razén, un dominio (Gebiet) de conocimiento teorético; un
campo que nosotros tenemos que ocupar con ideas que aventajen el uso
tanto teorético como practico de la razén; ideas a las cuales, sin embargo,
no podemos dar [...] nada mas que una realidad practica.”

La conservaciéon del aspecto sobrenatural, en su valor practico, es
declarada en una nota en la seccién final del primer libro de La reli-
gion, la Allgemeine Anmerkung, cuya funcién es exponer algunos pa-
rerga, uno al final de cada libro de la obra, sobre “ideas exuberantes”
(iiberschwengliche Idee) relacionadas con la religién racional, aunque
estén stricto sensu fuera de su alcance:

La razdn, siendo consciente de su incapacidad de satisfacer su propia exi-
gencia moral, se extiende hasta algunas ideas exuberantes, que puedan
compensar esta carencia, sin que esto signifique una ampliacion de su pro-
pio dominio [...]. En efecto, considera que, en caso de que en el inaccesible
campo de lo sobrenatural haya algo méas de lo que ella puede comprender,
este algo, aun siendo ignoto para ella, puede ser ttil a su buena voluntad.”®

La utilidad de estas “ideas exuberantes” estriba, segtn el filésofo, en
su capacidad de alimentar una fe reflexiva (reflektierend), opuesta a la
dogmatica (dogmatisch), que pretende introducirlas como si se tratara

67.

68.

“Es gibt also ein unbegrenztes, aber auch unzugingliches Feld fiir unser gesamtes Erkenntnisvermogen,
nimlich das Feld des Ubersinnlichen, worin wir keinen Boden fiir uns finden, also auf demselben
weder fiir die Verstandes-noch Vernunftbegriffe ein Gebiet zum theoretischen Erkenntnis haben
konnen; ein Feld, welches wir zwar zum Behuf des theoretischen sowohl als praktischen Gebrauchs
der Vernunft mit Ideen besetzen miissen, denen wir aber, [...] keine andere als praktische Realitéit
verschaffen kénnen [...]”. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1977.

“Die Vernunft im Bewufitsein ihres Unvermdgens, ihrem moralischen Bediirfnis ein Geniige zu tun,
dehnt sich bis zu {iberschwenglichen Ideen aus, die jenen Mangel ergénzen kénnten, ohne sie doch als
einen erweiterten Besitz sich zuzueignen. [...] Sie rechnet sogar darauf, daf}, wenn in dem unerfors-
chlichen Felde des Ubernatiirlichen noch etwas mehr ist, als sie sich verstindlich machen kann, [...]
dieses ihrem guten Willen auch unerkannt zu statten kommen werde [...]". R1, Allgemeine Anmerkung,

nota 19, p. 704.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

de certezas. El resto de la nota se dedica a rechazar esta pretension y
denunciar sus efectos deplorables.

La respuesta débil: el mal como mala fe

Como mostraré, no hay duda de que Kant entendia la tendencia al mal
en el segundo sentido (respuesta fuerte). Ya vimos que la tendencia
al mal es reafirmada repetidas veces como impenetrable en su origen
e insuperable en sus efectos sobre el sujeto, asi que parece inevitable
considerarla como el resultado de un irresistible condicionamiento,
externo y derivado, sobre las “Annehmungen” del sujeto. Si es asi, le-
jos de ser el resultado de una simple debilidad humana, la subordinacién
de la ley moral a la ley del amor sui se transforma en un verdadero
condicionamiento metafisico que empuja insuperablemente al sujeto
a alejarse de la norma. Y, sin embargo, no hay duda de que, en ciertos
pasajes, el primer sentido es el que resulta dominante (respuesta débil).

Es el caso, por ejemplo, de las paginas centrales de R1 (tercer apartado),
en las que leemos que el mal radical se identifica con la ya antedicha in-
version de los motivos (Umkehrung der Triebfedern), que Kant atribuye
a la debilidad humana. La fragilitas (Gebrechlichkeit), como consigné
anteriormente, es el primer grado, el menos grave, de la tendencia al
mal y coincide con la debilidad para cumplir con las maximas adopta-
das.” Ahora, postula Kant, es justamente de la fragilidad que se origina
(entspringt aus) todo mal humano en general; y afirma que este defecto
“puede coexistir con una voluntad generalmente buena”. El hombre
es bueno; el mal no es mas que una debilidad, una inflexién negativa
de esta bondad fundamental, que conoce varios grados de perversion.
Esta es la parte en la que el discurso kantiano encuentra el punto mas
bajo de inflexidn en su ilustracién de la tendencia al mal en el hombre.
No so6lo éste es incapaz de perfidia diabdlica, de una consciente y de-

69. “[...] die Schwiiche des menschlichen Herzens in Befolgung genommener Maximen iiberhaupt, oder
die Gebrechlichkeit der menschlichen Natur [...]”. Ry, 11, p. 675.

42



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

terminada insurreccion contra la ley, sino que la vertiente sobrenatural
ha pasado por completo a segundo plano.

Se abre, en este punto, una consideracion sobre la mala fe que acom-
pafia a la fragilidad. Aunque actuando mal —esto es, invirtiendo el
orden de la jerarquia y subordinando la ley moral a las inclinaciones
del amor sui—, el hombre puede mantener las acciones exteriormente
conforme a la ley, “como si derivaran de leyes puras”.’° Este se contenta
Unicamente con ver, en el mejor de los casos, la conformidad (exterior)
de sus acciones con la ley, pero no la derivacion (interna) de éstas a la
ley. No se cuestiona, en otros términos, sila conformidad corresponde
a una auténtica motivacion e intenciéon consciente (Gesinnung). Se
trata asi de una deslealtad (Unredlichkeit); pero, al mismo tiempo, de
un no querer ver que su propia motivacion es impura.” Con respecto a
su propia intencién, el hombre se miente a si mismo y a los demas. Este
vicio, afiade el autor, permanece a nivel de una culpa no premeditada
en los primeros dos grados de la tendencia al mal, fragilitas e impuritas;

mientras que, en el tercero, pravitas, se torna una culpa premeditada
(dolus).

La definicion de este grado ultimo del mal humano como premeditado
nos reconfirma que, lejos de ser un acto diabodlico (una rebeliéon ple-
namente consciente y transparente), el acto malo tiene que ver con
una especie de autoengano del sujeto: el culmen del mal humano no
es mas que una perfidia (Ttiicke) que lo lleva a engafarse (sich selbst
zu betriigen) con respecto a su propia motivacion, haciendo que no se

70. “[...] als ob sie aus echten Grundsitzen entsprungen wiren [...]”. Ry, 111, p. 684.

71. “Diese Unredlichkeit, sich selbst blauen Dunst vorzumachen, welche die Griindung echter moralischer
Gesinnung in uns abhilt, erweitert sich denn auch duferlich zur Falschheit und Tduschung anderer
[...] und liegt in dem radikalen Bosen der menschlichen Natur [...]”. Ry, 111, p. 686.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

cuide de ésta y se considere justificado (gerechtfertigt).” Es sin duda
sorprendente que el punto maximo del autoengafo coincida con el
Unico acto humano malo que Kant reconoce como premeditado y do-
loso. Pareceria mas bien que las cosas deberian estar al revés (que a
un maximo de premeditacién corresponda un maximo de conciencia);
pero, evidentemente, el fildsofo de Konigsberg no piensa que entre pre-
meditacion y autoengano exista contradiccidn, puesto que interpreta
a este ultimo como mala fe, como un querer justificarse, de lo cual el
sujeto, en el fondo, tiene conciencia. Sea como fuese, segin Kant, esta
deslealtad con nosotros mismos y con los otros constituye la mancha
(Fleck) de la corrupcion de nuestra especie. Y, afiade, no sera sino hasta
que nos liberemos de ella cuando lograremos realizar adecuadamente
el bien (el proyecto socio-politico ilustrado).

¢A qué se ha reducido aqui el mal radical innato y su abominable
espectaculo? A los productos de la fragilidad humana, cuyo grado de
perversion aumenta conforme incrementa nuestra tendencia, en parte
hipdcrita y en parte alucinada, a la auto—justificacion. Pero la respuesta
no se acaba en este punto. La fragilidad humana, a partir de sus faltas
interiores (en la “Gesinnung”), se extiende y se hace visible en falsedad
y engaflo socialmente generalizados y amplificados.” Se abre entonces
otro capitulo en la definicién kantiana del mal radical, que, esta vez, su
autor constata en las perversas influencias reciprocas que se instituyen
entre amor sui 'y vida social.

El amor propio se transforma ahora en un querer adquirir valor ante
los ojos de los demas (el vicio de la humanitas), una disposicioén que,
aun siendo originariamente buena (constitutiva de la Menschheit), se

72. Ensus clases sobre ética, impartidas entre 1775 y 1781, Kant definia esta tendencia a la auto-justificacién
como una alucinacién incurable: “Every man must guard against moral self-conceit, against believing
himself morally good and having a favourable opinion of himself. This feeling of moral self-sufficiency
is self-deception; it is an incurable hallucination”. Citado en Stephen Richard Palmquist, Kant’s Critical
Religion..., p. 162.

73. Véase la nota 71 (“erweitert sich denn auch duflerlich zur Falschheit und Tduschung anderer”).



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

corrompe rapidamente produciendo una verdadera plétora de vicios
sociales, finalmente culminante en la lubido dominandi. Sobre este as-
pecto y suimportancia no serd necesario detenernos mas tiempo, pues-
to que ha sido adecuadamente enfatizado por otros.” La trascendencia
del mal, su origen imperscrutable, queda ahora detras del escenario.
Resalta en su lugar “laiuola che ci fa tanto feroci”,” el efecto visible
y antropoldgicamente cognoscible del mal, el triste espectaculo de la

vanitas en todas las formas de la vida social.

La respuesta fuerte: metafisica del mal e interpretacion
del pecado original

Como ocurre con la doctrina de la gracia, existen importantes ana-
logias y diferencias también entre la teoria kantiana del mal y
la doctrina tradicional del pecado original. Comparada con la doctrina
cristiana del pecado, la perspectiva de Kant muestra un desacuerdo
irresoluble acerca de la herencia del mal, que el autor define como la
menos adecuada (die unschicklichste) entre todas las maneras de repre-
sentar la propagacion del mal entre los miembros de nuestra especie.
El mal radical, si es que debe ser algo moralmente significativo, debe
ser imputable al sujeto que lo realiza. Y esto es suficiente para excluir
cualquier transmisién hereditaria de la culpa.”®

En contraparte, el fildsofo se declara de acuerdo con el método de
las Escrituras en su representacion del origen del mal (el pecado origi-
nal). En realidad Kant propone una interpretacion alegbrico-raciona-

74. Allen Wood, “The evil in human nature”, pp. 47-50.

75. “Paraiso” en Dante Alighieri, Divina comedia, XXII, 151.

76. Es ésta la tercera explicacion de la derivacion del mal criticada por Kant (teoria 3). Como ya vimos,
nuestro autor excluye que el mal pueda venir de la sensibilidad, que pertenece al primer grado de la
disposicion, buena por naturaleza: si la sensibilidad fuera la raiz del mal, el acto malo no serfa impu-
table al sujeto (teoria 1). Seria también contradictorio y absurdo si viniera de una corrupcion de la
razon legisladora, que no puede pervertirse a si misma, ya que es la condicién misma de la moralidad
(teoria 2).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

lista del cuento biblico,” seguin la cual el episodio narrado en el Génesis
no ilustraria el origen temporal y empirico del mal, sino su “origen
racional”. Con esta distincion se entiende que no hay un primer even-
to histérico positivo en virtud del cual el hombre, a) ni como especie, b)
ni como individuo particular, se vuelve malo para luego permanecer
sustancialmente en esta situacion.

Segun nuestro autor no solo a) no seria posible imputar a un hombre
una culpa cometida antes por otro hombre, sino que tampoco b) seria
posible considerar a un hombre imputable de un mal en virtud de otras
culpas cometidas antes por él mismo. Si asi fuese, el sujeto nunca seria
libre de culpa y, con eso, su accion dejaria ipso facto de ser moralmente
imputable. Asi que es preciso concebir al hombre siempre en un estado
de inocencia (libertad) originaria antes de que realice cualquier acto
moral, con independencia de toda prestacidon anterior, buena o mala,
aun sabiendo que en él la tendencia al mal es inextirpable y lo predis-
pone —pero no predetermina— a fallar. Kant interpreta entonces la
inocencia originaria del cuento biblico como una manera de referirse
al estado de libertad, actual y necesitada, en el que el sujeto siempre
se encuentra ante la accion moral: “En efecto, cualquiera haya sido su
conducta anterior y cualesquiera sean las causas naturales que influyen
en él, que sean internas o externas, su accion queda libre y no determi-
nada por ninguna de estas causas, de manera que puede y debe siempre

ser juzgada como un uso originario de su libre arbitrio”.”®

El texto biblico, segtn el fildsofo, en el mito del pecado originario
representa la condicion necesariamente libre del sujeto moral (origen

77. Kant declara, acerca de esta interpretacion, que no pretende ser filoldgica ni histéricamente fidedigna,
sino compatible con el planteamiento de una religién racional (que, sin embargo, define como el punto
verdaderamente esencial de la cuestién). Véase R4, nota 15, p. 692: “Das hier Gesagte mufd nicht daftir
angesehen wer den, als ob es Schriftauslegung sein solle, etc.”.

78. “Denn: wie auch sein voriges Verhalten gewesen sein mag, und welcherlei auch die auf ihn einflieffen-
den Naturursachen sein mdgen, imgleichen ob sie in oder aufer ihm anzutreffen sein: so ist seine
Handlung doch frei, und durch keine dieser Ursachen bestimmt, kann also und mufl immer als ein
urspriinglicher Gebrauch seiner Willkiir beurteilt werden”. Ri, IV, p. 689.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

racional), con independencia de toda conducta anterior suya, asi como
de sus antepasados, quienes no podrian de ninguna manera determinar
su accioén en un sentido o en otro (origen temporal). Asi, Kant entiende
el pasaje biblico en exacta contradiccion respecto a la doctrina tradi-
cional de la transmisién del pecado.

En su lectura del pasaje biblico, sin embargo, anade otra consideraciéon
hermenéutica de gran importancia que reintroduce, esta vez explici-
tandola mas alla de cualquier duda, la orientacién metafisica de su
planteamiento sobre el mal. El mito del pecado, segun él, poniendo la
corrupcién originaria no en un hombre sino en un espiritu (in einem
Geiste) cuyo destino es més elevado que el humano (simbolizado por
la criatura tentadora del cuento), representaria lo que, para nosotros,
hay de inefable, impenetrable, externo e inhumano en el mal.”” El dis-
curso vuelve ahora a la dimensidn trascendente del mal, que ya vimos
implicada de manera continua en el trasfondo del texto.

El argumento se construye de la siguiente manera:

(P1) Puesto que el mal debe haberse originado de lo que es moralmente
malo (y no de los limites de la naturaleza humana),*

(P2) y, puesto que nuestra disposicién natural es buena,”

(C1) resulta que no podemos comprender de donde nos llega el mal
moral.”

Hay otra posible conclusion:

79. “Diese Unbegreiflichkeit, zusamt der niheren Bestimmung der Bosartigkeit unserer Gattung driickt
die Schrift in der Geschichtserzihlung dadurch aus, daft sie das Bose, zwar im Weltanfange, doch noch
nicht im Menschen, sondern in einem Geiste von urspriinglich erhabener Bestimmung voranschickt,
wodurch also der erste Anfang alles Bosen {iberhaupt als fiir uns unbegreiflich [...]”. R1, IV, pp. 692-693.

80. “Das Bose hat nur aus dem Moralisch-Bésen (nicht den bloffen Schranken unserer Natur) entspringen
konnen [...]”. Ry, IV, p. 692.

81. “[...] und doch ist die urspriingliche Anlage [...] eine Anlage zum Guten [...]”. Idem.

82. “[...] fiir uns ist also kein begreiflicher Grund da, woher das moralische Bose in uns zuerst gekommen
sein konne”. Idem.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

(C2) resulta también que el hombre cae en el mal inicamente por un
alejamiento del bien, y no de manera irremediable (nicht von Grund
aus verderbt), sino por seduccidn (durch Verfiihrung).

Con base en C2 el sujeto puede entonces hacer lo que debe, por ejem-
plo, perfeccionarse como sujeto moral en devenir (de manera que el
proyecto ilustrado readquiere su relativa viabilidad), aunque lo hace
en un mundo en el que dominan las tendencias al mal.* En virtud de
lo antedicho, no es dificil entender como el autor de La religion logra
relativizar (Milderung) el mal radical humano haciéndolo compatible
con la instancia del perfeccionamiento.

Tenemos aqui la evidencia textual del punto mas importante, a saber,
que en Kant se conserva la referencia a un origen sobrenatural del mal, que,
aun cuando sea declarado inaccesible a nuestra comprension, conserva
su papel tradicional de influencia sobre la corrupcion de la disposicion
buena (la inversidon axioldgica). La acentuacion del aspecto humano
del mal, identificado con la fragilidad, la inversion, la mala fe y los
vicios sociales, impide ver en buena parte del escrito la presencia de
esta sombra sobrenatural inhumana (P1) que, en realidad, esti pre-
sente todo el tiempo en el discurso kantiano, si bien lo est4 oscura e
implicitamente.

Con el pasaje consignado adquirimos también la importante indica-
cidn, esta vez explicita, de que la tendencia humana al mal (el mal radi-
cal) no deriva de un genérico fundamento primo inaccesible, sino, mas
directamente, de algo moralmente malo (aus dem Moralisch-Bdsen) y
no identificable con lo humano. Ignoramos de cudl otro fundamento
depende a su vez este ultimo, pero es ahora evidente que, de acuerdo

83. “[...] der Mensch aber nur als durch Verfiihrung ins Bise gefallen, also nicht von Grund aus (selbst
der ersten Anlage zum Guten nach) verderbt, sondern als noch einer Besserung fahig [...]”. R1, 1V, p.
693.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

con Kant, hay un “ente” moralmente malo, inefable y que se caracteriza
por lo siguiente:

¢ No coincide con el fundamento primo inefable de la aceptacion de las
maximas buenas y malas.

e Tampoco coincide con la debilidad (fragilitas) humana, con nuestra na-
turaleza, sino que es su corruptor: produce el mal radical en el hombre
(mediante la inversion axiologica, la Umkehrung).

 Es nuestro antagonista (y seductor) en el camino de perfeccionamiento,
un antagonista diferente de lo humano, puesto que es capaz de una rebeliéon
activa y deliberada contra la ley moral.**

Se afiade otro misterio al misterio: no s6lo ignoramos el fundamento
(del mal moral, de la aceptacién de las maximas buenas y malas), sino
que también ignoramos qué es este ente moralmente malo del cual
nuestra propia maldad deriva. Por esta razén ha sido representado a
menudo de manera intuitiva, afirma Kant, como un espiritu superior y
diabélico. Este punto es reiterado en R2 cuando el filésofo reprocha a
los antiguos estoicos el no haber sido capaces de discernir al verdadero
enemigo (Feind) del bien, sino que lo identificaron erréneamente con
las inclinaciones naturales, mientras €l se refiere a

[...Jun enemigo en cierto sentido invisible, que se oculta detras de la razén
[...]. Asi que es facil entender coémo lo fildsofos, para quienes no es bienve-
nido un principio de explicacidén que permanece eternamente envuelto en
la oscuridad, aunque sea inevitable, pudieron malinterpretar al verdadero
antagonista del bien [...]. Asi, no deberia sorprender si el apéstol [Pablo,
Ef. 6, 11] representa a este enemigo invisible que corrompe los principios,

84. “[...] im Gegensatze mit einem verfithrenden Geiste, d.i. einem solchen Wesen, dem die Versuchung
des Fleisches nicht zur Milderung seiner Schuld angerechnet werden kann, vorgestellt [...]”. Idem.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

conocible tinicamente mediante sus efectos sobre nosotros, como un espi-
. . 8
ritu [Geist] externo a nosotros y malo [...].”

La trascendencia del mal estriba, pues, no s6lo en su aspecto inacce-
sible e insuperable, sino también en su explicita inhumanidad repre-
sentada simbo6licamente en un “espiritu” antagonista. La posicion del
mal absoluto deja de ser una hipotesis y revela tener aqui un referente
objetivo inefable. La teoria kantiana del cambio de la “Gesinnung” (la
interna conversidn al bien) adquiere esta vez toda su dramatica cen-
tralidad. ¢Como puede el sujeto intentar liberarse de las garras de este
ente inefable (el mal absoluto) si no es por medio de un incomprensible
cambio del “corazén” que lo instituya y preserve en esta intencion?
Como puede verse, el esquema de la doctrina tradicional es, en gran
medida, preservado.

No nos queda méas que representar a este “ente” malo en una posiciéon
jerarquica intermedia, enigmaticamente “auténoma”, entre el funda-
mento inefable de la moralidad en general (que, se supone, no puede
ser malo, por no poder corromperse) y el mal radical humano (que
es malo s6lo por derivacion), del cual es explicitamente reconocido
como la fuente. Obtenemos asi una especie de jerarquia de las fuentes y
manifestaciones del mal en La religién, cuyos primeros grados, origina-
rios y fundamentales (inhumanos), son inaccesibles al entendimiento;
mientras que los efectos (humanos) llegan a ser visibles y cognoscibles
desde el punto de vista fenoménico mediante la perspectiva de la in-
version axioldgica situada a nivel trascendental (humano).

85. “[...] ein gleichsam unsichtbarer, sich hinter Vernunft verbergender Fein [...] so 148t sich’s wohl be-
greifen, wie Philosophen, denen ein Erklirungsgrund, welcher ewig in Dunkel eingehiillt bleibt und
obgleich unumginglich, dennoch unwillkommen ist, den eigentlichen Gegner des Guten verkennen
konnten [...] Es darf also nicht befremden, wenn ein Apostel diesen unsichtbaren, nur durch seine
Wirkungen auf uns kennbaren, die Grundsitze verderbenden Feind, als aufer uns, und zwar als bosen
Geist vorstellig macht [...]”. R2, pp. 708 y 710.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

5) Vicios sociales
Nivel fenoménico

4) Mala fe (nivel psicoldgico)

3) Mal radical humano (Umkehrung) Nivel trascendental

2) El “ente” malo (Das moralisch-Bdse) . .
Nivel suprasensible

1) Fundamento (Grund)

Con eso ya no es posible reducir el mal radical kantiano a la sola in-
version axiologica (nivel 3) con sus manifestaciones fenoménicas, psi-
coldgicas y sociales (niveles 4 y 5), como sugiere la respuesta débil al
problema del mal humano, sino que es inevitable hacer remontar la
tendencia humana al mal a la accidn eficiente de un “ente” malo eficien-
te e inefable (nivel 2), que, cabe pensar, coincide con el mal absoluto,
o diabdlico, presentado anteriormente ex hypothesi con la finalidad de
delimitar la nocién del mal humano. Es evidente, en fin, que el discurso
planteado en La religién se mueve en el marco de una trasposicién ra-
cionalista de motivos religiosos tradicionales. En las paginas centrales
de este articulo creo haber ilustrado de manera suficientemente clara
el motivo por el cual esta enmarcacién heterénoma no entra en con-
tradiccidn con la premisa kantiana de la autonomia del sujeto moral.

Conclusiones

Pese a los problemas interpretativos que el texto pueda suscitar, y que
aqui en parte intenté aclarar reconduciéndolos a una matriz unitaria,

51



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

la reflexion kantiana acerca del mal radical nos recuerda los limites
de otras respuestas tradicionales ante el problema. Consignaré, por
ejemplo, las cuatro siguientes:

86.

e Reduccidn (l6gico-ontoldgica) del mal humano a ignorancia, privaciéon
o ausencia del bien* (de derivacién socratico-platénica y neoplaténica).
Frente a esta respuesta Kant subraya, por un lado, a) que la disposicién
humana es naturalmente buena cuando se la considera bajo sus aspectos
no ideales (animalidad, humanidad); y reafirma, por otro lado, b) que no
puede ser neutralizada la cuestion del origen metafisico del mal, si bien su
contenido se muestra impenetrable al sujeto moral. El mal humano (relati-
vo) deriva de un mal inhumano (absoluto). Ambos puntos impiden que sea
posible reducir el mal a ignorancia, privacion o ausencia del bien.

e Origen corpéreo y sensible del mal humano (quizas de origen platdnico,
pero deriva esencialmente de la creencia cristiana en el pecado y en su
transmision). Ante esta solucidon Kant reitera que no es posible ni la heren-
cia de la culpa ni la determinacién del mal a nivel de la sensibilidad y de
las inclinaciones naturales por dos razones: a) porque éstas son innatas, asi
que no son imputables al sujeto moral; y b) porque éstas “no tienen relacion
inmediata con el mal” (se vuelven malas por efecto de otro factor agente)
y no constituyen la ocasiéon de su manifestacion.

¢ Reduccién del mal humano a sentimiento moral y a la dimension social
(enfoque de derivacion empirista y positivista). Frente a esta explicacion
Kant enfatiza que la tendencia al mal, sin duda, se extiende y manifiesta
(emerge) bajo la forma de sentimientos sociales, los cuales, sin embargo,
no son mas que expresiones de un “origen racional” del problema (la tras-
cendencia del mal). Los sentimientos morales y la socialidad no explican
de por sini el bien ni el mal, sino que reflejan la existencia de un problema

Maria Antonietta Pranteda enfatiza la importancia de este enfoque tradicional también en el caso
kantiano (Maria Antonietta Pranteda, Il legno storto. I significati del male in Kant, Leo S. Olschki,
Florencia, 2002). Efectivamente, en las Lecciones de filosofia de la religion (Immanuel Kant, Lezioni
di filosofia della religione, Biblipolis, Napoles, 1988), el mal es interpretado todavia como una “mera
negacion”. Véase Lawrence R. Pasternack, Kant on Religion..., p. 105.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

maés fundamental a nivel de la voluntad y de sus inefables condicionamien-
tos metafisicos.

e Identificacién del mal humano, por lo menos en sus manifestaciones ex-
tremas, en la perversion de la razdn legisladora. Posicion declarada como
contradictoria y absurda, ya que implicaria la transformacion del sujeto
moral en uno capaz de una consciente rebelion contra la ley moral (diabo-
lico). El rechazo kantiano de esta identificacién es completo. Kant plantea
que la tendencia humana al mal deriva de un mal absoluto como ente me-
tafisico. Una negacidn tan perfecta de la ley no esta al alcance del sujeto
moral (humano) y es literalmente inhumana (mal absoluto). El maximo
de perfidia, en el hombre, coincide con un maximo de auto-justificaciéon y
autoengafio (mala fe). X

Fuentes documentales

Adams, Robert Merrihew, “Introduction” en Wood, Allen y Giovanni,
George (Eds.), Kant, Religion within the boundaries of mere reason
and other writings, Cambridge University Press, Nueva York, 1998,
Pp. VII-XXXIIL.

Allais, Lucy, “Transcendental idealism and metaphysics: Kant’s com-
mitment to things as they are in themselves” en Heidemann,
Dietmar Hermann y Stoppenbrink, Katja (Eds.), Kant Yearbook:
Anthropology, De Gruyter, Berlin, 2010, pp. 1-31.

Allison, Henry E., Kant’s Theory of Freedom, Cambridge University
Press, Nueva York, 1990.

Alston, William P, “Ineffability” en Donnelly, John (Ed.), Logical Analy-
sis and Contemporary Theism, Fordham University Press, Nueva
York, 1972.

Barth, Karl, Protestant thought: from Rousseau to Ritschl, Harper &
Brothers, Nueva York, 1959.

Beck, Lewis White, A Commentary on Kant’s Critique of Practical Rea-
son, University of Chicago Press, Chicago, 1960.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

Bernstein, Richard Jacob, “Reflections on radical evil: Arendt and Kant”
en Soundings: An Interdisciplinary Journal, Lawrence & Wishart,
Londres, vol. 85, N2 1/2, primavera-verano de 2002, pp. 17-30.

Cunico, Gerardo, Il millennio del filosofo. Chiliasmo e teleologia morale
in Kant, ETS, Pisa, 2001.

Esposito, Costantino, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La
teologia morale di Kant” en Fonnesu, Luca (Ed.), Etica e mondo in
Kant, 11 Mulino, Bolonia, 2008, pp. 237-269.

—— Lezioni di filosofia della religione, Biblidpolis, Napoles, 1988.

Ferretti, Giovanni, “Immanuel Kant. Dal Cristo ‘ideale’ della perfetta
moralita al ritorno del Cristo della fede ai ‘confini’ della ragione”
en Zucal, Silvano (Ed.), Cristo nella filosofia contemporanea. I. Da
Kant a Nietzsche, San Paolo, 2000, pp. 51-72.

—— Ontologia e teologia in Kant, Rosenberg & Sellier, Turin, 1997.

Gonzaga de Souza, Draiton y Bresolin, Keberson, “Wille e Willkiir:
uma analise e uma interpretacio na filosofia de Kant” en Veritas
(Porto Alegre), Pontificia Universidad Cat6lica de Rio Grande del
Sur, Porto Alegre, vol. 64, N2 1, 2019, pp. 1-20.

Gregor, Mary (Ed.), The Metaphysics of Morals (Metaphysik der Sitten),
Cambridge University Press, Cambridge, 1996.

Hills, Alison, “Gesinnung: responsibility, moral worth, and character”
en Michalson, Gordon (Ed.), Kant’s religion within the boundaries
of mere reason, Cambridge University Press, Cambridge, 2014, pp.
79797

Hofte, Otfried, “Holy Scriptures within the boundaries of mere reason:
Kant’s reflections” en Michalson, Gordon (Ed.), Kant’s religion
within the boundaries of mere reason, Cambridge University Press,
Cambridge, 2014, pp. 10-30.

James, William, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human
Nature, Routledge, Londres, 2002.

Jaspers, Karl, Il male radicale in Kant, Morcelliana, Brescia, 2011.

Kant, Immanuel, “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?” en
Gesammelte Werke, Andhof, Estocolmo, 2015.



LIBERTAD DEFECTIVA Y METAFISICA DEL MAL EN KANT. UNA LECTURA DEL PRIMER LIBRO

—— “On the miscarriage of all philosophical trials in theodicy” en
Wood, Allen y Giovanni, George di (Eds.), Kant, Religion within
the boundaries of mere reason and other writings, Cambridge Uni-
versity Press, Nueva York, 1998, pp. 1-30.

—— Die Religion innerhalb der Grenzen der blofsen Vernunft, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt, 1977.

—— Kritik der praktischen Vernunft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1977.

—— Kritik der reinen Vernunft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1977.

—— Kritik der Urteilskraft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1977.

—— Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Suhrkamp Ver-
lag, Frankfurt, 1977.

—— The Metaphysics of Morals (Metaphysik der Sitten), Lara Denis
(Ed.), Cambridge University Press, Cambridge, Reino Unido, 1996.

Kanterian, Edward, Kant, God, and Metaphysics: The Secret Thorn,
Routledge, Londres, 2018.

Kuehn, Manfred, “Kant’s Jesus” en Michalson, Gordon (Ed.), Kant’s re-
ligion within the boundaries of mere reason, Cambridge University
Press, Cambridge, Reino Unido, 2014, pp. 156-174.

Langthaler, Rudolf, Geschichte, Ethik und Religion im Anschlufd an Kant
Philosophische Perspektiven “zwischen skeptischer Hoffnungslosi-
gkeit und dogmatischem Trotz”. Vol. 1 & II, De Gruyter, Berlin, 2014.

Mancini, Italo, Kant e la teologia, Cittadella Editrice, Asis, 1975.

Martinetti, Piero, “La religione in Kant” en Martinetti, Piero, Ragione
e fede, Giulio Einaudi Editore, Turin, 1972, pp. 73-95.

Michalson, Gordon, “Moral regeneration and divine aid in Kant” en Reli-
gious Studies. An International Journal for the Philosophy of Religion,
Cambridge University Press, Cambrigde, vol. 25, N° 3, septiembre
de 1989, pp. 259-270.

Montanari, Pietro, “El mal y el ‘ateismo funcional’ en creencias de
tipo liberatorio. Reflexiones sobre las Variedades de la experiencia
religiosa de William James” en Contextualizaciones Latinoameri-



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 30 ¢ N°116

canas, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, vol. 2, N¢ 21 (12),
junio de 2019.

—— “Epistemic and divine ineffability in Plato” en Didlogos, Depar-
tamento de Filosofia/Universidad de Puerto Rico, San Juan, vol.
LII, N2 108, 2021, pp. 7-35.

— “Logos-pathos. Motivos de la conversion en Platon” en Hypnos.
Revista Digital de Filosofia greco-romana, Facultad de Filosofia
de Sao Bento/Pontificia Universidad Catdlica de Sao Paulo, Sao
Paulo. Articulo aceptado y en proceso de publicacion.

—— “Strategic and religious ineffability in Plato and Plotinus” en Did-
logos, Departamento de Filosofia/Universidad de Puerto Rico, San
Juan, vol. LII, N° 108, 2021, pp. 148-75.

Palmquist, Stephen Richard, Kant’s Critical Religion: Volume Two of
Kant’s System of Perspectives, Ashgate Publishing, Farnham, 2000.

Pasternack, Lawrence R., Kant on Religion within the boundaries of mere
reason, Routledge, Londres, 2014.

Pirillo, Nestore (Ed.), Kant e la filosofia della religione, Morcelliana,
Brescia, Italia, 1996 (actas de la conferencia para el bicentenario
de la obra Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft,
Trento, enero de 1994).

Pranteda, Maria Antonietta, Il legno storto. I significati del male in Kant,
Leo S. Olschki, Florencia, 2002.

Weil, Eric, Problemes kantiens, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris,
1970.

Willaschek, Marcus, Kant on the sources of metaphysics: the dialectic of
pure reason, Cambridge University Press, Cambridge, 2018.

Winter, Aloysius, Der andere Kant. Zur philosophischen Theologie Im-
manuel Kants, Georg Olms, Hildesheim, 2000.

Wood, Allen, “The evil in human nature” en Michalson, Gordon (Ed.),
Kant’s religion within the boundaries of mere reason, Cambridge
University Press, Cambridge, 2014, pp. 31-57.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





