Sortear las solemnidades de la historia: la
filosofia como tarea historico—critica en
el pensamiento de Michel Foucault

Ana Laura Vallejos*

Recepcién: 11 de marzo de 2024
Aprobacidn: 11 de abril de 2024

Resumen. Vallejos, Ana Laura. Sortear las solemnidades de la historia: la filo-
sofia como tarea histérico-critica en el pensamiento de Michel Foucault. A lo
largo de méas de 30 afios de produccién Michel Foucault super6 los limites
disciplinarios y logr6 una potente amalgama entre campos del saber, como
la filosofia, la historia y la psicologia. A través de las siguientes paginas me
propongo explicitar su recorrido metodoldgico, las etapas de su proyecto
intelectual y, en especial, de qué manera, en la década de los setenta, llevd
a cabo una genealogia de la historia inspirada en la filosofia de Friedrich
Nietzsche. Este procedimiento conlleva una reflexién histérica y un trabajo
minucioso con los archivos. Desde esta perspectiva, la filosofia es una tarea
histérico-critica que no pretende construir un sentido univoco y conciliador
de los sucesos historicos. Por el contrario, el proyecto filos6fico de Foucault,
en tanto historia critica del pensamiento, se propone ahondar en las dis-
continuidades y en las luchas; en definitiva, busca dilucidar los juegos de
veridiccion que hicieron posible nuestro presente.

Palabras clave: Foucault, genealogia, veridiccion, critica, historia del pen-
samiento.

Abstract. Vallejos, Ana Laura. Eluding the Solemnities of History. Philoso-

phy as a Historical-Critical Undertaking in Michel Foucault’s Thought. Over
the course of more than 30 years of production Michel Foucault surpassed

*  Doctoranda en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires. Becaria doctoral del Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET). Profesora de filosofia. anavallsi6@gmail.com

42



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

disciplinary limits and achieved a powerful amalgamation between fields
of knowledge such as philosophy, history and psychology. Through the fo-
llowing pages I intend to explain his methodological journey, the stages of
his intellectual project, and especially how, in the 1970’s, he carried out a
genealogy of history inspired by the philosophy of Friedrich Nietzsche. This
procedure entails historical reflection and painstaking work with archives.
From this perspective, philosophy is a historical-critical task, lacking the
pretension of constructing a univocal and conciliatory sense of historical
events. On the contrary, Foucault’s philosophical project as a critical history
of thought aims to delve into discontinuities and struggles; in short it is pro-
posed to elucidate the games of veridiction that made our present possible.

Key words: Foucault, genealogy, veridiction, critique, history of thought.

El legado Foucault: un corpus en expansion

En el marco del 40 aniversario de su fallecimiento, Michel Foucault
sigue siendo uno de los pensadores méas influyentes del campo intelec-
tual a escala global. Su obra ha conquistado las discusiones académicas
en diversas disciplinas, escuelas de pensamiento y territorios remotos
desde la segunda mitad del siglo XX hasta nuestros dias. Esto ha su-
cedido particularmente en Latinoamérica, en donde encontramos sus
primeras apariciones hacia finales de la década de los cincuenta’ con
sus escritos de juventud sobre psicologia, psicoanalisis y marxismo, los
cuales comenzaban a circular en las universidades y militancias. Hoy
encontramos una ampliacioén de su corpus bibliografico gracias a la pu-
blicacién de los inéditos del joven Foucault,” escritos que volvieron a
revolucionar su recepcion luego de décadas de intensas reapropiacio-
nes.’ El fildsofo francés se ha convertido en una influencia de alcance
dificilmente calculable en el pensamiento contemporaneo. Ciertamente,
aligual que el hongo a través de su micelio, el pensamiento de este autor

1. Mariana Canavese, Usos de Foucault en la Argentina. Recepcién, circulacién y criticas desde los afios
cincuenta hasta nuestros dias, Siglo XXI, Buenos Aires, 2015, p. 38.

2. Stuart Elden, The Early Foucault, Polity Press, Cambridge, Reino Unido, 2021.

3. Ana Laura Vallejos, “Los escritos del joven Foucault: una reconstruccion de las teorizaciones que
desembocaron en una arqueologia de la locura” en El Banquete de los dioses. Revista de Filosofia y
Teoria Politica Contempordneas, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, N2 13, 2023, pp. 383-407.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

conecta, atraviesa y alimenta el campo intelectual occidental hace méas
de so anos. Tratar de sintetizar todos sus aportes conceptuales quiza
sea una empresa imposible y, mds atin, infructifera por reduccionista;
sin embargo, se puede llevar adelante un intento de identificar métodos
de trabajo, una manera de abordar las problematicas, la construccién de
una terminologia propia... en definitiva, identificar un hilo conductor, un
hilo de Ariadna, en una obra tan vasta. Ahora bien, el propio Foucault
fue siempre renuente a las clasificaciones, a las taxonomias diagnosticas
de su pensamiento. Es por ese motivo que se mostro esquivo a la asigna-
cion de etiquetas como “estructuralismo”, “marxismo”, “psicoanalisis”,
entre otras de su tiempo. Se esforz6 por evitar encerrar sus ideas en
los callejones de la pertenencia; declaré que el juego del pensamiento
valia la pena si hay en él siempre una transformacién.* No obstante,
también afirmé en diversas ocasiones que su campo de trabajo era la
historia del pensamiento, y, precisamente, tal es el punto de partida del
presente trabajo. En las siguientes paginas se desarrolla una revision
de las maneras en las que este filsofo elabord un método de hacer filo-
sofia histéricamente, de trabajar en la historia de manera filoso6fica, de
sortear las solemnidades de la historia, en las que cayeron los filésofos
idealistas; pero también de las maneras de evitar el solipsismo, el aisla-
miento de la filosofia, para asi poner en contacto la tarea filos6fica con
todo el campo del conocimiento humano, con las relaciones de poder
intersubjetivas y con los juegos de dominacién social. Se plantea aqui
una reconstruccion del método histérico—-critico alo largo de su obra 'y,
particularmente, una exploracién de la influencia de dos figuras clave
de la tradicién occidental: Immanuel Kant y Friedrich Nietzsche. Esta
herencia no s6lo se comprueba a través de los libros publicados en vida
del autor, sino también en los escritos del joven Foucault que datan de
la segunda mitad de la década de los cincuenta y hasta mediados de la
década de los sesenta. La oscilacion entre la incorporacién y el rechazo

4. Michel Foucault, “Verdad, individuo y poder” en Michel Foucault, Tecnologias del yo, Paidds, Barcelona,
2016, pp. 141-150, p. 142.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

de ciertas ideas en esos autores es clave para comprender el proyecto
intelectual en tanto critica del presente y como ontologia de nosotros
mismos; en tanto labor genealdgica y como derrumbe de la disposiciéon
antropoldgica del pensamiento moderno.’

La metodologia historica en el proyecto critico foucaultiano

La historia ha sido una pieza fundamental en el trabajo de Foucault.
Muchas veces esta persistencia ha generado cierta confusion entre los
lectores no especializados. ¢Es Foucault un historiador? ¢Es un filésofo?
¢Un psicologo? Michel Foucault tuvo formacién de grado en filosofia
y en psicologia, y, aunque en varias oportunidades se le reconocio ex-
clusivamente como profesor, su proyecto intelectual es definido por el
propio autor como una historia critica del pensamiento.’ Su obra puede
leerse como una historia critica del sujeto: una historia que se aboca a
los modos en los que el sujeto es objeto de conocimiento de las llamadas
ciencias humanas, y, por otro lado, ala manera en que ese sujeto es atra-
vesado por las relaciones de poder.” Foucault afirmé que sus libros no son
tratados filoso6ficos, aunque tampoco son estudios de historia; son frag-
mentos filoséficos en los canteros de la historia.® En su trabajo intelectual
la filosofia y la historia se encuentran tan estrechamente relacionadas
que es casi imposible concebirlas de manera aislada; aun metodologica-
mente son elementos catalizadores reciprocamente. La critica filoséfica
permite crear una historia fuera del paisajismo de las esencias y de las
significaciones puras. La historia que elabora este filésofo y psicélogo
no trata de hechos inequivocos; no es narraciéon objetiva de los hechos,
sino un despliegue de interpretaciones con las que se trata de entender
la multiplicidad de luchas y significaciones que atraviesan la realidad. Y,
por otra parte, el cantero de la historia permite a nuestro autor construir

Edgardo Castro, Introduccién a Foucault, Siglo XXI, Buenos Aires, 2023, p. 52.

Michel Foucault, “Foucault” en Michel Foucault, Dits et écrits IV, Gallimard, Paris, 1994, pp. 631-6306.
Edgardo Castro, Diccionario Foucault. Temas, conceptos y autores, Siglo XXI, Buenos Aires, 2018, p. 101.
Michel Foucault, Dits et écrits 1V, p. 21.

oW awn



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

una filosofia conectada palmariamente con las condiciones materiales y
discursivas de existencia de los seres humanos; una filosofia vinculada
con el curso de los sucesos y de las contingencias, lejos del paradigma de
ésta como torre del saber alejada del mundo circundante. En definitiva,
la filosofia y la historia en el pensamiento de Foucault constituyen una
misma superficie que funciona como la figura matematica de labanda de
Moebius: parece mostrarnos dos superficies, pero en realidad sélo existe
una, desplegada, en la que es imposible distinguir un comienzo y un final;
no hay distinciones intuitivas, no hay adentro o afuera. Para el francés
la historia no es una cara exterior de la filosofia —ni a la inversa—, sino
que ambas son las caras internas de un mismo trabajo intelectual.

En primer lugar, en el periodo arqueolégico, desde Histoire de la folie
(1961) hasta L’archéologie du savoir (1969), las teorizaciones del autor
giran en torno a la pregunta por el saber; la arqueologia es un procedi-
miento que indaga como ha sido posible la emergencia de regimenes
de saber en ciertos dominios. El surgimiento de saberes, disciplinas y
ciencias se enraiza en un determinado contexto historico, por lo que
Foucault describe las condiciones historicas de posibilidad de esos
saberes en la cultura occidental. Este procedimiento se puede observar
en obras como Histoire de la folie y en Maladie mentale et psychologie.’
Ahi la enfermedad mental es una experiencia de la locura habilitada
por el andamiaje historico de la modernidad europea que vio emerger
los dominios de los “saberes psi”: la psiquiatria y la psicologia. Esta me-
todologia también esta presente en Naissance de la clinique, obra en la
que analiza la constitucidn de la medicina moderna en tanto modelo de
una nueva mirada clinica. Es una investigacion que el propio Foucault
califica en el “Prefacio” de esta obra como investigacion histérica.”
Finalmente, en Le mots et les choses indaga el surgimiento histérico de

9. Reedicion de su primer libro publicado: Michel Foucault, Maladie mentale et personnalité, Presses
Universitaires de France, Paris, 1954.

10. Michel Foucault, Nacimiento de la clinica. Una arqueologia de la mirada médica, Siglo XXI, Buenos
Aires, 2003, p. 17.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

las llamadas ciencias humanas, tratando de observar como el campo
epistemologico posibilita la emergencia de saberes histéricamente si-
tuados. En sintesis, la problematizacién del periodo arqueoldgico acer-
ca del saber tiene una raigambre histérica y descriptiva de las luchas,
materialidades y azares que permitieron la emergencia de esos domi-
nios del saber. Ademas, el procedimiento metodolégico foucaultiano
estuvo signado desde sus primeros afios por la intencién de evitar toda
sujecion antropologica. La idea del hombre también es un concepto que
debe su positividad a cierto horizonte historico; por lo tanto, nuestro
filésofo pretende esquivar sus posibles consecuencias (las recientes
publicaciones del joven Foucault que datan de la década de los cin-
cuenta confirman e iluminan esta afirmacién).” Si entendemos al sujeto
como una de las mayores preocupaciones del autor podremos concebir
su obra en tanto historia del sujeto o, también, como una indagacién
de la relacion entre sujeto e historia, y la idea del hombre es uno de
los productos histéricos de esta relacion. Sin embargo, el proceder
arqueoldgico no pretende mostrar que los saberes surgen de manera
lineal y progresiva; no busca ser una historia de las ideas del hombre
0 una mera historia del progreso de los saberes occidentales. Por el
contrario, la arqueologia faculta visualizar una historia de la dispersion
que permitio6 arribar al estado actual del saber. El recurso al archivo y
alos documentos historiograficos esta presente ya en este periodo en
el joven autor; sin embargo, el material de archivo no es utilizado para
sefalar un curso unificado de la historia, sino al contrario: muestra la
enorme cantidad de evidencia a favor de una historia sin interpreta-
ciones ultimas; la imposibilidad de una historia unificada, la negacién
de la reconciliacidon de los hechos. En este sentido, la historia es, para
Foucault, anti-hegeliana.”

1. En especial en la obra recientemente publicada en espafiol por la editorial Siglo XXI: Michel Foucault,
La cuestién antropoldgica, Siglo XXI, Buenos Aires, 2024.

12. Edgardo Castro, “Michel Foucault: Sujeto e historia” en Tdpicos. Revista de Filosofia de Santa Fe,
Universidad Nacional del Litoral/Ediciones UNL, Santa Fe, Argentina, N© 14, 2000, pp. 171-183, p. 171.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

En segundo lugar, en el denominado periodo genealégico los anélisis del
autor se desplazan desde la cuestion del saber hacia las modalidades y
los ejercicios del poder. Tal desplazamiento lo encontramos desde los
inicios de su catedra en el Collége de France al comienzo de la década de
los setenta y atraviesa obras clasicas como Surveiller et puniry el primer
volumen de Histoire de la sexualité. En la primera de estas obras realiza
una investigacion de como el hombre moderno se ha convertido en un
sujeto atravesado por una nueva economia del castigo, envuelto en
un conjunto de dispositivos disciplinarios, y en la segunda de ellas, cuyo
primer volumen se titul6 La volonté de savoir, indaga la nueva economia
del deseo que esta sociedad disciplinaria desarrolld; asi como cuando
y como el sexo se inscribe en Occidente en un determinado régimen
de verdad.” En todo este periodo continia el trabajo con los archivos
y el empleo de documentos como un recurso central. Sigue la meto-
dologia historico-critica para explicar de qué manera se dieron estas
transiciones y cuales fueron los elementos constitutivos de estos juegos
de veridiccién que rigen los sistemas médicos y penales, y los codigos
culturales del deseo del hombre europeo a partir del siglo XVIIIL.

En la primera clase de su curso en el College de France de 1983, titu-
lado Le gouvernement de soi et des autres, Foucault incluye algunas
aclaraciones metodoldgicas en las que advierte que su trabajo, en tanto
historia del pensamiento, puede entenderse como un analisis de “focos
de experiencia” que articulan formas de un saber posible, matrices nor-
mativas de comportamiento de los individuos y modos de existencia
virtuales para sujetos posibles.” La nocién de “foco de experiencia”
permite captar como se articulan diferentes momentos de su obra® para

13. Para tal investigacion llevard adelante un anlisis que comienza en el primer volumen de la serie,
indagando la experiencia moderna de la sexualidad, especialmente en los siglos XVII y XVIIL Sin em-
bargo, en los siguientes tomos dara un brusco giro de mas de un milenio para abordar las experiencias
grecorromanas y cristianas.

14. Michel Foucault, El gobierno de si'y de los otros, Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2009, p. 19.

15. Nos referimos aqui a la diferenciacion en tres etapas de su obra: arqueologia, genealogia y ética/guber-
namentalidad. Se trata de una clasificacion atil y aceptada por una amplia mayoria de especialistas, pero
que debe tomarse con cautela para no simplificar y reducir su pensamiento.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

comprender que, méas alla de las transiciones o los cambios de perspec-
tiva entre un periodo y otro, lo que persiste en el pensamiento de este
filésofo y psicélogo es cierta relacion con la historia, entendida aqui
como multiplicidad de focos de experiencia, experiencias historicas
que involucran planos cognitivos, sociales, penales, médicos y éticos."
Es a través del espesor de la historia como el ser humano construye y
practica determinados juegos de veridiccion, procesos a través de los
cuales se legitima un determinado foco de experiencia, una practica de
relacion del ser humano consigo mismo y con los otros. Su pensamien-
to nos permite problematizar esos focos, entendiendo su materialidad
y sus maneras de validacion: la enfermedad, la sexualidad y las ciencias
humanas son expresiones, variantes historicas, ejes de aquellos focos
de experiencia en los que se expresan los juegos de verdad. El oriundo
de Poitiers sostenia que su tarea intelectual intentaba trazar una histo-
ria de los diferentes modos a través de los cuales, en nuestra cultura,
los seres humanos se han convertido en sujetos. Sin embargo, mediante
su tarea historico-critica no busca trazar la curva de una evolucién
en la historia. Tampoco pretende la reconciliacién de los procesos
histéricos en una unidad o sentido de progreso, como lo hace la filo-
sofia de la historia idealista de Kant o Hegel. Por el contrario, su tarea
es una actividad de reflexion respecto de los modos de subjetivacion
envueltos en los procesos de la historia. De esta manera, Foucault no
desea trazar el perfil del sujeto de la historia occidental, sino pensar al
sujeto en la historia, con sus condiciones materiales de posibilidad, el
entramado de saberes que lo atraviesan y los mecanismos de poder de
los que forma parte. De alli la importancia de reconstruir los sucesos
histéricos en su plena discontinuidad, tarea para la cual el archivo es
una herramienta indispensable que permite vislumbrar las luchas que
hicieron posible el presente como tal.

16. Pedro Cerruti, “La ‘ontologia historica’ de Michel Foucault. Apuntes de método para el andlisis critico
socio-cultural” en Sociedade e Cultura, Universidad Federal de Goiés, Goiania, Brasil, vol. 15, N 2, julio/
diciembre de 2012, pp. 393-403, p. 395.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

Es precisamente ese recorrido metodolégico lo que nos proponemos
abordar en las siguientes paginas a partir de quienes influyeron al
francés de manera mas importante en el plano filoséfico, a saber,
Kant y Nietzsche. Ambos marcaron el rumbo para una investigacién
historico-critica.”

La filosofia como tarea critica y ontologia historica
de nosotros mismos

A comienzos de la década de los ochenta Denis Huisman, académico
y escritor francés, preparé la publicacién de una entrada dedicada a
Michel Foucault en el Dictionnaire des philosophes.” Para llevar a cabo
esa tarea consulté a su asistente, Francois Ewald, y el propio Foucault
decidi6 colaborar con la presentacion retrospectiva de su trabajo. El
breve articulo fue publicado bajo el seudéonimo de Maurice Florence
y representa una pieza de mucho valor para los lectores e intérpretes
del autor, ya que alli se lleva a cabo un anélisis personal de su itinerario
intelectual a lo largo de méas de 30 afios de trabajo. Foucault afirma, en
primera instancia, que su pensamiento podria enmarcarse dentro de la
linea critica de Kant. Asf, para sorpresa de todos, se sitia en consonan-
cia con un autor del canon de la filosofia moderna alemana respecto
del cual podriamos enumerar significativas diferencias conceptuales
(en especial porque Kant representa el desarrollo de una filosofia
idealista trascendental que esta en las antipodas del perspectivismo
nietzscheano, el cual situamos en convergencia con el pensamiento
de Foucault). Mientras el aleméan basa su filosofia en un sistema en el

17. Pablo Martin Routier, “Subjetividad e historia en el debate Foucault-Derrida: Sobre las condiciones
de posibilidad de una historia critica de la razén y la locura” en Tépicos. Revista de Filosofia de Santa
Fe, Universidad Nacional del Litoral/Ediciones UNL, Santa Fe, Argentina, N? 45, 2023, pp. 1-13, p. 3.

18. Dictionnaire des philosophes fue un proyecto llevado a cabo a principios de los afios ochenta por el escritor
y pensador francés Denis Huisman bajo la direccion editorial de Presses Universitaires de France. Este
proyecto expondria de manera sintética el pensamiento de los filbsofos mas importantes de la tradicion
occidental de todos los tiempos; empresa de pretensién ecuménica y sin duda utépica, pero que implicé la
colaboracién de especialistas de multiples paises del mundo. Se publicé finalmente en 1984 en dos tomos.
Aqui nos referimos a la entrada correspondiente a Michel Foucault, que fue redactada por él mismo.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

que la subjetividad se determina a partir de un a priori trascendental
y en postulados antropoldgicos universales, el francés, por su parte,
rechaza todo tipo de universal antropoldgico, lo cual lo aleja de los pi-
lares éticos, epistemoldgicos y metafisicos del filosofo de Konigsberg.
No obstante, Foucault dedicé diversos textos, exposiciones e, incluso,
su tesis secundaria de doctorado al pensamiento kantiano.” Evidente-
mente, habia un interés en la lectura de su obra y una influencia con-
ceptual. Pero écudles son los elementos que le resultan admisibles de
esta filosofia? Foucault considera su trabajo como una “historia critica
del pensamiento”, por lo que tenemos aqui dos elementos importantes:
el pensamiento y el elemento critico.

En primer lugar, en este articulo se define pensamiento como el acto
que coloca, en sus diversas relaciones posibles, a un sujeto y a un ob-
jeto; por lo tanto, la historia critica del pensamiento emprende un
anélisis de las condiciones en las que se han formado ciertas relaciones
entre sujeto y objeto, en la medida en que tales relaciones son consti-
tutivas de un saber posible.” El pensamiento, desde esta perspectiva,
tiene la tarea de estudiar los modos de subjetivacion, es decir, los mo-
dos de constitucién de la subjetividad en un determinado contexto
histérico, en la medida en que los sujetos se convierten en objetos de
un saber posible y son atravesados por relaciones de poder. Asi pues,
el pensamiento critico estudia, a su vez, modos de objetivacion. Ese
doble movimiento ya fue anticipado por el autor en Les mots et les
choses. Ahi el sujeto se convierte en el soberano sumiso, en el sujeto
que intenta conocerse a si mismo en los pliegues de su facticidad. Es
por ello que estudiar al sujeto moderno occidental no es legitimar la
raz6n moderna ni es un gesto de complicidad con el presente; por el

19. La tesis secundaria de doctorado contiene una introduccién, traduccién y notas al texto kantiano
Antropologia en sentido pragmadtico. El joven Foucault trabaj6 en esta investigacion sobre Kant entre
los afios 1959 y 1960 durante su estadia en Hamburgo, desde donde dirigia el Instituto Francés, a la
par que trabajaba en su tesis principal de doctorado, Histoire de la folie.

20. Michel Foucault, Dits et écrits IV, p. 632.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

contrario, es una actitud de sospecha, una exploracion retrospectiva
de la racionalidad occidental. Este doble proceso de subjetivacién y
objetivacién reciprocas es lo que Foucault denomina juegos de verdad,”
es decir, la historia de la emergencia de los enunciados capaces de
ser verdaderos vy, por ello, enunciados que atraviesan la vida de los
individuos y de las poblaciones, en el cuerpo y en la ideologia, en la
conciencia y en la carne. Una historia del pensamiento asi entendida
no busca, por lo tanto, develar la verdad, sino que procura las condi-
ciones a través de las cuales ha sido construida la verdad misma. Tal
es el terreno de un a priori historico; un terreno de multiples verdades
que se superponen como mascaras, que poseen un estatus de realidad
capaz de ocultar su emergencia en la pura contingencia, su origen en
la pura discontinuidad.

En segundo lugar, en este proyecto intelectual denominado historia
critica del pensamiento tenemos el elemento critico. Este es un punto
nodal porque alli se evidencia como el filésofo francés tomara cier-
tos rasgos de la empresa critica kantiana para su propio método de
trabajo. En Qu’est-ce que les Lumiéres? Foucault vuelve sobre el texto
kantiano Was ist Aufkldrung?” (1784) y retoma esa pregunta que Kant
intenta responder, cuya respuesta inaugura un gesto de la modernidad
filosofica: ¢qué es ese acontecimiento llamado Aufkldrung, el cual ha
determinado, al menos en parte, lo que somos, lo que pensamos y lo
que hacemos hoy?* El gesto de Kant que llama la atencién de Foucault
es la interrogacién a la actualidad: el filésofo de K6nigsberg quiere

21. Laproblematica de la construccion de la verdad, de los discursos verdaderos o regimenes de veridic-
cién, representa uno de los polos tematicos mas importantes de la obra foucaultiana, En La voluntad
de saber expresa que su trabajo puede ser considerado una historia politica de la verdad, una historia
de las relaciones entre verdad y poder (Edgardo Castro, Diccionario Foucault..., p. 387). Todas sus obras
pueden ser releidas como una indagacion critica de la verdad. Para profundizar en esta problemética
se recomiendan sus cursos en el Collége de France, en especial los siguientes: “Lecons sur la volonté
de savoir”, “Le pouvoir psychiatrique”, “Du gouvernement des vivants”, “Naissance de la biopolitique”
y “Le Courage de la vérité”.

22. Immanuel Kant, “¢Qué es la Ilustracién?” en Immanuel Kant, Filosofia de la historia, Fondo de Cultura
Econdémica, Madrid, 2000, pp. 25-37.

23. Michel Foucault, Dits et écrits IV, p. 679.

52



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

responder una pregunta acerca de la historia sin recurrir al pasado;
interroga su presente. El coraje, la audacia de atreverse a saber es,
ante todo, un gesto de independencia (la cual consiste, precisamente,
en utilizar la propia razon para cuestionar el presente), de salida de la
minoria de edad. Foucault reconoce la importancia de este gesto en
el pensamiento kantiano y sostiene que representa una bisagra en la
manera de hacer filosofia de la historia. Asi, la reflexion del presente
como tarea para la filosofia es, para Foucault, el punto de partida de
lo que podria llamarse “actitud de la modernidad”.* La modernidad
como actitud y no exclusivamente como periodo de la historia oc-
cidental es esa interrogacién al presente, un modo de relacién con
la actualidad, una manera de pensar y de sentir; en definitiva, es un
ethos filoso6fico. Este ethos se cristaliza en el anilisis de nosotros mis-
mos en tanto seres historicamente determinados. De ahi que tal tarea
critica implica investigaciones histoéricas, pero también una revision
retrospectiva de nuestra propia racionalidad, y es en este punto en el
que convergen llamativamente las intenciones tanto de Kant como de
Foucault. Esta actitud de indagacion y sospecha respecto del presente
es lo que vuelve radical en su singularidad el proyecto filoséfico del
pensador aleman. Kant es quien, inmerso en la Aufkldrung del siglo
XVIII, se plantea varias preguntas fundamentales respecto de su actua-
lidad, intentando resolver algunos callejones sin salida de la filosofia
moderna. Una de esas preguntas es équé puedo conocer? La Critica de
la razén pura intenta dar respuesta a aquella interrogante a través de
la exploracion de los juicios y facultades humanas. Esta pregunta, por
la condicion de posibilidad del conocimiento que él esboza, es 1a clave
de la autonomia, de la anhelada mayoria de edad del hombre moderno.
Foucault entiende que la libertad del hombre moderno se juega en esa
exploracién del conocimiento y sus limites; esa libertad que le permi-
tira al hombre desafiar la tutela y el estado de obediencia a los que se

24. Michel Foucault, “/Qué es la Ilustracion?” en Michel Foucault, Saber y verdad, Las Ediciones de La
Piqueta, Madrid, 1991, pp. 71-97, p. 80.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

vio sometido desde hace siglos.” En esta tarea de indagacion critica
se realiza entonces una ontologia histdrica de nosotros mismos, y, con
ello, se consigue autonomia respecto de los postulados idealistas que
tienden a sacralizar la historia, sus batallas, desenlaces y conceptos.

Es importante distinguir la lectura que Foucault realiza de Kant en
diferentes momentos de su obra. Si bien aquél reconoce a éste el valor
de la ontologia del presente como practica filosofica, se distancia de
la busqueda de las posibilidades del conocimiento en una instancia
trascendental, es decir, se aleja del punto nodal del idealismo kantiano.
Entre ambos autores no s6lo existe una separacion en el plano gno-
seoldgico, sino también en el plano ético y, por supuesto, en relacion
con la vision antropoldgica. Kant también representa para Foucault la
apertura de la disposicién antropolégica del pensamiento moderno.”
Es decir, a partir del autor de las tres Criticas, la filosofia moderna,
hacia finales del siglo XVIII, se convierte en antropologia, entendiendo
ésta como la emergencia de la figura del sujeto humano como centro
de la realidad, lo que desplaza el lugar de Dios y de la naturaleza:

Por antropologia no hay que entender aqui ni una determinada disciplina
cientifica ni una rama especifica de la filosofia, sino la reciproca pertenencia
del hombre y la verdad. Desde el momento en que la verdad no proviene ni
de la infinitud de Dios ni de la infinitud de la naturaleza, sino del hombre y
su mundo, nos encontramos con esa disposiciéon del pensamiento y sobre
todo de la filosofia que Foucault denomina —antropologia—.”

El pensamiento kantiano es para Foucault la condicién de posibilidad
de la apertura de la filosofia moderna a la antropologia. Esta problema-
tica es extensamente abordada en La Question anthropologique,”® uno

25. Ibidem, p. 8s.

26. Edgardo Castro, Introduccién a Foucault, p. 47.

27. Ibidem, p. 44.

28. Michel Foucault, La Question anthropologique. Cours 1954-1955, Seuil/Gallimard, Paris, 2022.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

de los manuscritos publicados por el joven Foucault que data de los
primeros anos de la década de los cincuenta, época en la que ejercia
como docente en I’'Ecole Normale Supérieure (ENS) y en la Université
de Lille. Alli Foucault indaga cémo se ha desarrollado en el pensa-
miento moderno, a partir de Kant, una disposicién a encontrar en el
sujeto-hombre el elemento trascendental de la filosofia y, por lo tanto,
la actitud critica que también estaba presente en Kant es subordinada
a la antropologia. Como podemos observar, la relaciéon de Foucault con
Kant es ambivalente. Es una relacion de continuidad y ruptura,” ya que,
si bien la dimension de una ontologia critica de nosotros mismos esta
presente en Kant como un antecedente que Foucault valora, también
hay una importante ruptura entre ambos, en tanto que el pensamiento
kantiano deriva en una analitica de la verdad que descansa en los pos-
tulados del a priori trascendental. En el pensamiento del autor aleman
se entrelazan preguntas centrales: iqué puedo saber? / équé debo hacer?
/ dqué es el hombre? A la pregunta gnoseoldgica le sigue la pregunta por
la ética, y, finalmente, esta ultima conduce a la pregunta por la condi-
cién antropologica. El filésofo de Konigsberg intenta responder estas
interrogantes por medio de su proyecto critico, pero lo hace a través
del armado de un sistema apoyado en la instancia trascendental. La
posibilidad del conocimiento, del obrar y de la subjetividad humana
descansa en postulados universales y categéricos de antemano deter-
minados. En definitiva, en Kant hay una construccién posible de los
enunciados verdaderos de la ciencia, de la historia, de 1a moral, puesto
que hay un sujeto humano hay una verdad. Y es aqui donde la distancia
con Foucault sera determinante. Ciertamente, el pensador francés no
construye su filosofia a raiz de postulados trascendentales, sino desde
un a priori historico. En efecto, la perspectiva de un a priori histérico
contempla las condiciones materiales concretas de surgimiento de un
saber, de cualquier valor moral, porque las condiciones de posibilidad
de la experiencia posible no son trascendentales, sino historicas. Es en

29. Edgardo Castro, Diccionario Foucault..., p. 229.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

la historia, entendida como campo de luchas y discontinuidades, donde
podemos buscar el fundamento de una praxis ética; pero ésta nunca
sera universal, sino que se sabe fruto del devenir y de la contingencia.
Gilles Deleuze sostenia que todo el itinerario intelectual de Foucault
puede resumirse en las tres grandes preguntas kantianas, pero este
ultimo elabora un camino distinto para responderlas alejandose de la
filosofia idealista y acercdndose al perspectivismo histérico.*

El perspectivismo nietzscheano: la construccion de una
filosofia de la historia que asume el devenir

Para Foucault la filosofia es una tarea historico-critica, pero no debe
ser remitida a un sujeto constituyente. Es preciso evitar el problema en
el que tropezaron las filosofias idealistas de la modernidad. En este ca-
mino podemos situar la lectura decisiva del pensamiento de Nietzsche,
una influencia que marcé definitivamente al joven Foucault. Situando
al pensador aleman como un hito en la filosofia europea podemos ob-
servar como Nietzsche, en los escritos recientemente publicados del
joven Foucault que datan de la década de los cincuenta, lleva a cabo un
derrumbamiento de la disposicion antropologica del pensamiento mo-
derno.” En efecto, su lectura fue una colisiéon transformadora para Fou-
cault: “Nietzsche fue una revelaciéon para mi. Senti que habia alguien
muy distinto de lo que me habian ensefiado. Lo lei con gran pasion y
rompi con mi vida: dejé mi trabajo en el asilo y abandoné Francia”.*”
De la mano del aleman el joven francés rompe, como un espiritu libre
de sus antiguas ataduras, con la tradicién de pensamiento que lo habia
formado en la academia francesa y alcanza una nueva perspectiva para
su proyecto intelectual, el de una filosofia critica que esté inmersa
en la misma historia; pero no con la voluntad de una sintesis, sino de

30. Gilles Deleuze, Foucault, Paidés, Barcelona, 1987.
31. Michel Foucault, Le Discours philosophique, Seuil/Gallimard, Paris, 2023, p. 191.
32. Michel Foucault, “Verdad, individuo y poder”, p. 146.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

construir un sentido histérico que dé cuenta del valor del devenir. Tal
es la tarea de la genealogia.

Una filosofia histdrica en el sentido nietzscheano no busca el sentido
altimo de la historia ni una unidad de los acontecimientos que pueda
ser encontrada por el hombre en tanto sujeto soberano del conocimien-
to. La filosofia de Nietzsche sefiala la decadencia de la voluntad de ver-
dad de los historiadores y de los filésofos occidentales desde la Antigua
Grecia hasta sus contemporaneos. El egipcianismo es la momificacién
de los sucesos en un sentido unificado y brindado por el hombre. En
Nietzsche la busqueda de unidad absoluta es caracteristica del espiritu
de los hombres decadentes. Asi lo describe en sus textos cuando realiza
el diagnoéstico del nihilismo decadente que padece el hombre europeo;
padecimiento que lleva siglos presente, en tanto que se inicié con la
filosofia socratico-platonica y es atin caracteristica de sus contempo-
raneos del siglo X1X.® El abismo del sinsentido, el caracter de devenir
de la vida, es inaceptable para los hombres que no pueden asumir el
azar y buscan por ello refugio metafisico en los grandes ideales: Dios,
la patria, los valores morales, la idea platdnica o el espiritu absoluto.
En la filosofia del pensador germano estos conceptos representan la
idea de egipcianismo, la voluntad de volver eterno e inmutable lo vital.

El historiador ocupa en las reflexiones de Nietzsche dos lugares posi-
bles. El primero pertenece a aquél que puede ser un hombre decadente
mas, es decir, el que busca un ordenamiento de los sucesos para borrar
la huella de la discontinuidad y asi asumir que la historia es un proceso
dotado de sentido en si mismo. De esta manera, la historia es una facul-
tad de racionalidad hipertrofiada que es inutil para la vida (y no sola-
mente no seria ttil, sino que representa un peligro para esta tltima).* El

33. Monica Cragnolini, “El nihilismo decadente: la historia de un error” en Monica Cragnolini, Nietzsche,
camino y demora, Biblios, Buenos Aires, 2003, pp. 53-84.

34. Friedrich Nietzsche, Sobre la utilidad y el perjuicio de la historia para la vida (Segunda intempestiva),
Biblioteca Nueva, Madrid, 1999.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

hombre moderno pretende hacer de la historia una ciencia objetiva que
le otorgue un orden al caos del devenir, pero en esta empresa sufre indi-
gestidon de piedras de conocimiento histdrico que crujen en su estbmago;
no lo hacen mas fuerte, sino que muestran su debilidad y contribuyen
a mantener su decadencia. El historiador es, desde esta perspectiva, un
hombre “veridico”, con pretension de verdad y de justicia en su quehacer
histérico. Foucault retoma este concepto en su texto de 1971, Nietzsche,
la genealogia, la historia,” en el que reafirma la diferencia entre la his-
toria de los historiadores y el sentido historico o historia efectiva. La
historia de los historiadores se asocia a la tendencia metafisica de buscar
una unidad trascendente. El historiador de este tipo procura unificar los
sucesos de la historia, borrar la discontinuidad de los acontecimientos
en una reconciliacion aparente. Tal reconciliacion es la historia como
ciencia, la que quiere objetividad, la que dota de sentido el azar, la que
construye una vision teleoldgica de la realidad. Cada suceso, cada hecho
inmerso en la historia tiene su lugar, un sentido y su funcién en una linea
de progreso. Por ello la historia de los historiadores supone una verdad;
la voluntad de verdad atraviesa a los que buscan en la historia reconci-
liacién de la diversidad de los hechos. Desde esta postura la verdad de
la historia es posible y asequible al ojo del sabio, asi como la conciencia
plena y la objetividad. Esta forma de historia es indtil y corroe la vida,
y se ve expresada, segun Nietzsche, en los sistemas metafisicos de las
filosofias idealistas de Platon, Hegel y Kant, en los ideales ascéticos del
cristianismo, asi como en los valores morales que se suponen inmu-
tables. El historicismo cientifico con pretensiéon de universalidad y la
filosofia de la historia de corte idealista son para el autor de Asi hablé
Zaratustra un error inutil.

El segundo lugar posible del historiador en la filosofia de Nietzsche
implica otra manera de hacer historia. Tal es, precisamente, la historia

como una ficciéon util para la vida, como genealogia, como potencia

35. Michel Foucault, “Nietzsche, la genealogia, la historia” en Michel Foucault, Microfisica del poder, pp. 6-29.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

critica. Esta potencialidad aparece en la idea de fuerza pldstica que el
filosofo aleman sitda como la capacidad de asimilar el pasado al servi-
cio de la vida y que nos permite crecer de manera original a partir de
nosotros mismos, transformar lo pasado y lo ajeno, e incorporarlo.® El
conocimiento del pasado es deseable, desde esta postura, por su capa-
cidad transformadora en el presente y en el futuro. El propdsito de la
historia no debe ser un conocimiento objetivo ni con estatus de certeza
absoluta (ni mucho menos eterno), sino sélo un ejercicio de imprimir
sobre las discontinuidades un sentido ttil, pero que se sabe contingente
y creacion, que se reconoce como interpretacién de la multiplicidad. El
sentido histoérico, afirma Foucault, reintroduce en el devenir lo que se
habia creido inmortal en el hombre; es la construccidon de una historia
efectiva sin busqueda de una providencia o sentido final. El pensador
francés sostiene que su método genealdgico se basa en atencién a las
discontinuidades y pone el foco en la utilizacién de diversas fuentes.
Por tal motivo, como vimos al comienzo del articulo, el gran archivo
del que se sirve este fildsofo y psic6logo en su obra, esa pasién docu-
mentalista suya, es uno de los ejes del reconstruir histérico-critico:
la historia es una herramienta de la tarea filoséfico—critica. Asi, para
entender nuestro presente es importante no obturar nuestra visiéon con
una idea de progreso en la historia, sino poner atencion a las luchas,
juegos de veridicciéon y mecanismos de poder que han intervenido
como elementos de los conflictos que moldearon el aqui y ahora en que
nos encontramos. El historiador, desde esta perspectiva genealdgica, no
atraviesa los hechos en busca de esencias; por el contrario, entiende la
carencia de esencia de las luchas y los sucesos y que detras de las cosas
no existe un secreto absoluto esencial, sino el secreto de que estan
desprovistas de esencia, de que fueron construidas pieza por pieza.”

36. José Daniel Gomez Zamora, “Fuerza plastica y voluntad de poder: asimilacion de lo extrafio” en Inflexio-
nes. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad Nacional Auténoma de México, México, N
9, mayo de 2022, pp. 92-108. Para Gémez Zamora la fuerza plastica podria ser un antecedente conceptual
de la voluntad de poder, en tanto que Nietzsche la define en la “Segunda intempestiva” como fuerza
asimiladora y expansiva de lo vital que sirve para el fortalecimiento de un individuo, pueblo o cultura.
37. Foucault, Michel, “Nietzsche, la genealogia, la historia”, p. 8.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

El fil6sofo genealogista debe trabajar con esas piezas extrafias no para
brindarles un dltimo sentido explicativo, sino para entender el proceso
de construccién de la realidad histérica.®® Esta misma concepcién de
la filosofia, como tarea historico-critica en la filosofia de Nietzsche, la
podemos rastrear en los escritos del joven Foucault publicados recien-
temente. En primer lugar, en Le Discours philosophique, el cual consti-
tuye un ensayo redactado por el escritor en verano de 1966, después de
laredaccion de Les mots et les choses. En estas paginas Foucault define
la filosofia como una empresa de diagndstico, una tarea que le ha sido
asignada a partir del pensamiento de Nietzsche.”” Podria pensarse, en
principio, que este ensayo fue redactado en pleno desarrollo del pro-
grama arqueolégico, y, efectivamente, en términos cronologicos esta
afirmacién es verdadera. Pero, ademas, es posible recuperar con
esta fuente las lecturas que el autor francés ya sostenia por aquellos
afos respecto de las filosofias de la subjetividad (en especial, de Kant
y de Nietzsche). Estas lecturas dejan en evidencia, en primer lugar, el
profundo y minucioso interés de Foucault por estos dos autores, y, en
segundo lugar, una interpretacion clave al momento de pensar global-
mente el desarrollo de su itinerario intelectual. Ya en 1966 el francés
situaba a Kant como el representante de una filosofia trascendental que
permite la emergencia de la disposicion antropoldgica del pensamiento
moderno. Por el contrario, Nietzsche posibilita una alternativa a esta
tendencia. El pensamiento de este ultimo constituye la disolucién de
la verdad del hombre, de las estructuras trascendentales del sujeto y,
con ello, el derrumbamiento de una vision teleoldgica de la historia que
atraviesa el discurso filos6fico occidental moderno. En los escritos del
joven Foucault estos discursos filos6ficos son analizados en detalle, en
especial los planteados por Kant, Hegel y Husserl, quienes en dltima
instancia han hecho reposar sus sistemas filoséficos en una instancia
trascendental.*’

38. Ibidem, p. 9.
39. Michel Foucault, Le Discours philosophique, p. 13.
40. Michel Foucault, La Question anthropologique..., p. 184.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

Una hipétesis inédita presente en este ensayo de 1966 sostiene que
el desafio de la tarea filos6fica después de Nietzsche es superar los
limites del discurso en el que la filosofia se vio envuelta desde la An-
tigua Grecia. Este discurso procura, a través de la filosofia, alcanzar el
logos, la verdad, captar las esencias de la realidad. A partir del autor
de Asi hablé Zaratustra la filosofia puede asumirse como una tarea de
diagnostico del presente, mas no por ello una tarea de interpretacién
o una terapéutica. A diferencia del médico, la filosofia tiene la ingrata
tarea de diagnosticar: “El filésofo debe saber ahora que si es médico de
la cultura, no ha recibido sin embargo la misién de curar, no le corres-
ponde calmar los gritos ni reconciliar”.* Lo que vuelve tan decisiva la
obra de Nietzsche en la historia de la filosofia es, precisamente, que
descompone el discurso filoso6fico de la tradicidon occidental, lo arranca
de su aislamiento. No es solamente un alejamiento de la metafisica,
sino que es un desarticular la armadura que aislaba el pensamiento fi-
losoéfico del resto de los discursos.*” Es en este gesto de desarticulacion
de ese discurso como la filosofia de Nietzsche reconecta la filosofia
con la historia. He aqui el filésofo convertido en fildlogo, historiador,
genealogista, psic6logo, analista de la vida y de la fuerza.®

Consideraciones finales

Para Michel Foucault la tarea histérico-critica consiste en cuestionar
aquello que nos es dado en el presente como universal, necesario y obli-
gatorio para descubrir en la trama de la historia un presente plagado
de contingencias, singularidades, arbitrariedades.* En el dominio de
los saberes la filosofia, asi entendida, debe encontrar la discontinuidad
discursiva en las disciplinas, en las luchas sociales que fueron participes
de la construccion de las ciencias; en definitiva, debe comprender el

41. Foucault, Michel, Le Discours philosophique, p. 17.
42. Ibidem, p.179.

43. Ibidem, p.180.

44. Michel Foucault, “¢Qué es la Ilustracion?”, p. 9o.

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

precio que debid pagarse para que un determinado discurso alcance el
estatus de verdadero. Este gesto es un leitmotiv de la obra foucaultiana,
en especial a partir de la década de los setenta. Desde entonces nuestro
filbsofo afirma que toda su obra puede ser comprendida como una his-
toria politica de la verdad, una investigacion sobre las relaciones entre
verdad, saber y poder.” Sin embargo, a través de este trabajo recorrimos
algunas de las fuentes que evidencian que el proyecto de una historia del
pensamiento se remonta a los comienzos del itinerario intelectual del
autor, con su minuciosa lectura de Kant y de Nietzsche, dos figuras que
transformaron el campo filoséfico moderno, cada quien a su manera. A
partir de 2020, con la ampliacién del corpus bibliografico del autor, po-
demos acceder a nuevos registros de estas lecturas, materiales de cursos,
obras inconclusas y ensayos terminados. Toda esta cantera de elementos
nos revela, en relacion con Kant y con Nietzsche, un tenaz interés por
parte del joven pensador francés. Ya en la década de los cincuenta situa-
ba a Nietzsche como un punto de quiebre en la tradicién occidental; un
quiebre que habilit6 la posibilidad de otro pensamiento, otro modo de
habitar la filosofia, diferente del discurso que predominé durante siglos.
Este camino que el fildsofo aleman inaugura es una manera historica de
interpelacion al presente, una reivindicacion del cuerpo como campo de
batalla, un distanciamiento definitivo de los universales antropologicos.
Desde esta perspectiva la historia no es un mero relato especular de la
realidad, sino que debe asumirse como perspectiva y creacidon de sen-
tido; pero un sentido siempre provisorio y jamés absoluto. La filosofia
acude a la historia como una herramienta en la tarea de interpretaciéon
de la vida, pero no debe caer en los espejismos de la objetividad, ya
que se volveria una ficcion inttil y corrosiva con pretension de certeza
absoluta. Aqui la lectura de Kant es ambivalente porque, como se ha
visto, la influencia del pensamiento kantiano es destacable, a la vez que
las distancias son innegables. Por un lado, Foucault destaca del pensa-
miento kantiano el gesto de interrogacion, la filosofia como ontologia de

45. Michel Foucault, Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber, Siglo XXI, Buenos Aires, 2008.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

nosotros mismos en tanto sujetos de un saber posible; no obstante, por
otro lado, el proyecto critico del filosofo francés no descansa sobre pos-
tulados trascendentales, y es aqui cuando nuevamente nos remitimos a la
figura de Nietzsche y su lucha contra la filosofia de la historia idealista.

Si comprendemos toda la obra de Foucault como una suerte de
despliegue de esta ontologia critica del presente obtendremos di-
ferentes ejes en los que podremos ver cristalizados distintos abor-
dajes y una ordenacién no cronolégica de su obra misma.*® Este
fildsofo y psicélogo elabora una ontologia histérica de nosotros mis-
mos en relacion con la verdad que nos constituye como sujetos de
conocimiento; despliegue que podemos ver en todo el programa
arqueologico. Afios mds tarde cambiard el enfoque para centrarse en
la pregunta por el poder y, finalmente, hacia el cierre de la década
de los setenta y comienzos de la década de los ochenta se orientara
hacia las cuestiones vinculadas con la gubernamentalidad y la éti-
ca de si mismo; es decir, una ontologia de nosotros mismos como
sujetos de accidn moral. Pese a esto, no se debe caer en un enfoque
reduccionista respecto de las etapas de su pensamiento, en tanto
que la evidencia bibliografica nos permite encontrar fuertes cone-
xiones entre las producciones a través de mas de 30 anos de trabajo
académico. La genealogia no pretende completar o perfeccionar el
periodo arqueolégico. En todo caso, se trata de nuevas perspectivas
e influencias filoséficas; nuevos enfoques y decisiones de método
que llevan a nuestro autor a reelaborar sus estrategias de analisis.
Pero lo que persiste es la caracteristica principal del pensamiento
foucaultiano, el hecho de entender la filosofia como tarea hist6-
rica, como una historia critica del pensamiento, una ontologia de
nosotros mismos. Este gesto clave es lo que vuelve a Foucault un
pensador constante y actual, que conmueve e interpela ptublicos

46. Miguel Morey, “Sur le style philosophique de M. Foucault: pour une critique du normal” en Michel
Foucault, Philosophe; actes de la «Rencontre Internationale M. Foucault», Editions du Seuil, Paris, 1989.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 33 ¢ N© 121

muy diversos, y que nos ha legado la tarea de utilizar ese marco
procedimental para pensar nuestro propio presente, remover la tarea
filoséfica de su comodidad y preguntarnos como llegamos hasta aqui. *

Fuentes documentales

Canavese, Mariana, Usos de Foucault en la Argentina. Recepcion, circu-
lacion y criticas desde los afios cincuenta hasta nuestros dias, Siglo
XXI, Buenos Aires, 2015.

Castro, Edgardo, “Michel Foucault: Sujeto e historia” en Tépicos. Re-
vista de Filosofia de Santa Fe, Universidad Nacional del Litoral/
Ediciones UNL, Santa Fe, Argentina, N9 14, 2000, pp. 171-183.

Diccionario Foucault. Temas, conceptos y autores, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2018.
Introduccién a Foucault, Siglo XXI, Buenos Aires, 2023.

Cerruti, Pedro, “La ‘ontologia histérica’ de Michel Foucault. Apuntes
de método para el anilisis critico socio-cultural” en Sociedade e
Cultura, Universidad Federal de Goias, Goiania, Brasil, vol. 15, N
2, julio/diciembre de 2012, pp. 393-403.

Cragnolini, Mo6nica, Nietzsche, camino y demora, Biblios, Buenos Aires,
2003.

Deleuze, Gilles, Foucault, Paidds, Barcelona, 1987.

Elden, Stuart, The Early Foucault, Polity Press, Cambridge, Reino
Unido, 2021.

Foucault, Michel, “¢Qué es la Ilustracién?” en Foucault, Michel, Saber
y verdad, Las Ediciones de La Piqueta, Madrid, 1991, pp. 71-97.

“Verdad, individuo y poder” en Foucault, Michel, Tecnologias
del yo, Paid6s, Barcelona, 2016, pp. 141-150.

Dits et écrits v, Gallimard, Paris, 1994.

El gobierno de si'y de los otros, Fondo de Cultura Econ6émica,
Buenos Aires, 2009.

Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2008.



SORTEAR LAS SOLEMNIDADES DE LA HISTORIA

La cuestion antropolégica, Siglo XXI, Buenos Aires, 2024.

La Question anthropologique. Cours 1954-1955, Seuil/Galli-
mard, Paris, 2022.

Le Discours philosophique, Seuil/Gallimard, Parfs, 2023.

Maladie mentale et personnalité, Presses Universitaires de
France, Paris, 1954.

Microfisica del poder, Las Ediciones de La Piqueta, Madrid,
1991.

Nacimiento de la clinica. Una arqueologia de la mirada médi-
ca, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003.

GoOmez Zamora, José Daniel, “Fuerza plastica y voluntad de poder: asi-
milacion de lo extrafio” en Inflexiones. Revista de Ciencias Socia-
les y Humanidades, Universidad Nacional Auténoma de México,
México, N° 9, mayo de 2022, pp. 92-108.

Kant, Immanuel, “¢Qué es la Ilustracion?” en Kant, Immanuel, Filo-
sofia de la historia, Fondo de Cultura Econémica, Madrid, 2000,
pp. 25-37.

Morey, Miguel, “Sur le style philosophique de M. Foucault: pour une cri-
tique du normal” en Foucault, Michel, Philosophe; actes de la “Ren-
contre Internationale M. Foucault”, Editions du Seuil, Paris, 1089.

Nietzsche, Friedrich, Sobre la utilidad y el perjuicio de la historia para
la vida (Segunda intempestiva), Biblioteca Nueva, Madrid, 1999.

Routier, Pablo Martin, “Subjetividad e historia en el debate Foucault-De-
rrida: Sobre las condiciones de posibilidad de una historia critica
de larazén y la locura” en Asociacién Revista de Filosofia de Santa
Fe, Universidad Nacional del Litoral; Tdpicos; 45; 12-2023; pp. 1-13.

Vallejos, Ana Laura, “Los escritos del joven Foucault: una reconstruc-
cidn de las teorizaciones que desembocaron en una arqueologia
de la locura” en El banquete de los dioses. Revista de Filosofia y
Teoria Politica contempordneas, Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, N? 13, 2023, pp. 383-407.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





