X

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES, ITESO

‘;lbn

"

Educacion y praxis

Ano 28 /Vol.IV/ No. 112/ 31 de diciembre de 2019



\/
P I I ? ITESQO, Universidad
esuita de Guadalajara
XI E O E K ‘} ‘ Jesuita de Guadalajara

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES, ITESO

DIRECTORIO GENERAL

Rector: Dr. Luis Arriaga Valenzuela, SJ

Presidente de ITESO AC: Mtro. Guillermo Martinez Conte

Directora General Académica: Dra. Catalina Morfin Lopez

Director del Departamento de Filosofia y Humanidades: Mtro. Rubén Corona Cadena, SJ

Director fundador de Xipe totek: Dr. Jorge Manzano Vargas, SJ ()

EQUIPO EDITORIAL

Director: Dr. Miguel Ferndndez Membrive

Coordinacién: Mtro. Carlos Sanchez Romero

Disefio de portada: Mtra. Andrea Fellner Grassmann
Diagramacion: Rocio Calderén Prado

Cuidado de la edicién: Oficina de Publicaciones del ITESO
Traductor: Mtro. William Quinn

Asistente: Lic. Saraf Salazar Rivera

CONSEJO ASESOR

Dra. Brenda Mariana Méndez Gallardo, Universidad Iberoamericana, Cd. de México, México
Mtro. Jaime Federico Porras Fernindez, SJ, Buena Prensa, Cd. de México, México

Dr. Martin Torres Sauchett, SJ, Centro Cultural Loyola, Monterrey, México

Dr. Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México/El Colegio de México/ITESO, Universidad Jesuita
de Guadalajara, México

Mtro. Teddulo Guzman Anell, SJ, Universidad Iberoamericana, Puebla, México

Dr. Luis Garcia Orso, SJ, SIGNIS de México y Consejo Editorial Jesuitas de México

Dr. Alexander Paul Zatyrka Pacheco, SJ, ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara, México
Dr. Diego Martinez Martinez, SJ, Centro Cultural Loyola, Monterrey, México

Dr. Juan Carlos Henriquez Mendoza, SJ, Universidad Iberoamericana, Cd. de México, México

CONSEJO EDITORIAL

Dr. Miguel Fernandez Membrive, ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara, México
Dra. Cristina Cardenas Castillo, Universidad de Guadalajara/1ITESO, Universidad Jesuita
de Guadalajara, México

Mtra. Marta Petersen Farah, ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara, México

Dr. Demetrio Zavala Scherer, ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara, México

Mtro. Carlos Sdnchez Romero, ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara, México

Xipe totek. Revista trimestral del Departamento de Filosofia y Humanidades del ITESO, Afio 28, No.
112, octubre-diciembre 2019 es una publicacion trimestral editada por el Departamento de Filosofia y
Humanidades del Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente, A.C. (ITESO), Periférico
Sur Manuel Gémez Morin 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal., México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974
www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel Fernindez Membrive. Reservas de Derechos
al Uso Exclusivo No. 04 2010 05251340 4700-102, ISSN: 1870-2694. Licitud de Titulo No. 16031, Licitud
de Contenido No. 16031. Permiso SEPOMEX PP14-0009. Impresa en los talleres de Imprejal, SA de CV,
Nicolds Romero 518, Colonia Villasenor, Guadalajara, Jalisco, México, CP 44290. Este ntimero se termind
de imprimir el 31 de diciembre de 2019 con un tiraje de 500 ejemplares. Las opiniones expresadas por
los autores no necesariamente reflejan la postura del editor de la publicaciéon. Queda estrictamente
prohibida la reproduccidn total o parcial de los contenidos e iméigenes de la publicacién sin previa
autorizacién del Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente, A.C. (ITESO).



XIPE TOTEK

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES, ITESO

Educacion y praxis

@ PRESENTACION 243

® [N MEMORIAM ALFONSO IBANEZ IZQUIERDO
LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO
DE LA ACTUALIDAD EN AMERICA LATINA 247
Addn Angeles Jaramillo

PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO
EDUCATIVO 261
Alonso Casanueva Baptista

DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR

LA VIDA PLENA. RECORRIDO POR LOS TEXTOS DE ALFONSO

IBANEZ 287
Gonzalo Moran Gutiérrez

ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA 314
Rodrigo José Pinto Escamilla, SJ

® ACERCAMIENTOS FILOSOFICOS
PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD: LA CUESTION
ONTOLOGICA DEL PODER EN EMMANUEL LEVINAS 331
Pedro Antonio Reyes Linares, SJ



® CINE
HABIA UNA VEZ... EN HOLLYWOOD 348
Luis Garcia Orso, ST

® DERECHOS HUMANOS
LA CONSTRUCCION DE LA SOCIEDAD: ENTRE COMPETENCIA
Y COOPERACION. LECTIO BREVIS - ITESO, 2018 351
Rubén Ignacio Corona Cadena, SJ

242



Presentacion

En este nimero 112 hacemos la ultima entrega de nuestra carpeta In
Memoriam, la cual hemos dedicado durante todo el afio a honrar la tra-
yectoria intelectual y educativa del filésofo Alfonso Ibafiez Izquierdo.
En los albores del afio 2020 podemos confirmar que no nos equivoca-
mos con este gesto de reconocimiento y gratitud. Prueba de ello es
que nuestro call for papers para esta carpeta obtuvo una respuesta por
encima de las expectativas iniciales de colegas y exalumnos de Alfonso
Ibafnez, quienes desde muy diversas latitudes geograficas y conceptua-
les encontraron motivos para volver a pensar con €l o incluso mas alla
de él. Es también el caso de los cuatro dltimos articulos de esta carpeta
que publicamos en el presente nimero. El primero, de Adan Angeles Ja-
ramillo, refiere al componente utdpico del pensamiento de Ibafiez para
plantear consideraciones en torno a sus alcances y actualidad; mientras
que los otros tres articulos proponen reflexiones en el horizonte de la
educacion. Asi, apropiandose de forma critica los conceptos de paideia
y praxis pedagodgica empleados por Cornelius Castoriadis —uno de los
autores caros para Ibafiez—, Alonso Casanueva examina la conexién
entre educacion y cultura, y en este contexto las posibilidades de que
la primera coadyuve a la “creacion de nuevos modos de ser mas autd-
nomos” que reverberen en la segunda. Por su parte, Gonzalo Moran
plantea un detallado recorrido histérico por la obra y los compromisos
politicos de Ibafiez a la luz de una determinada comprension de las no-
ciones de educacién y saber. Y finalmente Rodrigo Pinto se concentra
en mostrar relaciones de consistencia y afectacion reciproca entre los
escritos y la practica pedagdgica de nuestro homenajeado.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

En nuestra carpeta Acercamientos Filos6ficos en esta ocasion publi-
camos un solo articulo, de Pedro Antonio Reyes Linares, SJ, que nos
remite a un conjunto de conferencias dictadas por Emmanuel Levinas
a finales de los afios cuarenta y en 1950, hoy también compiladas en
una edicion castellana bajo el titulo de Escritos Inéditos. En su texto
Pedro Reyes sigue uno de los hilos de estos escritos, aquél que permite
contrastar una nocién levinasiana de poder como don de “fecundi-
dad” y “ensenanza” que adviene de alguien (de Otro), con las nociones
unidimensionales, modernas y tardo-modernas (fenomenolégicas y
ontologicas) que lo conciben en términos de sujecion y dominacion.

Nuestro principal colaborador en la seccién de Cine, Luis Garcia Orso,
SJ, nos ofrece también su ultima resefa del afio, esta vez dedicada a
Habia una vez... en Hollywood, la mas reciente pelicula de Quentin Ta-
rantino. Ante la documentada y atenta mirada de nuestro colaborador
el filme se destaca como un amoroso homenaje del director a algunos
de los lugares fisicos y simbdlicos de su infancia.

Asimismo, consideramos pertinente publicar en nuestra carpeta De-
rechos Humanos la Lectio Brevis dictada por Rubén Ignacio Corona
Cadena, SJ, con ocasién del inicio de los cursos de otofio 2018 en el
ITESO. En ésta exhorta a nuestra casa de estudios a reconocer y tratar
de contener en sus limites al fendmeno social que Jean-Pierre Dupuy
llama “economistificacién”; frente a su tendencia expansiva y las 16-
gicas de competitividad que le son inherentes, a juicio de Rubén Co-
rona esta universidad atn puede apelar a sus mas distintivas fuerzas
morales: el fomento de la reflexién y el compromiso con un principio
de convivencia basado en la cooperacion.

Este nimero 112 es especialmente significativo para Xipe totek. Es un
numero bisagra, pues con él concluimos un largo periodo histérico



PRESENTACION

—en realidad, de toda la vida de la revista— de mantener una periodi-
cidad trimestral de la publicacién para transitar, a partir del afio 2020,
a una semestral. Por supuesto, y aunque sea de forma breve, quisiéra-
mos hacer transparentes a nuestros lectores los principales motivos
de esta decision.

Desde el otono de 2018 iniciamos con algunos cambios en la revista
con miras a la mayor difusién de sus contenidos y con el propdsito a
mediano plazo de encaminarla a una nueva evaluacion en el escalafon
de publicaciones académicas. Para nuestros lectores es posible que
el reflejo mas visible de tales esfuerzos haya sido la edicion digital de
los ntimeros de este afio publicada en nuestro sitio oficial de internet
(xipetotek.iteso.mx), donde también pueden consultarse en acceso
abierto cada uno de los nameros y articulos publicados desde marzo
de 2017 (a partir del nimero 101) y podran ser consultados todos los
sucesivos. Junto con este primer cambio, de suyo relevante, a lo largo
de 2019 hemos tratado de implementar otros mas; quiza no tan visibles
por estar referidos a factores internos de planeacidén y organizacion
editorial, pero de la misma o mayor envergadura debido a su incidencia
final en la calidad de la publicacién. Sobre todo dos de estos cambios,
ambos en aras de mejorar lo que ya hacemos en el proceso de edicidn,
nos convencieron de la necesidad de extender nuestros periodos de
publicacién: las implicaciones, en términos de plazos para los dic-
taminadores y autores, de algunos ajustes en los procedimientos de
dictamen de los articulos, y la apuesta a futuro de que nuestra seccidon
de articulos filosoéficos se circunscriba, en la medida de lo posible, a
una méas definida unidad tematica. Hemos podido corroborar que el
mayor cuidado tanto de una cosa como de la otra demanda de todos
los implicados en el trabajo de la revista un extra de dedicaciéon y de
tiempo, que es el que procurarnos con la nueva periodicidad.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

De este modo apelamos a la confianza y comprension de nuestros
lectores, y anunciamos que tanto la edicién impresa como digital de
nuestro nimero 113 seran publicadas en el mes de julio de 2020.

Les deseamos felices fiestas y les agradecemos por este aino mas en la
vida de Xipe totek. X

Miguel Fernandez Membrive



Las utopias como otro modo de pensamiento
de la actualidad en América Latina

Adan Angeles Jaramillo*

Recepcion: 8 de julio de 2019
Aprobacion: 18 de septiembre de 2019

Resumen. Angeles Jaramillo, Adan. Las utopias como otro modo de pensamiento
de la actualidad en América Latina. En el pensamiento de Alfonso Ibanez la
utopia tiene un lugar preponderante, pues tensa las formas que la Modernidad
heredé y circunscriben la realidad a los modos del capitalismo tardio. Sin em-
bargo, en la emergencia de las utopias hay potencia para ampliar los horizon-
tes y proponer otros modos para pensar América Latina, pues sus realidades
atienden un mundo de posibles que se juegan su futuro en lo colectivo y en lo
cooperativo, no s6lo en el paradigma de la competitividad.

Palabras clave: utopia, ética, neoliberalismo, América Latina.

Abstract. Adan Angeles Jaramillo. Utopias as Another Way to Think About Latin
America Today. In Alfonso Ibafiez’s thinking utopia plays a prominent role, as
it stretches the forms passed down from Modernity, forms that circumscribe
reality to fit the framework of late capitalism. However, the emergence of uto-
pias unleashes a potential to broaden horizons and to propose other ways of
thinking Latin America, whose realities face off against a world of possibilities
in which the region stakes its future on collective and cooperative visions, not
only on the paradigm of competition.

KRey words: utopia, ethics, neo-liberalism, Latin America.

*  Maestrando en Estudios Interdisciplinarios de la Subjetividad por la Universidad de Buenos Aires y
Licenciado en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO; profesor de filosofia en la Preparatoria Ibero
y en la Universidad Siglo XXI. adanajus@gmail.com

247



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La discusién sobre la utopia no es la discusioén de su posible

o imposible realizacién histérica, sino la discusion de su capacidad
de orientar en el presente el sentido de la historia, el sentido de
nuestro pensamiento y accion.

—PABLO RICHARD

Un lugar para las utopias

¢Cabe hablar de lo que no tiene lugar?, éde qué forma nos planteamos su
urgencia?, éen donde plantear su emergencia? Es quiza en la necesidad
de mantener visiones compartidas, solidarias, de fuerza insurgente y
transformar generosamente lo adverso que las utopias son otro modo
de pensar la actualidad.

Las utopias son territoriales, hablan de un lugar que siempre esta por
suceder, pero no del todo. Entre tanto, tensan las geografias presen-
tes y hacen mundo como una racionalidad que organiza practicas y
creencias. Las utopias son grandes esfuerzos, una necesidad inten-
sa de recursos de toda indole, que incluye contradicciones entre su
“cosmodiccidon” y su puesta en curso. Las utopias surgen en contextos
muy definidos donde se requiere reconducir lo colectivo, pues el lugar
comun de que la politica es el arte de lo posible' estd desbordado y
no figura en su horizonte ofrecer alivio en este momento, muy por el
contrario, ha agudizado las condiciones precarizantes.

Las utopias, a la vez, y en tanto que se mantengan plurales, tienen un
potencial de resistencia a la eurocentricidad y a la referencialidad de
narrativas como la de Estados Unidos, por ejemplo. De algiin modo, la
utopia neoliberal busca “convertirnos”, pues plantea un orden y valores
muy determinados que desplazan otras formas de vida y pensamiento.

1, La atribucién del concepto es multiple; algunos lo ubican en Maquiavelo, otros mas en Churchill,
algunos mas en Bismark y, finalmente, otros senalan a Aristdteles. Sea cual sea la procedencia, su
caducidad parece inevitable.



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

Lo neoliberal instaura politicas de lo real y las perfila como formas
univocas para la praxis, principalmente la utopia de mercado,” esto es,
que el mercado esté en todas partes, que el maximo de realidades sea
incorporado a la ldgica de mercado.

La utopia de mercado debe ser impugnada por tratarse de un horizonte
precarizante que ha sido construido sin nosotros y contra nosotros.
Ahora bien, {quién es ese nosotros? Ese nosotros son los pueblos origi-
narios, las subjetividades que ha senalado el feminismo, las poblaciones
precarizadas, urbanas y rurales, y todas y todos los no nombrados,
desde luego. Las utopias de la exclusion estan basadas en la alteridad,
que sigue lalogica de la individualidad; por el contrario, las utopias de
la inclusiéon estan basadas en la “nosotridad”, es decir, en una logica
que privilegia lo colectivo.

Las primeras centran su atencion en el aislamiento de la especie hu-
mana; las segundas entienden que la antroporreferencialidad ya no se
sostiene. Por tanto, una sola utopia para todos es insoportable, aunque
muchas utopias también son un problema; pero no se puede resolver
simplificadamente en una utopia dirigida a la mercantilizacién o ha-
cia un ethos para el trabajo. Las multiples experiencias no pueden ser
desplazadas y dejar en su lugar la unidimensionalidad de existir para
el trabajo.

Hacen falta utopias que aborden la complejidad de este presente, a
saber, los problemas que plantean el feminismo, las migraciones, las
poblaciones desplazadas, los usos problematicos de la tecnologia, los
materiales residuales, las enfermedades industrializadas, el problema
mundial de los alimentos, las abstracciones financieras, las relaciones

2. Geoffroy De Lagasnerie, La tltima leccién de Michel Foucault: sobre el neoliberalismo, la teoria y la
politica, FCE, Buenos Aires, 2015, pp. 31-35 v ss. Esquematicamente, la idea de mercado difunde los
mecanismos de competitividad, los extiende a la generalidad de la vida, més all4 de los sectores pro-
ductivos, y busca subordinar la vida ptiblica y la politica a estos criterios como un trasfondo explicativo
de la existencia en su totalidad.

249



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

afectivas, la empresarializacién de la existencia y la multiplicacion y
sofisticacion de la violencia.

La utopia neoliberal ha formado una especie de sentido comun que
parece decir “todo esta pensado”, pero por la via de los hechos cons-
tatamos que no puede hacerse cargo de los efectos no deseados ni de
las consecuencias que su programa acarrea. Y es justamente ahi donde
se nos dice que no debemos pensar donde debemos pensar nuestra
constitucion en relacion con ese limite cognitivo. Decir esto es sefa-
lar el problema de preguntarnos por otros horizontes epistémicos y
praxeoldgicos, pues el ndcleo de lo neoliberal imanta la pregunta. Sin
embargo, tendriamos que preguntarnos si su tesis principal ha sido
realmente eficaz o, por el contrario, muestra insuficiencias, pues no
todo puede ser absorbido segiin una légica de mercado. En cierto sen-
tido, ésa es la actualidad que las utopias piensan a su modo.

Pues bien, en este contexto es que revisamos brevemente el trabajo
de Alfonso Ibafiez, ya que su apuesta por las utopias latinoamericanas
sigue siendo un reto a sostener frente a utopias que desconocen el lugar
que intentan desplazar.

La utopia en el pensamiento de Alfonso Ibaiiez

En el pensamiento de Ibafnez caben preocupaciones como democracia,
interculturalidad, educacién, buen vivir, compromiso politico y utopia.
Todo ello desde una América Latina que ha sido pensada desde fue-
ra, pero que precisa pensarse desde dentro. Muy probablemente esa
mirada filoséfica le fue heredada a Ibafnez por José Carlos Mariategui,
siempre atravesado por un Pert en contextos de carencia.

Cabe senalar la dificultad para que las formas de pensar tengan poten-
ciay vigencia después de atravesar horizontes de colonizacion. Y, sin
embargo, es ahi donde se renueva la tarea de poder decir algo sobre el



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

presente. Asies como leo la tarea que Ibafiez promovia en su quehacer
como fildsofo: poder decir algo sobre el presente de un continente en
un ahora proveniente de una relacidén de fuerzas asimétricas.

Quiza por eso la utopia es una tensiéon permanente en Ibafiez, un es-
fuerzo por arropar las existencias latinoamericanas ante el desencanto
que dejé la Modernidad. El propone que una de las posibilidades de
la posmodernidad sea no heredar la frialdad moderna, separarse de la
concentracion de la narracién del mundo en el desencanto del desen-
canto y redirigirse a la proliferacién de relatos y utopias sin un centro
de enunciacién de nuevos encantos del mundo de la vida, pero si con
referencia constante a lo comunitario, como modos de vida que se
complejizan y se comparten en un horizonte colectivo.’

La utopia tiene su potencia en las cosmovisiones que enfrentan vio-
lencias cognitivas y racismos epistémicos. La racionalidad moderna ha
sido cuestionada, aunque sus efectos persisten como un indice de des-
confianza ante lo que no se corresponde con su politica de la verdad.

La utopia no tiene lugar en las racionalidades epistemoldgicas prepon-
derantes, gobernadas sdlo por la idea de lo posible, por tanto, implica
una ruptura epistemoldgica que no deja intacto el statu quo.

Si se quiere, la utopia implica un conocimiento, tal como el pensa-
miento mas antiguo de América Latina, mas amplio y diverso, al tiem-
po que emocional y afectivo,* que no se resuelve en la calculabilidad
de la racionalidad moderna, pues no objetualiza el mundo como algo
disponible para ser aprovechado como recurso y tampoco lo ve como

3. Alfonso Ibafiez, “Un acercamiento al ‘buen vivir’” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofia
y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, N° 21, enero-marzo de 2012, pp. 4-21.

4. Alfonso Ibafiez, “El buen vivir como un proyecto civilizatorio intercultural” en Contextualizaciones
Latinoamericanas, Departamento de Estudios Ibéricos y Latinoamericanos, Universidad de Guada-
lajara, N° 11, julio-diciembre 2014, pp. 1-7.

251



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

una geografia sobre la que puede desplegarse una colonizacién de las
subjetividades.

La calculabilidad moderna, entre otros de sus efectos, tiende a subrayar
y jerarquizar las diferencias raciales. Desde esa perspectiva la razén
colonial presenta el mundo como un sitio cuya cultura gira en torno
al dominio que hay que llevar a cabo sobre las dicotomias que esa
misma razon objetualizante ha producido como sentido en el mundo
de la vida.

La utopia cobra sentido en Ibafiez como una insurgencia simbolica y
real para responder a los efectos de la racionalidad moderna. Y enfati-
cemos la figura de la respuesta en un didlogo que no se produce porque
muestra quiénes pueden abandonar la escena del encuentro sin mayor
remordimiento. Pero el efecto para quien se queda en la escena es que
todavia sigue cubriendo “adeudos” o intereses de una colonializacion
que establecié como modo de relacion con la deuda y ésta, a su vez, se
constituyd como un sistema permanente de relaciones de valor.

Es necesario indagar en las raices de la utopia como preocupaciéon
que tensiona el pensamiento de Ibafiez, considerando que él hereda
la utopia de Mariategui, y es ahi donde su pensamiento robustece sus
busquedas para poder decir algo en relaciéon con el presente.

La utopia del socialismo indoamericano

El marxismo, afirma Ibafiez,’ es para Maridtegui un método y una in-
terpretacion, un efecto de la subjetividad que proyecta imagenes sobre
el mundo. Sin embargo, se trata de una utopia realista que concibe al
mundo como una realidad dinamica. Desde este momento la reali-

5. Alfonso Ibafiez, “La utopia del socialismo indo-americano de Mariategui” en Xipe totek, Revista del
Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, N° 63, julio-septiembre, 2007, pp.
223-246.



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

dad abandona su caracter definitivo y admite la posibilidad de fuerzas
transformadoras.

El Mariategui de Ibanez es alguien que se acerca a la realidad a través
de ensayos. Es decir, no hay una realidad acabada. En tanto que in-
completa, es una realidad a la que le hace falta la incorporacion de las
energias populares, pero ya no s6lo como energias productivas, sino
como sujetos que, si bien sufren el desgarramiento entre la racionali-
dad europea y la racionalidad intuitiva americana, son sujetos validos
en el devenir de la historia.

Asi, la historia no seria la realidad limitada, sino la realidad excedida
que no termina de plasmarse nunca. La sola idea de que la realidad esta
dotada de un sentido incontrovertible devendria locura. Los sujetos
imaginativos de la utopia socialista indoamericana son sujetos que
incorporan sentidos colectivos y poco restrictivos a la historia y la
convierten en realidades habitables.’

El sujeto indoamericano sufre asi dos vaciamientos: el del racionalismo
del siglo XVIII y el de la intuicidon indigena americana interrumpida.
Ambas narraciones canceladas hacen necesaria la recuperaciéon de un
pensamiento utdpico frente una razén que se ha ausentado y una in-
tuiciéon abortada.”

Mariategui, sostiene Ibafiez, no se circunscribe a una razén que se
limita al registro de lo existente, sino que entiende la razén como crea-
dora. Es decir, la realidad no es objeto de contemplacién de la que se
extraiga verdad o que sea lo objetivo en espera de definicién, sino que

6. Sin duda se trata de un paradigma de la subjetividad decimonénica donde todavia se piensa que
los seres humanos son quienes producen el sentido de la historia. Hay un exceso de confianza en el
relato de la autonomia. Ya no sélo en las relaciones entre humanos y humanas, sino que el devenir es
percibido como algo administrable. Sin embargo, el devenir escapa a todo calculo.

7. Alfonso Ibafez, “La utopia del socialismo indo-americano...”, p. 224.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

la realidad seria lo que no esta atin-realizado. Se presenta como posi-
bilidad de praxis, como despliegue de actividad.?

La utopia, vista asi, no puede encontrar su aliento en una figura rigida
de larealidad que descanse en una percepcion fatalista del devenir. La
imaginacion creadora de Mariategui —y eso es también para Ibafiez—
contrasta con el estado de putrefaccién de los valores capitalistas.’
Los capitalistas se hallan desprovistos de una esperanza, pues sus me-
canismos estin agotados y en una crisis de horizonte. Los mitos del
racionalismo y del capitalismo son incapaces de responder a la crisis
que ellos mismos originaron. Sin mito, dira Mariategui, los capitalistas
se han quedado sin la posibilidad de darle vigor al presente.

La utopia, entonces, es un horizonte abierto a un devenir inconcluso
que no puede ser interpretado s6lo bajo los indices de rendimiento y el
principio de acumulacién.” El mito liberal renacentista ha envejecido,”
y afadiria, comparativamente, que el mito neoliberal acelera también
su propia obsolescencia, aunque eso no quiera decir que va a desapa-
recer en corto plazo porque su capacidad para explicar el presente esta
dejando de ser vigente.

Para Ibafiez, Castoriadis empata con Maridtegui cuando afirma que
la historia es imposible e inconcebible por fuera de la imaginacién
creadora.” El mito y la utopia descansan epistemologicamente en la
imaginacion que es capaz de generar rupturas y puntos de fuga episte-
moldgicos, como lo sostiene también Bachelard.” Como se ve, existen

8. Ibidem, p. 225.

9. Con la figura de asociacién del Mariategui de Ibafiez intento mostrar lo que éste piensa con ocasioén
del estudio del pensamiento de Mariategui. Pero no es propiamente a Maridtegui que nos acercamos,
sino a un Ibafiez cuyas cavilaciones actualizan el problema de las utopias visto desde América Latina,
con la complejidad que implica una falta de reconocimiento del problema mismo por el etnocentrismo
europeo.

10. Alfonso Ibafiez, “La utopia del socialismo indo-americano...”, p. 220.

1. Ibidem, p. 227.

12. Ibidem, p. 228.

13. Gaston Bachelard, El aire y los suefios, FCE, México, 1958, pp. 10-12.



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

consensos de que en la utopia hay creacidon y potencia imaginativa
capaces de desestabilizar un presente adverso y precarizado por la
utopia neoliberal. La imaginacion tiene funciones criticas para replan-
tear rumbos hacia zonas no exploradas de una cierta realidad.” Ibafiez
nos hace voltear también hacia Bloch, quien realiz6é una ontologia de
lo que todavia-no-es como una fuerza inventora de la historia. Ibafiez
hereda asi un pensamiento utépico desde el socialismo y lo lee cercano
a él desde Mariategui, pues es una forma de pensar que no se disocia
del pensar afectivo y pasional® que esta en juego cuando se trata de
ponderar bosquejos de accién en el mundo de la vida.

La nocion de necesidad en la utopia

Ibafiez no esta de acuerdo con que la necesidad, dada su manipulaciéon
desde la perspectiva de necesidades creadas, pueda quedar por fuera
de la utopia, como sostenia Castoriadis. En ese sentido Ibafiez retoma
la linea de Heller al considerar que solo si se plantea el problema de la
necesidad se puede establecer de forma concreta el problema de
la libertad en relacién con la urdimbre de la utopia y la creacion de la
historia.’

El hecho de que los hombres mueran insatisfechos —frase que Ibanez
retoma de Weber— hace necesario repensar nuestras relaciones con
el ambito de la historia.” Heller abriria asi una discusién sobre una
utopia de la justicia que no posponga los satisfactores para quienes se
ocupan de la produccién material de la historia misma. No se podria
discriminar entre necesidades verdaderas y falsas, pues las imaginarias
tienden a ser reprimidas, y esto es una clara alusion al principio de

14. Alfonso Ibafez, “La utopia del socialismo indo-americano...”, p. 225.

15. Ibidem, p. 226.

16. Alfonso Ibafez, “Necesidades, utopia y revoluciéon en Agnes Heller” en Revista de Estudios de Género,
La Ventana, Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, N° 5, enero de 1997, pp. 204-220.

17. Alfonso Ibafez, “Necesidades, utopia y revolucién...”, p. 207.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

escasez que gobierna las perspectivas comunista y neoliberal, respecti-
vamente.” Nadie podria atribuirse una necesidad que discrimine otras
necesidades; de lo contrario se admitiria implicitamente que el arbitro
de las necesidades puede ejercer una dictadura sobre ellas.

Las necesidades forman parte del programa politico del poder. En este
punto, necesidad, utopia y libertad se juegan su capacidad ética para
indicarle al poder parimetros de justicia y distribucién. No obstante,
los sistemas de necesidades son cambiantes e impuestos. Eso exige
que la utopia cuestione los supuestos politicos de las instituciones que
cubren los satisfactores sociales.” De no suceder, las instituciones ha-
rian entrar las necesidades en el estatuto de carencias. Las carencias no
resueltas se acumulan como frustracidn, neurosis y violencia, recupera
Ibafiez en Heller.”

La maldita falta de necesidades —expresion de Lassale que retoma
Ibafiez— tensa la utopia hacia una vida que sea mas que la nuda exis-
tencia. Necesidad y satisfaccion se hallan comprometidas en el dilema
de subordinar la libertad a la vida, esto es, vivir aun a costa de perder
la libertad. Sin embargo, la libertad busca modificar las condiciones
adversas de la existencia, ampliar y mejorar las condiciones de vida.”

Lo colectivo como el lugar de las utopias

Para Ibanez el lugar de las utopias se encuentra en lo colectivo, ya sea
en su caracter de democracia a secas o en la tarea democratizadora
de los movimientos sociales.” La emergencia de estos movimientos
plantea nuevas necesidades, abre paso a nuevas utopias, un camino
largo y complejo, no sélo acciones puntuales.

18. Idem.

19. Ibidem, p. 210.

20. Ibidem, p. 211.

21. Ibidem, p. 212.

22. Alfonso Ibafez, Utopias y emancipaciones desde Nuestra América, Tarea/CEAAL/CEP, Lima, 2010, p. 8.



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

Ibanez llama pseudo-utopia a la actividad depredadora de la vida pla-
netaria que el neoliberalismo implica.” Analiza el intento de univer-
salizar una forma de vida que resta vida al planeta. En ello Ibafiez no
concede ni un espacio al ideal neoliberal: ni es posible ni es deseable.

La reconduccién de la utopia se mueve hacia la transgresiéon eman-
cipatoria, lejos de la melancolia, sin conformidades, hacia la accién
rebelde. Son los movimientos sociales, los colectivos movilizados y las
fuerzas populares el lugar determinante para la utopia que consiste en
comenzar otro orden histérico.” Ibafiez ve en América Latina el lugar
propicio para que las utopias desvelen su potencial creativo: el rempla-
zo de una civilizacién del capital por una civilizacién de la pobreza.”

Cabe decir que no es suficiente pensar un mundo donde sean posi-
bles otros mundos. También habria que pensar otro mundo de posibles
donde los “realismos” no ejerzan su violencia y donde la vida no sea
organizada desde principios de escasez/acumulacién.”® En este punto
no se trata de una correcciéon al analisis de Ibafiez, sino una forma
personal de reconducir al redescubrimiento de la potencia critica de
lo posible frente al indice de lo real.

En oposicion al pensamiento Unico, Ibafiez invoca la imaginacion
creadora como capacidad prospectiva en la medida que esté ligada al
andlisis critico y a la praxis de la transformacion socio-histérica.” Y
en la medida que una utopia se realiza, se erige sobre ella otra utopia.
Y lo que se opone al pensamiento tnico es el pensamiento del comun:

23. Ibidem, p.144.

24. Ibidem, p.147.

25. Ibidem, p.149 y ss.

26. Hago esta paréafrasis en alusion al texto de Alfonso Ibafiez, “La utopia donde quepan todos los mundos”
en Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, N° 2, volumen
XVIII, 2009, pp. 138-153. En él Ibafiez pondera la accion del EZLN como reaccién contra el neoliberalismo
a partir de una utopia que interroga las formas de hacer politica sin valores comunitarios.

27. Alfonso Ibéiiez, “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofia y
Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, N° 67, julio-septiembre de 2008, pp. 260-263.

257



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

a solas nadie puede hacer nada, sino s6lo en el horizonte de la inter-
subjetividad.

Ibanez cavila sobre una utopia retrospectiva que recupere las subje-
tividades desplazadas, como las cosmovisiones colectivas latinoame-
ricanas vy, al tiempo, piensa también en una utopia prospectiva cuyo
potencial praxeolédgico sea inteligible, reconocido y retomado.”

Conclusiones

Ibafiez piensa que desde el mito de la caverna de Platén tenemos el
registro de un pensamiento utépico. Y él mismo sefala que la utopia
no proviene de la élite, sino de los que no han salido de la caverna. La
utopia no se juega en un registro ontoldgico que haga comprobable o no
su importancia a la hora de hacer mundo. La utopia tiene su registro en
el orden de los deseos: ¢queremos que esto sea posible? Y en este caso,
la utopia traza puntos de fuga para salir de la caverna. Ese es nuestro
problema: {cudnto puede costarnos conservar esta “realidad adversa”
en la que ahora estamos?, ¢qué otros posibles hay para la historia? De
algiin modo se trata de formular lo insoportable de continuar con la
caverna como Unica posibilidad de lo real.

Sin embargo, en este momento de la historia las utopias se trazan tam-
bién en el gobierno de los sujetos y la subjetividad. La utopia neolibe-
ral es un indice complejo de ficciones que se materializan por modos
impositivos. No puede ser de otra manera, pues el neoliberalismo s6lo
procede asi: se idea y se impone de modo transterritorial, desplazando
las necesidades de los lugares donde busca instaurarse.

Al contrario de lo que se piensa, el neoliberalismo planted un ethos.
Pero no termina de ser un ethos que se hace cargo de las consecuencias

28. Alfonso Ibafez, “El buen vivir como un proyecto...”, p. 7.



LAS UTOPIAS COMO OTRO MODO DE PENSAMIENTO DE LA ACTUALIDAD ¢ ADAN ANGELES JARAMILLO

porque es un ethos para el trabajo. Y en este momento el trabajo es, a
la vez, el agotamiento de la imaginacién. Las labores humanas se cen-
traron en cumplir protocolos o seguir algoritmos. No hay tiempo para
mas. Los otros tiempos se volvieron incosteables o no sustentables,
para usar el argot.

Parte de ese ethos neoliberal tiene que ver con pensar la actividad
econdémica como actividad central, pero méas adn, plantea la economia
como algo al tamafio de lo humano. Eso tiene consecuencias planeta-
rias, desde luego. El mundo termina viéndose como recurso aprove-
chable para lo humano.

De ahi que la tarea que se propone Ibanez esta al nivel justo del punto
critico: épuede un sujeto subordinado a la subordinacion imaginar un
horizonte que no sea el de la precarizaciéon del mundo y de la exis-
tencia? La respuesta no puede localizarse en un solo sitio, sino que
exige multiplicarse, primero en el imaginario social y después tener
presencia planetaria.

Se trata de entender que el reto no es percibir en la comunidad un su-
jeto idoneo, porque no es algo dado, sino la construccién de estancias
en comun. No se trata de desaprobar las tradiciones latinoamericanas,
sino de mantener abierta la construcciéon a otros beneficiarios. Se tra-
ta de un nuevo ethos que no sea necesariamente antroporreferencial.
De algiin modo lo humano como centro tendra que ser repensado y
desplazado. El humanismo trajo paradojas: propuso lo humano como
referencia, pero ha sido lo humano, en tanto sentido colectivo, lo me-
nos beneficiado por esa ideologia moderna.

Las utopias pensadas por Ibafiez son sin duda una interlocucién po-
tente al momento de pensar qué otro presente es posible vivir. Pro-
bablemente su idea de humanismo es noble, pero también debe ser
cuestionada. Su idea de lo comtn también tiene potencia, pero los lazos



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

sociales han sido debilitados, pues las protecciones sociales eliminadas
exponen a todos a competir. Sin duda la potencia del pensamiento de
Alfonso Ibafiez es actual, e interrogar su pensamiento es una forma
de pensar con él. X

Fuentes documentales

Bachelard, Gaston, El aire y los suefios, FCE, México, 1958.

De Lagasnerie, Geoffroy, La tltima leccién de Michel Foucault: sobre
el neoliberalismo, la teoria y la politica, FCE, Buenos Aires, 2015.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, “El buen vivir como un proyecto civilizato-
rio intercultural” en Contextualizaciones Latinoamericanas, De-
partamento de Estudios Ibéricos y Latinoamericanos, Universidad
de Guadalajara, N° 11, julio-diciembre de 2014, pp. 1-17.

——“La utopia del socialismo indo-americano de Mariategui” en Xipe
totek, Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO,
Tlaquepaque, N° 63, julio-septiembre de 2007, pp. 223-240.

——“La utopia donde quepan todos los mundos” en Xipe totek, Revista
del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepa-
que, N° 2, volumen XVIII, 2009, pp. 138-153.

——“Necesidades, utopia y revoluciéon en Agnes Heller” en Revista de
Estudios de Género, La Ventana, Centro Universitario de Ciencias
Sociales y Humanidades, Universidad de Guadalajara, Guadalaja-
ra, N° 5, enero de 1997, pp. 204-220.

—— “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departa-
mento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, N° 67,
julio-septiembre de 2008, pp. 260-263.

——“Un acercamiento al ‘buen vivir’” en Xipe totek, Revista del De-
partamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque,
NP° 21, enero-marzo de 2012, pp. 4-21.

—— Utopias y emancipaciones desde Nuestra América, Tarea/CEAAL/
CEP, Lima, 2010.



Paideia y pedagogia: reflexiones
sobre el imaginario educativo

Alonso Casanueva Baptista*

Recepcidn: 10 de noviembre de 2019
Aprobacidn: 20 de noviembre de 2019

Resumen. Casanueva Baptista, Alonso. Paideia y pedagogia: reflexiones sobre
el imaginario educativo. Una tarea propia a la filosofia y la sociologia es la de
pensar la educacién como instituciéon central de la sociedad. Haciendo uso
de la obra de Cornelius Castoriadis, el presente articulo examina el lugar que
ocupa la educacién respecto a las actividades sociales mas importantes, y la
concibe como un imaginario caracterizado por su capacidad creativa y su ten-
dencia hacia modos de vida en comin mas democraticos. Esta aproximacién
permite reconsiderar la conexién existente entre proyectos educativos y la
cultura en la que emergen.

Palabras clave: paideia, educacion, imaginario, cultura, praxis pedagogica, Castoriadis.

Abstract. Casanueva Baptista, Alonso. Paideia and Pedagogy: Reflections on the
Educational Imaginary. One of tasks of philosophy and sociology tasks is to
think about education as society’s core institution. Using Cornelius Castoria-
dis’ work as a basis, this article looks at education’s role in the most important
social activities, with a view of education as an imaginary characterized by its
creative capacity and its tendency toward more democratic forms of common
life. This approach serves to reconsider the connection between educational
projects and the culture in which they emerge.

Reywords: paideia, education, imaginary, culture, pedagogical praxis, Castoriadis.

*  Doctor en Sociologia por la Trobe University, actualmente académico asistente en la misma univer-
sidad y editor de la revista Thesis Eleven. zupzoiso@hotmail.com

261



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Introduccion

Es una grata sorpresa encontrar —después de muchos anos de expe-
riencia— que mi trabajo académico y la labor intelectual de Alfonso
Ibafiez siguen cruzando caminos. A €l debo mi interés por la filoso-
fia politica de Cornelius Castoriadis, que devino en un ensayo critico
durante la licenciatura y ahora forma parte de mi tesis doctoral. La
introduccion de Alfonso a pensar el ser de la sociedad a manera de un
imaginario sigue generando ecos en mi mente, que ondean de vuelta
a su encuentro, en esta y otras reflexiones que me hago acerca de la
educacion. Por ello, celebro la ocasidon de poder publicar un texto que
ojala él considerara mas serio que mis primeros balbuceos en el ambito
de la teoria social.

El filésofo estadounidense John Dewey escribid en 1938, tras haber
experimentado con sistemas educativos y otras iniciativas publicas,
que para elaborar una filosofia de la educacién innovadora habia que
mantenerse al margen de los ismos y en su lugar habia que partir de la
definicién de términos centrales. En su época, asi como en la nuestra,
las discusiones sobre ensefianza se planteaban desde extremos tradi-
cionalistas o progresivistas.” Precisamente, uno de los peligros de los
ismos se encuentra en simplificar el tema de la educacién a cuestiones
escolares o a preocupaciones de corte politico. Y aunque se requiera
una discusioén constante entre pedagogos/as que elaboren curriculos
efectivos, o con politicos que cuestionen, reformen o transformen de
tajo los reglamentos y preceptos sobre los cuales se ha edificado un
sistema nacional centralizado de escolarizacioén, primero es necesario
pensar cual tipo de educacion refleja mejor la direccidon que se busca

1. Ensu libro Experience and education.

2. Elprimer extremo corresponde, en un pais como México, a la escuela estandar promovida por la Secre-
taria de Educacion Publica, asi como a muchas otras escuelas de denominacion religiosa. El segundo
extremo, que en México no conforma mas que un porcentaje pequeilito de escuelas privadas para las
clases media y alta, corresponde a las iniciativas pedagdgicas alternativas propuestas por educadores/
as como Maria Montessori o Rudolph Steiner, o0 mas recientemente por proyectos como universidades
indigenas e indigenistas, ademas de colegios especializados basados en pedagogias criticas.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

tomar como sociedad. Para ello se necesita la intervencion de tedricos
(socidlogos y fildsofos) que comprendan las dinamicas sociales carac-
teristicas del hacer cotidiano y promuevan, desde sus analisis, proyec-
tos educativos que conecten el ser de la sociedad con sus posibilidades.

En este articulo busco examinar los términos que permitan repensar
la educacion haciendo uso del marco teérico propuesto por Cornelius
Castoriadis, el fildsofo-economista-psicoanalista greco-francés mejor
conocido por su ontologia de la creaciéon y por su proyecto politico de
autonomia. A pesar de que Castoriadis nunca desarroll una teoria ex-
haustiva acerca de la educacion, su filosofia politica contiene elemen-
tos suficientes para poder sentar bases de pensamiento alrededor del
tema. En concreto, quisiera explorar el lugar que ocupa la educacion
como institucion creativa y radical (es decir, perteneciente a la raiz)
de una sociedad. Mi argumento es que esto es posible si se analizan
dos conceptos a los que Castoriadis se refiridé en sus menciones a la
educacion: los conceptos de paideia y de praxis pedagogica.

Antes de discutir estos conceptos explicaré concisamente dos dina-
micas que Castoriadis identifica como fundamentales para el hacer
social. Ambas son centrales para su definiciéon de lo que implica la
educacion y ayudan a concebirla como una actividad privilegiada para
la autoafirmacién de cualquier sociedad. Por un lado, esta el encuentro
constante entre los polos de formacién de lo social, mejor conocidos
como el imaginario instituido y el imaginario instituyente (o el poder
instituyente). Por otra parte, existe una relacion que revela los niveles
o dimensiones del hacer social: el encuentro inevitable y constante
entre la psyché y la sociedad.

En segundo lugar, distinguiré la definicion trisémica que he encontrado
en el trabajo de Castoriadis acerca del término griego paideia, y demos-
traré en qué manera(s) esta contenida dentro la praxis pedagbgica que
es tan importante para la transformacion radical de la sociedad. En este



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

punto, es importante resaltar que una educacién como ésta es indife-
renciable (incluso en su posible ejercicio) de aquello que entendemos
por cultura, tanto en sus formas intencionales como no intencionadas.
Y larelacion que existe entre educacidon y cultura es de caracter radical
creativa, al tiempo que participa de las distintas dimensiones histori-
co-sociales (privada, intersubjetiva y social).

Por ultimo, apuntaré a algunos de los limites que tiene la aproximacion
castoriadiana. En especifico, que su concepcioén de educacion carece
de un caracter humano (porque estd subordinado al caricter “social”
del individuo) que sirva de orientacién a la disposicion del ensefiante
y aprendiz, y también que hay una ausencia de discusiones programa-
ticas sobre como enfrentar un proyecto educativo de autonomia a un
contexto de cultura heter6noma.

Contexto y relaciones pertinentes

En el contexto de Europa durante la mitad del siglo XX, especificamen-
te la Europa de los proyectos socialistas, marxistas y (post)estructu-
ralistas, escribié Castoriadis criticas profundas al marxismo —a los
marxismos—’ que después darian pie a la elucidacién de una teoria
sobre la institucion de la sociedad por la sociedad misma.* En breve,
Castoriadis juzgaba de manera negativa el poder que habia sido con-
ferido a la Historia (como teleologia) desde los escritos de Karl Marx.’

3. Entre los aflos 1948 a 1965 Castoriadis cofundé y dirigié el grupo Socialisme ou Barbarie, del cual forma-
ron parte Claude Lefort (cofundador), Jean-Francois Lyotard, Edgar Morin, Marcel Gauchet, etc. Este
colectivo public una serie de textos en los que criticaban el régimen burocratico de 1a URSS, asi como
su defensa o justificacion por parte de los miembros de la Cuarta Internacional, al tiempo que promovian
ideas concernientes a sindicatos obreros, movimientos de derechos obreros y su fortalecimiento.

4. Castoriadis recopild sus intervenciones en Socialisme ou Barbarie para ser publicadas como la primera
mitad de su libro mas conocido y sistematico: La Institucién Imaginaria de la Sociedad. La segunda mitad
corresponde a la elucidacion de una teoria sobre el caricter radical del imaginario social y su papel
en la constitucion de sociedades especificas. En este articulo hago referencia a este libro, pero también
a muchos articulos escritos por él, ya que las menciones a la educacion son breves y estan esparcidas a
lo largo de su obra.

5. Enrealidad, su oposicion a la vision teleoldgica de la Historia se extiende mas all4 que a Marx (por
ejemplo, esté el caso de Hegel). Su critica, que es indicativa de un problema mayor —el problema de
la determinacion—, esta dirigida a la Historia de la filosofia que se piensa unificada y determinante.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

El griego veia en ésta y otras concepciones teoricas el ejercicio de un
mito muy poco probable: el de que el tinico ser existente es el ser de-
terminado. En sus palabras, “la teoria que hace del ‘desarrollo de las
fuerzas productivas’ el motor de la historia presupone implicitamente
[sic] un tipo invariable de motivacion basica para todos los individuos;
a grandes rasgos, una motivacién econémica”.” A modo de respuesta, su
propuesta filos6fica consistié en entender el mundo como la creaciéon
constante de una sociedad abierta. En otras palabras, el ser (siempre
parcialmente indeterminado) de la sociedad se hace a si mismo a través
del tiempo, mediante la encarnacién y creaciéon de formas por parte de
sus miembros. La historia, en contraste al elevamiento progresivo profe-
sado por los intérpretes hegelianos, fue entendida por él como creacion:
“La historia es esencialmente poiesis, no poesia imitativa sino creaciéon
y génesis ontoldgico en y a través del hacer y representar/decir de
los individuos”.” En consecuencia, los principios o “leyes” que deduci-
mos de la historia no pueden tomar forma méas que en retrospectiva y
de manera fragmentaria. Mas adn, estos principios se establecen desde
la 6ptica especifica de una sociedad en particular, lo que en definitiva
altera el peso que adjudicamos a ciertos sucesos o su valor para la
identidad propia de la sociedad que los observa.

Su contribucién méas importante fue probablemente radicalizar la ima-
ginacion humana, convirtiéndola en la capacidad fundacional del modo
de ser social. Para Castoriadis, lo que distingue al ser humano no es
su habilidad racional sino el hecho de que el ser humano es capaz de
ser algo otro que racional. El ser humano instituye un mundo que le
es significativo y, por lo tanto, participa de un mundo que excede por
mucho la correspondencia entre lo que es y lo que necesita ser.

6. Cornelius Castoriadis. The Imaginary Institution of Society, Polity Press, Cambridge, 1998, p. 25. Nota:
todas las traducciones de citas del inglés y del francés al espafiol son mias.
7. Ibidem, pp. 3-4.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Esta teoria centrada en la creacion de formas se comprende a partir
de una serie de relaciones a través de las cuales es posible problema-
tizar el mundo. Una fue la relacidén que Castoriadis estableci6 entre lo
instituido (entendido como “estructuras dadas, instituciones y obras
“materializadas”, sean materiales o no”)° y lo instituyente (“aquello
que estructura, instituye, materializa”),” que permite entender la in-
teraccidn entre el mundo que ya es y aquel que esta por venir. Casto-
riadis también llama a la unificacion de esta dinamica lo histérico-so-
cial. El imaginario instituido se refiere a la red de formas socialmente
compartidas que han sido creadas y validadas por una sociedad en un
momento determinado. Por otro lado, el imaginario instituyente es la
“fuerza” que pertenece a cada sociedad y que le permite establecer
constantemente significaciones no triviales que hacen posible la no-
vedad. Una manifestacion de cada polo se encuentra en la distincion
mas concreta entre lo tradicional y lo radical creativo. Mientras que el
primer polo concierne a las formas y valores que ejercen su presencia
atribuyendo sentido a una instancia extra social o cuya raison d’étre
queda entredicha, el segundo es el ejercicio (idealmente consciente)
de laimaginacion con el fin de instituir formas a través de las cuales la
sociedad se rige y cuya razon de ser no es otra que la sociedad misma.

La segunda relacién importante es la que Castoriadis explica entre
los polos de tension desde los cuales se configura la sociedad: éstos
son la psyché y la sociedad o colectivo anénimo. En este punto, la con-
tribucidén de Castoriadis difiere de otras reflexiones filos6ficas més
usuales: entre sujeto y objeto, o individuo y sociedad. Una de las ra-
zones por las cuales Castoriadis prefiere discutir el polo de la psyché
es que su conocimiento sobre psicoanalisis le confiere argumentos
importantes que ayudan a equilibrar los argumentos socioldgicos so-
bre lo histérico-social. Otra razén es que el individuo —quien en su

8. Ibidem, p.108.
9. Idem.
10. A la que Castoriadis se refiere en sus textos como una vis formandi mas una libido formandi.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

deliberacion consciente se comporta como Sujeto— es pensado por
Castoriadis como punto de encuentro, no como sustancia. Ello tiene
fuertes repercusiones para su concepcion de la educacion, ya que nos
obliga a pensar al individuo no como un ser en si que perfecciona sus
habilidades inherentes o sus cualidades esenciales, sino como un ser
para si'y para los demds que es creado por su sociedad al tiempo que
es capaz de modificarla a su vez.

La dupla psyché y sociedad es poseedora tanto de lo instituido como de
lo instituyente, y por ello cada polo es capaz de reconocerse como ex-
tremo opuesto de una relaciéon necesaria: la psyché es portadora de una
imaginacion radical, y la sociedad de un imaginario radical. La psyché
operacionaliza la imaginacion para dar forma a algo que antes no era/
existia, en ejemplos como suefios, obras de arte o delirios psicoticos.
La sociedad, en contraste, concibe su imaginario como radical en tanto
que nace de si, en lugar de ser dado o impuesto. El imaginario, que esta
conformado por significaciones e instituciones, es radical porque es el
ser especifico de la sociedad en cuestion.

Los inicios helenos de la educacion

Las interacciones entre psyché y sociedad, y entre lo instituido y lo
instituyente, pueden entenderse con mayor claridad a través de la
comprension de la practica educativa, en su variacion pedagogica y
como paideia. Estas nos permiten entender las interacciones sociales
en cuanto aluden a la apertura ontologica que Castoriadis atribuye a
la sociedad. Y aunque las reflexiones sobre los distintos términos que
significan educacion no formaron parte sustancial del trabajo del grie-
g0, las menciones de éstos son centrales para comprender el esqueleto
filos6fico desarrollado por él. Para nuestros propdsitos, tanto la paideia
como la praxis pedagdgica demuestran los principios rectores del que-
hacer educativo, diametralmente opuestos a los objetivos actuales de
numerosos sistemas escolares alrededor del mundo.

267



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Antes de proceder a la definicion de paideia y de pedagogia, sera til
presentar un trasfondo histérico de la educacion en Hellas, la Grecia
de la Antigliedad. Este momento histérico-social es el origen de la
significacion de paideia y también un importante precedente historico
para la educacion profesada en sociedades alrededor del mundo, iden-
tificadas con la etiqueta de “greco-occidental”. Ademas, es el ejemplo
al que constantemente regresa Castoriadis como paradigmatico de
sociedades radicalmente creativas.

Paideia, cuya raiz etimoldgica pais significa infante, es la palabra que
en la antigua Grecia indicaba educacion. Desde las épicas de Homero
han existido referencias a este término. Por ejemplo, la paideia de Te-
lémaco" fue la educacién que fue incorporando al buscar el paradero
de su padre, Odiseo. Para Homero como para sus contemporaneos,
la paideia era un proceso especificamente dedicado a los hijos de la
aristocracia, quienes usualmente eran guiados por figuras paternales
de gran estima social debido a sus proezas en vida (en el caso de Telé-
maco, su guia se llamaba Mentor).

Siglos después los espartanos vendrian a reconocer la paideia en tér-
minos militares, mediante la ensefianza de artes de guerra tanto a nifias
como a nifios. El caso especifico de Esparta difiere mucho de preceden-
tes y coetaneos, no solamente por promover un aprendizaje abierto a la
poblacién general sino también por hacerlo un aprendizaje especifico.
Sin embargo, hasta donde sé no existe bibliografia que indique la adop-
cién de los modos de la paideia espartana por otros pueblos helenos.”
En contraste, reverbera a través de la historia el ejemplo de paideia
profesado por la ciudadania ateniense durante el siglo V a.C., un caso
privilegiado de educacién civico democratica. Este momento histori-

1. Véase Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1993.

12. El trabajo de Werner Jaeger en el primer volumen de su Paideia: los ideales de la cultura griega, con-
cretamente en el capitulo quinto, es quizas una excepcion a la regla. Entre las fuentes limitadas de las
que hace uso esta la poesia de Tirteo y la Constitucion de los lacedemonios, de Jenofonte.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

co-social es fundacional en tanto que la paideia se extendid a la polis
entera y promovié una orientacion politica basada en la participacién
activa. A diferencia de los espartanos, los atenienses atentaron contra
la estructura jerarquica previamente reconocida en Hellas y educaron
sobre el ejercicio de una democracia directa.

A cada paideia corresponden sus paideusis, o educadores. Este papel
fue atribuido particularmente a dos figuras de gran importancia en
Hellas: los poetas y las polis. Los primeros —Homero, Her6doto, Tir-
teo, Solon, por nombrar algunos— reflejaban a través de su lirica y sus
discursos el espiritu compartido con sus pares. Elegias para la batalla,
recuentos cotidianos de la vida campirana, reflexiones sobre el espiritu
que debe permanecer en la sociedad, son maneras que garantizaron el
aprecio y la admiracion de la poblacién por los poetas, de modo que
notaban en ellos caracteristicas propias de si mismos.

Las polis también educan. Existen varios registros histéricos que tes-
timonian este sentimiento. Se dijo de Atenas que educaba a través de
sus muros (arquitectura) y de su modo de ser. La polis de Atenas, si
la entendemos como el historiador francés Edmond Lévy,” es polis
tres veces: 1) es el lugar fisico, 2) es su institucion, o 3) es sus ciudada-
nos." Asi, Atenas al igual que un poeta es paideusis al representar los
valores (las formas) compartidas por sus miembros. Mas ain, Atenas
supuso un ejemplo de institucién politica y social para otros pueblos
helenos, por lo cual fue apodada por Parménides “la educadora de

3 15

Grecia”.

13. Edmond Lévy, “La Cité Grecque: Invention Moderne ou Réalité Antique?” en Du Pouvoir dans U’Anti-
quité: Mots et Réalités, Droz, Ginebra, 1990.

14. La distincién también tiene relevancia actual, especialmente en tiempos en que naciones ex-situ
pierden (debido a razones como el cambio climatico o por haberse convertido en zonas de guerra) su
territorio y lo que los une es su identidad conjunta como miembros de la misma sociedad, asi como
la permanencia de una instancia politica que garantice sus derechos ante la comunidad internacional.

15. Véase Tucidides, “Discurso fnebre de Pericles” en Historia de la Guerra del Peloponeso. Libro II,
interclassica.um.es.

269



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Mais alla de su reconocimiento histérico, la paideia ha sido revivi-
da por clasicistas como Werner Jaeger (quien dedicé tres volimenes
para discutir el entretejido de educaciéon y cultura que forjé a Grecia
en la Antigliedad) y pensadores como Cornelius Castoriadis para su
interpretacion en tiempos modernos. Las multiples definiciones super-
puestas que le han sido atribuidas explican el caracter no intencionado,
cotidiano y especifico de la educacién. A continuacién desarrollo las
tres definiciones que he identificado en los escritos de Castoriadis.

Paideia, un concepto trisémico

La primera definicion castoriadiana de paideia equivale a socializacion.
En la sociologfa clasica (Georg Simmel, Emile Durkheim, Talcott Par-
sons), “socializacidon” se refiere al proceso mediante el cual se forma a
nuevos individuos para comportarse como parte de una sociedad. Este
proceso sucede regularmente desde la infancia (aunque también puede
referirse a la introduccién de extranjeros en una sociedad), partiendo
de un momento en el que el recién llegado no puede ser considerado
un individuo, sino una psyché. Esta es un flujo incesante de deseos-
intenciones-afectos que no responden ni a las formas ni a las l6gicas
sociales.”” En su estado primigenio la psyché se comporta como una
monada cuya cerrazdén serd rota a través de una violencia afectiva y
eventualmente serd i(nter)rumpida para su adecuacion a las l6gicas
sociales. En pocas palabras, lo que sociolégicamente se conoce como
“socializacion”, psicoanaliticamente es llamado “sublimacion”.

Laintervencién castoriadiana del concepto de socializacion al invocar
la idea de paideia quiere denotar que la formacién de un individuo es
un proceso educativo mediante el cual la sociedad extiende una serie
de significaciones, que después el individuo porta como expresion
especifica de s mismo. En otras palabras, la psyché que una vez formé

16. Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, p. 300.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

el mundo tnico del recién nacido se repliega dejando terreno para la
adopcion de formas y modos de ser en los que el individuo termina re-
conociéndose y desde los cuales aprende a relacionarse con el mundo.

Ahora bien, mientras que la sociologia ha condicionado el concepto
de socializacién a tener una connotacién reproductiva y preservativa,
Castoriadis la concibe como creativa. Debido a que el Gnico mundo
que podemos habitar es el histérico-social, y que este mundo conlleva
una serie de valores, normas, preceptos (significaciones sociales ima-
ginarias) especificos a la sociedad desde la cual uno/a se relaciona con
ese mundo, se entiende que debe haber un proceso de auto instituciéon
social a través del tiempo que incluye, pero no esta reducida a la forma-
cién de miembros de tal o cual sociedad. La psyché, obligada a aceptar
para su funcionalidad principios que le permitiran sostener relaciones,
se convierte a través de su socializacion en un fragmento recursivo de
su sociedad. Al tiempo que adquiere herramientas para sobrevivir con
otros, mantiene un caracter que problematiza la suficiencia y adecua-
cién de las herramientas obtenidas. Lo que sigue es la posibilidad de
agencia, el poder instituyente.” La posibilidad de agencia, tan pequefia
como pudiera ser, es el centro de atencidn para Castoriadis.

Para entender esto habra que superar esta definicion tan general de
paideia 'y considerar su presencia en el hacer(se) especifico de un mo-
mento histérico-social. Castoriadis, como ha sido subrayado en nume-
rosas ocasiones por él y por sus estudiantes y criticos, consideraba que
el ejemplo mas radical de una paideia fiel a la cualidad creativa de la
sociedad es el de la polis ateniense durante el siglo v a.C., también co-
nocida como la Atenas democratica. Esa sociedad, popularmente deno-
minada con el titulo de “primer polis en Hellas” (sin especial atenciéon
al precedente lacedemonio), representa la emergencia simultanea de

17. Solamente en casos hipotéticos extremos se puede concebir una sociedad que engendre individuos
incapaces de actuar por si mismos, a nivel de funcionalidad.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

la filosofia y la politica (esta iltima a manera de democracia directa),
y para nuestros fines, un ejemplo paradigmatico de educacién civica.

El perfil de la educacién ateniense es la formacion de ciudadanos ca-
paces de cuestionar y deliberar acerca del ser y la direccién de la
polis (las dos actividades fundamentales para la filosofia y la politica).
Una educacioén asi nos remite al sueflo emancipador que tomé fuerza
en América Latina en la década de los cincuenta. Lo que marca una
diferencia infranqueable entre la paideia de los hombres libres y la
pedagogia de los oprimidos, es por lo menos un par de caracteristicas:
1) la constitucion del ser social de los individuos en cuestion, y 2) la
manifestacion del proceso educativo (como educacion no intencionada
o intencional).

El ateniense era caracteristicamente masculino, libre y adulto. En la
antigua polis se calcula un nimero aproximado de 40 mil atenienses,
sin contar a mujeres, infantes y esclavos. Considerando que solamente
los hombres eran capaces de participar en la politica, es importante
notar que el interés de Castoriadis esta en que cada uno de los 40 mil
ciudadanos tenia la oportunidad y responsabilidad de decidir sobre
el destino de Atenas. En otras palabras, cada uno de ellos era un frag-
mento de Atenas, de su voluntad y su institucién.

La paideia de Atenas no estuvo constrefiida a las paredes de un edificio
ni a la ensefianza de individuos especificos. La presencia de sofistas, en
este periodo, no significé la institucionalizacidén de un modelo educati-
vo, ni de otros aspectos (por ejemplo, la didactica) que son creaciones
histéricas posteriores y que reconocemos en la escolarizacion. La tuto-
ria especializada de un sofista era una de muchas maneras en las cuales
se podia aprender, quizas una de las menos democriticas.”” La paideia
en Atenas estaba incorporada en la vida cotidiana. Se educaba a través

18. Véase Henri-Irénée Marrou, A History of Education in Antiquity, Sheed and Ward, Nueva York, 1956.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

de la arquitectura, de la puesta en escena de las tragedias griegas, de
la convivencia en el dgora y de la discusion en la ekklesia (asamblea
general). La paideia ateniense, entonces, es mas que la irrupcion vio-
lenta de la sociedad en la psyché de los recién llegados; es el ejercicio
constante y no intencionado de las significaciones de la sociedad por
si misma con el propdsito de afirmar su ser como esa Atenas. A ello
llama Castoriadis una paideia verdadera, que, al igual que el ejercicio
de una politica o una democracia “verdadera”, concede que la busqueda
social es la busqueda por la autonomia.

Como es bien sabido, el experimento ateniense durdé menos de un
siglo. Esto, en lugar de anunciar simplemente la fragilidad inherente
al establecimiento de una democracia auténtica, indica asimismo la
necesidad de una educacién de la sociedad por la sociedad misma que
constantemente promueva la valia de la critica profunda y la delibe-
racion sobre la institucién y limitacion politica. La pérdida de demo-
cracia fue indicativa del cambio de valores positivamente investidos
por la ciudadania.

Ademas de la paideia socializante y la que se traduce a educacion ci-
vica, una tercera definicién del concepto como cultura aparece en los
escritos y entrevistas mas tardios de Castoriadis. A diferencia de una
educacion descrita desde una 6ptica psicosocial o historica, la tercera
aproximacion al término surge de los debates que Castoriadis suscitd
en torno al estado politico social de Europa durante los afios ochenta.
En varias contribuciones Castoriadis hace hincapié en la importancia
que la paideia juega en relacion con la cultura y la cohesion social. De
hecho, admite que no hay posibilidad de sociedad sin paideia.

Desde esta Optica, ya anunciada de cierto modo en nuestro analisis
de la Grecia antigua, paideia es la expresién de una educacién que se
extiende al terreno de la creacion cultural. La definicidon de paideia en
este contexto es la siguiente: “cualquier cosa que, en una sociedad dada,



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

dentro del dominio ptublico, va méas all4d de lo simplemente funcional
o instrumental y que, sobre todo, presenta una dimension invisible in-
vestida positivamente por los miembros de dicha sociedad”.”” Veamos
en detalle esta definicion.

Primero, se refiere a un proceso que sucede en el dominio publico,
la calidad del cual se ha puesto en duda a lo largo del siglo XXI. La
creacién cultural, en su significado mas amplio, es la creacién de sig-
nificaciones socialmente compartidas, lo cual implica compartirlas
en espacios y a través de métodos que actualicen la vida publica. Si
bien esos espacios y métodos siguen vigentes y varian en consistencia
dependiendo de la sociedad en cuestion, las teorias sobre la posmo-
dernidad/modernidad tardia/modernidad liquida® han mostrado
suficientemente la realidad de la privatizacion de la vida social, a grado
tal que la creacion cultural en la esfera puablica se ha transformado en
una resistencia constante a su inversion privada.

Segundo, la paideia es todo aquello que va mas alla de lo funcional/
instrumental. Para los conocedores de Castoriadis esto equivale a es-
tipular que la creacién cultural se sobrepone a la l6gica ensemblista—
identitaria.” Este concepto tan importante para la ontologia creativa
del griego se refiere a las (proto)instituciones que permiten el orden
y la categorizacién en la vida social, incluyendo el lenguaje y el hacer.
Sin ahondar demasiado en algo que requiere un trabajo detallado, ex-
plicaré que “ir mas alla” de esta loégica de supervivencia y continuidad
anuncia también que la creacién cultural excede lo que reconocemos
como “necesario” para la vida diaria. La paideia asi entendida es la
construccion de redes de significaciones que hacen de la vida mucho

19. Cornelius Castoriadis, “Paideia and Democracy” en Counterpoints, Jstor, vol. 422, 2012, pp. 71-80, pp.
71-72.

20. Por ejemplo, La condicién posmoderna de Jean-Francois Lyotard, Las consecuencias de la modernidad
de Anthony Giddens, y Modernidad liquida de Zygmunt Bauman.

21. Cornelius Castoriadis. “Transformation sociale et création culturelle” en Critique sociale et création
culturelle, Presses de I'Université de Montréal, Montréal, vol. 11, N° 1, 1979, pp. 3348, p. 35.

274



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

mas que el acto de sobrellevar tareas para la reproduccién de un ser
especifico.

Tercero, Castoriadis se refiere a la dimensién invisible, o aquello que
es suscitado a partir de lo visible, de lo més evidente. Tomemos como
ejemplo escuchar una melodia de jazz. La matemaética de las notas y
los instrumentos involucrados (piano, bateria, trompeta, saxofén) son
elementos “visibles” o evidentes de la melodia. Pero lo que motiva la
paideia es aquello que cada uno descubre cuando se toca/escucha la mu-
sica, que incluye improvisacion, compatibilidad entre los instrumentos
de la banda, los sentimientos del escucha y las relaciones mentales que
ella/él puede establecer con la pieza.

Cuarto, esta implicito que la paideia de una sociedad supone la
creacion de formas por parte de sus miembros (fragmentos moviles
de significacioén) e idealmente, su autorreconocimiento como fuen-
te de dichas formas.

Una ventaja de traer la paideia a situaciones contemporaneas es que
permite establecer términos de discusion para juzgar la habilidad de
una sociedad con tendencias neoliberales a establecer sus significacio-
nes de manera auténoma y democratica. Simultineamente, al enfocarse
en el tema de la cultura, uno puede tomar ejemplos de interacciéon
social como el de un encuentro entre artista, obra de arte y publico/
audiencia, para comparar casos de creaciéon autbnoma —como el de
un poeta paideusis griego— con otros mas polémicos —como la exhi-
bicién de arte en galerias y museos contemporaneos.

El veredicto de Castoriadis fue negativo: sociedades como la francesa
de los afios ochenta valoraban positivamente significaciones muy dife-
rentes a aquellas aplaudidas por el ptblico heleno. A las virtudes que



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Pericles™ enaltecié frente al pueblo ateniense (el amor por la belleza
y la sabiduria) se podria contraponer valores de fama, lujo, eficiencia,
produccién que le son propios al imaginario capitalista. Ademas, los
espacios se han tornado cada dia menos publicos y mas autorreferentes
(la academia universitaria es un ejemplo privilegiado de esto), hacien-
do de los museos un lugar para la taxidermia de la fauna artistica y del
encuentro con la audiencia, un espacio de tolerancia silente mas que
de critica y provocacion.

Podemos ser mas concretos. Asi como lo exhibe Damon A. Young en su
articulo “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and Polyphonic
Paideia”, la tragedia griega —otra de las grandes herencias de la Atenas
del siglo V a.C.— era un foro de educacién en democracia para la au-
diencia de la obra. De la mano de escritos de Jean-Pierre Vernant™ (uno
de varios historiadores franceses con quien Castoriadis solia debatir
sobre la correcta interpretacidon de la Antigiiedad en Grecia), Young
describe como la interaccion entre los personajes principales y el coro
acerca de un contenido especifico (la tragedia del héroe) permiti6 por
primera vez al publico ateniense analizar su propia sociedad en con-
traste con las historias pre-déricas de Homero.” El héroe tragico, de
acuerdo con Vernant, se presentaba a la audiencia como problema, no
como modelo a seguir, y el coro manifestaba las voces y juicios de la
ciudadania en respuesta a los eventos que sucedian. También, el hé-
roe era una figura del pasado, en contraste con un coro que expresaba
los sentires contemporaneos. A través de un proceso de “objetivacion
de la tradicion cultural de la polis [...] se permiti6 a la audiencia de la
mimesis ateniense distinguir entre el mito per se y la narrativa creativa
por primera vez”.” Es decir, la puesta en escena de una tragedia grie-

22. Citado en Cornelius Castoriadis, Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy, Oxford
University Press, Nueva York, 1991, p. 288.

23. Véase Jean Pierre-Vernant en Jean-Pierre Vernant & Pierre Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Gréce
Ancienne, Editions Maspero, Paris, 1977.

24. Damon A. Young, “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and Polyphonic Paideia” en Democracy
and Nature, Carfax, Londres, 2003, vol. 9, N° 2, pp. 221-235, p. 225.

25. Idem.

276



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

ga sirvid de instrumento para el debate y para la reflexion critica, al
oponer los valores atenienses a aquellos que le precedieron; al tiempo
que enfrentaba al publico al esfuerzo creativo individual del drama-
turgo. Mas aun, la tragedia tuvo el efecto de contraponer la tradiciéon
(el imaginario instituido) a la afirmacion del ser ateniense (el poder
instituyente).

Mucho de este quehacer nos ha de parecer familiar, pues en la actua-
lidad el teatro puede servirnos para efectos similares. La variedad de
aproximaciones al escenario también ha generado novedades que ha-
cen imposible la tarea de reducir el espectro teatral al modelo tragico.
Sin embargo, lo que Young y Vernant suponen a través de sus ejemplos
es que la tragedia atica era un catalizador para la reflexividad critica,
de manera tal que se destilaba el “telos politico” de Atenas y obligaba
a la audiencia a decidirse en contra de significaciones como el hubris
o el apoliticismo y a favor de significaciones correspondientes a la
democracia. Ello es algo que el género teatral actual no suele provocar.

De hecho, Castoriadis estaba convencido de que la época en que vi-
vimos —la del posmodernismo y lo posindustrial— ha atropellado la
logica correspondiente a la actualizacion de la autonomia en las dimen-
siones individual y social. En contraste, la l6gica que se ha perpetuado
e incluso fortificado a través de la creacion cultural pero también del
hacer social y politico, es aquella que promueve la expansion y el do-
minio de la (pseudo)racionalidad, del Progreso con “P” maytscula.”
Es aquella que “se encarna en la cuantificacién y conduce a la feti-
chizacion del ‘crecimiento’ por si misma”.”” Esta logica caracteristica
del capitalismo, al encontrarse sin su contrapeso original, atenta con-
tra la reflexividad critica y también por ello contra la posibilidad de
una paideia “verdadera”. Como escribié Alfonso Ibafiez en su ensayo

26. Cornelius Castoriadis, “La época del conformismo generalizado” en El mundo fragmentado, Terramar,
La Plata, 2008.
27. Ibidem, p. 20.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Castoriadis o el proyecto de autonomia democrdtica, “todo esto viene
acompanado de una des-educacion politica de los ciudadanos que los
disuade de participar en los asuntos publicos para dejarlos en manos de
los expertos”.” La consecuencia que avista Castoriadis es la institucion
de una sociedad que valora el pasado, pero es incapaz de concebirse de
manera positiva; es decir, una sociedad que no puede pensarse a partir
de sus propios valores sino a través de la comparacidén/negacién de

otros.
Dentro de la paideia, la praxis pedagégica

La nota oscura de Castoriadis sobre el estado fragmentado de las so-
ciedades actuales podria llevarnos al pesimismo o al conformismo
generalizado. Sin embargo, es la base idonea para preguntar: ¢qué al-
ternativas nos quedan? La respuesta es: un hacer pensante intencional.
Esto es lo que se reconoce en la literatura (pos)marxista como praxis.”
Castoriadis en particular entendi6 la praxis®* como un hacer asociado a
la promocién de autonomia (social e individual), por lo cual era capaz
de mantener una confianza extrema en que la apertura del ser social
no puede escapar a su posible democratizacidn. La dificultad que en-
cuentro con este argumento es que Castoriadis nunca explica de qué
manera reverbera el hacer intencional (praxis) en la instituciéon de una
cultura (paideia) no intencionada y abarcadora de la sociedad entera.

28. Alfonso Ibafez Izquierdo. “Castoriadis o el proyecto de la autonomia democratica” en Areté: Revista
de Filosofia, Departamento de Humanidades de la Pontificia Universidad Catélica del Perd, Lima, vol.
16, N° 2, 2004, pp. 207-241, pp. 232-233.

29. Témese, por ejemplo, la definicién que Paulo Freire promueve en su libro La pedagogia de los oprimi-
dos: la praxis es un hacer que combina accién con reflexion. Para Freire, a diferencia de Castoriadis,
el acento de la praxis debia ser puesto sobre el balance entre ambas actividades. Demasiado de cada
una devendria en exageracion y perversion. Para un analisis interesante acerca del concepto véase
Gyorgy Markus, “Praxis and Poiesis: Beyond the Dichotomy” en Thesis Eleven, Sage: Melbourne, vol.
15, N° 1, 1986.

30. Cornelius Castoriadis, “Theory and Revolutionary Project”, capitulo 2 de The Imaginary Institution
of Society.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

La tnica pista se encuentra en las escasas menciones que hace de
los distintos modos de la praxis para explicar su correspondencia al
posible futuro democratico. Castoriadis distingue en La Institucién
Imaginaria de la Sociedad entre tres haceres que pueden ser encar-
nados como praxis: la politica, la pedagogia y la medicina® (que en
otros textos cambia por el psicoanélisis). Las tltimas dos son descritas
como haceres que existen en una dimensién intersubjetiva del mun-
do histérico-social. Esto quiere decir que tanto la medicina como la
pedagogia cobran sentido como practicas en el encuentro cotidiano
entre las partes interesadas, y pueden ser entendidas solamente como
ese encuentro especifico. Por otro lado, la politica es, como ya ha sido
descrita a través del ejemplo ateniense, un hacer preocupado por la
organizacion y la institucion de la sociedad. En lugar de funcionar a
partir del hacer intersubjetivo entre individuos, la politica implica el
hacer de la sociedad por la sociedad misma (por el colectivo an6ni-
mo, si utilizamos su término preferido). En otras palabras, la politica
evidencia la existencia de una dimensién social que excede el ambito
intersubjetivo.

El propésito de la politica en su acepcion de praxis, y por ende el
objetivo ultimo de cualquier otro modo de praxis social, es “crear ins-
tituciones que, siendo internalizadas por individuos, facilitan al maxi-
mo el acceso a su autonomia individual y su participacion efectiva en
todas las formas de poder explicito existentes en la sociedad”.”” Por
afiadidura, la praxis pedagbgica se presenta como un terreno arduo
pero prometedor para la promocioén de autonomia.

Como concierne al encuentro entre pupilos y maestras/os, la peda-
gogia requiere la promocion constante e intencional de la autonomia
de los involucrados. Esto se traduce en que las interacciones entre el
individuo interesado por aprender y aquel capaz de ensenar dé lugar

31. Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, p. 75.
32. Cornelius Castoriadis, Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy, p. 173.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

a una mayor habilidad en el ejercicio consciente de la auto-instituciéon
de normas, especialmente por parte del ensefiante.”

Se puede distinguir entre dos procesos simultianeos que hacen la pra-
xis pedagodgica. Por un lado, se trata de un encuentro para ensefar
y aprender. Por otro, se trata de un encuentro y reconocimiento del
otro. Mas especificamente, se reconoce al otro en su calidad de Sujeto
autéonomo. El Sujeto, a diferencia de un individuo, es la presentacién
de este ultimo como agente de critica y deliberacion. Va mas alla de su
institucién como fragmento moévil de su sociedad y tiende, a través de
su praxis, hacia la transformacioén radical. Es decir, el Sujeto instituye
mediante su relacion pedagoégica.

En el fondo, para que la relacion pedagdgica sea posible, es necesaria
una apertura a la alteridad. Es decir, al reconocer al otro como Sujeto
auténomo uno reconoce la radicalidad de su otredad. Ello indica la
existencia de una disposicion que le es propia al individuo —en rea-
lidad, a la psyché que es la primera instancia en la que se percibe una
apertura al ser social—, la cual se atina a la disposicion del otro y de
lo otro a ser reconocido. Estas disposiciones no fueron descritas en
detalle por Castoriadis, y por ello suponen un limite a su aproximacién
sobre el imaginario educativo.

Un caso particularmente interesante de pedagogia en autonomia es
registrado por Sophie Wustefeld en su articulo “Institutional pedagogy
for an autonomous society: Castoriadis & Lapassade”. Wustefeld ha
estudiado la emergencia y practica de un movimiento llamado peda-
gogia institucional, liderado en parte por Georges Lapassade, quien
fuera colega de Castoriadis y colaborador en el grupo Socialisme ou

33. Numerosos pedagogos, desde John Dewey hasta Peter McLaren, han notado que la mayor dificul-
tad al querer establecer una relacién pedagédgica autbnoma es el imaginario instituido de los/las
maestros(as), ya que las practicas precedentes aprendidas por ellos (con acento en dindmicas de
disciplina y orden) obstaculizan la mayoria de las veces el encuentro genuino entre iguales.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

Barbarie. Lapassade aplicé los principios filos6ficos castoriadianos al
territorio escolar, haciendo que la labor educativa fuese creacion de
los/las estudiantes y no imposicién de los/las maestros/as ni del apa-
rato administrativo. Parte del proyecto implicaba el fortalecimiento de
relaciones entre pares, para que el alumnado como colectivo tuviese la
primera palabra acerca del curriculo y los tiempos, en lugar de admitir
la imposicidn de la autoridad del maestro. Ello alimentaba la iniciativa
del aprendiz al tiempo que ejercitaba la actividad politica dentro de la
escuela. También se promovia de manera consciente (en el pensar y
el hacer) la autonomia individual y social.

Uno podra notar que la propuesta por una pedagogia con estas caracte-
risticas es una apuesta y también materia de esfuerzo. Mas aun, la pre-
gunta que emerge es si un hacer de este tipo puede mantenerse a flote
por periodos prolongados. Serd importante subrayar, entonces, que la
praxis pedagogica de Castoriadis es inherentemente revolucionaria.
Por lo tanto, es una practica que debe estar motivada por transformar
una cultura heteré6noma o, en el mejor de los casos, por mejorar el
estado de una cultura auténoma. Esta es la relacién que existe entre
paideia y pedagogia: dentro de la primera encontramos la segunda. El
hacer intencional con el propoésito de generar mayor autonomia debe
desearse en su modalidad no intencionada, como el ejercicio cotidiano
de la educacion de la sociedad por si misma.

Limites de la aproximacion y conclusién

La paideia de una sociedad ha sido explicada como su autoafirmacién
a través de modos de socializacion, educacion civica y creacién cul-
tural. Concierne a la sociedad como totalidad y, por tanto, excede el
hacer educativo en su dimensién intersubjetiva. La paideia es un ha-
cer no-intencionado que si promueve la autonomia social adquiere el
adjetivo de “verdadero”, ya que replica el modo de ser mas genuino de
la sociedad en cuestion (de las voluntades de sus miembros). Dentro



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

de ella, a nivel intersubjetivo, emerge la praxis pedagdgica cuando la
relacién educativa promueve la autonomia de las partes. A ésta le es
propio un caracter intencional que implica el esfuerzo y la apuesta de
quien busca ensenar y aprender.

Existen algunos problemas con el esqueleto filoséfico de Castoriadis
que vendria bien comentar para resolverlos y superarlos. Ya he sena-
lado dos de ellos: 1) la ausencia de caracter “humano” en la teoria, y 2)
la falta de discusiones programaéticas acerca de la praxis pedagogica.

Es importante notar que los escritos de Castoriadis, como se indicé en
la introduccion del presente articulo, tratan al individuo como punto
de encuentro. Castoriadis lo llama un individuo social que se relaciona
con otros individuos y objetos sociales. En lo que he estudiado de su
obra no parece haber mayores referencias al ser humano. Dado que el
individuo es casi en su totalidad una creacidn social, los valores que
ejerza seran aquellos que adopt6 del imaginario correspondiente. Sien-
do éste el caso, la aproximacion castoriadiana no nos puede proveer
una concepcion fuerte de la constitucion personal del individuo, mas
que en lo referente al Sujeto.

La ausencia de un caracter humano se refiere, pues, a la falta de reco-
nocimiento en la obra de Castoriadis a una serie de disposiciones que
sean propias a los individuos y que permitan una mejor apropiacion de
la busqueda de autonomia. Al haberse enfocado principalmente en la
institucion politica de la sociedad, Castoriadis olvido prestar atencion
a la conformacion ética y afectiva de los seres humanos.** Asilo reconoce
la fildsofa hiingara Agnes Heller (quien cataloga al griego como neo-
aristotélico), estipulando que en las preocupaciones de Castoriadis

34. Este es un punto de desacuerdo entre Castoriadis y Agnes Heller. Para una exploracion de su discusion
véanse las contribuciones de Heller y Castoriadis en Pour une Philosophie militante de la démocratie.
Autonomie et autotransformation de la société. Hommage a Cornelius Castoriadis, Revue Européenne
de Sciences Sociales, Cahiers Vilfredo Pareto, Librairie Droz, Ginebra, 1989, tomo XXVII, N° 86, pp.
161-171.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

“Los libros 8 al 10 de la Etica a Nicémaco son relegados al fondo; las
virtudes aristotélicas son mencionadas en cuanto se manifiesten como
justicia politica; el hombre bueno como distinto al buen ciudadano
tampoco captura su interés”.” El respondié a la critica de Heller con
que no habia necesidad de discutir la ética si ya estaba siendo abarcada
en su politica. Esto bien pudo ser el caso para el objeto central de su
teoria —la instituci6on imaginaria de la sociedad—, pero el caso de la
educacioén es distinto.

La ontologia de la creacién y el proyecto radical de autonomia de Cas-
toriadis permiten a quien los estudia completar el esqueleto filos6fico
con las significaciones que sean propias de cada sociedad especifica.
Como una teoria general de la sociedad, da lugar a muchas posibi-
lidades para “rellenar” los espacios que han quedado vacios con las
distintas formas socialmente compartidas que caracterizan el ser de la
sociedad. Sin embargo, al enfrentarse al caso de una institucién central
como la educacidn, uno se percata de que existen catalizadores para
promover un ejercicio a fondo de modos de ser auténomos. Estos ca-
talizadores —que denomino disposiciones ético-afectivas— debieran
formar parte de la misma estructura tedrica basica desde la cual pensar
el hacer revolucionario.

El caracter humano que busco se refiere en parte a un reconocimiento
de la ética en el terreno del hacer cotidiano. He aprendido a través de
proyectos pedagdgicos del siglo Xx*° que existen modos de apertura
a la alteridad que hacen mas interesante el encuentro intersubjetivo
entre ensefiante y aprendiz; significaciones que participan del afecto de
la psychéy de la responsabilidad moral del individuo, que no necesaria-
mente se traducen en el florecimiento de una polis como producto ulti-
mo del hacer auténomo. Los ejemplos abundan, y varian dependiendo
de la tradicion filos6fica a la que uno se adhiera. Empero, cualesquiera

35. Idem.
36. En el trabajo de John Dewey, Ivan Illich y Paulo Freire.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

que sean las formas que estas disposiciones tomen, deben estar unidas
a la significacion de autonomia. Por tanto, la pregunta “¢cuales son
las disposiciones que han de ser propuestas y practicadas?” debera
ser formulada a partir del deseo que los integrantes de una sociedad
sientan hacia la autonomia propia y del otro.

La segunda objecidn a la aproximacion castoriadiana es la falta de dis-
cusion acerca de la praxis pedagdgica. Si las menciones a la paideia son
breves, mas escasas son las concernientes a la pedagogia. Su importan-
cia, sin embargo, es mayor que la manifestacién de un modo concreto
del proyecto de autonomia: esta en la recuperacion de un sentido de
utopia en tiempos que no las permiten méas. Un tipo de educaciéon
revolucionaria en tiempos neoliberales es un proyecto improbable, y
por lo tanto indispensable. Hay mucha informacién acerca de este tipo
de iniciativas y de como han sido instituidas en distintas sociedades
(la pedagogia institucional de Lapassade es una de ellas). Su analisis
nos permite cuestionar asuntos de corte pedagdgico y politico, y ahora
también econémico, como el papel de la autoridad docente y adminis-
trativa. También permite la emergencia de la pregunta fundamental
sobre la que estara basada cualquier pedagogia critica y autorreflexiva:
équé tipo de educacion corresponde a nuestra sociedad?

Afortunadamente, ambas limitaciones inspiran reflexiones. Los con-
ceptos de paideia y pedagogia también invitan a reconsiderar la edu-
cacion como institucion central de la sociedad intimamente relacio-
nada a la creacién de nuevos modos de ser mas auténomos. Y a pesar
de que se trate de un esfuerzo a contracorriente, examinar las bases
sobre las que erigimos nuestras relaciones culturales seguird dando
pie a encuentros en los que se cuestione “la sabiduria autonombrada,
serenidad y autoridad de lo Real”.” Este texto sugiere la adopcion de

37. Zygmunt Bauman, Culture as praxis, Sage Publications, Londres, 1999.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

una educacién comprometida que parta del esfuerzo intencional y
reverbere en el hacer de la sociedad. X

Fuentes documentales

Bauman, Zygmunt, Culture as praxis, Sage Publications, Londres, 1999.

Castoriadis, Cornelius, “Transformation sociale et création culturelle”
en Critique sociale et création culturelle, Presses de 'Université de
Montréal, Montréal, vol. 11, N° 1, 1979, pp. 33-48.

—— Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy,
Oxford University Press, Nueva York, 1991.

—— The Imaginary Institution of Society, The MIT Press, Cambridge,
1998.

—— El mundo fragmentado, Terramar, La Plata, 2008.

—— “Paideia and Democracy” en Counterpoints, Jstor, vol. 422, 2012,
pp. 71-80. www.jstor.org/stable/42981755

Dewey, John, Experience and Education, Simon & Schuster, Nueva York,
1997.

Freire, Paulo, Pedagogy of the Oppressed, Penguin Books, Londres, Nue-
va York, 1990.

Heller, Agnes, “With Castoriadis to Aristotle; from Aristotle to Kant;
from Kant to Us” en Pour une Philosophie militante de la démo-
cratie. Autonomie et autotransformation de la société. Hommage
a Cornelius Castoriadis, Revue Européenne de Sciences Sociales,
Cahiers Vilfredo Pareto, Librairie Droz, Ginebra, 1989, tome XXVII,
N° 86, pp. 161-171.

Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1993.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, “Castoriadis o el proyecto de la autonomia
democratica” en Areté: Revista de Filosofia, Departamento de Hu-
manidades de la Pontificia Universidad Catoélica del Pert, Lima,
vol. 16, N° 2, 2004, pp. 207-241.

Jaeger, Werner, Paideia: los ideales de la cultura griega, FCE, México,
2004.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Lévy, Edmond, “La Cité Grecque: Invention Moderne ou Réalité An-
tique?” en Du Pouvoir dans I'Antiquité: Mots et Réalités, Droz,
Ginebra, 1990.

Markus, Gyorgy, “Praxis and Poiesis: Beyond the Dichotomy” en Thesis
Eleven Journal, Sage Publications, Londres, vol. 15, N° 1, pp. 30-47.

Marrou, Henri-Irénée, A History of Education in Antiquity, Sheed and
Ward, Nueva York, 1956.

Tucidides, “Discurso finebre de Pericles” en Historia de la Guerra del
Peloponeso. Libro II, interclassica.um.es.

Vernant, Jean-Pierre y Pierre Vidal-Naquet, Mythe et Tragédie en Gréce
Ancienne, Librairie Francois Maspero, Paris, 1977.

Waustefeld, Sophie, “Institutional pedagogy for an autonomous society:
Castoriadis & Lapassade” en Educational Philosophy and Theory,
Routledge, Londres, 2018, vol. 50, N° 10, pp. 936-940.

Young, Damon A., “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and
Polyphonic Paideia” en Democracy and Nature, Carfax, Londres,
2003, vol. 9, N° 2, pp. 221-235.



Del proyecto histérico inacabado a la lucha

por la vida plena. Recorrido por los textos
de Alfonso Ibainez

Gonzalo Moran Gutiérrez*

Recepcion: 7 de marzo de 2019
Aprobacién: 1 de noviembre de 2019

Resumen: Moran Gutiérrez, Gonzalo. Del proyecto histérico inacabado a la
lucha por la vida plena. Recorrido por los textos de Alfonso Ibdfiez. El texto
da cuenta de los problemas politicos y éticos que marcaron la experiencia y
suscitaron la reflexion de Alfonso Ibafiez Izquierdo. El ejercicio parte de su
produccioén intelectual de 1985 en Lima, cuando era profesor de la Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos, época de intensa influencia marxista,
clima revolucionario, terror politico y militar, y concluye con la revisiéon de
sus ultimas publicaciones de 2011 y 2013 en Guadalajara, en las cuales Ibanez
ahonda en el analisis y comprension del sistema de explotacién de la tierra y
de la humanidad. El texto se centra en dos lineas importantes: la exploracion
y apropiacion del marxismo como perspectiva teérico-practica y el ejercicio
dialéctico de la teoria a la accién que se concreta en la participacion politica,
la educacion popular y la auto-educacion; en esta tltima linea destaca la re-
volucion social frente a la revolucion politica.

Palabras clave: educacion popular, autoeducaciéon, marxismo, Latinoamérica,
praxis, capitalismo burocratico, revolucion, Sumak Kawsay.

* Bachiller en Filosofia por la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, profesor de Comunicacion
y Filosofia en el colegio Divina Concepcion de Chorrillos, Lima. gonzalomorang@gmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Abstract: Moran Gutiérrez, Gonzalo. From the Unfinished Historical Project to
the Struggle for the Fulfilled Life. An Overview of Alfonso Ibdfniez’s Texts. The
text examines the political and ethical issues that marked the experience of
Alfonso Ibafiez Izquierdo and gave rise to his reflections. The exercise starts
with his intellectual production of 1985 in Lima, when he worked as a professor
at the Major National University of San Marcos in a time of intense Marxist in-
fluence, revolutionary climate, and political and military terror, and concludes
with a review of his final publications of 2011 and 2013 in Guadalajara, in which
Ibanez delves deeper into his analysis and understanding of the exploitation
of the land and of humanity. The text focuses on two important lines of thought:
the exploration and appropriation of Marxism as a theoretical-practical pers-
pective, and the dialectical exercise from theory to action that manifests itself
in political participation, popular education and self-education; this last line
highlights social revolution as opposed to political revolution.

Keywords: popular education, self-education, Marxism, Latin America, praxis,
bureaucratic capitalism, revolution, Sumak Kawsay.

La lucha de clases, que no puede escapdrsele de vista a un his-
toriador educado en Marx, es una lucha por las cosas dsperas y
materiales sin las que no existen las finas y espirituales. A pesar

de ello estas tiltimas estdn presentes en la lucha de clases de otra
manera a como nos representariamos un botin que le cabe en suerte
al vencedor. Estan vivas en ella como confianza, como coraje, como
humor, como astucia, como denuedo, y actiian retroactivamente en
la lejania de los tiempos. Acaban por poner en cuestion toda nueva
victoria que logren los que dominan. Igual que flores que tornan al
sol su corola, asi se emperia lo que ha sido, por virtud de un secreto
heliotropismo, en volverse hacia el sol que se levanta en el cielo de la
historia. El materialista histdrico tiene que entender de esta modifi-
cacioén, la mds imperceptible de todas.

—WALTER BENJAMIN, TESIS DE FILOSOFIA DE LA HISTORIA



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

La educacion popular como proyecto educativo
es un proyecto filoséfico y politico

El texto Educacién popular y proyecto historico de Alfonso Ibanez fue
escrito en pleno Conflicto Armado Interno, época en la que se discutia
en el Pert y en otros paises de Latinoamérica si la teoria marxista se
enraizaba en este territorio de manera auténtica. En ese periodo se en-
fatiz6 que las formas eran importantisimas: no s6lo importaba obtener
el poder, sino también validar la manera en la que se debia obtener ese
poder para reconocerse como una nueva forma de gobierno y organiza-
cion social. El levantamiento armado contra el Estado y la participacion
democratica en elecciones universales fueron las dos estrategias que
dividieron a los distintos partidos y movimientos de izquierda en su
comun objetivo de obtener el poder estatal para hacer de él un apara-
to de organizacion social més justo. En esta coyuntura nace el debate
fundamental de la autodeterminacién del pueblo, debate que llevara a
otro tema fundamental, la auto-educacién del pueblo. El patriarcado,
el clasismo, el racismo, los lazos de compadrazgo y la pugna por inte-
reses personales fueron los temas que encendieron las conversaciones
y el trabajo de los intelectuales y dirigentes que combatian al enemigo
ideolodgico, el imperialismo capitalista y, a la vez, analizaban al com-
pafiero que reproducia mecanismos de sometimiento al interior del
mismo partido o movimiento que buscaba construir la nueva sociedad.
También recelaban de aquel que sometia a los companeros que desde
la marginalidad de la organizaciéon popular proyectaban una praxis
educativa, filoséfica y politica, que abria y resignificaba practicas mas
inclusivas, eficientes y justas. En este sentido, la revolucién busco no
s6lo tomar el poder politico y los medios de produccidn para su so-
cializacion a través de la dictadura del proletariado, sino también la
socializacion de la cultura y del poder politico y econémico. Para ello
fue necesario articular lo econémico, lo politico y lo cultural como un
solo “bloque histoérico”.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

[...] éla revolucion social puede ser pensada y actuada sélo en funciéon
de este ‘asalto’ al aparato estatal del sistema capitalista? Nos parece que
no. [...] el movimiento revolucionario de masas, por la propia dindmica
diversificada de sus luchas, no apunta tinicamente a esta toma del poder
politico, sino a la transformacién radical del todo social, de la estructura
econdmico-social y politico-cultural de la sociedad burguesa.’

El saber y la verdad, desfasados uno respecto del otro, desempefiaron
el papel de interpelar a los sujetos heterogéneos, los marginados, para
encontrar otras formas de ser (pensar y actuar). El saber popular tenfa
que convertirse en el elemento que completara el saber para poder ser
considerado como verdad sobre la cual se construyera otra sociedad, la
sintesis saber-verdad que debia aparecer desde un lugar heterogéneo
al del cientificismo-blanco-masculino-europeo.

[...] un “salto cualitativo” por medio del cual los grupos de ejecutantes pa-
san a ser dirigentes, superando sus reivindicaciones locales, inmediatas y
parciales, meramente gremialistas o corporativas, para adoptar puntos de
vista y planteamientos mas globales, en concordancia con las exigencias
estratégicas del cambio radical de la totalidad social.”

Nos encontramos en el momento en el que se busca un fundamento
distinto parala construccién de la sociedad otra. El fundamento, segiin
Hegel,® es la esencia desde lo interior de lo que existe y que se con-
vierte en fuerza que muestra su ser en lo que aparece frente a otro que
lo limita y que demanda de él nuevas apariciones de su ser. El marco
teérico de Ibanez parece apuntar a esta logica del fundamento al cual
podria recurrir el sujeto histérico implicado (la masa), como fuente
(cultural) siempre heterogénea a su representacion (social), desde don-
de pueda emanar lo originario ante el agotamiento de la forma (de ser

1. Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular y proyecto histérico, Tarea, Lima, 1988, p. 48.
2. Ibidem, p.16.
3. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosdficas, Juan Pablos, México, 1974.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

de la sociedad). Desde esta perspectiva, ¢a qué fundamento cultural
o fundamentos culturales se puede dirigir la educacién popular con
el propoésito de comenzar a formar a los ciudadanos de la nueva so-
ciedad para que éstos hagan aparecer desde su propia interioridad la
esencia de su ser individual y del ser social del que forman parte como
constructores y proyecto? Es esta pregunta compleja la que permite
reconocer el caricter esencialmente filoséfico y politico de la accion
educativa, que no siempre es pedagbgica, pero que siempre es forma-
tiva (¢o deformante?).

El saber, la verdad y el poder

¢Por qué la educacion implica la filosofia, la ciencia y la politica? La
filosofia ha tenido una relacioén estrecha con la educaciéon no sélo en
Platon y su alegoria de la caverna, sino también en Marx y Engels,
quienes, tal vez de manera méas perspicaz, ubicaron la educacién como
la finalidad de una praxis histérica mucho mas compleja y externa
de lo que habitualmente entendemos con este concepto. La critica al
capitalismo pasa también por la critica al planteamiento educativo ca-
pitalista en todos sus ambitos: la administracion del tiempo de la vida
de las personas en una comunidad, los diversos tipos de educacién que
reciben las personas segun su clase social, las herramientas pedagogi-
cas valoradas como formadoras y las valoradas como deformantes, los
valores que se desea inculcar en funcién de la imagen de ciudadano
que se pretende reproducir, y la relacidn entre educaciéon y poder que
deviene en adaptacion o inadaptacion. La referencia a Foucault es ex-
plicita en la obra de Ibanez:

Es probablemente Michael Foucault quien méas ha insistido en que el poder
no se concentra exclusivamente en el aparato del Estado, sino que también
se halla diseminado de modo multiforme a lo largo y ancho de los poros



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

del cuerpo social, sosteniendo con vigor que alli “donde hay poder hay

resistencia”.*

Todos los elementos de la configuracion social se engarzan bajo la ley
del capital reproduciendo su ideologia, o sea, su forma de normalidad.
La logica del sistema funciona en la subesfera de lo ideoldgico, de la
formacién de la conciencia de clase burguesa que sustenta su porvenir
en la metafisica del progreso: el fin de la historia, cuando el ser humano
sea verdaderamente humano. Hegel logra esta mirada especulativa
desde el mismo fin del ser humano para darle sentido al todo, hallar la
verdad de la historia en la sintesis entre el ser y el espiritu absoluto. En
otras palabras, todo lo que puede ser es lo que ha estado siendo hasta
que fuimos conscientes de que somos en nuestra historia. Lo que nos
queda es saber movernos sobre los rieles del rompecabezas deslizante
donde nacimos y moriremos.

Pero la filosofia también permite ver en la educacién una cosa dife-
rente: evita caer en la determinacion de las masas desde el aparataje
del poder hegemoénico y subyugante del capitalismo financiero que
nos domina hoy en dia, el Imperio que Antonio Negri y Michael Hard’
muestran crudamente desde los caminos sefialados por Foucault.® La
educacion también libera, desata nudos y rompe cadenas, improvisa
en el camino con creatividad y coraje, recoge experiencias y errores
para hacer las cosas mejor que antes y nos obliga a vernos a nosotros
mismos en nuestros objetos a fin de pensarnos de otra manera, de
una forma posible. De este modo, la educaciéon y la filosofia parecen
ser practicas muy parecidas; si son praxis, acciones pensadas desde,
por y para que la sociedad donde se vive sea mas justa con todos sus

4. Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular..., p. 1s.
5. Michael Hardt y Antonio Negri, Empire, Harvard University Press, Cambridge, 2000.
6. Michel Foucault, Vigilar y castigar: nacimiento de la prision, Siglo XXI, Buenos Aires, 2002.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

habitantes,” no s6lo sobre un asunto coyuntural, sino también estruc-
turalmente, entonces podemos pensarlas de manera diferente, como
practicas para un fin no tan develado por los educadores, cientificos
o fildsofos, que nos cierran o nos abren la posibilidad de ser nosotros
mismos o algo diferente a nosotros mismos. Pensar la acciéon y poner
en accion el pensamiento es lo que constituye la praxis en cualquiera
de sus formas, pero es en lo politico donde, y sélo donde, se puede
vivir la praxis.

Politica educativa, educacion politica y autonomia social

Lo més facil de pensar en este momento es que hay dos bandos, como
trincheras, en las que es posible situarse: la mala filosofia-educacion
de lo conservador o retrégrado y la buena filosofia-—educaciéon de lo
revolucionario o progresista, que en esta lucha constante por el pro-
greso le gana terreno a la educacion desfasada e incluye en el curriculo
nacional y en las decisiones de gobierno a mas ciudadanos olvidados
por la Educacion Basica Regular y por los espacios tradicionales de
poder. Construir mas y mejores espacios de socializacion de practicas
reconocidas como democraticas o sustentables es hoy el objetivo de
cualquier proyecto de educacién institucional o popular. Es a esto a
lo que creo que apunta Ibafiez cuando se refiere a la educacién como lo
que se origina en los sindicatos y movimientos obreros: “En una pers-
pectiva histérica, se puede comprobar que ya desde el comienzo de la
formacion del movimiento proletario brotan intentos de autoformacion
o autoeducacién popular”,® es decir, como lo que orienta las nuevas
pedagogias de la educacién formal:

7. Tal vez no podamos hablar de sociedades justas en la medida en que siempre hay un poder que somete
y un pueblo sometido, pero si podriamos hablar de sociedades equitativas. En este sentido, los trabajos
de Walter Benjamin y John Rawls son iluminadores.

8. Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular..., p. 92.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Como una especie de alternativa ante la educacion “informal” corporativa,
funcional al sistema, se erige la “educacién liberadora” de Paulo Freire.
Inaugurando asi todo un desafio orientado a propiciar el transito de una
conciencia “magica” o “ingenua” a una conciencia “critica”, capaz de decir
o pronunciar su palabra creadora de historia.’

En ambas concepciones de educacion, la conservadora y la revolucio-
naria, lo que busca el sujeto es una relacion mas auténtica entre la con-
ciencia de siy su ser; por ello tiene sentido referirnos al ser si mismo o
autodeterminacion o alienacion. A esto nos refieren los conceptos de
autoeducacion, para la construccion de la autodeterminacion, y edu-
cacioén liberadora, para la formacién de una conciencia critica. Toma-
remos uno de los términos de educacién a fin de seguir orientandonos
por los textos de Ibafiez. ¢Qué se busca en la educacion formal para
alcanzar el perfil del ciudadano esperado?

Si tomamos el segundo de los caminos significados por el concepto
de educacion veremos que las investigaciones sobre gestion de la ca-
lidad educativa, pruebas internacionales de rendimiento académico,
enfoques educativos, etcétera, son evaluados en las altas esferas del
gobierno publico y privado con miras a decidir qué mejorar en los in-
dividuos y grupos que asisten al colegio para “formarse”, para lograr
la autodeterminacion personal y la conciencia critica.”” La industria de
la educacién, donde hay una gran competencia para lograr estos ob-
jetivos, tanto en sentido de competir con otro como de ser competente
para algo, se toma muy en serio el aprendizaje de los estudiantes. En
esta realidad, équé es revolucionario o progresista en la industria de
la educacioén, en la que la mejor forma de “educar” a los futuros con-

9. Idem.

10. Lo que sigue sobre la educacién en su forma industrial no estd contenido dentro de la tematica de
Ibafiez. Sin embargo, me permite representar de manera ejemplar un punto que me parece central en
su pensamiento: el saber se funda en un mito, una narracién anterior al tiempo que valida la accién
presente y reconoce al pasado significativo. Véase Francis Guibal y Alfonso Ibafnez Izquierdo, Marid-
tegui hoy, Tarea, Lima, 1987, pp. 79-125.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

ciudadanos es el objetivo de cada empresa educativa y del Ministerio
de Educacién? Para la industria educativa las revoluciones se perci-
ben en su ser mediado: se revoluciona un aspecto del sistema o todo
el sistema, pero siempre a partir de los aprendizajes conservados del
sistema, del archivo de saberes que atesoramos como experienciay que
nos sostienen como empresa (negocio/aventura) educativa. Quienes
deciden qué es registrado o no en el archivo de la industria educativa
son los especialistas, los educadores, los expertos.

Toda industria tiene expertos o desarrolladores, productores, acopia-
dores, distribuidores, almacenes y consumidores y la educativa no es la
excepcion. Esta industria esta soportada por una estructura: los exper-
tos investigadores pedagodgicos que establecen el valor de los objetivos
educativos en funcion de lo que se espera que deba ser un ciudadano
(desde las investigaciones neuroldgicas hasta las filoséficas), los pro-
ductores de sistemas educativos integrales aplicados a poblaciones
masivas multinacionales, los ministerios y organizaciones estatales que
contratan a los expertos o técnicos especialistas en un area especifica
de produccidn para decidir qué sistema o parte del sistema educativo
conviene aplicar al contexto nacional (homogéneo o heterogéneo),
los centros de administracién educativa nacional que llevan a cabo la
ejecucion del producto y, finalmente, los consumidores del produc-
to educativo (los ciudadanos divididos en clientes-madres-padres y
usuarios-estudiantes). Esta es la maquina, y el plusvalor deberia estar
en algun aspecto del producto final, del acto de ensefianza y del haber
aprendido algo valioso, algo que ubique a los futuros ciudadanos en un
lugar mejor que el de sus conciudadanos, por no decir el de sus padres
—porque competimos hasta con nuestros padres (para que Lacan no
nos jale las orejas desde el Edipo propiamente moderno, el Edipo parri-
cida, y hasta el mas extremo apatrida esquizofrénico, el mas capitalista,
lo mas i-legitimo que puede haber, lo sin-ley)—. Sea cual sea el modelo
de ciudadano que se defienda, el posicionamiento de individuos en sus
respectivas clases sociales es el objetivo de esta organizacion.

295



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La politica educativa esta dirigida a hacer uso de la educacién para'y
por el poder. No importa cudn progresista sea el sistema adoptado, si
distribuye a la masa en clases sociales bien diferenciadas por sus mé-
ritos académico-profesionales (técnicos), se trata de un mecanismo
industrial de reproduccion de conciencias de la clase burguesa. éPor
qué burguesa? Porque busca, finalmente, la plusvalia que hace que
unos se coloquen mejor que otros en la sociedad. ¢Qué es la plusvalia
sino el valor-de-mds de unos sobre otros trabajadores tomados como
productos en si mismos? Es por la educacion, entre otras cosas, por lo
que valemos mas o menos como ciudadanos, (¢no es ése el core politico
del liberalismo, la meritocracia?). Es aqui donde el marxismo da un
paso mas en el andlisis. ¢Quién puede darse cuenta de todo esto? En
este momento, nosotros, universitarios en curso, egresados, titulados,
magisteres, doctores y todos cuantos hemos hecho uso de la plusvalia
consumida en nosotros mismos y que ahora ostentamos para ganar
mas plusvalia —como yo al escribir este texto—. Nosotros también
formamos parte de la industria educativa que reproduce la plusvalia
que divide las clases sociales. Falta el otro, el proletario, el verdadero
agente comunista. {DOnde estid? Parad6jicamente, yo soy proletario;
trabajo para poder vivir. Si no trabajo me muero de hambre. Por méas
tecnificado que sea mi trabajo dependo completamente de su valor de
cambio para vivir.

Ibafiez, en el texto Maridtegui hoy, da cuenta de este problema:

[...] en el “¢Qué hacer?”, [Lenin] llega incluso a sostener que, puesto que
el proletariado no es capaz de obrar por si solo una conciencia politica
revolucionaria, ésta hay que “inducirsela” desde fuera, gracias a la accién
persistente de un partido de profesionales de la revolucion [...]

Este planteamiento organizacional, que es tributario de la vital importancia
concedida al momento politico de la conquista del poder, adolece de un
limite fundamental. Tiende a deslizar y centrar al sujeto revolucionario en



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

el partido de vanguardia, tinico portador de la conciencia revolucionaria,
descentrando asi al verdadero sujeto de la transformacion proletaria: el
conjunto de la clase organizada de manera auténoma y militante.”

Usando la terminologia del texto de Ibanez, sélo vivimos porque cons-
tituimos el movimiento de nuestra praxis que se funda en la siguiente
contradiccidén: somos proletarios que viven como la burguesia ha de-
terminado que es normal vivir (condiciones basicas de vida) y, por lo
tanto, ya no debemos denominarnos proletarios, sino gente normal. Ya
no importa si no somos los verdaderos duefios de nuestro trabajo y de
sus productos o si hacemos usufructo de ese esfuerzo convertido en
objeto de consumo o de intercambio, un dia nos da cancer y caemos
debajo de la linea de la pobreza. Es normal que eso a veces le pase a
la gente y esperamos que no nos pase a nosotros; por €so comemos
saludablemente, consumimos simulacros de chatarra para disfrutar
“responsablemente”, y ese largo etcétera al que ZiZek se refiere en El
sublime objeto de la ideologia:” los intereses de la clase trabajadora (co-
lectivo) han devenido intereses del ciudadano o poblador (individuo).
Somos los agentes del aparato ideolégico capitalista pero desposeidos
de nuestros productos, despersonalizados de nuestros trabajos y des-
humanizados por la division de clases.

Superar el impasse (no disolverlo) es el objetivo y la educacién popular
nos ensefa a pensar la realidad desde la teoria y actuar en conformi-
dad con lo conceptualizado para que la correspondencia se sujete en
el esfuerzo de los agentes transformadores de la realidad. El problema
no es que haya plusvalor, el problema es que el plusvalor se utilice por
y para una clase social particular y no para la sociedad entera; que se
reproduzca como propiedad de una clase social privada y no como
bien publico. Y volvemos al problema de las décadas de los setenta 'y

11. Francistuibal y Alfonso Ibafiez Izquierdo, Maridtegui hoy, pp. 205-206.
12. Slavoj Zizek, El sublime objeto de la ideologia, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

ochenta: redistribuimos el plusvalor (educativo) por la fuerza o por
vias democraticas del sistema.

[...] la tarea filosofica, tomada en sentido mas amplio, que incluye todos
los problemas de la educacién, consiste principalmente en la liberacion
del hombre de las ilusiones y representaciones equivocas, estimulandole
a la praxis revolucionaria de transformacion del mundo. No se trata, en-
tonces, de fomentar el desarrollo individual de las personas de una manera
ahistérica, como lo plantea la tendencia psicologista. Ni mucho menos de
una adaptacion resignada al orden establecido de una forma mas o menos
pasiva, como lo pretenden las corrientes sociologistas. El enfoque marxista,
que comprende al hombre como un ser practico, social e historico, busca
mostrar qué es lo que obstaculiza al hombre su maxima realizacidn, indi-
cando las vias practicas de solucion.”

La necesidad de pensar la educacién como un acto filoséfico, como
una disposicidon de en—frentar-se con la verdad, y de pensar la politica
como un juego necesario, inevitable y urgente de ser reconocido en
la praxis filos6fica y educativa, sigue siendo hoy un tema de segundo
o tercer orden en los espacios de decisidn, organizacion, programa-
cion y aplicacion de lo que llamamos educar. Siguiendo el vocabulario
usado en los textos citados: équé educacion necesitamos los proletarios
que vivimos como burgueses para dejar de querer esta vida burguesa y
aspirar a otra forma de vida, mds humana o lo mas humana posible?

En este momento la pregunta nos abre un camino de cuestionamiento
y creacion distinto del técnico uso de la educacién como herramienta
de adaptacién social y de la cientifica comprension del aparataje poli-
tico en el que se enmarca toda acciéon educativa. Con la pregunta sobre
qué educacion necesitamos, comenzamos a construir una posibilidad
desde lo que carecemos: nosotros, los proletarios, ¢qué necesitamos

13. Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular..., p. 30.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

para dejar de serlo?, {qué nos falta o qué nos sobra para que nuestra
existencia como trabajadores no sea la reproduccién de una aliena-
cién naturalizada, para no despojarnos de lo que nos pertenece como
trabajadores?

Ibafiez tuvo fe en la potencia de la sociedad (des)organizada para pro-
yectar nuevas formas de praxis social: “en la medida en que el pueblo
vaya asumiendo desde ahora, conscientemente, el proceso de consti-
tuirse como clase y como sujeto, va a poder después reconstruir las

diversas dimensiones del todo social, de la vida social en su conjunto”.*

Es el pueblo, el proletariado, la sociedad [des]organizada, en fin, noso-
tros, quienes debemos asumir la responsabilidad de formular, elaborar
y practicar el cambio revolucionario del todo social, no s6lo de un
aspecto de la sociedad. El analisis de la realidad social actual es funda-
mental para encontrar la ldgica de la maquinaria social, las escisiones
sociales y las marginalidades donde pueden radicar embrionariamente
los “nuevos mundos”.

La revolucion de la vida cotidiana

Una aproximacidn al cambio de la sociedad desde la accioén del pueblo
la observamos en los escritos que se reunieron en el libro de Ibanez,
Pensando desde Latinoamérica: Ensayos sobre modernidad, democracia
y utopia.®

José Carlos Mariategui fue uno de los interlocutores mas importantes
en el estudio y pensamiento de Ibafiez. A través de sus textos encon-
trd eso que, creo yo, tratd6 como autodeterminacion en las obras de la

14. Ibidem, p.77.

15. Alfonso Ibéafiez Izquierdo, Pensando desde Latinoamérica: Ensayos sobre modernidad, democracia
y utopia, Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, 2001.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

década de los ochenta y que en Pensando desde Latinoamérica llamo
revolucion social. Es importante tomar en cuenta el alcance y el sig-
nificado de una revoluciéon. Apoyandose en José Carlos Mariategui y
Agnes Heller, Alfonso distingue entre una revolucion politica y una
revolucidn social, y sobre esta tltima reflexiona:

Heller recuerda que para Marx la revolucion politica constituye un momen-
to particular, ya que él contrapone la verdadera emancipaciéon humana a la
mera emancipacion politica. Por ello los movimientos para la ‘revoluciéon
social total’ no pueden configurarse para alcanzar la victoria a través de
un acto o conjunto de actos puntuales de la historia. Se trata méas bien de un
proceso largo y complejo cuyo sujeto son las masas en medida cada vez
mayor. Este tipo de praxis significa al mismo tiempo la revolucién del modo
de vida, involucrando en el movimiento a estratos cada vez mas amplios de
la poblacién. Lo cual deja comprender por qué los efectos de la revoluciéon
del modo de vida son siempre irreversibles en el seno de un periodo his-
torico previsible."

En este sentido, el objetivo de la revolucién para lograr la autodetermi-
nacioén es siempre la totalidad, y para ello siempre debe apuntar a la co-
tidianidad, a la praxis social, y no s6lo a la praxis politica. La historia de
las revoluciones —y en general la historia misma— es contada a partir
de las revoluciones politicas, de las adquisiciones y de los dominios y
pérdidas de los aparatos de poder. Por eso destacan los nombres de los
hombres poderosos, mientras que los sujetos del dia a dia son tomados
como accesorios del escenario en el que la performance del genio toma
lugar y relevancia. Pero la revolucion social busca otro escenario. Si
las sociedades mantienen en la marginalidad del poder al otro como
andnimo es porque no calza en la centralidad de lo politico. El sujeto
que puede trastocar la estructura social que reproduce la forma de la
centralidad advendra, para el marxismo, desde los margenes del po-

16. Ibidem, pp. 92-93.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

der en forma de clase social, y tiene que venir desde estos margenes
sociales porque debe traer consigo otra forma de cotidianidad. Ibafiez
refuerza esta idea con la propuesta socialista de Maridtegui:

Por sobre todo, la revolucidn tenia que plantearse como un hecho econé-
mico y social, protagonizado por los mismos productores. Asi es como el
crecimiento y la unificacién del movimiento social auténomo de los traba-
jadores, y del pueblo en general, se va instituyendo como una alternativa
sociocultural, y no s6lo politica, al ‘orden’ imperante.”

No hay escena romantica, cinematografica, de la clase social proletaria
tomando las armas para hacerse del poder del estado burgués (o no
es lo mas importante). Son las revoluciones de la cotidianidad, las que
pasan inadvertidas por su anonimato, las que modifican verdaderamen-
te las bases de toda autorreproduccion y producciéon social, y hacen
imposible el retroceso y vuelta de la sociedad revolucionada.

Sin embargo, la l6gica marxista tom6 una curva interpretativa de la
realidad que oxigeno6 su propia praxis. La lectura y relectura de Cor-
nelius Castoriadis abrié un panorama semejante al que expuso Heller
respecto ala democracia del socialismo y ofreci6 luces sobre la forma-
cion del capitalismo actual, diferentes a las que presentd el siglo XIX
y el inicio del XX, lo que demandaba otra invocacién y formacion del
sujeto politico y social de transformacion.

El entrampamiento del entorno: el capitalismo burocratico

Después del analisis de la educaciéon popular como camino a seguir
por el sujeto-pueblo para lograr su autodeterminacion, Ibafiez paso,
durante sus primeros afios en México, a otra cuestion relacionada con

la autodeterminacién del pueblo, pero ya no desde la potencialidad del

17. Ibidem, p. 110.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

sujeto para construir la nueva praxis. México fue el escenario para ana-
lizar el entorno del capitalismo y como éste habia modificado al pais.

La lectura de Cornelius Castoriadis ayud6 a Ibafez a entender este
sistema social. Nos encontramos enmarcados en el capitalismo buro-
cratico. Esta determinacion del capitalismo resuelve el problema de
la alienaciéon proletaria en el aparato ideologico burgués. La estrati-
ficacidn social sigue basandose en la posesion privada de los medios
de produccioén, pero solidificada bajo el fetiche de la meritocracia bu-
rocratica. Esta comprension permite a Ibafiez reevaluar, en Educacién
popular y proceso histérico, los alcances del marxismo en el aspecto
que me interesa rescatar de su obra: en el momento de emprender una
propuesta politica, el objetivo principal no es el inmediato, la toma
del poder, sino el mediato, la (re)educacién del pueblo. Ibanez rescata de
Castoriadis una cita esclarecedora que revela el camino que tomo su
pensar y actuar a partir de su viaje a México.

Habiendo partido del marxismo revolucionario, hemos llegado al punto en
el que habia que elegir entre seguir siendo marxistas o seguir siendo
revolucionarios; entre la fidelidad a una doctrina, que ya no anima desde
hace mucho tiempo ni una reflexién ni una accién, y la fidelidad al proyec-
to de una transformacién radical de la sociedad, que exige antes que nada
que se comprenda lo que se quiere transformar y que se identifique lo que,
en la sociedad, contesta realmente esta sociedad y esta en lucha contra su
forma presente.”

Siguiendo a Castoriadis, Ibafiez aterriza su propuesta de 1988: la auto-
educacion del pueblo, y responde a una pregunta cuya solucién no
habia encontrado hasta ahora: lo que necesita el pueblo para dejar de
ser proletario —y especificamente proletario aburguesado— es saber
ser dirigente; necesita socializar las funciones de direcciéon para no

18. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria de la sociedad, Tusquets, Barcelona, 1975, p. 14.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

reproducir en su interior la separacion de clases entre dirigentes y sub-
alternas, el esquema del capitalismo burocratico. Esta es la idea clave
para Ibafiez en su lectura de Castoriadis, idea que en 2004 hace eco del
concepto de autonomia popular de 1988. La flexibilidad capitalista para
tomar y dejar cargos directivos gracias a la meritocracia del resultado
(a corto, mediano y largo plazo) contrasta con la forma socialista en la
que la direccion y la ejecucion no se separan: la primera es una manera
de ejecutar, una parte equitativamente remunerada y, en general, valo-
rada, mientras que la segunda aparece como un proyecto de descen-
tralizacion del poder desde la direccion hasta la ejecuciéon; condicion
para aplicar en la realidad social la democracia directa, tan cara para
Castoriadis como elemento tedrico de subversion democratica radi-
cal, y tan real en las organizaciones populares de nuestros paises. La
superacion de las formas oligarquicas liberales que se autodenominan
“democracias” no incluye a las masas de trabajadores alienados, pues
éstos en su alienacion prefieren la oligarquia de profesionales politicos;
pero tampoco incluye a los sectores sociales explotados socialmente,
por ejemplo, las mujeres, el grupo LGTBI, discapacitados, indigenas,
etcétera.

La revolucion debe concebirse como revolucion social, revolucion de
la vida cotidiana, que incluya una masa mas extensa que la de los traba-
jadores: a todos los excluidos que formaran unidades administrativas y
desiderativas de gobierno a manera de consejos. Por ello senala Ibanez:

Asies como en la tradicidén consejista, de la cual Antén Pannekoek fue una
de sus figuras més sobresalientes, Castoriadis concibe la gestion colectiva de
la vida social en y por el poder universal de los consejos de trabajadores.
Contexto en el que el poder de la sociedad se inscribe dentro de la red
global de los consejos, de modo que el “Estado” deviene una empresa admi-
nistrativa sometida a la Asamblea Central de los Consejos y del Gobierno
de los Consejos, instituciones que son la emanacion de los organismos de
base y cuyos delegados son elegidos y revocables en cualquier momento.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Pues como enfatiza, “decidir significa decidir uno mismo; decidir quién
debe decidir ya no es mas decidir”, dando a entender que la forma mas
completa de democracia es precisamente la democracia directa.”

La vida de la sociedad nueva pasara por la reproduccion de la praxis
de la autodeterminacién, que no es otra cosa sino la superaciéon de
la diferencia entre los dirigentes y los “trabajadores”. Esto nos pone
frente a una idea aterradora para cualquier conservador o liberal que
se respete: la vulnerabilidad de las instituciones. Un conservador que-
rrd mantener la integridad de las instituciones, su contenido y forma;
mientras que un liberal buscara conservar su espiritu, su forma. Por su
parte, Castoriadis procurara disolver la institucion innecesaria para la
adecuada reproduccion de la vida social autobnoma.

Esta manera de proyectar la justicia en la sociedad se manifiesta de
manera sencilla en un aula de clases: los profesores que se creen de
verdad profesores ante estudiantes que se creen de verdad estudiantes
no se pueden imaginar sino viviendo en esos lugares de saber. Los
primeros enseflan porque son profesores, mientras que los segundos
estudian porque son estudiantes.” Los profesores que se identifican con
el estudiante y los estudiantes que se identifican con el profesor liberan
de cada lugar del saber sus potencialidades dirigidas siempre por la
funcién que cada uno debe ejercer. El profesor es tal porque puede ense-

19. Alfonso Ibafiez Izquierdo, Cornelius Castoriadis. Lo imaginario y la creacién de la autonomia, Centro
Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2006,
p- 9L

20. Zizek expone el concepto de identidad imaginaria tomando el ejemplo del rey que en realidad cree
que es un rey: “‘Ser rey’: es un efecto de la red de relaciones sociales entre un ‘rey’ y sus ‘stbditos’;
pero —y aqui est4 el falso reconocimiento fetichista— a los participantes de este vinculo social la
relacion se les presenta necesariamente en forma invertida: ellos creen que son stibditos cuando dan
al rey tratamiento real porque el rey es ya en si, fuera de la relacion entre stibditos, un rey; como si la
determinacion de ‘ser un rey’ fuera una propiedad ‘natural’ de la persona de un rey. ¢{Cémo no recordar
aqui la famosa afirmacion lacaniana de que un loco que cree que es rey no estd més loco que un rey
que cree que lo es, quien, es decir, se identifica de inmediato con el mandato de ‘rey’?” Slavoj Zizek,
El sublime objeto..., p. 51.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

fiary el estudiante es tal porque puede aprender.” Finalmente estin los
profesores que no se creen profesores y los estudiantes que no se creen
estudiantes. Estos son los que pueden intercambiar sus posiciones en
la practica del saber en cualquier momento, pues basta reconocer o
no la idea en el otro para posicionarlo como profesor o estudiante.
El profesor y el estudiante desaparecen en el acto de aprendizaje y
se convierten en medios a través de los cuales se concretiza un sa-
ber para ambos: el estudiante aprende algo y el profesor objetiviza la
comprension del saber que comparte,” o bien, el estudiante reconoce
la subjetividad abstracta del saber (lo que sabe el profesor sélo vale
para él) y el profesor desarraiga del objeto su comprension del saber
(no reproduce su comprension del saber sobre el objeto). En el apren-
dizaje es donde el saber se identifica con la autonomia de los actores,
donde el saber-algo sirve para ser-algo diferente de lo que ya se es.
Por eso afirma Ibanez: “Comienzo, fin, medio, la praxis no se reduce a
la aplicacion de un saber preestablecido, es un proceso creador cuyo
objetivo es lo nuevo y donde elucidacion y transformacion de lo real

9 23

progresan en un condicionamiento reciproco”.

La creatividad colectiva desborda toda formulacién revolucionaria de
escritorio burocratico. A su vez demanda de los sujetos y del sujeto
colectivo que aparezca su ello creativo frente al yo que se somete a la
regla de orden social; todo esto para encontrar otras formas de orden
social. Para Castoriadis, en esto consiste hacer politica: no s6lo se trata
de hacer consciente el acto creativo de la sociedad sobre si misma,
sino también en reconocer el espacio creativo de lo imaginario donde

21. ¢No es éste el enfoque de competencias que el Ministerio de Educacion enseiia a los estudiantes? El
objetivo no es hacer al estudiante tan competente como el profesor, sino hacerlo suficientemente
competente para la vida en sociedad.

22. Ibafez participé durante afios en las campafas de alfabetizacién y educacion popular que organizé la
Fundacidon Tarea, en Lima. Esta experiencia lo acercd tanto a la labor de la pedagogia critica de Freire
como a las distintas didacticas participativas que formaban parte esencial de la praxis pedagogica de
la fundacién. Véase Graciela Bustillos y Laura Vargas Vargas, Técnicas participativas para la Educacion
popular. Vol. I'y 11, Tarea, Lima, 1990.

23. Alfonso Ibéfiez Izquierdo, Utopias y emancipaciones desde Nuestra América, Centro de Estudios y
Publicaciones Alforja, San José, Costa Rica, 2011, p. 107.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

lo indecible va tomando forma a través de la practica social. De lo
anterior se desprende que “El psicoanalisis, la pedagogia y la politica,
esas tres ‘profesiones imposibles’ segiin la expresion de Freud, son
eminentemente ‘practico-poiéticas’, encaminadas al despliegue de la

3 24

praxis como autotransformacioén”.

En nuestros paises hemos experimentado el desbordamiento creativo
del pueblo de diversas maneras y en diferentes ambitos, pero lo que
no hemos encontrado con frecuencia son actos politico-democréaticos.
No hemos encontrado el espacio con las condiciones para que los dife-
rentes agentes de una sociedad intervengan en igualdad de derechos,
donde los agentes puedan polemizar democraticamente de acuerdo con
sus semejanzas y diferencias, donde se forme un espiritu de cuerpo en
cuanto a los intereses en lucha, o sea, se reconozca que, sea cual sea el
interés de cada uno, nadie puede satisfacerlo sin los demas miembros
de la sociedad. ¢Acaso no es esto lo que esperamos que suceda hoy en
dia en un espacio de aprendizaje?, ique quien ensefie sepa proponer
un aprendizaje significativo para los que necesitan aprender sobre un
problema o realidad que pueda —o deba— transformarse de la manera
mas racional, eficiente, democréatica e innovadora posible?

Necesitamos que la mayoria adquiera y ejerza la sabiduria, lo que requiere
una transformacion radical de la sociedad como sociedad policia, instau-
rando no solamente la participacion formal sino la pasién de todos por los
asuntos comunes. Ahora bien, seres humanos sabios es la Gltima cosa que
la cultura actual produce.”

¢{De donde podemos obtener la sabiduria negada por nuestras propias
estrategias de formacioén o adaptacion social? Algunas comunidades
indigenas, desde hace décadas —en realidad, siglos— nos presentan
alternativas de desarrollo y autodeterminacién para la sociedad oc-

24. Alfonso Ibafiez Izquierdo, Cornelius Castoriadis..., p. 97.
25. Ibidem, p.119.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

cidental de América y, en general, del mundo: en primer lugar, auto-
determinacion, libertad para decidir nuestras leyes sin privilegiar el
aparato estatal nacional; en segundo lugar, reconocer al entorno como
elemento fundamental de la existencia social, no sélo en su aspecto
econdémico, sino principalmente social; en tercer lugar, reconocer que
es responsabilidad del pueblo — y no s6lo de los expertos de la ense-
fianza— la transmision del saber social que se desarrolla y, en cuarto
lugar, integrar a todos los agentes existentes en la comunidad al espacio
publico de deliberacién.

El proyecto Sumak Kawsay

Desde el marxismo, que en las décadas de los setenta y ochenta ins-
pir6 y fortalecié la voluntad de hacer justicia y de vivir justamente
en Latinoamérica, y desde la lectura de Castoriadis, que reevalta la
praxis social como deseo de autonomia, Ibafiez embarcé sus esfuerzos
tedricos en exponer el resultado o fin de la problematica que enfrenta
el ser justos y autébnomos en Latinoamérica: el Buen Vivir, también
llamado Sumak Kawsay.

La educacion popular nos present6 el problema de la auto-educacion
como un conflicto que no se deja entender en los términos exclusivos
de la pedagogia y la politica publica, sino cuyo sentido aperturante es
necesario comprender, el de la sintesis educacién popular, que en cierta
perspectiva encierra significados contradictorios: ¢uno no se educa
para abandonar los espacios comunes del populo?, éno es el pueblo el
que es educado precisamente porque carece de cultura o educacion?
Es el pueblo el que desde sus posibilidades creativas busca nuevas
formas de hacerse a si mismo, de relacionar a sus distintos agentes en
funcién de sus intereses en espacios publicos de deliberacion directa,
sin mediacidén de dirigentes profesionales que abstraigan los intere-
ses del pueblo. En este sentido, el proyecto Sumak Kawsay nos ofrece
una mirada, por lo menos, de lo que podemos hacer con los recursos



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

disponibles y nos enmarca en relaciones mas saludables con nuestro
entorno y con nuestros conciudadanos. El cientifico-blanco-masculi-
no-europeo que desde la filosofia universitaria nos dice cuéles son los
problemas de la sociedad modernay los caminos de comprension para
su superacion, ese intelectual burocratico que ejecuta la razon practica
del dirigente decisor ya no puede mirar con curiosidad al misticismo-
indigena-femenino-americano que cada dia, con més fuerza, aparece
como respuesta a esta exigencia popular de fundamentar la sintesis
que ya habia aparecido desde la década de los ochenta: la educacién
popular, la sintesis entre el saber y la verdad. Sumak Kawsay es la pro-
puesta desde lo heterogéneo para una sociedad otra.

Sumak Kawsay es el resultado de una lucha larga y silenciosa de los
pueblos indigenas americanos —pero no solamente americanos— para
reivindicar sus derechos colectivos y, principalmente, para cambiar la
forma de relacionarnos con nuestro entorno desde la mirada largamen-
te olvidada de lo marginal indigena. Gloria Caudillo y Alfonso Ibafiez
afirman al respecto:

En los afios ochenta la demanda prioritaria de los movimientos indige-
nas fue la lucha por la tierra; en los noventa, la autonomia y los derechos
colectivos, y en esta primera década del siglo XXI es el Buen Vivir o Vivir
Bien, como un concepto que engloba las demandas indigenas y propone
una forma de vida distinta al capitalismo a partir de valores ancestrales
sustentados en una relacion armoénica del hombre con la naturaleza y entre
los seres humanos.”

Luis Makas, lider ecuatoriano de comunidades indigenas, defini6 Su-
mak como “la plenitud, lo sublime, excelente, magnifico, hermoso(a),

26. Gloria Alicia Caudillo Félix y Alfonso Ibafiez Izquierdo, El horizonte de existencia intercultural del buen
vivir o vivir bien. Aproximaciones, Elaleph, Buenos Aires, 2015, p. 70. El texto de Caudillo e Ibafez es
bastante detallado respecto de la historia de la gestacién del concepto de Buen Vivir, pues nos cuenta
esta historia desde los encuentros de comunidades indigenas latinoamericanas en Ecuador y Bolivia;
es muy recomendable revisarlo si se desea mayor comprension.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

99,27

superior”;” y Kawsay como “la vida, es ser estando [...], dindmico,
cambiante, no es una cuestion pasiva. Por lo tanto, Sumak Kawsay seria
vida en plenitud. La vida en excelencia material y espiritual”.”® Sumak
Kawsay es la idea concreta de vivir aprovechando lo presente, que se
hereda del pasado y mira hacia lo futuro. Tomemos como ejemplo la
practica social del trabajo. Para las personas de las comunidades in-
digenas que proponen el Buen Vivir como alternativa al capitalismo,
la alegria de trabajar no radica s6lo en la motivacién de lo vocacional
ni en la retribucién directa por el trabajo vendido o empleado en be-
neficio propio o ajeno; no hay un valor superior y separado del traba-
jo que moralice al trabajador despojandolo del valor material de su
produccion, sino que el trabajo se realiza con la conciencia de que la
produccién es una produccidén compartida con la comunidad, donde
el trabajo de uno y todos corre en beneficio de uno y todos. Hay equi-
librio en la produccién y distribucién de la riqueza. La equidad del
trabajo, la sostenibilidad como criterio de consumo de los recursos
del entorno, el respeto al medio ambiente, la equidad de género, en fin,
todos los asuntos que hoy en dia deben ser considerados a la hora de
elaborar planes de convivencia social y desarrollo econdmico estan ya
comprendidos en el concepto de Sumak Kawsay.

Probablemente pueda parecer sospechoso el proyecto de armonia con
la naturaleza y el entorno social. Las relaciones histéricas europeas
entre la razoén totalitaria y su deseo de orden totalizador han dado
muestras de su inhumanidad y perversidad cuando tienen el poder para
desarmar otras posibilidades de organizacidén. Algunos nos sentimos
mas tranquilos bajo cierto desajuste o desorden que es necesario en
todo clima de creacion y libertad de expresion y accion, en fin, en todo
entorno de autocritica y critica al poder. Ibafiez no era ajeno a esta sen-
sacion de claustrofobia ante la todopoderosa razén que el posmoder-
nismo desinstala y que hoy resurge con aires nacionalistas xendfobos

27. Ibidem, p. 71.
28. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

y neoliberales. Ibafiez cita a Alejandro Serrano, fildsofo nicaragiiense,
en La utopia del “socialismo indoamericano” de Maridtegui,” libro que
escribio seis afios antes abordar el Buen Vivir como propuesta civili-
zatoria en América, con el proposito de entender mejor por qué mirar
dentro de América Latina para dar una respuesta a las injusticias del
capitalismo:

Los latinoamericanos heredamos dos vacios: el del racionalismo del siglo
XVIII europeo, y el vacio de nuestra intuicidon indigena ancestral interrum-
pida por la dominacién cultural de la conquista y la colonia. La revolucién
debe ser también, en cierto sentido, una forma de recuperacién de larazén
ausente y la intuicion abortada.®

La recuperacion de la razén confluye con el objetivo de Educacién
popular y proyecto histérico; construir la praxis educativa desde es-
pacios sociales y agentes diversos radicalmente democraticos para
el fomento de nuevas practicas y organizacién sociales. Y yo, como
adulto-hombre-masculino-occidental-profesional-citadino, no puedo
comprender en su real dimension el proyecto de Sumak Kawsay en la
medida en que no formo parte de la comunidad que la propone. En esto
reside la condicion negativa de la democracia radical que se requiere:
no formar parte de la comprensién del proyecto en si, pero formar parte
del proyecto de discusioén y, mas importante, de complementaciéon o
cooperacion del para si. Algo a lo que Castoriadis llamaria el demo-
cratico conflicto de la ecclesia. Y los ciudadanos de la urbe, los que ya
no creemos en grandes discursos, estamos en la obligacion de volver a
ellos con un espiritu diferente, pensando que se tiene un saber que se
puede conjugar, oponer o cooperar con otro saber con el objetivo de
obtener el poder para llevar a cabo laidea, o sea, concretar el saber en

29. Alfonso Ibafnez Izquierdo, La utopia del “Socialismo indoamericano” de Maridtegui, Centro Universi-
tario de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2007.
30. Ibidem, p.114.

310



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

una verdad tangible. Es precisamente esto lo que rescata Ibafiez de la
diferencia entre la actitud del burgués y del proletario en Mariategui:

Lo que mas neta y claramente diferencia en esta época a la burguesia y al
proletariado es el mito. La burguesia no tiene ya mito alguno. Se ha vuelto
incrédula, escéptica, nihilista. El mito liberal renacentista ha envejecido
demasiado. El proletariado tiene un mito: la revolucién social. Hacia ese
mito se mueve con una fe vehemente y activa. La burguesia niega; el pro-
letariado afirma.”’

Y ésta es la médula de lo que considero necesario en toda educacion
regular o popular: ofrecer los elementos discursivos necesarios para
contener la ideologia del liberalismo meritocratico del sentido comtn
social y aproximar experiencias practicas eficientes de otra forma de
vida en aspectos de interés personal y comunitario local, tal y como
lo expresa la historia de la lucha indigena por el Buen Vivir, Sumak
Kawsay.

A modo de conclusion

A Ibanez se le debe mucho por los aportes que realiz6 al pensar las
utopias como espacios ideolégicos poderosos para movilizar practi-
cas disruptivas en sociedades tan complicadas como las de Lima y
Guadalajara, ambas pertenecientes a estados nacionales extremada-
mente violentos, discriminadores y profundamente marcados por la
subalternidad que ejerce el poder neoliberal. Creo que lo que mas le
debemos, como fildsofo, es el habernos dado pistas de lecturas impor-
tantes de autores geniales e inagotables para entender y sobre todo
tomar posicién en nuestras particulares circunstancias, el habernos
propuesto tomar partido, decantarnos por un lado de la historia que
sera contada, y el habernos quitado el miedo al compromiso por pro-

31. José Carlos Maridtegui, “El alma matinal” en Antologia, Universidad Nacional de México, México,
1937, Pp. 119-124, p. 122.

3n



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

puestas disonantes, acabadas o en construccion, por el simple valor de
ser proyectos de otro mundo posible. Y todo proyecto de otro mundo
posible nace desde el reconocimiento de una ruptura o grieta en la
estructura social en la que vivimos. Tal reconocimiento s6lo aparece
ante sujetos de saber (profesores, estudiantes, militantes, educadores,
etcétera). Hay un saber que se debe perfilar en cada practica social para
convertirse en reconocimiento de la apertura de la vida a la plenitud,
a otra vida posible. X

Fuentes documentales

Bustillos, Graciela y Vargas Vargas, Laura, Técnicas participativas para
la Educacion popular. Vol. Iy 11, Tarea, Lima, 1990.

Castoriadis, Cornelius, La institucion imaginaria de la sociedad, Tus-
quets, Barcelona, 1975.

Caudillo, Félix, Gloria Alicia Félix y Alfonso Ibafiez Izquierdo, El ho-
rizonte de existencia intercultural del buen vivir o vivir bien. Apro-
ximaciones, Elaleph, Buenos Aires, 2015.

Foucault, Michel, Vigilar y castigar: nacimiento de la prision, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2002.

Guibal, Francis e Ibafiez Izquierdo, Alfonso, Maridtegui hoy, Tarea,
Lima, 1987.

Hardt, Michael y Negri, Antonio, Empire, Harvard University Press,
Cambridge, 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Enciclopedia de las ciencias filoséficas,
Juan Pablos, México, 1974.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, Pensando desde Latinoamérica: Ensayos
sobre modernidad, democracia y utopia, Centro Universitario de
Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, 2001.

—— Educacion popular y proyecto histérico, Tarea, Lima, 1988.



DEL PROYECTO HISTORICO INACABADO A LA LUCHA POR LA VIDA PLENA ¢ GONZALO MORAN GUTIERREZ

—— Utopias y emancipaciones desde Nuestra América, Centro de Es-
tudios y Publicaciones Alforja, San José, Costa Rica, 2011.

—— La utopia del “Socialismo indoamericano” de Maridtegui, Centro
Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad
de Guadalajara, Guadalajara, 2007.

Mariategui, José Carlos, “El alma matinal” en Antologia, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1937, pp. 119-124.

Zizek, Slavoj, El sublime objeto de la ideologia, Siglo XXI, Buenos Aires,
2003.

313



Alfonso Ibaiiez y la praxis
pedagogica liberadora

Rodrigo José Pinto Escamilla, SJ*

Recepcion: 30 de agosto de 2019
Aprobacion: 15 de noviembre de 2019

Resumen. Pinto Escamilla, Rodrigo José, SJ. Alfonso Ibdfiez y la praxis pedago-
gica liberadora. El objetivo de este articulo es vincular dos facetas de Alfonso
Ibafez Izquierdo, la de autor y la de profesor, a través de la relacion entre
su modo de ensefar y algunas de las ideas contenidas en su obra. En primer
lugar, se presenta una experiencia para ejemplificar la pedagogia educativa de
Ibafnez y su aparente desconexion con sus escritos y, en segundo lugar, se plan-
tean correspondencias tedricas desde distintas relecturas que Ibanez realiz6
de Marx, Castoriadis y Nietzsche para entender el fundamento pedagégico de
su obra, en la que se aprecia la transicidon de una vision de la pedagogia revo-
lucionaria a una praxis pedagdgica de la autonomia.

Palabras clave: pedagogia, praxis, educacioén, autonomia, revolucion, paideia,
Ibanez, Castoriadis.

Abstract. Pinto Escamilla, Rodrigo José, SJ. Alfonso Ibdfiez and Liberating Pe-
dagogical Praxis. The objective of this article is to link two facets of Alfonso
Ibanez Izquierdo’s career, his work as author and as professor, by relating his
way of teaching with some of the ideas discussed in his written works. First,
one experience is presented in order to exemplify Ibafnez’s educational peda-
gogy and its apparent disconnection from his writings; then, theoretical ties
are proposed from different re-readings that Ibafiez made of Marx, Castoria-

* Maestro en Filosofia por el ITESO. rodrigopintoe@hotmail.com



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

dis and Nietzsche in order to understand the pedagogical foundations of his
written works, which reveal a shift from a vision of revolutionary pedagogy
to a pedagogical praxis based on autonomy.

Keywords: pedagogy, praxis, education, autonomy, revolution, paideia, Ibafiez,
Castoriadis.

Introduccion

Autonomia, multiculturalismo, democracia, revoluciéon y utopia son
algunas de las grandes categorias que podemos encontrar en la obra
de Alfonso Ibanez. Su virtud no consistia s6lo en pensar de manera
global, sino también en unificar todo tipo de pensamientos diversos
y aparentemente distintos. Su constante creatividad provenia de su
habilidad para poner en didlogo a potentes pensadores de diversos
tiempos y regiones, siempre bajo la critica latinoamericana. Su inicial
militancia politica pedagdgica que narra en el libro Educacién popular
y proyecto historico (1988) ya dejaba ver las Fracturas de Marx (1983)
y, paulatinamente, hizo suya la postura de Castoriadis, quien “se vio
obligado a escoger entre permanecer marxista o permanecer revolucio-
nario, optando por esta tltima [...] porque en el trasfondo, la teoria de
Marx reposa en un ‘racionalismo determinista’ que finalmente bloquea

» 1

la creaci6n historica”.

En su libro El hombre matinal de Maridtegui: un marxista nietzscheano
(2005) Ibanez deja ver su habilidad para apropiarse y vincular distintos
pensamientos, asi como supo hacer venir a Nietzsche entre nosotros
(2001) para sumarse al pensamiento de América Latina. Se propuso
repensar la Dificil democracia (1994), la Reivindicacién de la utopia
(2008) y el Multiculturalismo en América Latina (2002). Muchos de
sus ultimos esfuerzos se concentraron en destacar El buen vivir como
un proyecto civilizatorio intercultural (2014) desde la sabiduria de los

1. Guibal, Francis e Ibafiez Izquierdo, Alfonso, Cornelius Castoriadis: lo imaginario y la creacién de la
autonomia, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2000, p. 6.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

pueblos originarios. Con un sentipensar Ibafiez recrea los temas iconi-
cos tradicionales de la filosofia y la politica para colocar la Utopia de
un mundo donde quepan todos los mundos (2009) como eje pluralista
para las democracias y las autonomias.

Ibafiez Izquierdo apostaba por un proyecto politico mundial transcul-
tural sin los universalismos abstractos propios de la imposiciéon de una
sola cultura. Su pensamiento solia moverse del logocentrismo griego al
corazonar amerindio, de las Europas ala América Latina, de la filosofia
de la antigua Grecia a la posmodernidad, de lo global a lo local y de las
experiencias concretas a las grandes directrices generales. En todo ello
siempre exhortando a propios y extrafios, a intelectuales y aprendices,
a militantes y académicos; porque a

[...] cada uno desde su lugar donde nos toque estar y actuar, nos corres-
ponde practicar una autonomia abierta a los otros, ensayando e inventando
la comunicacion intercultural, la conjugacién del pasado y el futuro, de
lo tradicional y lo moderno, de lo local con lo mundial, del conocimiento
técnico cientifico con los valores éticos mas universalizables.”

Dentro de esta mezcla creativa, critica y propositiva, la educacion tuvo
un lugar en la vida de Alfonso Ibanez y un papel en su pensamiento:
no s6lo fue autor; fue profesor, y su practica docente era iluminada por
su pensamiento, asi como su pedagogia dinamizaba sus reflexiones
filos6ficas y politicas.

Alfonso Ibaiiez, autor y profesor

Alfonso Ibafnez Izquierdo fue un pensador profundo y sus escritos
no dejan lugar a dudas. Sin embargo, este texto no pretende destacar
categoria alguna de su obra, sino tan s6lo vincular dos de sus facetas:

2. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “El amor a la sabiduria en los tiempos de célera” en Xipe totek, Revista del
Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. IX, N° 34, p. 126.

316



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

profesor y autor. Y aunque advierto que la pedagogia no figura como
uno de los ejes principales de su pensamiento, sila considera un pivote
para alcanzar la autonomia y la democracia.

Si se trata de homenajear a Ibafiez, considero una traiciéon remitirme
a él sbélo desde “su pensamiento” plasmado en sus escritos. Esto no
Unicamente porque en su obra se percibe la experiencia constante de
pensar la accién y de aplicar las ideas, sino también porque Ibanez
propuso distanciarse del logos hegemoénico y apostarle a la imagina-
cién, a la creacion basada en la experiencia. Es por ello que, reitero,
en este texto busco dar cuenta de la manera de pensar y entender a
Alfonso como profesor desde el Ibafiez autor que recuerdo en mi ex-
periencia con él, como su alumno y lector. Gracias a él conoci a Karl
Marx y a Cornelius Castoriadis en los seminarios que imparti6 en el
Instituto Tecnoloégico y de Estudios Superiores de Occidente (ITESO)
de Guadalajara, y le debo asimismo muchas de las reflexiones de mi
trabajo filosofico.

Afirmé Nietzsche que “todo pensador profundo tiene méis miedo a
ser entendido que a ser malentendido”.? Puedo asegurar que muchos
de los alumnos de Alfonso le ayudamos a disipar ese miedo a ser en-
tendido. El Alfonso profesor no siempre coincidia con el Ibafiez autor.
Los escritos criticos y estimulantes contenidos en su obra no siempre
coincidian con la metodologia de sus seminarios de estudio en los
cuales parecia que era alcanzado por la insignificancia y la impotencia
creadora que tanto deseaba contrarrestar en su obra escrita. Fue un
profesor peculiar y controvertido.

Para entender el modo de ensefiar de Alfonso en los seminarios de
estudio en el ITESO es necesario buscar el fundamento pedagdgico en
su obra. Para esto, en un primer momento, presentaré mi experiencia

3. Friedrich Nietzsche, Mds alld el bien y del mal, Tomo Clasicos, México, 2005, p. 147.

317



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

con Alfonso como profesor y lo que vivi de su “cuestionable” pedagogia,
y, en un segundo momento, vincularé su modo de ensefiar con algu-
nos pasajes de su obra en los que hace lecturas de Marx, Castoriadis y
Nietzsche sobre temas de educacion y pedagogia: en su lectura de Marx
abordaré las reflexiones que relata Ibanez con respecto a su experien-
cia de ensenanza en zonas marginales de Pery, plasmadas en uno de
sus primeros libros de la década de los anos ochenta; de Castoriadis
tomaré la idea de praxis junto con la categoria griega de paideia
entendida como educacién integral, y, finalmente, me acercaré a la
influencia de Nietzsche en Ibafiez para hablar de la propuesta de
reivindicacion del sujeto frente a la posmodernidad en un dinamismo
de no integracion.

Una cuestionable pedagogia

Pensar en Alfonso como profesor es evocar una de las descripciones
que él mismo hizo de Nietzsche: “muchas veces, resulta equivoco, irri-
tante y paraddjico, lleno de mascaras y juegos laberinticos. Pero [...] en
todo caso, lanza un desafio ante el cual es casi imposible permanecer
impasible”.* Fue motivo de discusién aclarar si Ibafiez Izquierdo era
un buen profesor o no, de si tenfa una pedagogia o si mas bien dejaba
que la inercia marcara el ritmo. En la primera sesién de los seminarios
solia plantear las reglas del juego con un programa bastante completo,
abundante bibliografia y con un método sencillo de lectura individual
previa, didlogo en equipos y discusién general final. En esta misma
primera sesidén preguntaba a los alumnos sobre la posibilidad de cam-
biar la dindmica de las sesiones y de la evaluacion. Del silencio y las
miradas dudosas no salia propuesta alguna. Las discusiones en las pri-
meras sesiones eran algidas y formativas. Preguntas iban y venian.
Tuvimos sesiones en las que el tiempo nos estorbaba para continuar
reflexionando, y otras en las que la monotonia era la gran protagonista.

4. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Nietzsche entre nosotros” en Segmentos, Guadalajara, N° 2, 2001, p. 2.



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

Los alumnos teniamos la libertad para decidir qué hacer con el tiempo
y la dindmica de las sesiones, sea aprovechar el seminario o aprove-
charnos de él para otros intereses. Alfonso dialogaba y discutia en la
medida en que los alumnos colocabamos alguna cuestion y callaba ante
la ausencia de comentarios. Todo bien hasta este punto. Con el paso del
tiempo, los alumnos podiamos ausentarnos sin problema o no llegar
preparados con lecturas previas o cuestiones a debatir; Alfonso no de-
cia palabra alguna. Nunca reclamé ni exhort6 al estudio; no cuestion6
los silencios ni los pocos intereses aparentes, y no cambid el método
de ensefianza aun en momentos en los cuales la inasistencia y los si-
lencios eran lo mas constante. Entre sus alumnos surgian comentarios
de halagos por dejar que la dindmica siguiera su curso, mezclados con
reclamos por no proponer algo distinto ante sesiones evidentemente
ala deriva. ¢Qué intencion tenia Alfonso con esta metodologia?

Las dudas sobre la pedagogia de Alfonso como profesor eran similares
a las que él mismo tenia de Nietzsche como fil6sofo, de quien afirmé
que “con frecuencia irrumpe una duda y hasta un dilema: ¢La filosofia
de Nietszche es liberadora u opresora, es fundamentalmente destruc-
tiva o constructiva, estd basicamente puesta al servicio de un no o de
un si a la vida?”® Asi se puede pensar de Alfonso como profesor. éDon-
de estaba ese empuje vital suyo que se expresa en sus escritos? ¢Dénde
estaba ese Alfonso que cree en el siperhombre de Nietzsche, en el
hombre matinal de Mariategui, en lo magmatico creativo de Castoria-
dis, en el salto cualitativo de Gramsci? ¢O tal vez Alfonso fue alcanzado
por el nihilismo pasivo del Gltimo hombre, por la insignificancia? ¢A
qué le apostaba nuestro profesor con ese método cuestionable?

Los textos de Ibanez estan llenos de bisquedas por la transformacién
de las instituciones, por la reivindicacién de la utopia de las maltiples
autonomias democraticas para revertir las burocracias estériles. ¢Como

5. Ibidem,p.3.

319



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

compaginar su obra escrita con su practica pedagogica? Si abogamos
por la responsabilidad individual a la que mucho apelaba, el mismo
Ibafiez sefnalaria que para crear la nueva utopia es necesario un grado
de compromiso personal que implica “relacionar imaginacién, accidon 'y
pensamiento critico en una dindmica de retroalimentacién continua”.’
¢Dénde estaban su compromiso y su pensamiento critico durante las
sesiones de los seminarios? Su paradoéjica y controvertida pedagogia
tiene un vinculo con su obra porque es un eje que posibilita la revolu-

cién social y la autonomia individual.
La praxis pedagogica revolucionaria

En su libro Educacion popular y proyecto histérico plasma una década
de experiencias dentro de la actividad critica y practica de la ense-
fianza junto con otras y otros. Es en 1988 cuando bullen los trabajos
sociales educativos en América Latina, y Perd no es la excepcion. El
pensamiento de Ibafiez en relacién con la educacidn esta vinculado
al marxismo y a la filosofia de la praxis, a la evangelizacion, a la bus-
queda de una nueva cultura politica, y a la pugna entre el Estado y los
movimientos sociales.

La conciencia de la existencia de una cultura hegemodnica se mezcla
con la opcién por la participacion activa para la transformacion social
desde un sector y a través de una estrategia, la de la educaciéon popu-
lar, 1a cual no se practica por populismo o por un fundamento de fe
ciega, sino porque existe el deseo de recrear el sistema de relaciones
sociales y porque “en la imaginacién popular se pueden encontrar los
gérmenes de una nueva cultura de liberacion y los embriones de una
democracia participante”.’” La revolucién social es fin y medio como pe-
dagogfa humana por excelencia. Ese es el axioma principal que resalta

6. Alfonso Ibéfiez Izquierdo, “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departamento de
Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XVII, N° 67, 2008, p. 262.
7. Alfonso Ibafiez Izquierdo, Educacién popular y proyecto historico, Tarea, Lima, 1998, p. 17.

320



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

Alfonso de Marx a partir de la tercera tesis sobre Feuerbach en la que
se aclara el dinamismo de la praxis al afirmar que “la coincidencia del
cambio de circunstancias con el de la actividad humana, o cambio de
los hombres mismos, s6lo puede concebirse y entenderse racionalmen-
te como practica revolucionaria”. El eje de la pedagogia es el ejercicio
de la transformacion del Estado hegemonico, y quienes se dedican a la
ensefanza deberan aplicar este eje porque “los educadores inicamen-
te logran eficacia en su trabajo de aportar a la transformacion de los
hombres si contribuyen a su vez en la transformacion revolucionaria
de la sociedad”’

Alfonso deja en claro que para la emancipacion de las alienaciones so-
ciales existe un camino por develar que no es “la recepciéon de una ver-
dad indiscutible o de la asimilacién de categorias previamente cristali-
zadas, sino mas bien la apertura a la aventura del descubrimiento de la
realidad en la cual nos hallamos inmersos y a veces como extraviados”.’
La problematizacion de la vida es la pedagogia para crear nuevos ho-
rizontes desde aquellos que la viven. No hay verdadera emancipacién

si no es autoemancipacion.

Ibafiez aclara que todo lo que versa sobre educacidon y pedagogia en
esta obra se refiere a la opcidon por la educacion informal popular
como la que es capaz de ser agente instituyente de toda la sociedad.
&Y la educacidn oficial qué?, se pregunta al final del libro y, sin elogiar
la labor de ésta, concluye que existe una tension creativa en ella.

En el propio aparato instituido, en tanto que espacio de confrontaciones,
surgen tendencias contestatarias que buscan revertir su sentido y orien-
tacion. Para lo cual, a través de una dificil lucha de posiciones, se van
conquistando determinados ‘margenes de autonomia’. Por lo tanto, en un
proceso vasto y complejo de transformacion societal, pueden gestarse pro-

8. Ibidem, p. 31.
9. Ibidem, p. 94.

321



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

puestas pedagodgicas novedosas [...] Alli se hacen esfuerzos para combatir
el ‘enclaustramiento’ convencional, abriendo las puertas de la universidad.”

La “praxis pedagdgica” sefialada por Ibafiez en la experiencia de educa-
cidén popular apunta a una dinamica en la que el hombre se transforma
a si mismo, humanizandose, en la medida que transforma su mundo.
Se trata de la praxis dialéctica revolucionaria de Marx que apunta a la
libertad de la sociedad; pero no es tal la visidon acabada sobre la educa-
cion que Ibafiez mantuvo hasta el final de su vida, pues en algin punto
comenzd a interesarse en el estudio de Cornelius Castoriadis, quien
retomé de Marx su idea de revolucion y educacion.

La paideia como educacion integral

Alfonso se sumerge en Las encrucijadas del laberinto (1978) de Cor-
nelius Castoriadis, obra en la que critica y se distancia de Marx por
colocar lo tedrico-especulativo por encima de la praxis abierta y crea-
tiva de la revolucion. Es desde las significaciones imaginarias sociales
que Castoriadis propone una politica revolucionaria con el objetivo
de orientar a la sociedad hacia la autonomia de todos, pero desde la
auto-institucion de la sociedad, en donde ella misma crea sus propias
instituciones. Para alcanzar esto se requiere de la reflexividad cons-
tante y sin imposicion. Es en lo que consiste la educacion.

La pedagogia, en todo este sistema de pensamiento, aparece cuando
Castoriadis se pregunta si los ciudadanos realmente se interesan en
los asuntos publicos para salir de la hegemonica inercia burocratica
y alienante. Surge el término griego paideia” “en tanto que educacién

3 12

continua e integral en y para la politica responsable”.” Esta paideia sera

10. Ibidem, pp. 97-98.

1. En la antigua Grecia la paideia era todo el sistema de educacidon ética que englobaba diversas disci-
plinas para la formacién de ciudadanos completos y comprometidos.

12. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto de autonomia democratica” en Xipe totek, Revista
del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XIV, No. 55, 2005, p. 223.

322



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

el punto decisivo para “la formacion de individuos que han interiori-
zado alavez la necesidad de la ley® y la posibilidad de ponerla en tela
de juicio, la interrogacion, la reflexividad y la capacidad de liberar la
libertad y la responsabilidad”.”

Ellugar por excelencia para ejercer esta paideia integral es el dgora, es-
pacio social de la antigua Grecia que retoma Castoriadis para referirse
a la necesidad de vincular lo publico (ecclesia) con lo privado (oikés)
y gestar la creacion de la reflexividad consciente de los ciudadanos.
El dagora es la vinculacion de lo publico y lo privado que posibilita la
gestacion de la verdadera autonomia.”

Es importante destacar un par de caracteristicas en la concepcion tanto
del dgora como de la adecuada paideia: la libertad y la igualdad, las
cuales tendran que ser valores constitutivos dentro de esta estrategia
pedagobgica y este espacio, pero con una dinimica complementaria e
inseparable, al punto de afirmar que “sélo los hombres iguales pueden
ser libres y s6lo los hombres libres pueden ser iguales”;° nunca uno sin
el otro. En términos pedagdgicos no basta con que cada uno ejerza su
propia libertad, sino que tendra que ser desde una maxima igualdad.
Esta dialéctica se comprende mejor desde la renovacién de la categoria
“praxis” que Alfonso resalta del pensamiento de Castoriadis.

La praxis y el sujeto autonomo

Cornelius Castoriadis llevara mas a fondo la praxis dialéctica y, aunque
no la vincula de manera directa con la educacion, es una categoria muy
sugerente para pensar la pedagogia de Ibanez.

13. El término ley para Castoriadis rebasa el ambito juridico-legislativo. Se refiere a la manera en la que
una sociedad esta regulada en su modo de vivir, de pensar y de comportarse en un tiempo y modo
determinados.

14. Cornelius Castoriadis, El mundo fragmentado, Terramar, Buenos Aires, 2008, p. 108.

15. Cornelius Castoriadis, Los dominios del hombre, encrucijadas del laberinto, Gedisa, Barcelona, 1988,
pp. 119-125.

16. Ibidem, p.104.

323



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La praxis se presenta ya no como un ejercicio de un proyecto, sino
como actitud de mirar a los otros como quienes son capaces de vivir-
la en su presente. “Comienzo, fin, medio, la praxis no se reduce a la
aplicacién de un saber preestablecido, sino que es un proceso creador
cuyo objetivo es lo nuevo y donde la elucidacién y transformacion de
lo real progresan en un condicionamiento reciproco”.” Transparentar
la realidad es condicién para progresar en su transformacion.

No se trata de la praxis como movilizacién del pensamiento ni de pen-
sar la accion.

Llamamos praxis a este hacer en el cual el otro o los otros son vistos como
seres autbnomos y considerados como el agente esencial del desarrollo de
su propia autonomia [...] se podria decir que para la praxis la autonomia
del otro o de los otros es a la vez el fin y el medio; la praxis es lo que apunta
al desarrollo de la autonomia como fin y utiliza con este fin a la autonomia
como medio."”

Aqui Castoriadis evoca esa bina de libertad e igualdad como mutua-
mente necesarias para que sea cada una en si, pero en clave de autono-
mia. Ya no se trata de propiciar el interés por lo publico para caminar
hacia la autonomia social como eje posibilitante para la autonomia de
todos. Se trata de pensar en la autonomia de cada uno de los sujetos,
pero ya considerandolos como tales.

Praxis para la autotransformacion creativa

Se trata de dejar atras el impulso de la praxis pedagogica que apunta a
la transformacion del sujeto s6lo por su participacién en la revoluciéon
social. Castoriadis, sin dejar de pensar en la revolucion, lleva a otro
nivel la tesis XI de Feuerbach para apuntar a lo esencial cuando dice

17. Alfonso Ibafez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto...”, p. 220.
18. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria de la sociedad, Tusquets, México, 2013, p. 122.

324



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

que “Hay que terminar con las ‘transformaciones del mundo’ y las
obras exteriores y hay que considerar como finalidad esencial nuestra
propia transformacién”.” Ya no es més pensar el mundo ni cambiarlo,
es la revolucion humana.

El giro que propone Castoriadis para construir la autonomia no s6lo
considera en ese proyecto a los sujetos como auténomos, sino que son
éstos el eje rector de toda revolucion; arriesgado proyecto por los labe-
rintos que en el camino se pueden encontrar, no sélo en la politica sino
también en nuestro tema, la educacion. “El psicoanalisis, la pedagogia
y la politica, esas tres ‘profesiones imposibles’ segtin la expresion de
Freud, son eminentemente ‘practico-poiéticas™ y estdn encaminadas
al desenvolvimiento de la praxis como auto-transformacién. La praxis
pedagogica se dificulta en la medida en que se considera la creativi-
dad como ejercicio de libertad que nadie mas que uno mismo puede
propiciar. Se trata de disipar veladas tendencias formativas desiguales.

Praxis sin manipulacion

En alguna de las charlas con Alfonso para la revision de mi tesis le pre-
gunté si le preocupaban las tltimas ausencias generales en las clases. El
me respondié refiriéndose a su experiencia de estudios en Paris: “Ahi
cada uno tenia que descubrir su propio método de aprendizaje; nadie
estaba detras de nosotros sino nosotros mismos”. En otra ocasién me
comparti6 que ahi solia participar en algunos circulos de estudio para
profundizar en distintas actividades politicas. “A veces el contenido
de lo que estudidbamos en las sesiones ya era suficiente para movili-
zarnos; yo creo que asi les puede pasar a ustedes, ¢no?”

Alfonso no propicid que se convirtiera el saloén de clases en una suerte
de dgora con una pedagogia explicita que vinculase los estudios con la

19. Cornelius Castoriadis, Los dominios del hombre..., p. 259.
20. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria..., p. 103.

325



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

problematizacion de la realidad hacia una participaciéon que ayudara a
transitar de lo privado (los estudios) hacia lo pablico (lo politico demo-
cratico social). No lo hacia. Tampoco propicid inquietantes cuestiones
sobre como es que nosotros entendiamos o aplicabamos lo que tanto
leiamos de autonomia y libertad auténticas.

En uno de sus libros sobre Castoriadis, Alfonso adjetiva la praxis desde
un “no” para gestar lo positivo de la auténtica libertad: “la praxis sin
manipulacién”. Ya no se trata simplemente de entender el vinculo entre
pensar la accién y actuar el pensamiento en el ejercicio de liberacion
histérica. En este punto Ibafiez entiende, a través de Castoriadis, que
cualquier institucién puede ser alienada y alienante, incluyendo la
educacion, sea popular, pablica o privada. Junto con Castoriadis, quiere
estimular la real autonomia sin manipular.

Lo que la modernidad capitalista y burocratica lleva a su punto extremo
es la tendencia, profundamente enraizada en el hombre, a desconocerse y
a huir de su libertad auténoma y creadora; tendencia naturalista que lleva
a los sujetos a ser reducidos o a reducirse al estado de objetos pasivos,
integrados al funcionamiento de un sistema exterior dado.”

Alfonso, como profesor, no pretendia ser eje y centro formativo. No
huia de la arriesgada pero genuina e instituyente libertad auténomay
creadora. El sabfa que “el saber es una modalidad de poder”,” y por eso
queria remover su autoridad instituida como profesor para no indicar
“el” modo pedagdgico en la enseflanza ni mucho menos la manera de
acercarse a los autores estudiados. Antes de ejercer cualquier tipo de ac-
cidén que apuntase al proyecto revolucionario que crease instituciones
lacidas, Ibanez seguia los cuestionamientos que el mismo Castoriadis

se hacia al preguntarse

21 Alfonso Ibafiez Izquierdo, Cornelius Castoriadis: lo imaginario..., p. 36.
22 Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular..., p. 10.

326



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

¢Coémo podria yo cooperar a que otro acceda a su autonomia? ¢Coémo decir a
los otros que deben destituir a los ‘duefios’ sin ponerse en posicion de due-
fios? Antinomia insoluble para la burda l6gica del entendimiento, pero no
paralarazén responsable que sabe que respetar la libertad de cada cual
no es no tocarla, es tratarlo como a un adulto y decirle lo que uno piensa.”

La praxis pedagogica liberadora

Las clases con Alfonso no siempre tenian el mejor de los finales. Uno
terminaba con una dubitativa y endeble satisfaccion de tener un pa-
norama completo de lo abordado. Cada uno tenia que habérselas con
su propia sintesis y algunos responsabilizdbamos al profesor por no
plantear una metodologia clara y distinta. La pedagogia de Ibafiez era
una apuesta por la alteracion constante de significaciones de la insti-
tucion educativa. Su metodologia “se remite al proceso continuo de
cuestionamientos de lo establecido a través de una creacién histérica
incesante que no se sostiene en alguna promesa o garantia ‘mesianica’
de llegar a un ‘final feliz”.*

Retomo la comparacion que hice unas paginas atras de Alfonso respec-
to de Nietzsche para enfatizar que la pedagogia de Ibafiez se asienta
en lo inacabado y en la no integracién debido a que, para provocar lo
mas auténtico y creativo de cada sujeto, la pedagogia tiene que dejar
un espacio inconcluso y aparentemente imperfecto.

En uno de los textos sobre Nietzsche, Alfonso se plantea la aventura
de la “reivindicacion de si” para liberar la propia subjetividad. En la
interrogacion sobre si es viable un proyecto personal unitario de sujeto
frente al desencanto posmoderno aparece la dialéctica entre Apolo
y Dionisio junto a su constante complementariedad. Aqui ubicamos
una antropologia abierta: “a diferencia de la individualidad fundada

23. Alfonso Ibafez Izquierdo, Cornelius Castoriadis: lo imaginario..., p. 49.
24. Ibidem, p. 7.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

en guiones continuos, la individuaciéon es movimiento incesante de
recreaciéon que imprime forma al caos”.” Dionisio es constante mo-
vimiento impredecible que s6lo cobra unicidad gracias a lo apolineo
temporal.

Entre lo apolineo y los dionisiaco, Ibafez parafrasea a Nietzsche para
decir que la “libertad sdlo es concebible en los espacios donde la inte-
gracion no se logra, pues es la no coincidencia lo que abre la posibili-
dad de la libertad”.”® El espacio sin propuesta, sin direccién, sin didlogo
dirigido, es el que permite que surja la verdadera libertad, no aquélla
que se impone, se proyecta o se calcula, porque “la salida para una vo-
luntad autorrecreadora no esta en una pretension salvifica, sino en to-
mar su propia vulnerabilidad como parte de su riqueza experiencial”.”

Alfonso tuvo una propuesta poco convencional y cuestionable por
diversas razones; pero hay que reconocer que fue congruente con su
pensamiento que se desarrolla en buena parte de su obra. Le apostd
a una manera entre tantas para “favorecer la actividad instituyente,
introduciendo al mismo tiempo la maxima capacidad de reflexividad,
a través de las instituciones y de una paideia pertinentes”.”® Alfonso
cred una paideia pertinente gracias a ese espacio de no-integracion
que posibilit6 dialogar con los preconceptos heredados de la educacion
instituida. Ejercié una pedagogia que no explic6 para no sabotearla,
porque revelarla era enterrarla. Se arriesgd al crear ese espacio ambi-
guo, dudoso y poco dialogado para apostarle a gestar la originalidad de
cada uno de sus alumnos desde ese caos; originalidad por ser propia
y no por ser destacada. No hablamos de una pedagogia de la “desin-
tegracion” porque no se trata de acabar directamente con algo; es una

25. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Dionisio-Apolo en el desencanto postmoderno y como aventura de re-
invencion de si mismo” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO,
Tlaquepaque, vol. X, N° 37, 2001, p. 38.

26. Ibidem, p. 39.

27. Ibidem, p. 41.

28. Alfonso Ibafez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto...”, p. 226.

328



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

pedagogia de la “no integracidon” porque es espacio no culminado, es
tiempo no controlado, es silencio elocuente del profesor como praxis
pedagogica que posibilita creaciones auténticas.

Alfonso trataba a sus alumnos como libres e iguales. No buscé centrar-
se en crear sujetos autonomos en el salon de clases, pues ya los con-
sideraba como tales. Para este profesor, el campo abierto y arriesgado
de la libertad igualitaria en la educacion se sobrepuso a cualquier otro
programa loable de transmisiéon de conocimientos.

La praxis revolucionaria, que s6lo considera una verdadera pedagogia
del sujeto en la medida que éste transforma la realidad, no fue la me-
todologia que Alfonso propuso como profesor. La praxis pedagogica
por la que apost6 Ibafiez apunta a la autotransformacion del sujeto sin
manipulacion, considerandolo libre y auténomo para la reinvencion de
si mismo. La praxis pedagdgica de Alfonso Ibafiez fue revolucionaria
porque fue liberadora. X

Fuentes documentales

Castoriadis, Cornelius, El mundo fragmentado, Terramar, Buenos Aires,
2008.

—— La institucién imaginaria de la sociedad, Tusquets, México, 2013.

—— Los dominios del hombre: encrucijadas del laberinto, Gedisa, Bar-
celona, 1988.

Guibal, Francis e Ibanez Izquierdo, Alfonso, Cornelius Castoriadis: lo
imaginario y la creacion de la autonomia, Universidad de Guada-
lajara, Guadalajara, 2006.

—— Educacién popular y proyecto historico, Tarea, Lima, 1998.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, “Castoriadis o el proyecto de autonomia
democratica” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filoso-
fia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XIV, N° 55, 2005, pp.
207-244.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

——“Dionisio-Apolo en el desencanto postmoderno y como aventura
de reinvenciéon de si mismo” en Xipe totek, Revista del Departa-
mento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. X, N°
37,2001, pp. 33745.

—— “El amor a la sabiduria en los tiempos de cdlera” en Xipe totek,
Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tla-
quepaque, vol. IX, N° 34, 2000, pp. 110-132.

—— “Nietzsche entre nosotros” en Segmentos, CUSCH-Universidad
de Guadalajara, Guadalajara, N° 2, 2001. La version electrénica de
este articulo no especifica paginas.

—— “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departa-
mento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XVII,
N° 67,2008, pp. 260-2063.

Nietzsche, Friedrich, Mds alld el bien y del mal, Tomo Clasicos, Mé-
xico, 2005.



Poder, fecundidad, comunidad: la cuestion
ontologica del poder en Emmanuel Levinas*

Pedro Antonio Reyes Linares, SJ**

Recepcidn: 17 de febrero de 2018
Aprobacion: 17 de octubre de 2019

Resumen. Reyes Linares, Pedro Antonio, SJ. Poder, fecundidad, comunidad: la
cuestion ontoldgica del poder en Emmanuel Levinas. El articulo analiza un texto
temprano de Emmanuel Levinas que permite criticar, a partir del analisis de la
enseflanza y su modo peculiar de establecer el vinculo, las nociones unidimen-
sionales del poder como sujecion y subordinacién en el modelo social de una
unidad perfecta, para pensar en la creacion de comunidad desde la relacién
fecunda con quienes en el pasado nos acogieron en su unidad no perfecta, sino
marcada por el intento de recibir el desbordamiento de la novedad del recién
llegado. Es la repeticion de ese mismo dinamismo, en nuestro propio problema
e intento de recibir a nuestra vez a los propios “nuevos”, lo que se propondra
como un principio de socialidad y como el desafio que, en nuestro tiempo,
puede dejarnos esta lectura del novel filésofo que era Levinas.

Palabras clave: Levinas, socialidad, ensefianza, ética, poder, comunidad, fecun-
didad, ontologia, Heidegger, fenomenologia.

Abstract. Reyes Linares, Pedro Antonio, SJ. Power, Fecundity, Community: The
Ontological Question of Power in Emmanuel Levinas. The article analyzes an

*  Conferencia dictada en el V Congreso Jalisciense de Filosofia. De leviatanes y sujetos en vilo: Filosofia,
Etica y Politica en Antonio Gémez Robledo, homenaje a Antonio Gémez Robledo, €l 16 de febrero de
2018.

** Doctor en Filosofia por la Universidad de Comillas. Profesor del ITESO. parl@iteso.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

early text by Emmanuel Levinas that offers a critique, based on an analysis of
teaching and his peculiar way of establishing links, of one-dimensional notions
of power as subjection and subordination in the social model of perfect unity,
in order the think of the creation of community from the fruitful relationship
with those who previously took us into their non-perfect unity, marked by the
attempt to receive the overflowing of the newcomer’s novelty. The repetition
of this same dynamism, in our own problem and attempt to receive in turn our
own “newcomers,” is proposed as a principle of sociality and as the challenge
that this reading by the young philosopher Levinas lays down for us.

Key words: Levinas, sociality, teaching, ethics, power, community, fecundity,
ontology, Heidegger, phenomenology.

A nadie se le oculta en nuestro tiempo la severa critica que la obra de
Emmanuel Levinas ha significado para las concepciones mas tradi-
cionales del poder, ya que plantea un modo diferente de concebir la
constitucion de la subjetividad y pone en primer plano el compromi-
so ético como una nueva forma de filosofia primera. Es por ello que
quiero acudir a este autor para abordar el tema que ahora nos convoca,
la cuestidon ontoldgica del poder, porque creo que Levinas puede dar-
nos elementos muy agudos para comprender las claves con las cuales
podemos entender nociones diversas al usar el concepto de “poder”,
que, al diferenciarlas, nos abririan horizontes nuevos para ubicar los
problemas humanos y sociales, y el modo de plantearlos.

Me voy a centrar especialmente en las conferencias que Levinas pro-
nuncioé a finales de la década de los afnos cuarenta 'y en 1950 en el Cole-
gio Filosofico de Francia, recientemente publicadas en editorial Trotta
como Escritos inéditos. Las conferencias, aunque sus titulos podrian
desorientarnos (Poderes y origen, Los alimentos y Las ensefianzas), tie-
nen un hilo conductor y se encuentran en medio de la redaccion de
dos de las obras sefieras de Levinas, la coleccion de ensayos que apa-
recid bajo el titulo El tiempo y el otro y Totalidad e infinito, en las que
desarrolla algunos de los temas fundamentales que en aquellas obras,
especialmente en la segunda, recibiran un tratamiento mas sistematico,
por ejemplo, su critica del sujeto y del poder.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

Para el tratamiento del poder Levinas parte de la conexion, que en la
Modernidad se ha hecho “natural” (en el sentido que Husserl daba a
esta palabra), entre poder y libertad. Es esta conexion entre poder y
libertad lo que ha dado, de acuerdo a nuestro autor, un prestigio ex-
cepcional a la segunda, y es también la razén del enorme escandalo,
insoportable para los pensadores modernos, que se genera cuando se
comprueba que sobre el origen no tenemos poder. “El hecho de que no
hayamos escogido nuestro nacimiento parece constituir el gran escan-
dalo de la condicién humana”, asegura Levinas, y es esta impotencia
la que constituye “la marca del destino sobre cada una de nuestras
iniciativas”,” de modo que todo ejercicio de poder, como realizacién
de la voluntad que quiere afirmarse libremente en el mundo y en la
naturaleza, est sostenido, parad6jicamente, en su contrario, una irre-
nunciable e inevitable impotencia.

Esla ceguera ante esta impotencia fundamental la que ha hecho aven-
turarse a la filosofia, como empresa del saber, en una fantasia. Los fil6-
sofos se han visto como héroes delante de la tragedia de esa impotencia
y han pretendido encontrar, por el saber, un “punto desde donde se
domina la existencia”; es decir, plantea Levinas, “un punto absoluto”,
“exterior a esa existencia”. Se trata de un intento de justificaciéon que
propone un “mas alla del origen” que dé fundamento a las verdades
sobre la existencia, convirtiendo la empresa en una superposicion del
plano de lo eterno sobre las circunstancias contingentes de la existen-
cia. Es éste un primer concepto de poder que ha dominado la visiéon
moderna de la vida humana, del saber y de la verdad. Este concepto
de poder, como dominio sobre lo contingente porque participa de la
eternidad, estd marcado por el privilegio concedido a algunos (a los
filésofos y a quienes como ellos se vean favorecidos para alcanzar esa
eterna verdad y traerla a los mortales), que se convierte en el mito del
“ifluminado”, quien establece su pretensién de poder como una “domi-

1. Emmanuel Levinas, Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escritos, Trotta, Madrid, 2015, p. 8o.
2. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

nacién por medio de la verdad” sobre un conjunto de desfavorecidos
que harian bien en plegarse a la vision de aquel benefactor. Derechos
divinos, autoridades carismaticas y magisteriales, lideres empresariales
y publicos con visiones tinicas, dominacion desde la catedra, etcétera,
no estan lejos de esta forma de concebir el poder, ni tampoco se es-
conde a nuestros ojos la suerte que muchas veces sufrieron quienes la
proponian, al momento de verse rechazados por los infortunados que
no aceptaban la bienaventuranza que se les ofrecia.

No es que esta concepcidn se haya terminado del todo. Levinas lo sabe
porque es testigo vivo de lo que significa la entronizacién de una perso-
nalidad mesianica que defiende poseer una verdad absoluta. Sin embar-
g0, no pretende quedarse en esta primera concepcion porque ya ha sido
criticada desde la “filosofia de la existencia”, como la refiere el autor
lituano. La filosofia de la existencia —y est4 pensando en Heidegger y
Sartre, pero también en Husserl y su fenomenologia— ha “renunciado
a este privilegio de elevarse hasta lo eterno”,’ de modo que —y esto es
ya un avance a ojos de Levinas— “concibe una verdad que no domina
al objeto sobre el que recae”.” Es la “verdad de la descripcidén™ que se
caracteriza por su fidelidad, manteniéndose con disciplina “en el mis-
mo nivel en que se encuentra su objeto”.” No obstante, la fidelidad en
el ejercicio de la descripcién no quita a esta filosofia de la existencia su
comunién con la conviccién que gobernaba en la visién anterior; tam-
bién aqui hay una irresistible tentacién de asimilar el acontecimiento
del ser ala comprension del ser, es decir, como un “poder que se ejerce
sobre el ser”.” El cumplimiento (Erfiillung) de la intencién sigue siendo
laidea rectora, aunque, por la exigencia de no “separarse nunca de las
cosas”,’ que completa el lema “a las cosas mismas”, tenga que aceptarse

Idem.

Idem. Las cursivas son del autor.
Idem.

Idem.

Ibidem, p. 81.

Idem.

ON AV B W»



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

que “las imperfecciones del conocimiento [el caracter inacabado de la
vida sensible], en lugar de permitir que se escape el objeto mentado,
precisamente lo definen”.’ La filosofia de la existencia seria una filoso-
fia consciente de su inacabamiento, de la impotencia cuando se trata
de acabarse, de su imposibilidad para cumplirse plenamente, pero no
renunciaria a la intencion que la define desde lo profundo. De hecho,
esa intencion se convierte en su intrinseco motor.

Esto obliga a reconocer, en cualquier forma de la filosofia de la exis-
tencia, en lo que exige ser visto como logrado, las evidencias que le
subyacen y que quedan sin cumplirse en plenitud. Convierte, enton-
ces, dice Levinas, el acontecimiento intelectual (el dominio del ser por
el saber) en un acontecimiento histérico (el ir sabiendo, dominando el
ser para seguir sabiendo sin abandonar nunca el plano de la finitud).
No hay aqui —piensa Levinas contraponiendo a Heidegger a la sali-
da que Husserl pretendia con la reduccién fenomenoldgica trascen-
dental— “ningln instrumento que pueda hacer salir al hombre de su
condiciéon”;" no hay ningun punto absoluto desde el que se defina el
dominio, que ya no podria entenderse en Husserl como un salir a la
eternidad, pero si, tal vez, como una coincidencia plena con el origen,
coincidencia también imposible. Y Levinas aplaude a quienes asi corri-
gen el planteamiento original de la fenomenologia, porque considera
que la posiciéon de Heidegger cumple de mejor manera la definiciéon
fundamental de lo que la filosofia es y puede ser; no hacer estallar la
existencia, sino coincidir con ella, es decir, ser, la propia filosofia,

9y 11

la misma vida concreta: “existencia y acontecimiento”.

Esta posicion, piensa Levinas, realiza con mayor congruencia el progra-
ma fenomenoldgico que el intento husserliano y nos encamina a “una

9. Ibidem, p. 82.
10. Ibidem, p. 8s.
1. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

9y 12

nueva concepcion de poder”,” ya no aferrada a “laidea de lo perfecto”.
Es esa nueva concepcion de poder la que esta en el fondo de la idea
de intencionalidad, donde el pensar y el existir se identifican y no se
concede al primero ninguna prerrogativa sobre el segundo. La trascen-
dencia de la existencia no le esta concedida por su facultad reflexiva,
sino que ella misma tiene que pensarse siempre en curso, pues consiste
precisamente en trascender. Es la misma existencia la que se define
como “poder”, como ir pudiendo conforme puede, pero ahi la filosofia
de la existencia pareceria entrar en un callejon sin salida. Cuando la
existencia se define como poder, ir pudiendo, la definicién pide una
relacion con lo abierto, lo infinito, que sin embargo no puede cumplirse
de ninguna manera en la misma existencia. Esa relacion es el pensa-
miento, que Levinas entiende como “situarse detras” de la existencia
y que abre el horizonte del futuro como “actualizacién” de lo que ya
esta dado, la propia existencia en su ultimo término, la muerte. Es ésta
la dltima comprensién posible de la existencia impotente respecto del
origen: una existencia asi s6lo puede asumirse en la comprensiéon de
la muerte, y esta comprension vuelve a ser un dominio del ser por la
comprension, un poder paradéjico de una impotencia que siempre se
refiere al poder.

Este poder paraddjico no es la mera impotencia, el hecho de la impo-
tencia, sino la imposibilidad, el comprenderse en el horizonte de lo
imposible que se anuncia en todo lo posible. Es entonces, a la luz de
ese desvelamiento de la naturaleza ontoldgica del pensamiento hei-
deggeriano, que Levinas pregunta “la relacién del hombre con el ser
des unicamente ontologia?”” o, “dicho de otra manera, ése cumple la
existencia en términos de dominacién”,* es decir, de comprension?
Si ya no es la visidon de lo eterno lo que se convierte aqui en garantia

de la dominacién (comprension) de la existencia, es esta posibilidad

12. Idem.
13. Ibidem, p. 95.
14. Idem.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

de la imposibilidad la que gobierna y rige, domina y ejerce su poderio
sobre la existencia en cada uno de sus posibles. Toda actividad estaria
regida por una irremediable pasividad, y el ser humano tendria que
entenderse contradictoriamente en uno de los dos extremos: dominado
por la actividad siempre posible que le abre lo eterno (por lo menos a
algo en el ser humano, su pensamiento), que seria la apuesta del idea-
lismo (que “convierte toda pasividad en actividad”, y en eso consiste
su peculiar concepcion de poder), o dominado por la pasividad ante
la impotencia que se anuncia, en toda actividad, desde su condicion
original de mortal: poder que ilumina todo no-poder o no-poder que
ilumina con su paraddjica claridad todo poder.

De ahi que Levinas proponga buscar en una condicién que no nece-
sariamente responda a esta disyuntiva de poder y no-poder, asi com-
prendidos, y le parezca encontrarla sacando a la luz lo no pensado, la
posicion del que piensa la disyuntiva. “No se trata de una conciencia
de localizacién, sino de una localizacion de la conciencia, de una loca-
lizacién que no se reabsorbe, a su vez, en conciencia”.” La posicién que
todo acto supone, pero que no puede reducirse de ninguna manera al
acto, no es pensamiento ni sentimiento; tampoco es el “aqui” que im-
plica al mundo como horizonte, como en el caso del Da heideggeriano.
Es simplemente el “aqui” de la conciencia, implicado aun cuando la
conciencia no ha venido todavia a s misma, como en el caso del sue-
fio; “precede a toda comprension, a todo horizonte, a todo tiempo”.
No es una trascendencia, sino un dinamismo sin trascendencia, una
insistencia, “intencionalidad original respecto de todas las que ya estan
instaladas en la posicidn, que parten de ella”.” La posicion es el origen
que el poder no puede apresar por su caracter originario, mas origi-
nal que todo poder, que ha de venir de ella: es siempre el asiento del

poder, su base mas original. En la posicidén se anuncia una alteridad

15. Ibidem, p. 96.
16. Ibidem, p. 98.
17. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

fundamental, no un “obstaculo para el poder, sino su condicién, su
privilegio y de alguna manera su gloria, que lo eleva por encima del
fenémeno [...] Tiene dignidad”.®

Esta dignidad de la posicidén que Levinas reconoce es la liberacion del
sujeto de quedar encerrado en su propia identidad para encontrarse
puesto en el suelo, antes de toda relacidon con un objeto. En la segunda
conferencia, Los alimentos, Levinas extiende este analisis al problema
del cuerpo, no como el objeto de mi conciencia, como una conciencia
corporal, sino como su soporte. “El cuerpo en tanto que posicion es

el hecho de sostenerse”;” y es a partir de este hecho como puede dar

79520

toda vuelta sobre si, toda “comprension de si por si”* y “la libertad de
gustar la vida”.” Es ese pleno gozo que no es comprension al modo de la
visién o proyeccion, sino simple presa de si como inmanencia. Es estar
en si mismo vy, ser asi, condiciéon de gozo primigenio, no con vistas a,
sino por el gozo mismo. No es todavia cuidado de si, sino estancia en
un mundo de necesidades que no estan precedidas por una carencia
mia, sino que me preceden, que se reciben, que se acogen en ese si al
que vuelve el si en el disfrute o, como indica Levinas, en mi “en casa”.
Esta expresion refleja esa condicidon dual en que se encuentra todo ser
humano: por su “en casa” puede recibir al mundo, pero también es ya
parte del mundo. El mundo que le adviene no es todavia el mundo de
las utilidades, puesto que todo ttil implica ya haberse plantado, haber
detenido de alguna manera el ritmo para poder asir, como otro que
viene, el utensilio. Este otro que viene a la mano no viene preparado
para ser asido. No hay una naturalidad del paso del utensilio a la mano;
la mano es precisamente la condicidén de trabajo que el utensilio-otro
exige: al utensilio hay que trabajarlo, asirlo, y asi me revela su condiciéon

18. Idem.
19. Ibidem, p.115.
20. Idem.
21. Idem.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

922

trascendente, es decir, como “no consumible” y como algo que hay

que trabajar, no solo con lo que se trabaja.

Ese “tener que” trabajarlo, que marca sobre quien lo recibe la alteri-
dad del utensilio, instaura, segtin Levinas, “la personalidad de si”,”
que se define como quien esta exigido de trabajo, de proyectar no su
existencia sobre su propio término, sino sobre el término del otro, del
objeto que “viene a”, si el trabajo sale bien, servirle. “La estructura
del poder —argumenta Levinas— no es la proyeccién de la exis-
tencia hacia un porvenir absolutamente porvenir; es una proyeccion
hacia el porvenir del objeto ya presente en la materia primera. La materia
primera preexiste. El poder es esencialmente no creador: domina lo
dado, no lo supera: toma, modela”.* En este poder no creador en que
la materia nos es dada, no estamos como en un presente absoluto, sino
que la materia dada, la condicién no creadora del poder, denuncia su
“venir de”, su pasado, una historia también precedente en la que otros
y otras me aportan sus utensilios y su propio trabajo para ser recibido
en ellos. Toda persona se encuentra en su poder como colaboradora,
laborante con otras; y no s6lo con las que actualmente le acompanan
en sus labores, sino también con las que la preceden y estan haciendo
posible que el mundo llegue asi, como ahora puedo acogerlo. El poder
esta viniendo al lugar, a la posicién, que no es una posicion solitaria,
sino que a ella nos viene también una historia, un “alguien” del que
puedo llamarme efectivamente “hijo”.

Levinas, sin embargo, reclamaria un apresuramiento y una imprecision
en lo que acabamos de afirmar en el parrafo anterior. Y es que, como
nos muestra en su tercera conferencia, Las ensefianzas, “nada nos re-
mite menos al pasado que el utensilio”.” El “venir de alguien” no se

22. Ibidem, p.117.
23. Idem.

24. Ibidem, p. 118.
25. Ibidem, p.124.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

hace evidente en el utensilio, sino que tiene que ser denunciado (a este
punto volveremos en un momento). “Las cosas que cogemos, con las
que trabajamos, son sin pasado, ofrecidas a nosotros, anénimamente
[...] presentes igual que la naturaleza”’® Este anonimato y condicién
natural est4 en el fondo de la actitud ingenua que caracteriza al hom-
bre moderno. Esta tltima observacién de Levinas sobre la ingenuidad
de utensilios y naturaleza nos permite una pregunta que el autor deja de
lado sobre una dimension del cuerpo, de nuestro “en casa”: éno es
verdad que nuestro cuerpo carga también implicitamente una historia,
no tanto la cultural de los utensilios, sino, también, la historia de la
organizacion evolutiva de ese cuerpo en que se cruzan los hilos fisico-
quimicos y biol6gicos que nos constituyen? La posicionalidad que el
cuerpo actualiza es ciertamente fundamental, como Levinas reconoce
con agudeza; pero en esa misma posicion se dan cita, es decir, vienen
a ser acogidos, el dinamismo cultural de nuestro mundo de utensilios
y significados y los dinamismos de la naturaleza que no llamamos
“nuestros” sino hasta que se presentan con una fuerza que nos domina
y estremece (como en el caso del dolor o del disfrute extatico), y que
permanecen con una exterioridad que marca nuestra forma de habitar
el mundo. Ese venir del cuerpo y de la cultura a la vez, nos da pie tam-
bién para la propuesta con la que terminaremos nuestro argumento
cony frente a Levinas.

Es asi, pues, como la persona humana se encuentra con el mundo dado
y se relaciona con él en presente, como si el inico tiempo que viniese,
viniese por lo que él pueda hacer con esa naturaleza natural y artifi-
cial. Y en ese mundo dado no es en absoluto impropio el encontrarse
con los otros como compaiieros de taller, de labor, extranos que estan
trabajando en sociedad, juntos, con unos mismos utensilios. Ese reco-
nocimiento de la colaboracién no rompe con la naturalidad ni con su
concepcién de poder que aqui aparece como red de trabajo de dominio

26. Idem. Las cursivas son del autor.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

comun y desde ideas y comprensiones que rigen en lo comtn: Estado,
Patria, Nacion, que hacen de universales sin que aparezca lo privado
en su peculiaridad. Para Levinas es necesario algo mas: la denuncia
del poder que viene de “alguien” implica un acontecimiento de habla;
alguien que rompa con esa naturalidad y le haga saber al “yo” que ha
sido elegido, creado, y que eso es lo que lo instaura como un “yo”. Es
el acontecimiento primerisimo, inmemorial, la posicién original que,
desde otro, ha venido a darseme y desde la que puedo, desde entonces,
recibir el mundo. En ese acontecimiento se problematiza mi recono-
cimiento como “hijo” y me descubro, mas que hijo, “criatura”, una
distincidén que aqui Levinas no desarrollara mas y que mantendra en
ambigiliedad. Tampoco nosotros lo abordaremos, pero conviene dejarlo
sefalado.

Nuestro autor sostiene que este poder que viene de “alguien” es un
no-poder, si es que el poder se ha de definir necesariamente en los
canones modernos que lo identifican con la libertad subjetiva. El poder
que viene de “alguien” es otra manera de poder que no se identifica con
el poder del disfrute, propio del mundo de los alimentos. Este poder es
una fecundidad, un poder-dar que no depende de la carencia previa,
sino que se inserta en el mundo de las necesidades como una oferta,
un don que me viene y me llega de otro. Ser hijo, afirmara Levinas, es
“existir de manera que no se existe enteramente por cuenta propia,
sino refiriéndose [...] al existir de Otro”.”” A ese poder de fecundidad,
que viene a nosotros como donacion gratuita de otro, es al que Levi-
nas llama “ensefnanza”, haciendo resonar en esta palabra aquella otra
que fue fundacional de la propia fe de Levinas, “Torah”, que aunque
se traduce generalmente como “ley”, seria mas correcto comprender
como “ensefianza”.

27. Ibidem, p.101.

341



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La ensefianza da un vinculo desde el que se pueda pensar, acto creador
que no puede ser asumido por la criatura como su posesion, pero que
si puede aprender, seguir sin asumir, ni quedar meramente asumido
en ella. Al ser escucha, la ensefianza no se hace inmanente a la tras-
cendencia, pues implica una relacion con otro, donde ni el yo ni el otro
pierden lo que, de suyo, les es propio. En la ensefianza se da la “ruptura
del mundo de los alimentos: situacidon en la que hay alguien detras de
mi libertad; comienzo de la comunidad”.”® éPero qué tipo de palabra es
la ensenanza? En esta dltima frase el autor no se refiere a la ensefianza
que se recibe en audicién, sino a la que se recibe en caricia, ésa en
la que la otra persona “se retira a su misterio”” dejando mi cuerpo
tocado por otro, en herida abierta a otro que no puede ser reduci-
do meramente a disfrute, sino que, en el disfrute, hay una “sensacion
bicéfala™’ donde dos seres estan unidos en una misma sensacioén que
resulta tinica; un solo presente vivido de multiplicidad. En la caricia,
en la voluptuosidad de la relacién erética, como en la palabra que se
escucha, se hace manifiesta una alteridad que esta generando, a la vez,
dos yoes irreductibles. Es propiamente esa alteridad la que hace a la
palabra huella de aquella alteridad que se hizo presente, inaprehen-
sible, inasumible y que me dejo herido, abierto, elegido para ser yo
desde esa visita. En la herida de la alteridad se ha dado esa parada del
ritmo, necesaria para que aparezca lo humano en el “yo”, en donde el “yo”
muestra su “envés”, el haber venido de otro a ser yo, haber sido elegido, ser
“hijo”, como dice Levinas.

Ensefanza es la palabra que viene de afueray en ese modo se da para
ser recibida. No es una peticion a la libertad, sino una irrupcién del otro
en mi “en casa”, pues es €l quien me ha elegido como escucha o como el
hueco de los abrazos en que se entrega como piel, seno o cavidad que
puede acogerle en su ensefianza. El otro no se pierde en su eleccidn, no

28. Ibidem, p. 133.
29. Idem.
30. Idem.

342



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

se funde con su elegido, sino que se mantiene como palabra inasumi-
ble, insobornable, que mantiene la distancia insuperable del donante
respecto de su donatario, del padre respecto a su hijo. La eleccidon que
implica la ensefianza, entonces, inviste al “en casa” de una dignidad:
la persona es un interlocutor confiable, no por sus méritos, sino por el
don de la palabra que el otro le dirige. Con esa confianza la persona es
distinguida, elevada a individualidad plena, como respeto y reverencia
al “en casa” que le es propio. La palabra de la ensefianza se dirige con
plena gratuidad, pues no depende de que la persona se muestre prime-
ro digna de ella, sino que es la palabra (la eleccion) la que la dignifica,
la abre ala alteridad que ha querido reconocerla como digna de recibir
su mensaje, y es llamada a responder libremente, justificando con su
respuesta, acto nuevo y también innovador, la eleccidon con que el otro
le ha confiado su caricia o su palabra. Y, por esa dignidad que ahi se
instaura, es como Levinas considera a la enseflanza un acto creador,
fecundidad, a diferencia del poder no-creador de la manipulacion.
La fecundidad es obrar un existir pluralista, de yo y otro, al mismo
tiempo, en un acto que precede toda libertad. Este “precede”, aclara
Levinas, “debe tomarse aqui en un sentido extremadamente fuerte:
indica un pasado absoluto, un pasado del que precisamente no cabe
tener recuerdo, ni reminiscencia, ni asuncion, ni repeticion, como en
el pasado heideggeriano”.” Es a este pasado absoluto al que llama en-
seflanza. La ensefianza me crea en cuanto me instaura en un nuevo
espacio donde mi libertad queda situada en la confianza libre y primera
del otro, como su condicién absoluta y fundamental.

En la instauracion la persona que acontece en el “yo” queda colocada
en un verdadero comun: el lugar en donde ha quedado susceptible a
esa llamada a responder desde su eleccion. Es ahi en donde encuentra
a los otros que acuden a €l con su palabra y su caricia, y le remiten a
otro misterio de eleccidon. Ninguno de ellos es padre en sentido abso-

31. Ibidem, p.128.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

luto, pues ninguno posee el origen como propiedad: todos hermanos
y hermanas, otros que “se retiran a su misterio”.*” El hijo reconoce
ahora también a los hermanos y hermanas que vienen a él (o a ella)
también del padre, también de una eleccion que los inviste de miste-
rio y libertad, de respuesta pedida, insobornable e insustituible. En
cada hermano, en cada hermana, el “yo” descubre no a uno con el que
pueda identificarse, sino a un unico, imposible de aprehender en su
eleccion. Cada uno en su misterio, cada uno en lo comun, en el mundo
que recibe en su “en casa”, que es reconocido, elegido en unicidad.
Y ahi es donde plantea Levinas el problema de la justificacion de la
libertad. No le basta al “yo” comprenderse o comprender el mundo
en el que vive, ni desde la eternidad ni desde una posibilidad que se
realiza en su vida, ni desde el hecho que le da terminacién a su vida
finita, para justificar esa libertad que se experimenta en lo comun, en
el “entre”, en los hermanos, en el espacio abierto entre ellas y ellos.
La justificacién tendra que ser ahora un problema irresoluble para un
“yo” solitario que se encuentra asi en la impotencia de darse a si mismo
una razén que baste a la existencia. Rota irremediablemente la unidad
parmenidea; la unidad de los hermanos y hermanas se ha vuelto un
problema: el problema de convertir la fraternidad en una socialidad,
en un espacio de relaciones donde los hermanos puedan convivir. He
ahi la pregunta por la justicia que resuena en el origen y fundamento
de la cuestion del poder.

La fraternidad no es la solucién —sefala Levinas—, como han pensa-
do los socialismos utopicos, sino que es lo que inicia el problema. Lo
inicia, como la eleccién, en ese pasado absoluto en el que todos nos
encontramos sin poder dominarlo porque no se tiene poder sobre el
origen. De origen, existencia multiple, “no soy sino una parte”,” ins-
taurado en un todo que no puede reducirse a la comprension. Y es ahi
donde la eleccién se torna llamada; el todo llama a repetir la ensefanza

32. Ibidem, p.133.
33. Ibidem, p.137.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

para “fundar una sociedad de hermanos”.** No se trata de elegirme a
mi mismo ni de elegir al otro que ya ha sido elegido, sino de elegir el
riesgo de “intentar permanecer juntos” para crear una sociedad, un
todo, a partir de los inconciliables e irreductibles elegidos, cada uno
en su eleccion, es decir, a partir de la fraternidad. Es este intento al que
Levinas llama “justicia”, pero no como un modelo o fin comprendido
de lo que serian las relaciones adecuadas en la comunidad, sino como
siempre intento de hacer nacer un mundo para todos y donde la elec-
cién de cada uno, de cada una, sea reverenciada, tal como reverenci6
el padre o el Creador, en su eleccion primigenia, el “en casa”, el cuerpo,
la existencia de cada elegido.

Con este intento Levinas pretende una universalidad que, a diferencia
de los teoricos del Estado y con Kierkegaard, no abandone nunca el
ambito de lo privado. No se trata de diluir las individualidades, sino,
por el contrario, de reconocer una universalidad por venir, por darse
en el intento de las individualidades por reconocer y reverenciar las
otras individualidades. La ensefianza aqui no es todavia el mandato
del “no mataras”, que caracterizara el planteamiento posterior de este
autor, sino que Levinas se queda en otro tiempo, anterior, intermedio,
el tiempo de la oportunidad: podria matar al otro o, también, intentar
otra cosa, “permanecer juntos”. Parece haber aqui otra libertad distinta
ala del dominio, distinta a la del disfrute; una que se justifica no para
si misma, sino s6lo en el tomar la oportunidad de intentar, de equivo-
carse, de pedir perdon y perdonar, de permanecer en fidelidad junto a
sus hermanos y hermanas, sabiendo que también ellos, elegidos como
ella, pueden decidir matar o, a su vez, intentar la permanencia. {No
habra que reconocer, pues, también aqui otro poder, el poder fecundo
del intento, de la convivencia, de buscar ser fieles a seguir intentando
permanecer en convivencia de persona a persona? ¢No latiria en este
intento la consideracion posible de la tradicion aristotélica cristiana de

34. Idem.
35. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

la amistad, la caridad y la benevolencia como elementos esenciales del
problema de la justicia? {No serian entonces también definitorios estos
elementos en ese no-poder o poder otro que Levinas llama fecundidad?

Este poder de la fecundidad no resulta evidente para sujeto alguno;
no esta incluido en ninguna actividad ni pasividad como un elemen-
to mas de la inmanencia; y no es accién ni contemplacion, no es un
des-velamiento, sino que es trascendencia, un llamado, una invita-
ci6on (no un mandato que, por su posible coercidn, apunta a un orden
que, por ya dado, deberia ser obedecido), algo que se puede acoger,
aprender, recibir como ensefianza y que pide reverencia a quien lo
ensefia. En el intento de esta convivencia ha de encontrar también su
lugar esta ensefianza de la reverencia que acompana al aprendizaje de
la enseflanza misma. Tal vez sea la ensenanza de la reverencia lo que
en verdad podemos ensefiar de la ensefianza. No podemos hacer pre-
sente el pasado absoluto ni se puede conjurar su distancia repitiendo
alusiones y palabras; pero esas alusiones, esas palabras, y el contexto
que inventamos para recoger su brillo pueden ensefnarnos reverencia
a ese pasado y apuntarnos a ese “vinculo con un punto que el alumno
no puede encontrar, pero a partir del cual puede pensar”.* Tal vez de
eso, de ensefar reverencia, de hacer vinculo desde nuestros intentos
hacia ese pasado, de modo que nada pretenda ser dominacioén y ultimo
término que comprenda a los elegidos en convivencia, es en lo que
consiste el poder fecundo que nos llama a hacer sociedad.

Tal vez ahi es que conviene recuperar el trabajo constante y el método
de los humanistas como Antonio Gémez Robledo, para movernos a
la reverencia y a la gratitud con quienes nos precedieron. No porque
sean ellos nuestros padres en sentido absoluto, pero si porque al reco-
nocer su respeto por la humanidad y sus enseflanzas en el tiempo, su
atencion a resaltar lo que encontraron mejor en nuestra convivencia,

36. Ibidem, p.128.



PODER, FECUNDIDAD, COMUNIDAD ¢ PEDRO ANTONIO REYES LINARES, SJ

en su defensa por los desheredados, los ignorados o los privados de
las condiciones minimas necesarias para la humanidad, incluso del
mismo reconocimiento de seres humanos, en su piedad religiosa, filial,
fraternal y fidelidad en la amistad, en su gratitud a quien ha dado tanto
bien recibido y a quien ha defendido la humanidad en todo ser humano,
pueda estar el mejor contexto para ejercitarnos en ese poder otro que
se llama, segun Levinas, fecundidad. X

Fuente documental

Levinas, Emmanuel, Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escri-
tos, Trotta, Madrid, 2015.



Habia una vez... en Hollywood

Luis Garcia Orso, SJ*

Recepcion: 8 de septiembre de 2019
Aprobacién: 16 de octubre de 2019

Quentin Tarantino naci6 en 1963 y se cri6 con su madre en Los Angeles,
California. En 1992 filmo Reservoir Dogs, historia que nunca pensé fuera
el éxito que ha sido y, en 1994, Pulp Fiction, ganadora de la Palma de
Oro en Cannes, asi como de los premios Oscar, Globo de Oro y Bafta
al mejor guion. A partir de ahi, Tarantino ha seguido provocativamente
su estilo propio: una peculiar combinaciéon de comedia negra, serie
policiaca, género bélico y western italiano. Es, al mismo tiempo, un
cineasta admirado y controvertido.

En su dltima pelicula, la novena, Once Upon a Time... in Hollywood (de
2019), Tarantino quiere recordar la ciudad de su infancia, en particu-
lar el afio 1969, y de manera similar a lo hecho por Alfonso Cuardén,
la pelicula recrea imagenes muy queridas por el cineasta: las calles
de Hollywood y sus automdviles, los edificios, los cines iconicos, las
marquesinas y los carteles, los sets o lugares de filmacioén, el formato de
Panavision, los restaurantes mas sofisticados y los populares drive-in,

*  Profesor de Teologia en la Universidad Iberoamericana Ciudad de México; miembro de la Comision
Teoldgica de la Compania de Jests en México, miembro de SIGNIS (Asociaciéon Catdlica Mundial para
la Comunicacién). Igorso@jesuits.net



HABIA UNA VEZ... EN HOLLYWOOD e LUIS GARCIA ORSO, SJ

el movimiento hippie, las chicas de Playboy, los artistas en boga, las
series de television, Bruce Lee...

Tarantino sitia a su protagonista Rick Dalton entre las populares se-
ries de television, con esos héroes de accidon y los temas de vaqueros:
Bonanza, Caravana, El gran chaparral, El virginiano, Gunsmoke, Tierra
de gigantes, The FBI, Wild Wild West...Y luego, la gustosa banda sonora
de la pelicula con la musica popular del tiempo como es recordada por
el cineasta: Deep Purple, Buchanan Brothers, José Feliciano, Simon and
Garfunkel, Paul Revere, Los Bravos... Ellos se convierten también en
texto de la historia.

En ese ambiente y en ese afio la historia filmica sigue la vida cotidiana
de un actor de series de television venido a menos, Rick Dalton, y de
su doble para las filmaciones, Cliff Booth, en las actuaciones corres-
pondientes de Leonardo DiCaprio y Brad Pitt, con una notable quimica
de amistad que nos recuerda la de Paul Newman y Robert Redford en
Butch Cassidy and the Sundance Kid (1969) y en El Golpe (1973). Rick
Dalton es el simbolo de tantas estrellas que Hollywood crea y luego
descarta, porque envejecen, porque ya no dan suficiente ganancia eco-
ndémica, porque los productores quieren gente joven y otros estilos.
DiCaprio logra reflejarlo con cantidad de matices en su actuacion, en
particular en sus gestos de depresion y en la escena en la que es con-
solado por una nifa actriz. Y Rick Dalton es también el homenaje de
Tarantino al spaghetti western, vilipendiado por Hollywood y género
insustituible del cine en las manos de Sergio Leone (Erase una vez en
el Oeste, de 1968) y de Sergio Corbucci.

Y esti también en ese tiempo Sharon Tate (interpretada por Margot
Robbie), la nueva promesa de Hollywod, la chica sexy e ingenua, la es-
trellita rubia de quien se enamora el director Roman Polanski, en 1967,
al filmar El baile de los vampiros y con quien se casa; la misma Sharon
que puede ser mas comica de lo que se pensaba en Las demoledoras



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

(The Wrecking Crew, de 1968) al lado del personaje idolo de Matt Helm,
que volvemos a ver aqui. Esa secuencia con Sharon viendo a Sharon
en la pantalla nos hace saborear como el cine es una complicidad de
miradas.

Tarantino lleva al atrevido Cliff Booth hasta Spahn Ranch, el aban-
donado lugar de filmaciones donde vive ahora la comuna del extrafio
Charles Manson y hace coincidir en el exclusivo Cielo Drive la casa
de Rick Dalton y la mansién de Polanski y Sharon. Los espectadores
ya sabemos que la madrugada del 9 de agosto de 1969 unos fanaticos
de la secta de Manson llegan a asesinar a sus moradores y acaban de la
manera mas brutal y sanguinaria con la vida de la actriz Sharon Tate,
a unas semanas de dar a luz. Y los asesinos se justifican: “Las pelicu-
las que hemos visto desde nuestra infancia nos enseflaron a matar”.
Terrible y dura verdad que nos tenemos que tragar. Pero el final que
reinventa Tarantino para su pelicula es de lo mas sorprendente y cine-
matografico: el tierno rescate de un actor venido a menos y de la chica
que sofd en ser actriz siempre.

Tarantino mezcla recuerdos con ficcidn, en un guion a veces deshilva-
nado, porque le importan mas que nada las imagenes y el encuentro
cotidiano de tantos recuerdos; asi crea una nostalgia cinéfila llena de
emocion y cariflo, una serie de imagenes convertidas en una pelicula
de amor a su infancia, al cine, a la televisiéon y a Hollywood. Muy dis-
frutable. X



La construccion de la sociedad:
entre competenciay cooperacion
Lectio brevis—1TESO, 2018

Rubén Ignacio Corona Cadena, SJ*

Recepcion: 16 de agosto de 2019
Aprobacién: 18 de octubre de 2019

Introduccion. La histerizacion de la politica

Querido Padre Rector, querida Catalina Morfin, queridos miembros
de la comunidad universitaria:

Cuando me pidieron que me hiciera cargo de la lectio brevis de
este afio podiamos adivinar un panorama postelectoral complicado
debido a que las campanas fueron un tanto rispidas. Sin embargo,
ha sido todo lo contrario: vivimos en una “extrafia calma” luego de
las elecciones presidenciales. Esto puede deberse a varios factores
en los que no me detengo. Por ahora me llama la atencién que la
calma resulte extrana.

Pareceria que en México el conflicto y la violencia se han normalizado.
Cuando hablamos de lo tosco de los debates politicos algunas personas

*  Maestro en Filosofia y Teologia por el Centre Sévres de Paris, doctorando en Filosofia por la misma
institucion. Director del Departamento de Filosofia y Humanidades. rubencorona@iteso.mx

351



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

responden que el problema es que en nuestro pais no estamos acostum-
brados a debatir o a enfrentar los conflictos.' Sin embargo, creo que hay
una degradacién de las instituciones politicas que no s6lo es fruto de
la posibilidad de debatir. Me parece que el cinismo y el escepticismo
van permeando el ambiente: en cuestiones de politica ya no creemos
en nadie y no esperamos nada.

Podemos bautizar este fendmeno de aspereza en el debate como una
histerizacién de la politica y preguntarnos a qué se debe, si es un fené-
meno reciente, si es posible plantear soluciones. ¢Acaso somos cada
vez menos civilizados? Tal vez nos hemos vuelto mas violentos. ¢Qué
se puede decir de este fenémeno?

La economistificacion

Una buena parte de esta histerizaciéon se debe a algo que ha descrito
el socidlogo francés Jean-Pierre Dupuy como economistificacién.” Se
trata de la sustitucién de una légica politica por una légica econémica.
Ordinariamente lo que se busca con la importacion de la 16gica de la
economia en la politica es hacer mas eficientes los servicios publicos,
como el transporte urbano, los servicios de salud o de seguridad social.
Se tiene la idea de que cuando hay que pagarlos son mas valorados,
pero que al mismo tiempo se puede exigir mayor eficiencia, puesto que
nos hemos vuelto clientes.

Uno de los resultados colaterales de esta economistificacion es el uso
de lalégica econdmica en otros procesos en los que resulta claramente
funesta, por ejemplo, la produccién y la difusién cultural o la inves-
tigacion cientifica. Se nos podria decir que todo cuesta dinero y que
por lo tanto hay que llevar las cosas con una légica cercana a la de la
economia. Si bien es verdad que todo cuesta, {es eso motivo suficiente

1. Por ejemplo: Castafieda, Jorge, Mafiana Forever, Vintage, Nueva York, 2012.
2. Dupuy, Jean-Pierre, L'avenir de I’économie. Sortir de [’économystification, Flammarion, Paris, 2014.

352



LA CONSTRUCCION DE LA SOCIEDAD e RUBEN IGNACIO CORONA CADENA, S]

para implementar una sustituciéon de légicas? éQué les pasa a los pro-
cesos sociales? ¢Por qué se van degradando con la economistificaciéon?

Expongo la critica en tres puntos: nuestra capacidad del mal, la gene-
ralizacion de la competencia y la proliferacion de la falta de civilidad.
Un cuarto punto sera destinado para dar una perspectiva filoso6fica a
este problema, para tocar finalmente su posible soluciéon.

Nuestra capacidad de mal

Hemos reflexionado todavia muy poco sobre un asunto que cada vez
se hace mas evidente y urgente. Hoy en dia la capacidad de la que dis-
ponemos para causar dafio es proporcionalmente muy superior a los
medios morales que tenemos para hacerle frente. El poder de la técnica
parece haber rebasado nuestra capacidad moral, tal como lo muestra
Tzvetan Todorov en su libro Frente al limite.” El problema es que nos
hemos quedado sin categorias para juzgar un mal cuyas dimensiones
tampoco somos capaces de medir. Cuando Giinther Anders particip6
en el 42 Congreso Internacional sobre bombas atoémicas que se llevd
a cabo en Japon, anoto en su diario que el discurso de los japoneses al
referirse a las bombas que los estadounidenses lanzaron en Hiroshima
y en Nagasaki era parecido al que se tiene con una catastrofe natural:
no habia designacién de culpables. Muy probablemente se trata de
una incapacidad de medir un mal de esa magnitud provocado por el
ser humano.

De igual manera podemos hablar del poder de los medios financieros
actuales y de nuestra incapacidad para sopesar el dafio que causan.
Pienso en los rescates bancarios. Es un desastre moral utilizar el dinero
publico para sacar de la quiebra a las instituciones financieras —que
en principio son privadas— y, ademas, abstenerse de sefialar o castigar

3. Todorov, Tzvetan, Frente al limite, Siglo XXI, Madrid, 2004.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

culpables. No tenemos idea del punto hasta el cual se devasta la con-
fianza de la gente en sus instituciones, una confianza esencial para que
cualquier pais pueda marchar convenientemente. Lo mismo es posible
decir de la proliferacion de escandalos de corrupciéon de personajes
politicos. Son como robos a plena luz del dia, sin ningtin pudor. Y no
se dimensiona el desastre moral que conllevan.

Se trata, pues, del poder que confieren los medios técnicos y de nues-
tra falta de aptitud para sopesar hasta donde nos puede afectar ese
poder. No hemos podido mensurar el mal del que somos capaces, con
excepcion de los ecologistas, quienes nos han dado algunas pistas de
las consecuencias de continuar explotando los recursos naturales como
lo hemos hecho hasta ahora.

Hay que sefialar un punto importante. Cualquier economista nos po-
dria explicar que las leyes de la economia no son morales. En econo-
mia no hay moral, sino funcionalidad. Hablar, por ejemplo, de una
“competencia justa” en economia no tiene nada que ver con la justicia,
sino con la competencia. Cuando la competencia econémica se vuelve
injusta simplemente no hay competencia, hay monopolio (o tal vez
oligopolio). En este sentido, la voluntad de moralizar la economia no
es una opcion, no lleva a nada.

Y, sin embargo, toda democracia necesita moral en sus ciudadanos
porque se cohesiona por su solidaridad, es decir, por la voluntad de
vivir juntos. A pesar de que no podamos moralizar la economia, la
moral sigue siendo necesaria.

La generalizacion de la competencia
Desde hace tiempo medimos el desempefio humano en términos de

competitividad. Sélo es eficiente y tiene un buen desempeifio profesio-
nal, académico, comercial, etc., quien es capaz de competir con otros.



LA CONSTRUCCION DE LA SOCIEDAD e RUBEN IGNACIO CORONA CADENA, S]

La critica que lanza el capitalismo liberal a las grandes burocracias se
dirige a su ineficiencia y su desperdicio de recursos. El mal desempefio
es una falta de competitividad.

Para aumentar la eficiencia de los aparatos burocraticos a los servido-
res publicos se les obliga a jugar con las reglas del mercado. Esto ha
producido, en primer lugar, la privatizacion del servicio publico y, en
segundo lugar, la exigencia de una mayor transparencia y rendicidon de
cuentas a los funcionarios.

Sin embargo, el dinamismo de competencia va deformando y desfigu-
rando la razdén de ser de las instituciones ptublicas. Podemos verlo en
algunos casos concretos:

» Lalogica de la competencia en las elecciones va transformando en
un show televisivo lo que deberia ser un verdadero debate. Gana
el que logra convencer a la mayoria. Decimos mayoria pero en
realidad deberiamos decir masa. En Jalisco hay otra palabra mucho
mas grafica para describirlo: 1a “perrada”.

e Hay que convencer a la masa (la “perrada”) de votar por un can-
didato, pero el proceso no es racional. La masa s6lo se convence
cuando se entusiasma, y se entusiasma cuando se irrita. Aquellos
que mejor saben entusiasmar (y convencer) a las masas son los per-
sonajes de lucha libre: ellos son los maestros. De ahi que los
debates se vuelvan un espectaculo lamentable, comparable con la
violencia en una arena de lucha libre: llenos de insultos, descali-
ficaciones, amenazas, etc. Un dato que nos confirma esta idea es
que Donald Trump se dedicaba a organizar peleas de lucha libre
(de millonarios) antes de dedicarse a la politica. Pueden ver los
videos en YouTube.

* Y si bien es triste mirar en qué se nos ha convertido la politica,
podriamos detenernos un poco a pensar en qué nos hemos conver-
tido nosotros a lo largo de este proceso. Somos masa, somos una



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

“perrada” debido a que nos dejamos llevar por esta légica masiva.
La participacién politica tiene el mismo efecto que ir al estadio.
Habria que sopesar mejor el desastre moral que significa conver-
tirse en una “perrada”, porque nos va acostumbrando a llevar una
“vida de perros”.

Proliferacion de la falta de civilidad

Podemos tomar la proliferaciéon de un comportamiento antisocial o
poco civil por parte de algunos ciudadanos como un signo de la eco-
nomistificaciéon y de la violencia que provoca. Vemos surgir cada vez
mas los personajes que se han bautizado como “lords” o “ladys”, cuyo
comportamiento incivil, o a veces incluso poco moral, es exhibido por
personas en las redes sociales.

No me detengo en esto. Me parece que no es una cuestion folklérica,
sino un indice de degradacién social. Desgraciadamente vivimos en
una sociedad que considera o ha considerado este comportamiento
como normal; pero ademas implica conflictos cuya solucién casi siem-
pre es violenta: recordarle a una persona que se tiene que comportar
y que debe cumplir con las normas civiles equivale a exponerse a una
agresion.

Estado natural

¢Por qué sucede todo esto? éDe donde surge esta degradacion de la
sociedad? Ya en el siglo XVI1I el fildsofo Thomas Hobbes se admiraba
de este mismo hecho. Su obra busca responder a una serie de cambios
en la sociedad de su tiempo.

Hobbes trata de examinar aquello que constituye la cohesion de la
sociedad al preguntarse por el ser humano en su estado natural. No se
trata de saber como era la humanidad antes de juntarse en sociedades,



LA CONSTRUCCION DE LA SOCIEDAD e RUBEN IGNACIO CORONA CADENA, S]

sino de saber qué seria de nosotros sin las leyes que nos ayudan a vivir
juntos. Asi pues, el ser humano en su estado natural es descrito por
Hobbes como conflictivo y violento, y la sociedad como la lucha de
todos contra todos. Hay tres pasiones fundamentales en este estado: a)
la competencia, b) la desconfianza, y ¢) la vanidad. Son tres pasiones
que destruyen cualquier intento de vida en sociedad.

Hobbes hace notar que hay una légica de guerra en el ser humano en
su estado natural e intenta sustituir esta loégica por una ldgica de paz.
Hobbes explica que la pasion detras del acuerdo, del contrato social,
es el miedo a la muerte violenta. Es gracias a este temor que somos
capaces de ponernos de acuerdo.

Nuestra situacién es un poco distinta: nosotros hemos sustituido una
légica de paz por una légica economicista, fendémeno que hemos llama-
do economistificacién. Sin embargo, el resultado es el mismo: la pro-
liferacidn de la violencia (igual que en tiempos de Hobbes). La razén
es muy obvia: si ponemos la competencia como norma que regula los
servicios publicos y la sociedad en general, no obtenemos simplemente
una mayor eficiencia. ¢Por qué? Sucede que las tres pasiones del hom-
bre en su estado natural vienen juntas, estan encadenadas. Una pasion
va llevando a la otra. La competencia viene junto con la desconfianza
y junto con la vanidad. Pero algo que hemos olvidado —por las socie-
dades que hemos construido— es que una sociedad esta en funcioén de
poder vivir juntos y no de ser rivales o competidores.

¢Qué nos falta? En nuestros dias el temor a la muerte violenta esta méas
vivo que nunca; no necesitamos invocar a Hobbes. Podemos ver, por
ejemplo, la tremenda proliferaciéon de cotos privados para estar en
condiciones de vivir con seguridad. Sin embargo, ello no nos asegura
una renovacion de la sociedad; s6lo logramos, en cambio, una frag-
mentacién cada vez mayor.

357



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Yo creo que no ayuda mucho proponer una pasion triste (temor a la
muerte violenta) como fundamento de nuestra sociedad. Necesitamos
volver la mirada a una pasién positiva. En vez de competencia, coope-
racion; en vez de desconfianza, confianza; en vez de vanidad, benevo-
lencia. Aligual que la competencia va dando lugar a las otras pasiones,
cuya confluencia termina por hacernos entrar en una ldgica de guerra
disfrazada de una légica econémica, la cooperacidon puede hacer surgir
una dindmica opuesta que pueda dar lugar a la renovacion del contrato
social; es decir, nos puede ayudar a salir de la economistificacion.

La cooperacion

Cuando proponemos la competencia como dinamismo que aumenta
la eficiencia, estamos afirmando que el deseo de sobrevivir es lo méas
fuerte en el ser humano. Es la misma pasion que propone Hobbes para
el contrato social: el miedo a la muerte violenta. La competencia se
basa en el miedo a la muerte, es decir, en el miedo a ser eliminados
(del juego, del mercado, etc.), esto es, privilegia una pasion triste que
destruye la cohesion y aumenta la rivalidad.

Sin embargo, podemos notar también que el deseo de vivir no es lo
mismo que el deseo de sobrevivir. Se entiende deseo de vivir como deseo
de vivir en plenitud. Para lograr esto necesitamos confianza y paz, no
rivalidad. El deseo de vivir es equiparable al deseo de poder dar lo me-
jor de si mismo, que es algo completamente ajeno al miedo a la muerte.

Se puede decir que no es la competencia lo que nos hace dar lo me-
jor de nosotros. Al contrario, la competencia puede traer lo peor: si
estamos centrados en superar al rival, en vencerlo, vamos cayendo
facilmente en la tentacién de eliminarlo (por lo menos, en tanto que
rival). Tlustro esta afirmacién con una idea de Hannah Arendt. Para esta
filébsofa no son el nacimiento y la muerte lo que esta en la base de la
vida humana, sino la reproduccion. Lo central es el deseo de novedad,



LA CONSTRUCCION DE LA SOCIEDAD e RUBEN IGNACIO CORONA CADENA, S]

la reproduccion de la vida (y no el “sentido” que le confiere su arbitra-
riedad o su fragilidad). El dinamismo de reproduccion esta dominado
por una légica de acogida y benevolencia, no de supervivencia.

El deseo de vivir despierta cuando hay una confianza en la posibili-
dad de dar lo mejor de si. Unicamente la cooperacién despierta esta
confianza.

Nuestra tarea como universidad

Proponer la cooperacién no es proponer una teoria ni un eslogan. La
cooperacién es un principio de accién. Para comenzar a actuar no
necesitamos sino detectar las necesidades de la sociedad en la que
estamos insertos. Esto es importante porque la cooperacioén puede ser
para nosotros el principio que garantice una presencia incondicional
de la universidad en la sociedad. Nuestra actividad puede orientarse a
esta cooperacion mediante la promocioén y creacién de actores sociales
que nos ayuden a todos a salir de la economistificacion.

Notemos que esto es algo que ya existe en nuestra universidad. En el
ITESO intentamos tener respeto por las minorias, tolerancia entre per-
sonas que piensan de distinto modo o que tienen distintas creencias
religiosas, tratar de conducir el automovil amablemente y dar prefe-
rencia al peatdn, en fin, una serie de cosas que no siempre encontramos
fuera del campus. Hay también muchos proyectos PAP que incorporan
dinamismos de cooperacion. Todo esto debe impulsarse mas.

De ningin modo se puede decir que proponemos una salida de toda
competencia; pero es verdad que hace falta situarla y limitarla. Asi
como es ya imposible vivir sin economia y necesitamos entender que
la economia tiene sus propias leyes, asi también es necesario limitar
su Ambito de competencia.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Es cierto que necesitamos accion; pero también es verdad que somos,
primeramente, una universidad: necesitamos reflexién. La cooperacion
queda como tarea de la universidad por varios motivos:

e Pone alas personas més cualificadas de que dispone la sociedad en
ambitos de servicio incondicional, lo que va generando confianza
en la sociedad.

e Es capaz de reflexionar sobre los limites de la competenciay de la
cooperacion; de hacer ver su necesidad y de diferenciar los 4mbi-
tos en que ambas se dan.

e El objetivo de generar la confianza es lograr acuerdos, volver al
contrato social. Los acuerdos de civilidad s6lo son posibles cuan-
do hay cooperacién, que es previa a todo acuerdo. Antes de hacer
leyes, pactos e instituciones hay que querer vivir juntos.

La cooperacién es aquello que puede distinguirnos como universi-
dad de inspiracion cristiana. Aprovechemos lo que tenemos para ello:
nuestro espacio, tiempo, recursos y disposicion. Lo universitario es lo
universal. Proponer una sociedad donde quepan todas las personas es
nuestra tarea central.

Muchas gracias.

Fuentes documentales

Castafieda, Jorge, Mafiana Forever, Vintage, Nueva York, 2012.

Dupuy, Jean-Pierre, L’avenir de I’économie. Sortir de I’économystifica-

tion, Flammarion, Paris, 2014.
Todorov, Tzvetan, Frente al limite, Siglo XXI, Madrid, 2004.



N

ITESQ, Universidad
Jesuita de Guadalajara

EDUCACION
JESUITA
MEXICO

\} SISTEMA
. 'UNIVERSITARIO
- JESUITA

S

aliante

ITESO, libres para transformar

a—
Conoce los programas de filosofia que el ITESO te ofrece
= Licenciatura en Filosofia y Ciencias Sociales
Una vida sin reflexiéon no vale la pena de ser vivida
= Maestria en Filosofia y Ciencias Sociales
Reflexidon que transforma
¢ Eg
ITESO, Universidad Jesuita de Guadalajara Posgrados ITESO \il),L-
Tel. 3669 3535 / 01800 714 9092 Tels. 3669 3569 | 01800 364 2900 T
carreras@lteso.mx posgrados@lteso.mx i’éi%%&’%ﬁ
carreras.iteso.mx posgrados.itesomx s
Reconocimiento de Validez Oficial de Estudios (RVOE) segun Acuerdo Secretarial SEP nim. 15018, publicado en el Diario Oficial de la Federacién el 29 de noviembre de 1976. AUS‘]&




En la ciudad
de Guadalajara

pone a su servicio la

LIBRERIA
San Ignacio

Madero #606
esq. con Pavo,
Centro, GDL




“Tu piel no es tu piel; dentro de tu piel esta Téotl”

Xipe totek es la epifania que sugiere la presencia seductora del espiritu en la materia,
especialmente en el cuerpo humano. Sugiere también la repeticién kierkegaardiana.
Renaciendo asciende el sol en el firmamento. Y dentro de la piel el Dios mira, vive y siente.

Mayor informacién sobre el nombre Xipe totek: revistaxipetotek@iteso.mx

X
ORIENTACION
Participar al pablico nuestras reflexiones en el orden social, filoséfico, econémico, histérico, cultural,
psicolégico, legal, sobre diversos aspectos de la vida en el intento de una liberacién total de cuanto
oprime al hombre. Nos complace invitar a participantes de alta calidad universitaria que inspiren
nuestra reflexion, sin que por ello pretendamos ni siquiera insinuar que participen de nuestra linea de
pensamiento y actividad, ni que la revista Xipe totek comparta todas las ideas de nuestros invitados.

X
CRITERIOS EDITORIALES
La revista Xipe totek se rige por los siguientes criterios editoriales:

1. En cuanto al contenido

Xipe totek acepta para su publicacién trabajos (articulos,
ensayos, resefias, cuentos y poesia) ubicados en el campo
de la reflexion sobre los problemas humanos y sociales en
cuyo abordaje destaque la perspectiva filosofica.

2. En cuanto al formato

Los trabajos propuestos deberdn reunir los requisitos
formales aqui establecidos:

a. Ser trabajos inéditos.

b. Tener una extensién maxima de 52,000 (cincuenta
y dos mil) caracteres, incluyendo resumen, notas,
bibliografia y espacios. El resumen deberd tener una
extensiéon no mayor a 950 (novecientos cincuenta)
caracteres.

c. Presentarse en fuente Times New Roman, 12 pts.
e interlineado de 1.5.

d. Atenerse a la convencion de la Real Academia Espafola
(A, T, E, L, A.) para consignar las notas a pie de pagina y
la bibliografia final.

e. Incluir un resumen en espafiol no mayor a 950
caracteres, incluyendo espacios.

3. En cuanto al envio y recepciéon

Los archivos de los trabajos deberan:

a. Ser enviados a la direccién: dezasc@iteso.mx

b. Incluir en el mismo envio un curriculum
vitae breve (no mdas de un parrafo), la direccién
electrénica del autor y, en su caso, el nombre de
la institucion a la que pertenece,

Xipe totek acusara recepcion y notificara el resultado
de su revision y dictamen.

4. En cuanto a la publicacion

La publicaciéon de los trabajos se realiza bajo las
siguientes condiciones:

a. El Consejo Editorial de Xipe totek someterd a
arbitraje todos los trabajos recibidos.

b. El Consejo Editorial decidird cudles trabajos
seran publicados y en qué numero de la revisa
Xipe totek.

Consejo editorial.

Los articulos son responsabilidad propia de los autores.

La reproduccidn total o parcial de los trabajos publicados puede hacerse con tal de que se cite la fuente.
X

En 2005 esta revista fue incorporada por EBSCO a su coleccidon de revistas electronicas. EBSCO es el
mayor integrador mundial de revistas en texto completo (Cfr. Internet). Xipe totek sigue siendo de las
revistas mas consultadas.

También se encuentra en las bases de datos Gale Cengage Learning y Lantindex.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





