Porte pagado, publicacién PP14-009, autorizado por Sepomex

) :
q <
2N i," ﬁ S
'.-“ = LT
—— AR LSS TR

Michel Foucault 11
A 40 anos

Ano 33 /Vol.ll / No. 122 / 3| de enero de 2025




\/
A IPE TOTEK 0 i,

Equipo editorial

Director
Miguel Ferndndez Membrive, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Director fundador
F Jorge Manzano Vargas, S.J. (1930-2013)

Comité editorial

José Pedro Arriaga Arroyo, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Cristina Cardenas Castillo, Universidad de Guadalajara /

Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Rubén Ignacio Corona Cadena, S.J., Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Carlos Sanchez Romero, Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Demetrio Zavala Scherer, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Consejo Editorial

Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México / El Colegio de México

Francisco Castro Merrifield, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Maria Cristina Conforti Rojas, Pontificia Universidad Javeriana de Bogot4, Colombia
Nazzareno Fioraso, Universita di Verona, Italia

Angela Lorena Fuster Peiré, Universitat de Barcelona, Espafia

José Ramoén Daniel Lopez, S.J., Universidad Catélica de Coérdoba, Argentina

Emilio Martinez Navarro, Universidad de Murcia, Espafa

Brenda Mariana Méndez Gallardo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Equipo técnico

Editor B: Antonio Cham Fuentes

Diseflo de portada: Pamela Scarlett Gutiérrez Gonzélez
Diagramacién: Daniela Rico Cudurie

Traductor: William Quinn

Asistente general: Sarai Salazar Rivera

Cuidado de la edicién: Oficina de Publicaciones del ITESO

Xipe totek. Revista semestral del Departamento de Filosofia y Humanidades del ITESO, Afio 33, No. 122, julio-
diciembre de 2024, es una publicaciéon semestral editada y distribuida por el Departamento de Filosofia
y Humanidades del Instituto Tecnolégico y de Estudios Superiores de Occidente, AC (ITESO), Periférico
Sur Manuel Gémez Morin 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal., México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974
www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel Fernandez Membrive. Reserva de Derechos al
Uso Exclusivo: 04-2017-071211042100-203 ISSN: 2448-9085, ambos otorgados por el Instituto Nacional
del Derecho de Autor. Responsable de la tltima actualizacion de este Numero, Daniel Jonas Benchimol,
el 31 de enero de 2025.






JXIPE TOTEK

Michel Foucault 11
A 40 ailos

¢ Presentacion
Miguel Fernandez Membrive 5

e Michel Foucault II. A 40 aiios
EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO 9
Kevin Rios Ospina

e Acercamientos filosoficos
PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE
LA ENFERMEDAD MORTAL 54
Fernando Rudy Hiller

SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD
HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA 81
Maria Edith Veldzquez Herndndez

LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO,
Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES 105
Fredy Humberto Castafieda Vargas, S.J.

EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA
CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO 131
Vidzu Morales Huitzil



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS.
DESAFIOS PARA LA DEMOCRACIA
Gergana Neycheva Petrova

e Cine y literatura
CIELO ROJO: LA PRETENSION DE SER ESCRITOR
Luis Garcia Orso, S.J.

OTRA COSA
José Israel Carranza

® Justicia y sociedad
LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL
CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO
Luis Eduardo Rivero Borrell Zermenio

143

159

163

167



Presentacion

La reflexion sobre filosofia e historia, en lo que atafie a su relacion
mutua y a su naturaleza como disciplinas y realidades, ha sido el eje
tematico de la revista desde el pasado nimero. De acuerdo con esta
perspectiva propusimos abordar el pensamiento de Michel Foucault,
en ocasion de su 40.2 aniversario luctuoso. En realidad, la efeméride
fue un pretexto mas que propicio para revitalizar esa discusién sobre
las relaciones entre historia, saber, filosofia y metodologia que debe
al siglo XIX su mas remoto y directo impulso, y que constituye el ele-
mento en el que el peculiar discurso de Foucault se despliega como
ejercicio, se repliega reflexivamente y también genera controversia.

Concluimos, entonces, la seccién tematica de la revista, Michel Fou-
cault I1. A 40 afos, con un articulo de Kevin Rios Ospina en el que
recurre a la historia intelectual para mostrar que en el centro del pen-
samiento de Foucault permanece una aporia que ha resistido y ain
resiste los multiples intentos de cancelarla: la desterritorializacion
de historia y filosofia que resuena en el problema de discernir si el
trabajo de aquél es historiografico o filoséfico. Esta cuestion —conte-
nida, segtin el autor, en la nocioén foucaultiana de acontecimiento— es
consecuencia de la radicalidad a la que Foucault lleva la historicidad
de la experiencia, ante la cual el afan de categorizar univocamente su
discurso sélo puede paralizarse.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

En la seccion Acercamientos filosdficos, en esta ocasion publicamos cinco
articulos. En el primero de ellos, Fernando Rudy Hiller aborda la expe-
riencia existencial que Seren Kierkegaard llama desesperacion y la aplica
al problema de “cémo es posible que una persona cambie para mejor”,
ilustrandolo con el caso especifico de alguien que quiere superar una adic-
cion. El andlisis del autor recupera las categorias de posibilidad y necesidad
(facticidad) que Kierkegaard vincula con la tarea autoconstitutiva del yo,
y con base en una interpretacion de éstas propone una salida al problema
que prescinde de la dimension religiosa de la solucion kierkegaardiana.

En el segundo articulo, Maria Edith Velazquez Hernandez profundiza
en el tratamiento de la relacién alma-cuerpo y de los afectos en la Etica
de Baruch Spinoza. A partir de ello, la autora plantea una interpretacién
de Spinoza con el propo6sito de reivindicar un umbral de liberacion de la
esclavitud del alma al alcance de todas y todos aquéllos que en la escala
del conocimiento no logran ascender al nivel superior, representado por
la scientia intuitiva. Veldizquez Hernandez identifica este umbral alli donde
el filésofo sefardi discurre sobre la firmeza del adnimo como guia de vida.

En el tercer articulo, Fredy Humberto Castafieda Vargas, S.J., retoma
el problema de la unién de las nociones primitivas alma y cuerpo que
René Descartes formula en la segunda parte de su Meditacion sexta. E1
argumento del autor, con ayuda de otros textos del corpus cartesiano,
apuntala la tesis, por un lado, de que dicha unién puede ser inteligible
(pues aun siendo confusa para el entendimiento, no es incoherente), y
por otro, sefiala que para reconocer tal inteligibilidad Descartes pudo
haber evitado el pseudoproblema que él mismo introdujo mediante el
argumento de la gldndula pineal. Asimismo, Castafieda Vargas propo-
ne una reflexion sobre el papel que el filésofo francés asigna a Dios
respecto de dicha inteligibilidad.



PRESENTACION

En el cuarto articulo, Vidzu Morales Huitzil aborda el pensamiento
de un autor menos conocido en nuestras latitudes, el fildsofo ruso
Evald Iliénkov. Morales Huitzil destaca el lugar que para Iliénkov ocupa
la contradiccion —especificamente, la contradiccion interna— como
elemento constitutivo de la investigacion dialéctica y del ser objetivo
de las cosas, donde la primera desenvuelve la l6gica de la pluralidad
material y del movimiento concreto del ultimo.

En el quinto y dltimo articulo de esta seccién, Gergana Neycheva Pe-
trova toma como referencia los fendmenos politicos y las luchas que
en la actualidad padecen y enfrentan ciertos grupos marginados —con
especial énfasis en los migrantes—, para sugerir, tras un diagndstico
de los obstaculos, algunas condiciones indispensables que podrian
favorecer la consolidacidon de una democracia no excluyente. Tanto en
ese diagnostico como en el bosquejo de estas condiciones, la autora
destaca el desafio que representa la consideracién del cuerpo en su
dimension social y politica.

Enla seccion Ciney literatura presentamos dos resefas de nuestros co-
laboradores. En lo que respecta a cine, Luis Garcia Orso, S.J., propone la
resefa de la pelicula Cielo rojo, del director aleman Christian Petzold,
la cual narra la historia de unos jovenes que comparten unas semanas
de verano junto al mar Baltico. Entre la descripcion de los personajes
y de algunas de sus vicisitudes en este paraje, nuestro colaborador
retrata el largometraje como una mirada abierta al presente de la vida
y a todo lo novedoso que éste nos ofrece.

Por su parte, en el apartado de literatura, José Israel Carranza nos
ofrece la resefia de El nervio dptico, la novela de Maria Gainza que,
aun cuando puede llegar a despistar con la impresion de que se trata
de un ejercicio autobiografico (una autoficcién mas), segiin nuestro



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

colaborador es otra cosa: no una voz que habla para escucharse a si
misma, sino una prosa que quiere impresionar la sensibilidad de sus
lectores como si se contemplara una pintura, y que propone, ademas,
una inteligencia del mundo.

Cerramos el presente nimero con la seccion Justicia y sociedad. Aqui
Luis Eduardo Rivero Borell Zermefio presenta el avance de un proyecto
de investigacion colectivo y mas amplio sobre las formas de gobierno
y los modelos de seguridad auténomos del pueblo P’urhépecha en Mi-
choacan; surgidos como consecuencia de su propia identidad comu-
nitaria y a manera de respuesta al permanente asedio de la violencia 'y
la inseguridad que produce el crimen organizado en la region. El autor
sugiere que este contexto complejo y plural —cuya descripcién no ha
de ser obviada por la reflexion— ilustra la necesidad de repensar las
relaciones entre legalidad y legitimidad, asi como la relaciéon de éstas
con la seguridad.

Como siempre, el equipo editorial de Xipe totek agradece a sus lecto-

ras y lectores su cercania en un afio mas de la revista, deseandoles un
feliz 2025. %

Miguel Fernandez Membrive



El historiador en el filosofo*

Kevin Rios Ospina**

Recepcidn: 2 de septiembre de 2024
Aprobacion: 14 de octubre de 2024

Resumen. Rios Ospina, Kevin. El historiador en el filésofo. A cuarenta afios
del fallecimiento de Michel Foucault, resulta interesante conmemorarlo es-
cuchindolo como los historiadores han ensefiado a escuchar a los muertos:
con los o0jos. Me propongo abrir el presente texto a las experiencias que la
obra de Foucault produce. Analizo la aporia que atravesé su aventura inte-
lectual y me pregunto por las relaciones que se tejen entre la filosofia y la
historia en su pensamiento. La tesis sostenida es que el historiador esta en
el fildésofo aporéticamente. Asimismo, afirmo que la obra de Foucault no pue-
de comprenderse si es abstraida de las condiciones que la hicieron posible.
Para esto, de la mano de la historia intelectual, indago aquellas condiciones
de posibilidad de su discurso; entre ellas, las controvertidas interacciones
intelectuales que tuvo con sus contemporaneos.

Palabras clave: aporia, filosofia, Foucault, historia, paradoja.

Abstract. Rios Ospina, Kevin. The Historian in the Philosopher. Forty years
after the death of Michel Foucault, it is intriguing to commemorate him by
listening as historians have taught us to listen to the dead—with our eyes.
This text aims to open itself to the experiences that the French thinker's
work produces. I analyze the aporia that pervaded his intellectual adventure

*  Este articulo se desprende de la tesis de Kevin Rios Ospina, “El historiador en el filosofo. Estudio sobre
las relaciones entre filosofia e historia en Michel Foucault”, tesis de Pregrado en Filosofia realizada en
la Universidad Catolica Luis Amig6, Medellin, 2024.

** Licenciado en Filosofia con especializaciéon en Pedagogia por la Universidad Catélica Luis Amigo.
Corrector de estilo independiente. kevin.riossp@amigo.edu.co



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

and inquire into the relationships woven between philosophy and history
in his thought. The thesis sustained here is that the historian is aporetically
present within the philosopher. Furthermore, I assert that Foucault's work
cannot be understood if it is abstracted from the conditions that made it pos-
sible. To this end, guided by intellectual history, I explore the conditions of
possibility for Foucault's discourse, including the controversial intellectual
interactions he had with his contemporaries.

Key words: aporia, philosophy, Foucault, history, paradox. Foucault, Kant.

Un étudiant: Vous considérez-vous comme un philosophe ou com-
me un historien? M. Foucault: Ni l’'un ni 'autre.
— MICHEL FOUCAULT"

Nosotros no creemos en conceptos eternos, valores eternos, formas

eternas, almas eternas; y la filosofia, en la medida que es ciencia y

no legislacion, sélo significa para nosotros la mds amplia extension
del concepto de «historia».

— FRIEDRICH NIETZSCHE®

Introduccion

A pocos meses de conmemorarse cuarenta afios del fallecimiento de
Michel Foucault, parece oportuno dirigir el pensamiento hacia aque-
llo que le sobrevivié y que en vida le borr¢ el rostro. Mientras que los
criticos y eruditos se ensafian con la tarea de clausurar una obra que,
como otras, estd condenada a permanecer abierta’® (buscando dar con

1. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1954-1988, tome III, Gallimard, Paris, 1994, p. 466.

2. Friedrich Nietzsche, Fragmentos péstumos (1882-1885). Volumen 111, Tecnos, Madrid, 2010, p. 832.

3. Sibien no es éste el espacio para desarrollar detalladamente una argumentacién que dé cuenta de la pa-
radoja de una obra abierta, es importante, al menos, tratar de esbozarla. En ¢Qué es un autor? Foucault ya
extrafa todas las consecuencias derivadas de la muerte del autor, mostrando cémo una serie de conceptos
como “obra” y “escritura” bloqueaban su completa asimilacion. No obstante, estos interrogantes abiertos
por el francés sobre la cuestion de la obra fueron encarados de lleno por otros contemporaneos suyos.
Asi, en El susurro del lenguaje Roland Barthes acuiia el concepto “la muerte del autor” (retomado por el
propio Foucault), del cual se desprende una de las caracteristicas de una obra abierta: la intitil pretension
de descifrar el sentido. Muerto el autor que podia garantizar, de alguna manera, la explicacion de lo que
es transmitido en los signos, la obra se convierte en “texto”, es decir, en un tejido constituido de multiples
hilos y capas infinitas (esto es lo que Barthes llama “espacio estereografico de la escritura” en S/Z). Por



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

una coherencia que lleve a una ensefianza univoca y transmisible), el
archivo de libros-experiencia —asi se referia Foucault a sus propios tra-
bajos— sigue llamando a la puerta del pensamiento; algo de otra parte
lo fuerza a levantarse de su sarcofago, lo incita, lo excita. Cuestiones
que se creian zanjadas aparecen abiertas, aporéticas, atormentando a
los exégetas del mismo modo que la caja de pandora liberaba el peligro
al abrirse. Como comenta Jacques Derrida,* las aporias son experien-
cias del no-pasar, del corte del camino, de la imposibilidad de éste.
Pese a lo angustioso que pueda ser habitar un atolladero, detenerse
ante las aporias, de lo que se trata es de no huir de ellas tratdndolas de
resolver, pero tampoco de resolverlas huyendo de ellas, sino de per-
manecer en ellas y hacer de su experiencia de imposibilidad la Ginica
experiencia de posibilidad. El presente articulo es, segtin la aporia, esa
“manera oscura” de la experiencia de la que habla Derrida, de acuerdo
con la experiencia de la paralisis, de la interrupcion. Si la experiencia de
la aporia es una ante las fronteras, los bordes, los margenes, este texto
se detiene ante las cuestiones que no pueden dejar de lado los asuntos
del reparto: éla filosofia tiene afuera? {tiene otros? {tiene margenes,
bordes, delimitaciones, costas? {puede dar pasos mas alla de ella? Si
la respuesta fuese afirmativa, écomo da la filosofia estos pasos y qué
implicaciones tendria? Y si fuese negativa, ¢a qué se debe ese no-pasar?
Si hay alguna obra en la que pueda experimentarse esta experiencia
del no-paso, de la aporia, tal es la obra de Foucault.’ La forma mas

otro lado, Jacques Derrida, en Mdrgenes de la filosofia, en De la gramatologia y en La diseminacién, a
través de una rehabilitacion y generalizacion del concepto de escritura como huella (Trace), y leyendo a
Condillac, muestra como la abertura de la obra puede ser pensada a partir del caricter iterable, citacio-
nal y de “huella” de la escritura, que en conjunto la hacen exceder su lugar de produccién. Finalmente,
también podria argumentarse que una obra esta abierta por su caracter acontecimental, el cual, como
ha mostrado Claude Romano en Event and World y Event and Time, se caracteriza por su an-arquia 'y
su apertura al futuro. Ademés de estos bosquejos de argumentos, otro ejemplo de esta abertura en la
obra es la reciente —y constante— publicacién de manuscritos inéditos que el fildsofo no publicéd en
vida y le sobrevivieron, como Le discours philosophique, en 2023, y La constitution d’'un transcendantal
historique dans la phénomenologie de l’esprit de Hegel, en 2024.
4. Jacques Derrida, Aporias. Morir-esperarse (en) «los limites de la verdad», Paid6s, Barcelona, 1998, p. 31.
En su primer curso acerca del “saber”, dedicado a Foucault, Gilles Deleuze sostiene dos cuestiones:
1) que la obra de Foucault es un recorrido con tres pasos y que, 2) para Foucault, el problema mas
urgente es “‘cdmo pasar del otro lado? écomo franquear la linea?”. Gilles Deleuze, El saber. Curso sobre
Foucault I, Cactus, Buenos Aires, 2013, p. 94.

e



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

radical en la que puede darse cuenta de la imposibilidad del camino
es la que manifiesta la pregunta siguiente: ées fildsofo o historiador
el autor francés? En su obra abundan motivos que suscitan tal aporia
y su multiplicacién indefinidamente. El propdsito aqui es pensar y
experimentar tal aporia en la produccién de este autor; es decir, pro-
blematizar las relaciones entre filosofia e historia en él, dar cuenta de
que esta aporeticidad se disemina tanto en su pensamiento como en
el de sus exégetas que tratan de resolverlo buscando una coherencia.’

Javier Muguerza, en su proélogo a Entre Casandra y Clio, de Concha
Roldan, comenta: “la filosofia de la historia ha contribuido, con mas
frecuencia de la tolerable, a poner en brete las buenas relaciones entre
la historia y la filosofia”.” Si bien lo anterior sugiere que entre la filo-
sofia y la historia las relaciones, generalmente, han sido complicadas,
aporéticas, la aporia manifestada en la obra de Foucault, mas que en
otros autores, ha inquietado significativamente y por mucho tiempo
a los estudiosos que han querido dar con una respuesta final. Dentro
de la literatura especializada en Foucault, en medio de los intentos de
dar con una coherencia final en su produccién que pueda resolver la
aporia, se identifican, entre muchos otros, los estudios de Paul Veyne,’
quien veia en Foucault a un filésofo que revolucioné la tradicional
historiografia de su tiempo a través de la filosofia; el de Jacques Le
Goft,” quien encontraba en Foucault una filosofia de la historia ligada
con la préctica de la disciplina histérica; los de Francois Dosse,” que

6. Ver las siguientes obras: James Miller, La pasién de Michel Foucault, Editorial Andrés Bello, Santiago

de Chile, 1995; Frédéric Gros, Michel Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2007; Guillaume Le Blanc,

El pensamiento Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2009; Paul Veyne, Foucault. Pensamiento y vida,

Paidoés, Barcelona, 2009; Arianna Sforzini, Michel Foucault. Une pensée du corps, Presses Universitai-

res de France, Paris, 2014; Tuillang Yuing Alfaro, Tras lo singular. Foucault y el ejercicio del filosofar

historico, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2017; y Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy

of History. Unfolding the Present, Lexington Books, Lanham, Maryland, 2024.

Concha Roldén, Entre Casandra y Clio. Una historia de la filosofia de la historia, Akal, Madrid, 1997, p. 5.

Paul Veyne, Cémo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia, Alianza, Madrid, 1984; y Paul

Veyne, Foucault. Pensamiento y vida.

9. Jacques Le Goff, El orden de la memoria. El tiempo como imaginario, Paidés, Barcelona, 1991.

10. Francois Dosse, Historia del estructuralismo. El campo del signo 1945-1966, Akal, Madrid, 2004; y
Francois Dosse, La saga des intellectuels francais 1944-1989. II. L'avenir en miettes 1968-1989, Gallimard,
Paris, 2018.

oo



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

ubican al francés en la intelectualidad social de su época; el de Clare
O’Farrell,” que argumenta c6mo en esta cuestion se juega la recepcion
de Foucault en Francia y Estados Unidos; los de Béatrice Han-Pile,”
quien ve a Foucault como a un filésofo que, con la mutacién a lo que
¢l mismo nombré “Era de la Historia”, hace de los a priori kantianos
no algo trascendental, universal y necesario, sino contingente, histori-
co, mutable. También se identifica el estudio de Gary Gutting,” quien
aboga por un Foucault cuyo trabajo no es filoséfico, sino esencialmente
historiografico; el de Amy Allen,” quien propone, contra algunos de
los anteriores, que tal aporia pierde de vista el punto crucial de la obra
foucaultiana, la cual es, para el autor, la historizacién del concepto
moderno de Historia; el de Catherine Malabou,” quien muestra, en una
relectura de Kant a través de la neurobiologia, a un Foucault heredero
del proyecto kantiano de la epigénesis, que ya abogaba por mostrar que
lo trascendental (lo a priori) no es algo innato. Otros estudios son los
de Gilles Deleuze, que buscan al filésofo elevado sobre el historiador
que reconstruye las formaciones histéricas diseccionando las frases
para dar con los enunciados, y, finalmente, el estudio de Adam Takécs,”
quien ve a Foucault como un nifio travieso que juega al escondite con
la filosofia y la historia. De la mano, a contrapelo y mas alla de estos
estudios —que muchas veces parecen cerrar el circulo de la cuestion—
este articulo declara apresurada la clausura de la aporia. La tesis que se
propone sustentar es que el circulo de la aporia —es decir, la cuestion

1. Clare O’Farrell, Foucault. Historian or Philosopher?, St. Martin’s Press, Nueva York, 1989.

12. Béatrice Han-Pile, Foucault’s Critical Project. Between the Transcendental and the Historical, Stanford
University Press, Stanford, 2002; Béatrice Han-Pile, “Is early Foucault a historian? History, history
and the analytic of finitude” en Philosophy and Social Criticism, Sage Publishing, Thousand Oaks,
California, vol. 31, N@ 5-6, 2005, pp. 585-608.

13. Gary Gutting, “Foucault, Hegel and Philosophy” en O’Leary, Timothy y Falzon, Christopher (Eds.),
Foucault and philosophy, Wiley-Blackwell, Nueva Jersey, 2010, pp. 17-35.

14. Amy Allen, “‘Psychoanalysis and Ethnology’ Revisited: Foucault historicization of history” en The
Southern Journal of Philosophy, Universidad de Memphis, Memphis, Tennessee, N© 55, 2017, pp. 31-46.

15. Catherine Malabou, Before tomorrow. Epigenesis and rationality, Polity Press, Cambridge, 2016.

16. Gilles Deleuze, Foucault, Paidds, Barcelona, 1987; Gilles Deleuze, El saber...; Gilles Deleuze, El poder.
Curso sobre Foucault II, Cactus, Buenos Aires, 2014; Gilles Deleuze, La subjetivacion. Curso sobre
Foucault 111, Cactus, Buenos Aires, 2015.

17. Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy...



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de si Foucault es historiador o filésofo (0 de como se relacionan filo-
sofia e historia en é1)— no se deja cerrar ficilmente.

A lo largo de estas paginas se muestra como se destila de tal aporia la
paradoja de las inscripciones corporales que explicit6 Judith Butler, esto
es, como tal cuestion constituye el estatuto ambivalente del cuerpo en
Foucault. Se revela que la experiencia de la aporia, aquello que Han-
Pile designa como lontologie manquée foucaultiana, abre en la expe-
riencia del no-paso el paso a otro espacio, a un intersticio en el que las
relaciones entre filosofia e historia en Foucault puedan ser pensadas de
manera diferente, de manera aporética, pero no dilemética. Para esto,
el método del que se sirve esta investigacion es la historia intelectual
desarrollada heterogéneamente, a partir del siglo XX, por diferentes
autores y disciplinas. Siguiendo a Elias Palti, a pesar de la heterogenei-
dad fundamental, se puede dar cuenta de un cierto punto de contacto
comun subyacente a las distintas formas de historia intelectual, en el
cual “se observa una suerte de movimiento estratégico que traslada el
plano de la reflexién acerca de los discursos”.”® La historia intelectual
busca “traspasar el plano de los contenidos de los discursos para tratar
de acceder a sus condiciones de posibilidad”.” Para evitar incurrir en
errores en los que cayeron los estudios anteriores (por ejemplo, el de
deshistorizar el pensamiento de Foucault y restringir su analisis a la
inmanencia de su obra, esto es, a la interpretacion semdntica de lo que
éste expuso), se toma la historia intelectual como la grilla de inteligi-
bilidad para la investigacidon, ya que ésta permite comprender que, si
bien es importante una interpretacion de “lo que Foucault dijo”, a “esto
que Foucault dijo” le subyacen “condiciones”, de multiple y azarosa
procedencia que “le hicieron posible decir lo que dijo” y que son difi-
ciles de detectar si s6lo se toma como referencia su obra tedrica. Asi,

18. Hugo Arturo Echeverria Cézares y Yanet Guzméan Toro, “Entrevista a Elias Palti. El estado de la historia
intelectual en Latinoamérica” en Tzintzun. Revista de Estudios Histdricos, Instituto de Investigaciones
Histéricas/Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, Morelia, N© 70, 2019, pp. 175-194, p. 177.

19. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

se llevara a cabo en las proximas paginas una arqueologia, a la manera
de Foucault, sobre él mismo, para dar cuenta de las condiciones de
posibilidad sobre las que su pensamiento se sostiene.

En la primera seccién se muestra como las controversias que atravie-
san la aventura intelectual de Foucault son condiciones de posibilidad
fundamentales para comprender cémo se relacionan la historia y la
filosofia. En una segunda seccién se discuten algunas interpretacio-
nes que intentaron resolver aporias en la obra foucaultiana, como la
interpretacion de la ontologia del poder. Este concepto es propuesto
maés adelante, mediante Deleuze y Nietzsche, por el fildsofo Santiago
Castro-Goémez en Revoluciones sin sujeto, sefialando los problemas en
los que incurre. Finalmente, en la tercera y dltima seccidn se esboza,
siguiendo a Jacques Ranciére, una manera diferente de comprender
las relaciones entre la filosofia y la historia en Foucault, que permita a
la aporia permanecer y no clausure la obra de éste sin perder de vista
la historicidad de sus ideas.

Foucault, asesino de la historia

A las preguntas ¢Foucault es historiador o filésofo? écoémo es la rela-
cién de Foucault con la historia? o équé hace Foucault con la historia?
podria responderse facilmente recordando obras suyas como Historia
de la locura o Historia de la sexualidad. Para algunos la historia que
Foucault escribe y conjura en sus libros, desde este punto, no seria
mas que un método entre otros que lo situaria, incluso, del lado de los
historiadores antes que del de los filsofos. Para otros la historia que
aquél narra en sus textos incumple con el rigor exigido por la ciencia,
situdndolo del lado de los filsofos abusivos que se quieren meter en
todo. No obstante, quedarse con este tipo de respuestas es permane-
cer a medio camino; es abstraer a Foucault de la historia que lo hizo
posible; es nublar el acontecimiento, las continuidades y discontinui-
dades de sus conceptos. Cuando se asume que Foucault hizo un uso sin

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

reservas de la historia (o que llevd a cabo una perversion generalizada
de ésta), cuando se da por sentado que en él la filosofia est4 ausente
(o se piensa que es algo de orden inferior suyo), se deja de lado la
complejidad de controversias e historias que atravesaron su aventura
intelectual. Foucault estuvo entre la espada de los filésofos y la pared
de los historiadores. Criticado por ambos lados de la trinchera, y en
permanente enfrentamiento con ellos, emergieron las herramientas
nombradas arqueologia y genealogia. Si se busca comprender c6mo
es la relacidn del autor con la historia y como se vinculan historia y
filosofia en su obra, es necesario enfrentarse al polvo del archivo de las
controversias que hicieron posible el espacio de su obra en su época,
es decir, analizar a Foucault con sus propias herramientas.

Al mismo tiempo que se constituian la arqueologia y la genealogia
Foucault tuvo que enfrentarse a las querellas que le reprochaban
varios de sus contemporaneos: por un lado, filésofos adscritos al
estructuralismo y al marxismo existencialista; por otro lado, los his-
toriadores de los Annales, varios de ellos también de linaje marxista.
Frente a Paul Veyne, quien en su libro Foucault. Pensamiento y vida
prefiri6 olvidar “la crénica ya trasnochada de las malas relaciones de
Foucault con los historiadores de su tiempo”,” se trata de recuperar
en gran medida estas “viejas y trasnochadas historias” para compren-
der como es la relacidon entre Foucault y la historia.” Para lograr este
cometido se recobran, por una parte y mas que sus obras conceptua-
les, sus Dits et Ecrits, pues ahi es factible rastrear los actores y los

moviles de las polémicas que tuvo Foucault con sus criticos; y, por

20. Paul Veyne, Foucault..., p. 34.

21. Se sigue aqui la influencia de Historia de la gubernamentalidad, obra en la que el fildsofo Santiago
Castro-Gomez también desarrolla esta propuesta de recuperar las controversias de la obra de Foucault
para comprender como éste modifica su concepcion del poder (ver Santiago Castro-Goémez, Historia
de la gubernamentalidad II. Filosofia, cristianismo y sexualidad en Michel Foucault, Siglo del Hombre
Editores, Bogot4, 2016). Por su parte, Bruno Latour, en Reensamblar lo social, invita a pensar las con-
troversias como material importante para la investigacion, antes que concebirlas como obstaculos que
entorpecen la comprension. Ver Bruno Latour, Reensamblar lo social. Una introduccién a la teoria del
actor-red, Manantial, Buenos Aires, 2008.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

otra parte, las memorias que rescataron varios de sus amigos en sus
obras dedicadas a él (Veyne y Didier Eribon, por ejemplo), en las que
se comentan los altercados que aquél sostuvo con sus contempora-
neos, los cuales son una fuente ineludible para este procedimiento.

Como ya se expuso, la ubicacion del hacer de Foucault entre el bando
de los fildsofos y el de los historiadores fue siempre problemética y
ambivalente. Aquél habitaba el intersticio entre la filosofia y la historia,
ese tercer espacio en el que el polvo y el soplo se confunden. Alguna
vez confesd: “Mis libros no son unos tratados de filosofia ni unos estu-
dios histdricos; a lo mas, unos fragmentos filos6ficos en unos talleres
histéricos”.” A menudo los talleres de los historiadores reciben los
fragmentos foucaultianos de manera indiferente y hostil, como atesti-
gua Jacques Leonard: “cuando un filésofo interpela a los historiadores
estos se preguntan si es un sabio suficiente[mente] erudito para atre-
verse a hablar”.” Por su parte, los fildsofos no creen utiles los talleres
histéricos de Foucault en sus reflexiones especulativas, pues a ellos
les basta con las teleologias de Hegel y de Marx, en las que la historia
(los acontecimientos) s6lo importa en la medida en que exprese los
designios de la Historia (el destino, las leyes del devenir, la Providen-
cia) o la acciéon motora de ésta, que es el hombre.

De acuerdo con Francisco Vazquez Garcia, un primer acercamiento al
estado de la cuestion, a las “trasnochadas” controversias, se encuentra
entre la publicacidén de Enfermedad mental y psicologia, en 1954, y la
aparicion de Historia de la locura en la época cldsica, en 1961. Esto es,
en primera instancia, porque en esos trabajos se juega la herencia de
Georges Canguilhem, la cual comenta y profundiza Pierre Macherey;*

22. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prisién: debate con Michel Foucault, Anagrama,
Barcelona, 1982, p. 57.

23. Ibidem, p.7.

24. Pierre Macherey, De Canguilhem a Foucault: la fuerza de las normas, Amorrortu, Buenos Aires, 2011.

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

asi como la de Georges Dumézil,” rescatada y analizada por Vizquez
Garcia. En segunda instancia, porque alrededor de ese tiempo la re-
cepcion de Historia de la locura da lugar a los primeros encuentros
entre Foucault y los historiadores de los Annales.® Como lo recuerda
Veyne, por ese tiempo “Foucault esperaba ver como la escuela hist6-
rica francesa se mostraba receptiva a sus ideas”” y asi encontrar a un
grupo con quienes trabajar y discutir las dltimas consecuencias de
sus investigaciones. Desafortunadamente, para Foucault, narra Veyne,
“esos historiadores estaban entonces muy ocupados con su propio

5,28

proyecto”;” y los libros del francés no eran mas que una distracciéon a
partir de “problemas que no eran los suyos”.” Mas aun, afiade Veyne, a
los historiadores de los Annales les parecia que “Foucault les pagaba en

» 30

papel moneda filos6fica, mientras ellos hablaban [...] de realidades”.
Asilas cosas, Foucault, decepcionado por la actitud de los historiadores
de los Annales, exclamo6 alguna vez en una de sus entrevistas:

Los historiadores han estado muy orgullosos, hace anos, por des-
cubrir que pueden hacer no solamente la historia de las batallas,

25. Como comenta Francisco Vazquez Garcia en Foucault y los historiadores: andlisis de una coexistencia
intelectual (Universidad de Cadiz, Andalucia, 1987), la obra de Georges Dumézil fue de gran impor-
tancia. En vida Foucault y Dumézil fueron amigos muy cercanos, asegura Didier Eribon en Foucault y
sus contempordneos: “Dumezil (sic) conocia mil y una anécdotas sobre el pasado lejano de Foucault”
(Nueva Vision, Buenos Aires, 1995, p. 27). Ademas —y esto lo reconoce el propio Foucault—, en los
libros de Dumézil el fildsofo francés “encontrd [...] instrumentos tedricos que han sido decisivos en
la formacion de sus propios métodos de investigaciones y sus conceptos” (ibidem, p. 37).

26. Esimportante sefialar aqui que aquello nombrado como “Escuela de los Annales” no fue realmente una
escuela homogénea, sino un movimiento heterogéneo. Frente a aquéllos que unifican sin reparo a los
nuevos historiadores, el historiador Peter Burke replica que “esta vision estereotipada de la escuela de
Annales ignora divergencias existentes entre miembros individuales del grupo [...]. Podria ser mejor
hablar, no de una escuela, sino del movimiento de Annales”. Peter Burke, La revolucién historiogrd-
fica francesa. La Escuela de los Annales: 1929-1989, Gedisa, Barcelona, 1999, p. 12. No obstante, como
expresa el propio Burke, a pesar de las divergencias entre esos historiadores, pueden identificarse
ciertas “ideas rectoras” que comparten. Por ejemplo, una nueva forma de escribir la historia orientada
a otros acontecimientos diferentes de la politica y la religion; por otro lado, la interdisciplinariedad en
la que el jardin de la historia se abre e interactda con otros espacios. Para profundizar en este tema,
ver Peter Burke, La revolucién historiogrdfica...; Carlos Antonio Aguirre Rojas, La historiografia en el
siglo XX. Historia e historiadores entre 1848 y éz025?, Prohistoria Ediciones, Rosario, Argentina, 2004;
André Burguiere, La escuela de los Annales. Una historia intelectual, PUV, Valencia, 2009.

27. Paul Veyne, Foucault..., p. 31.

28. Idem.

29. Idem.

30. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

de los reyes y las instituciones, sino también de la economia. Helos
ahi completamente deslumbrados porque los mas atentos, entre
ellos, les han ensenado que se podia hacer también la historia de
los sentimientos, de los comportamientos, de los cuerpos. Que la
historia de Occidente sea indisociable de la manera como es produ-
cida la verdad e inscritos sus efectos, ellos lo comprenderdn algiin
dia. El espiritu viene bien a las chicas.”

Siguiendo a Vazquez Garcia, si bien Historia de la locura fue “igno-
rada por la intelectualidad marxista, denostada por un buen ntimero
de psiquiatras [...], no es cierto que los historiadores guardaran silen-
cio al respecto”.” Una primera prueba de esto es que el historiador
Philippe Ariés, fue quien, deslumbrado, edit6 y public6 el manuscri-
to de Foucault sobre la locura en la época clasica. Ademas, en una
lista que “comenzaba a perfilarse bajo los nombres de Lévi-Strauss,
Lacan, Barthes, Althusser, algunos pudieron recibir Historia de la
locura como la primera aplicacion del estructuralismo a la ciencia
histérica”.® No obstante, y como lo que interesa por el momento
son las controversias, la escuela de los Annales no iba a permanecer
totalmente indiferente ante la aparicion del texto de Foucault. Como
relata Vazquez Garcia, la recepcion llevada a cabo por los Annales
fue realizada por los historiadores Robert Mandrou (en primer lugar)
y Fernand Braudel (posteriormente). En un articulo titulado “Trois
clefs pour comprendre la folie a I’époque classique” (“Tres claves para
comprender la locura en la época clasica”), publicado en 1962 en la
revista de los Annales, Mandrou presenta su evaluacion de la obra
de Foucault. En ese texto, como apunta Vazquez Garcia, la posicién
del historiador francés es “compleja, mezcla de reconocimiento y
reticencias”;** se puede ver un reconocimiento, por parte de Mandrou,
hacia la forma de escribir la historia que tiene Foucault (tan es asi

31. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, pp. 257-258. Traduccion y cursivas propias.
32. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 38.

33. Idem.

34. Ibidem, p. 40.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

que lo apoda “escritor orquesta”), asi como la satisfacciéon por una
fuerte critica al positivismo de la psiquiatria. Ahora bien, como ya
se sefialaba, el comentario de Mandrou no se limita al entusiasmado
reconocimiento, pues también manifiesta varios reparos. Uno de ellos
es la falta de una comprensién socioecondémica del fenémeno de la
locura, como comenta Vazquez Garcia: “Asi, por ejemplo, Mandrou
sefiala el silencio de Historia de la locura sobre el aflujo de pobres
del campo a las ciudades, sobre el esfuerzo de las autoridades desde
la creacion de hospitales generales”.* Asimismo, Mandrou también
reprocha a Foucault el alcance que da a las transformaciones que
estudia. Segiin aquél, en la obra de éste se encuentra una “generali-
zacioén abusiva propia de filésofos”,* en la que se comete el error de
extrapolar los fendmenos mentales de los individuos a la sociedad.

En el caso de Braudel la admiraciéon prevalece sobre la critica. En res-
puesta al texto de Mandrou, aquél escribe un breve comentario en el
que puede verse cdmo recibe con entusiasmo la obra de Foucault: ve
en ¢él a un pionero del trabajo multidisciplinar al que aspiraban los
trabajos de psicologia colectiva impulsados por Lucien Febvre en los
Annales. Por otra parte, la admiracién de Braudel reside en la fuerza del
concepto se partager, el cual significa que la constitucioén de la socie-
dad comienza a través del acto de repartir, de apartar aquello interno
y anormal que le es constitutivo. Esta nocién tan importante para el
historiador de los Annales, si se revisan los trabajos de Braudel, esta
presente en su conocido libro El mediterrdneo (en la que éste estudia
la emergencia de la civilizacion ibérica entre los Reyes Catdlicos y
Felipe 11). Braudel llega, incluso, a recomendar la lectura de Foucault
explicitamente en su obra Las civilizaciones actuales:

El libro apasionante y apasionado de Michel Foucault sobre la his-
toria de lalocura en la edad clésica [...]. Este texto, tan bello, merece

35. Ibidem, p. 41.
36. Ibidem, p. 42. Cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

ser leido y releido. Una civilizacién so6lo alcanza su verdad personal
al rechazar lo que la molesta en la oscuridad de las tierras limitrofes
y ya extranjeras. Su historia es la decantacidn, a lo largo de los siglos,
de una personalidad colectiva, encajada, como toda personalidad
individual, entre un destino consciente y claro y un destino oscuro
e inconsciente, que sirve de base y de motivacion al primero.”

En la estela de la recepcion que hicieron Mandrou y Braudel de His-
toria de la locura, esta obra es reconocida como un momento impor-
tante y pionero en una sub-disciplina llamada historia de las menta-
lidades (Mandrou); o, como la llamara Jacques Le Goff, entre otros,
la nueva historia. No obstante, también en aquel entonces otro joven
historiador, Carlo Ginzburg (fuertemente vinculado a los Annales),
en su obra El queso y los gusanos denuncia al filésofo francés por el
olvido del subalterno. En efecto, Ginzburg le reprocha una “muda
contemplacién estetizante”® por su aparente interés en los “gestos y
criterios de exclusion”, antes que los propios excluidos.

A pesar de que otros jovenes historiadores (aparte de Ginzburg), como
Roger Chartier, Pierre Nora y Paul Veyne,” seguian reiterando el “abu-
so filos6fico” ya denunciado por Mandrou, la obra foucaultiana fue
finalmente bien recibida. Asi, por ejemplo, Jacques Revel,* Arlette
Farge, Michel Perrot y el mismo Chartier se reconocieron herederos
y tentados a implementar en sus trabajos las ensefianzas de Foucault.

Antes de continuar con otras controversias sobre la obra de Foucault y su
relacion con los historiadores, hemos de tener presente que, por el tiem-
po de la publicacién de Historia de la locura, también Gaston Bachelard,
Georges Canguilhem y Michel Serres celebraron y retomaron a Foucault

37. Fernand Braudel, Las civilizaciones actuales. Estudio de historia econémica y social, Tecnos, Madrid,
1993, p- 39.

38. Carlo Ginzburg, El queso y los gusanos. El cosmos segtin un molinero del siglo XVI, Peninsula, Barcelona,
2001, p. 17.

39. Aunque éste veia mas bien en historia de la locura un trabajo serio y cuidadoso con el archivo, y que
se cuidaba de caer en el anacronismo.

40. Quien defendi6 la obra de Foucault de las criticas antedichas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en sus obras. Al respecto, comenta Vazquez Garcia que, en una carta
inédita, Bachelard “destaca su admiracion por Historia de la locura, y la
vinculacioén a sus andlisis conceptuales con el propio psicoanalisis del
conocimiento objetivo”.* Posteriormente, esta relacion fructifera entre las
obras de Foucault y Bachelard sera profundizada y explicitada por Serres.
En su Hermes I, por ejemplo, analiza como ambas posturas aportan a una
arqueologia de los saberes positivos, en la que las formaciones de saber,
tales como la quimica (Bachelard) y la psiquiatria (Foucault), se muestran
en su singularidad como expresiones de una experiencia del inconsciente
del sujeto (por el lado de la alquimia) y de la experiencia del encierro y la
exclusion (por el lado de la psiquiatria). Por su parte, Canguilhem, quien
fue ademas el director del trabajo de aquella obra de Foucault, retomara,
asu vez, los postulados de Historia de la locura para escribir La monstruo-
sidad y lo monstruoso, obra en la que se dedica a analizar los fendmenos
y los conceptos, precisamente, de la monstruosidad y lo monstruoso en
la tradicion filosofica. Hasta este momento todavia los intelectuales mar-
xistas permanecian en silencio respecto a la obra de Foucault.

Otro momento importante dentro de la historia de estas controversias
se halla cuando aparece el famoso texto Las palabras y las cosas. Una
arqueologia de las ciencias humanas, en 1966. Como enuncia Vazquez
Garcia, la importancia de este momento se debe a “la actualidad del
saber en la dislocacién, ante la penetracion revolucionaria de los tra-
bajos de Lévi-Strauss, Lacan, Barthes, Althusser, Benveniste [...] que
trastocan el objeto de las ciencias humanas”.* Cuando Foucault escribe
esta obra, cuyo titulo original era Arqueologia del estructuralismo, se vive,
precisamente, el auge del estructuralismo, esa “Koiné de toda una genera-
cion intelectual”,” en la que el campo lingiiistico del signo saussureano
y la aventura semiolégica eran la moda. En aquel momento Foucault ya
habia dejado de ser hegeliano —por su lectura de Nietzsche— y estaba

41. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 46.
42. Ibidem, p. 6s.
43. Frangois Dosse, Historia del estructuralismo..., p. 13.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

fascinado por lo que él nombr6 “el pensamiento del afuera”, en el que
figuras como Maurice Blanchot, Pierre Klossowski, Georges Bataille,
Raymond Roussel, entre otros, se manifestaban como exponentes de
las consecuencias de la muerte de Dios y los ap6stoles de la experien-
cia limite. Sobre la recepcién anterior, que se ha visto mas positiva, Las
palabrasy las cosas se mostrara como el reverso de Historia de la locura.
Abundan, por este tiempo, las reticencias. Y encabezando la historia de
estas criticas monstruosas, como sostiene Eribon,* est4 Jean-Paul Sartre.
En palabras de Francois Dosse, “para triunfar, el estructuralismo debia,
como en toda tragedia, matar”.” El blanco directo de la masacre de esta
nueva koiné filosofica sera, entonces, el existencialismo humanista, el
cual Sartre lideraba con mucho orgullo. El fenomendlogo francés, si
bien fue el centro de muchas criticas, fue asimismo quien critic6 mas
severamente a Foucault cuando aparecié Las palabras y las cosas. En
una entrevista con Bernard Pingaud, Sartre asegura que aquél ofrece:

[...] una geologia: la serie de estratos sucesivos que forman nuestro
suelo. Cada uno de estos estratos define la posible condicién de un
cierto tipo de pensamiento que triunf6 durante un cierto periodo.
Pero Foucault no nos dice lo que seria mas interesante: como se
construye cada pensamiento a partir de estas condiciones, o como
los hombres pasan de un pensamiento al otro. Para hacer eso, tendria
que interponer la praxis, por lo tanto, la historia: y eso es precisa-
mente lo que niega.*

Totalmente irdénico, Foucault aparece a los ojos de Sartre negando
aquello de lo que parte: la historia. {Tiene razon Sartre? ¢Es Foucault el
altimo gesto que la burguesia tiene para protegerse de Marx? Aparece
nuevamente la pregunta: {co6mo se relaciona Foucault con la historia?

44. Se utiliza esta expresiéon como lo hace Eribon en Michel Foucault y sus contempordneos. Este autor se
sirve de ella —también empleada algunas veces por Foucault— para referirse a quienes lo criticaban
con agresividad e ingenuidad nerviosa caracteristicas. Ver Didier Eribon, Michel Foucault y sus con-
tempordneos, Nueva Vision, Buenos Aires, 1995.

45. Francois Dosse, Historia del estructuralismo..., p. 19. Cursivas propias.

46. Jean-Paul Sartre, Entrevistas, Ennegativo Ediciones, Medellin, 2019, p. 61.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

En la misma linea que Sartre, Henri Lefebvre y Roger Garaudy “re-
conocen en la arqueologia la conjura anti-histdrica derivada del
estructuralismo”,* en la que las investigaciones de Foucault se mues-
tran como una “heterodoxia del saber histérico”® y en la que no hay
sujeto ni fin, como asegura Althusser. Desde una posicién marxista,
el también historiador vinculado a la escuela de los Annales, Pierre
Vilar, rechaz6 el libro de Foucault. Su critica se reduce a un dominio
especifico y muy querido por los marxistas: el pensamiento econémico
y los procesos sociales asociados a él. Vilar centra su critica sobre
todo en aquellos capitulos dedicados al andlisis de las riquezas, a la
moneda en la época renacentista y a la economia politica de la moder-
nidad. Para este autor, en relato de Vazquez Garcia, Foucault tiene
problemas con la documentacién cuando, segtin éste, escoge antolo-
gias limitadas de clasicos de la economia, cuando elige analizar textos
de traducciones poco fiables y cuando olvida unos textos por otros.
Asi, para Vilar, Foucault cae en el galocentrismo. Otra de sus criticas
radica en la periodizacién que sugiere Foucault en su obra. Para el
escudero de los Annales la delimitacién del tiempo, de las epistemes
analizadas en Las palabras y las cosas “es confusa, sus alusiones a la
coyuntura son imprecisas; atribuye a la exclusividad de problemas a
marcos limitados de época teniendo de hecho una prolongada pro-
yeccion cronolédgica”.® Contra la letra de Foucault en su escritura
de la historia de lo mismo, Vilar le reprocha los lirismos, en los que
“abunda en el juego metaférico para mostrar diferencias conceptuales
[...]; hace pasar la belleza literaria por el rigor del anélisis”.** En lo
que respecta al método, éste también critica a Foucault por su recha-
zo a la historia de las ideas. Segun él, “ningtn historiador serio [...]
puede discutir con ella”.” Finalmente, Vilar termina del lado de los
intelectuales marxistas cuando, en su ultima critica contra el francés,

47. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 75.
48. Idem.

49. Ibidem, p. 79.

50. Idem.

51 Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

se muestra inconforme al verlo poner a Marx como un perpetuador
y continuador de la episteme clasica decimondnica.

Las palabras y las cosas fue una obra recibida, por este tiempo, de
manera mas negativa que positiva, contrario a lo sucedido con textos
foucaultianos anteriores. La pléyade de intelectuales marxistas e histo-
riadores de los Annales atac6 a Foucault al unisono y sin reparo alguno.
Antes que inspirarse en los hallazgos de sus herramientas para sus
investigaciones, despreciaron sin mas sus teorias y se escandalizaron
por sus consecuencias.

Una ultima importante controversia para comprender qué pasa entre
Foucault y la historia se sitiia entre el estreno de la leccidén inaugural
en el College de France, el Orden del discurso, en 1970, y la publicacion
de Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisién, en 1975. Ya por este
tiempo Foucault habia afilado su sable para responder a las criticas.
Nace con esto la genealogia, que se propone analizar la vinculacién
entre el saber y el poder. Vigilar y castigar aparece como un trabajo
cultivado y renovado por la genealogia nietzscheana, en la que los
discursos se convierten en practicas que, a su vez, conforman dis-
positivos. Aqui va apareciendo el cuerpo con toda su potencia como
objeto histdrico. Este trabajo fue notablemente importante para la
historiografia de los Annales, ya que, por un lado, Foucault se sirvi6
de muchas de las investigaciones hechas en esta escuela; y, por otro
lado, a pocos dias de salir, tuvo una repercusion tal que las entrevistas
abundaron y el interés de los historiadores se dispar6. Al afo siguien-
te de Vigilar y castigar, Foucault dio a luz también la publicacién de
los Annales historiques de la Révolution francaise, texto en el que fue
incluido un trabajo del historiador Jacques Leonard sobre la obra
foucaultiana, el cual abrirad un fuerte debate.

El debate entre Leonard y Foucault es una controversia importante
y compleja de analizar. Para empezar, la posicion de Leonard sugiere



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

servirse de la prudencia, pero no serd mas que falsa modestia que
caera mas rapido que un castillo de naipes. Inmediatamente, luego de
su presentacion, este historiador, este pe6dn cuya tarea sera defender
el honor de su disciplina y a sus hermanos de los Annales, procede a
esbozar una serie de criticas contra el dltimo libro de Foucault. Para
el caballero de los Annales, éste no es mas que un precoz cualquiera:
“El Sr. Foucault recorre tres siglos, a rienda suelta, como un caballero
barbaro. Quema la estepa sin menor precaucion”.” Refiriéndose al mé-
todo y al estilo de Foucault, Leonard también golpeara con sus criticas:
no se “acaba de saber si el Sr. Foucault describe una maquinaria o de-
nuncia una maquinacién”.® El uso constante de la forma impersonal
en la escritura lo conduce a pensar en un “mundo kafkiano™* en el que
funciona “una maquinaria sin mecénico”.” Leonard busca un culpable,
un protagonista donde no lo hay; no al menos en la manera en que se
lo plantea. Para este historiador el dispositivo que explica Foucault “ya
no es el resultado de una disposiciéon de elementos efectuada por los
hombres”.*® Asimismo, segtin él, al francés le falté “respirar el polvo
de los manuscritos” y, ademas, olvid6 recurrir a otros documentos.
Leonard sefnala que entre los documentos elegidos por Foucault —y
otros que eligieron otros historiadores— existen tensiones: “sorprende
[...] que el Sr. Foucault no insista [...] respecto a la herencia religiosa en
la empresa de amaestramiento y de condicionamiento que pretende
describir”.*® Precocidad, desconocimiento de las acciones del hombre
y falta de conocimiento son las criticas del caballero de los Annales
contra Foucault, quien, de todos los caballeros posibles, podria empa-

rentarse, quizas, con don Quijote.

52. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prisién..., p. 8.
53. Ibidem, p.14.

54. Ibidem, p.16.

55. Idem.

56. Ibidem, p.17.

57. Ibidem, p.7.

58. Ibidem, p.13.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Leonard, varias veces, elogia la prosa de Foucault: “Este escritor, a
diferencia de algunos otros grandes cerebros, practica un arte de un
clasicismo deslumbrante””” Afiade: “Foucault sobresale tanto en lo con-
creto como en la teoria; presenta incluso sus exageraciones abstractas
con la suficiente fuerza como para sentir la tentacién de darle la razén
sin tomarse el tiempo de clasificar la realidad de las cosas; lo verosimil
[...] puede dominar en tltima instancia sobre lo veridico”.® Sobre este
elogio, sin embargo, también elabora otra critica: Foucault, concen-
trado en el cuidado de su prosa, descuida la verdad, lo cientifico.” Para
Leonard la historia tiene que separarse a toda costa de la literatura,
pues ésta descuida los hechos. La obra de Foucault es finalmente “una
hermosa construccidn intelectual” en la que “la rigurosa exactitud de

3 62

los hechos importa menos”.

Las palabras de Leonard merecieron la respuesta del filésofo francés. De
satira en satira, éste responde a aquél la caricatura que le hizo: “el Sr.
Leonard [...] al conferir a su historiador imaginario muchos errores, tal
vez ha hecho un poco facil la tarea de la réplica”.® Ahora Foucault sen-
tencia a Leonard por no hacer mas que crearse un hombre de paja, el cual
suple a Foucault para desplegar sus criticas. A los ojos de este ultimo, el
caballero de la exactitud, encargado de representar a los Annales, no logra
comprender lo que se quiere decir. Asi, Leonard (quien reprochaba la

59. Ibidem, p.19.

60. Idem.

61. Podria ubicarse a Foucault también entre la revolucion producida en la narracion de la historia. Como
ha mostrado Jacques Ranciére en Los nombres de la historia, en la historia de la narracion de la histo-
ria hubo por igual una muerte literaria: la historia, que era antes una narracién de acontecimientos
dignos que les sucedian a sujetos con nombres propios especificos, por consecuencia de la revoluciéon
de la era cientifica y democrética se desplazé a estos ultimos en beneficio de la vida de los sujetos
an6nimos. Asimismo, en este texto Ranciere muestra que, con el nacimiento de la ciencia moderna
y la incorporacién de la poética de Aristételes, se presentd el problema de la verosimilitud de lo
escrito a partir de lo sucedido en el mundo. Como comenta este mismo autor, la historia, a través de
“procedimientos literarios [...], se sustrae a la literatura, se da un estatuto de ciencia y lo significa”.
Jacques Ranciere, Los nombres de la historia. Una poética del saber, Nueva Vision, Buenos Aires, 1993,
p- 17. Asi, Foucault, que habia empezado a escribir la vida de los anénimos e infames de la historia,
reniega de la neutralizacion de los excesos de palabra, llevada a cabo por la ciencia historiografica.

62. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prision..., p. 19.

63. Ibidem, p. 39.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

periodizacién de Foucault) confundia el problema con la periodizacion,
confundia lo que tenia que ser explicado con aquello que explica, asi como
el objeto de estudio con Ia tesis. El caballero de la exactitud, burlado por
el Quijote, confunde el polvo con las nubes.

¢A donde lleva todo esto finalmente? Alrededor de los afios en los que se
dieron estas controversias, en las que se han dejado apreciar, en la medida
de lo posible, los discursos de los actores, Foucault ofreci6 varias entre-
vistas de las que quedan nociones no tenidas en cuenta en los estudios
de su obra y que motivan el ensamblaje de esta historia. Por ejemplo, en
una entrevista con Pablo Caruso, en 1967, el francés expresa lo siguiente:

[...] es curioso ver como en Francia, y muy en particular quienes no
son historiadores, han sido incapaces de reconocer en mi ultimo
libro, un libro de historia. [...] los no historiadores pretendieron
que era un libro destinado a negar la historia, a suprimir la historia,
a clausurar la historia. Esa actitud depende de probablemente de
la concepcion un poco simplista que tienen de esa disciplina. Para
ellos la historia es en esencia un conjunto que deben [sic] seguir en
primer lugar una linealidad bien definida [...] segin una evolucion
engafiosa. En segundo lugar, siguen concibiendo la historia[...] como
una dialéctica entre una conciencia individual y libre y la totahdad
del mundo humano inmerso en su pesadez y su opacidad.*

Se puede ver aqui que Foucault comprende que la recepcidn negativa de
sus libros se debe a una idea fetichizada de la historia, un muerto viviente
que sigue acechando su tiempo, del cual “hay que precaverse”” y al cual
hay que enterrar.® En otra entrevista con Jean-Pierre Elkabbach comenta
Foucault que existe en la filosoffa una “especie de mito”” de la historia, por

64. Michel Foucault, éQué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su método, Siglo XXI, Buenos
Aires, 2013, p. 88.

65. Idem.

66. Paul Veyne estaba de acuerdo con que, para Foucault, la historia es el cementerio de las verdades del
ayer. “Es verdad que Foucault consideraba el pasado como un cementerio de verdades, pero ello no lo
llevaba a la amarga conclusién de que todo es vanidad, sino a la posibilidad del devenir”. Paul Veyne,
Foucault..., p. 49.

67. Michel Foucault, ¢Qué es usted, profesor Foucault?..., p. 124.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

el cual se concibe ésta como “una suerte de continuidad grande y vasta

en la que se entrelazan la libertad de los individuos y las determinacio-
nes econémicas o sociales”.”® Este mito, ademas, cuando es cuestionado,
nombrado o tocado hace a la “buena gente [...] gritar que han violado o
asesinado a la historia”.”” éPor qué pasa esto? ¢Por qué si ya se habia pues-
to fin a este mito con Marc Bloch y Lucien Febvre? Foucault sugiere que

quizé se deba a que “los fildsofos son en general muy ignorantes de todas

’ 70

las disciplinas que no son las suyas”.

En otra entrevista con Raymond Bellour, Foucault manifiesta que “la
historia result6 ser el objeto de una curiosa sacralizacién”.” Para algu-
nos —muchos, mejor dicho— intelectuales de la época, la historia no
era mas que “el ultimo refugio de la dialéctica”.”” Frente a estos mitos
y sacralizaciones Foucault sélo quiere una cosa: “ese mito filos6fico
que me acusan de haber matado, y bien, si lo maté estoy encantado.
Era precisamente eso lo que queria matar, y no, en absoluto, la historia
en general”.”” Se va perfilando asi su relacion con la historia. Foucault
es el asesino de la historia, el sepulturero de la Historia. ¢De cual His-
toria? Por un lado, la historia de los fildsofos, lo que se conoce como
filosofia de la Historia, la cual viene de san Agustin, pasando por Kant
y Hegel, hasta Marx y Fukuyama, y en la que el filésofo se convierte en
profeta.” En términos de Francois Hartog, en Regimenes de historicidad,

es lo que se conoce como cronosofia,” un discurso de la temporalidad,

68. Idem.

69. Idem.

70. Idem.

71. Ibidem, p.154.

72. Idem.

73. Ibidem, p.124.

74. Como ha mostrado ampliamente Karl Lowith en El sentido de la Historia, “la filosofia de la Historia
depende enteramente de la teologia de la Historia”. Karl Lowith, El sentido de la historia. Implicaciones
teolégicas de la filosofia de la historia, Aguilar, Madrid, 1956, p. 7.

75. El concepto de “cronosofia” como tal no fue acufiado en primer lugar por Hartog, sino por Krzysztof
Pomian, fildsofo e historiador franco-polaco. En L'ordre du temps comenta que este concepto “define,
segtn los casos, la topologia del tiempo global de la vida individual, de la historia del hombre o la de
los seres vivos, de la tierra, del universo, es decir, las relaciones entre el presente, el pasado y el futuro,
y mas particularmente entre el pasado lejano y el futuro lejano”. Krzysztof Pomian, L'ordre du temps,
Gallimard, Paris, 1984, p. VI. Traduccién propia.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

“mezclas de profecias y periodizaciones [...] movidas por interrogan-
tes en torno al porvenir [...] que han buscado de manera fundamental
aprehender las relaciones entre el pasado y el futuro; descubrirlas,
fijarlas: dominarlas, para comprender y prever”.”® Ahora bien, por otro
lado, el francés también mata la historia de algunos historiadores que
tienen inconscientemente una cronosofia (filosofia salvaje, en términos

de Ranciere) que condiciona sus metodologias.

Si bien los historiadores de los Annales no se dejan reducir ficilmente
aun despliegue homogéneo —como bien lo han mostrado Peter Burke
y Carlos Aguirre Rojas—, Foucault identifica un terreno comun en el
que los historiadores y los filésofos coinciden: la fetichizaciéon de una
idea de historia, esto es, la cronosofia, ese anhelo casdndrico de dar
con una constante en despliegue, una teleologia en la que el futuro
y el pasado son de suyo cerrados, lineales y anticipables. No sé6lo
es problematica la concepcidn de la historia como la realizacién de
la dialéctica en la que se puede dar cuenta el paso del hombre, sino
también lo es aquella tradicional que supone un modelo causa-efecto
através de los hechos estudiados. Veyne supo muy bien dar cuenta de
esto al afirmar que “Foucault suprime las trivialidades reconfortantes,
los objetos naturales en su horizonte de racionalidad prometedora,
para devolver a la realidad, la Gnica verdadera, la nuestra, su ori-
ginalidad irracional, rara, inquietante, historica”.”” Recuérdese que,
ademas, en su debate con Leonard, Foucault aboga en nombre de una
desmultiplicacion causal que le permita ver los acontecimientos en
su singularidad. Y si bien, como él mismo defiende, “la historia no se
mata”, hay concepciones de ella que si es posible asesinar; por eso
sentencia finalmente: “matar la historia para fildsofos, eso si, decidi-

damente quiero matarla””® Como han sefialado Villacafias Berlanga

76. Frangois Hartog, Regimenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México, 2007, p. 32.

77. Paul Veyne, Cémo se escribe la historia..., p. 238. Cursivas propias.

78. Michel Foucault, (Qué es usted, profesor Foucault?..., p. 124.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

y Castro Orellana, “Foucault revoluciona el saber histérico y el saber
filosé6fico a la vez, porque conduce hasta sus tltimas consecuencias la
historizacion radical”.”” No obstante, no hay que apresurarse.

Ahora bien, Foucault no mata la historia él solo, aislado de otras forma-
ciones discursivas. Las controversias en la aventura intelectual no dan
cuenta por si solas de como es posible la aporia entre el historiador y
el filésofo en Foucault. Hay una ruptura conceptual més profunda que
condiciona la posibilidad de un pensamiento como el suyo. El asesinato
de la Historia tiene una historia. Si bien todo lo dicho anteriormente es
una parte de esta historia, se puede ir mas alla para dar con otras aristas
de gran relevancia que, a su vez, permiten comprender mejor lo hasta
ahora expuesto. En Arqueologia del saber e historia intelectual Palti se ha
encargado de mostrar el suelo epistémico, es decir, las condiciones de
posibilidad que subyacen a la aparicion del proyecto foucaultiano de una
arqueologia del saber. Apunta Palti que en el proyecto de una arqueologia
del saber se puede encontrar un “doble rechazo al estructuralismo y a la
fenomenologia”,* que est4 vinculado con una ruptura conceptual produ-
cida a fines del siglo XIX en las visiones teleoldgicas y evolucionistas de
la historia. A este cambio conceptual lo llama Era de las Formas.® A ésta
se contrapone la Era de la Historia, que Foucault trabajoé en Las palabras
y las cosas.” Parecio inadvertida por él, comenta Palti, pues al francés le
dio la impresién de que la Era de la Historia se habia mantenido hasta
su presente. Esta Era de las Formas introduce en el campo del saber una
experiencia mas radical de la temporalidad fundamentada sobre la exis-
tencia de rupturas y discontinuidades. Se caracteriza por responder al

79. José Luis Villacafias Berlanga, Rodrigo Castro Orellana y Miguel Morey Farré, Foucault y la historia
de la filosofia, Dado Ediciones, Madrid, 2018, p. 8.

80. Elias José Palti, “Arqueologia del saber e historia intelectual: mas alla del estructuralismo y la fenome-
nologia” en Revista de Historia de América, Instituto Panamericano de Geografia e Historia, México,
N2 166, septiembre/diciembre de 2023, pp. 9-30, p. 21.

81. Elias José Palti, “El renacimiento de la escena tragica y la emergencia de lo politico como problema
conceptual” en Elias José Palti, Una arqueologia de lo politico. Regimenes de poder desde el siglo XV1I,
Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2018, pp. 191-265.

82. Michel Foucault, “Los limites de la representaciéon” en Michel Foucault, Las palabras y las cosas. Una
arqueologia de las ciencias humanas, Siglo XXI, México, 2018, pp. 231-257.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

desafio de dar con el notimeno kantiano —ante el cual la fenomenologia
y el estructuralismo seran las empresas mas paradigmaticas para hacerle
frente— a través de la bifurcacién de la relacion entre las estructuras y la
subjetividad trascendental (las primeras, supuestamente autorreguladas;
la segunda, como la razén de la discontinuidad, la regulacion de la estruc-
tura y el agente del cambio). Muestra Palti que el proyecto de Foucault
se inscribe dentro de este cambio desde la manera en la que formula su
proyecto como un intento de responder al dilema que enfrentaba el es-
tructuralismo con la fenomenologia. Frente al “retorno de la metafisica”,
del que hablaba Husserl en Crisis de las ciencias europeas al presentar al
sujeto trascendental en tanto agente del cambio, Foucault, en palabras de
Palti, “va a [insistir] en los acontecimientos discursivos” y en la nocién
de acontecimiento, la cual hace referencia a la inexplicabilidad estructural
y subjetiva del cambio. Para Foucault las filosofias de su tiempo —que
recurrian a la subjetividad trascendental (fenomenologia y psicoanalisis,
por ejemplo) para explicar el cambio, o a las estructuras autorreguladas
(estructuralismo y sociologia, por ejemplo), como se vio paginas atras,
gracias a las controversias— no hacen mas que caer en la metafisica al
pensar que el cambio es realizado por un sujeto, el hombre; por conside-
rar que existen estructuras que se autorregulan y por creer que hay un
significado originario que produce la referencia inmediata a la realidad.
Como demuestra Derrida —contemporaneo cercano a Foucault— en La
voz y el fenémeno,™ entre estructuralismo y fenomenologia, si bien parece
haber una contradiccion irrevocable, detras de ambos proyectos existe la
necesidad del reenvio del uno al otro. Foucault, que fue muy conocedor de
este retorno de la metafisica por parte de estas empresas, aunque caminé
criticamente junto al estructuralismo, éste le hizo despertar de su suefio
dogméttico.85 Si bien esta reconstruccion histérica, hecha por Palti, per-
mite comprender las condiciones del proyecto arqueologico de Foucault

83. Elias José Palti, “Arqueologia del saber...”, p. 17.

84. Jacques Derrida, La voz y el fenémeno. Introduccién al problema del signo en la fenomenologia de Husserl,
Pre-Textos, Valencia, 1985.

85. Elias José Palti, “Arqueologia del saber...”, p. 21.

32



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

(y del pensamiento del siglo XX en general), también posibilita entender,
con mas profundidad, el asesinato que comete el filosofo de la Historia.
La ruptura conceptual que representa la Era de las Formas en el siglo XX
es la condicién sin la cual Foucault no pudo haberse encontrado en una
aporia tan determinante. Tradicional y filos6ficamente, 1a historia regresa
ala metafisica. Foucault es un asesino de la Historia que predican muchos
de sus contemporaneos, por el lado de la historiografia y de la filosofia,
por retornar a estas visiones metafisicas de la historia. Ni la vida ni las
formas; para €l es el acontecimiento el que da cuenta del cambio sin caer
en la metafisica del sujeto y del hombre, como ya se ha visto.

Segin lo expuesto anteriormente, se puede apreciar mejor el aconteci-
miento que representa Foucault tanto para la historia como para la filo-
soffa. El francés devuelve la historia contra la historia, contra la filosofia
de la historia; enfrenta a Clio contra Casandra. Sus talleres historicos
en los fragmentos filos6ficos aparecen para asesinar la cronosofia, ins-
cribiendo en la filosofia una historicidad radical no metafisica. Tales
fragmentos suyos, por otra parte, son pronunciados para asesinar esa
filosofia salvaje y metafisica que aun opera en los practicantes de la
historiografia tradicional. Las controversias que hubo entre el francés
y sus contemporaneos son producto de la incomprensién de los criti-
cos de esa ruptura conceptual en la que su obra aparece. Se trata de un
cambio conceptual que también trajo consigo las aporias sobre las que
su pensamiento se detendra. Asi pues, la arqueologia y la genealogia no
son métodos dados, aparecidos de la nada; por el contrario, tienen una
historia en la que la aporia entre el historiador y el filésofo se manifiesta.

Aporias y paradojas: L’'ontolog ie manquée de Foucault

Luego de que se haya visto como Foucault “asesina la historia”, esto es,
la filosofia de la historia; tras apreciar como denuncia a la filosofifay ala
historiografia tradicional por sus excesos e imposturas metafisicas; al
cabo de comprender las condiciones que hicieron posible el asesinato



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de aquélla por aquél, es importante comprender como esta posicion
aporética de Foucault respecto a la filosofia y la historia se manifiesta
en otras paradojas, por ejemplo, en la del cuerpo y sus inscripciones.
Es importante seguir con el ensamblaje de esta historia para dar con
la relacion entre filosofia e historia en Foucault.

Da curiosidad que, en su Diccionario Foucault,® Edgardo Castro no lla-
me la atencion o sugiera la existencia de cierta ambivalencia en torno al
cuerpo en la obra del fil6sofo francés. Se sabe que Foucault fue uno de los
autores que, como comenta Genevieve Galan Tamés,” contribuyeron a la
tendencia que toma al cuerpo como objeto de la investigacion historica.
En un tiempo en el que, en palabras de Michel de Certeau durante una
entrevista con Georges Vigarello, el cuerpo es aquello que “por todas
partes buscabamos [...] y en ningtin sitio encontrabamos”,* la obra de
Foucault aparece como un acontecimiento que da cuerpo a la discipli-
na. Tal como Arianna Sforzini ha mostrado en su Michel Foucault. Une
pensée du corps, “El cuerpo es, en la obra de Foucault, un protagonista
ineludible® y multiforme”.*® Ciertamente, a lo largo de todas sus publi-
caciones, éste hace aparecer el cuerpo en distintos juegos y roles, como
imbuido y lacerado por discursos y poderes. Sin embargo, aunque su
pensamiento, como propone Sforzini, es uno pory desde el cuerpo, éste
no aparece expuesto en la obra foucaultiana con coherencia y sistema-
ticidad. El cuerpo en Foucault surge, parad6jicamente, dificil de captar
en su estatuto, atravesado por la experiencia de la aporia.

86. Edgardo Castro, Diccionario Foucault, Siglo XXI, Buenos Aires, 2011.

87. Genevieve Galan Tamés, “Aproximaciones a la historia del cuerpo como objeto de estudio de la dis-
ciplina histérica” en Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, N2
33,2000, pp. 167-204.

88. Georges Vigarello y Michel de Certeau, “Historias de cuerpos: entrevista con Michel de Certeau” en La
Ortiga, La Ortiga Colectiva/Red de Espacios y Agentes de Cultura Comunitaria/Plataforma Memoria
y Democracia de Cantabria, Cantabria, Espafa, N° 68-70, 2000, pp. 13-21.

89. En francés “incontournable” se traduce como “ineludible”. No obstante, puede significar también “lo
insoslayable”, “lo imprescindible” o, al mismo tiempo, “lo que no se puede rodear”, “lo que no se puede
abordar”, “a lo que no puede darsele forma” (in-contorno-able).

90. Arianna Sforzini, Michel Foucault..., p. 7. Traduccién y cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Este no es el espacio para analizar lo que Foucault ha consignado so-
bre el cuerpo en la totalidad de su obra, pues se tornaria demasiado
extenso. Ademas, Sforzini ya lo hizo. El propésito de problematizarlo
en el pensamiento del filésofo francés surge de la aporia que esta ambi-
valencia del cuerpo representa para dar cuenta de que en ella también
subyace una ontologie manquée,” es decir, una experiencia del no-paso
de la cual se desprenderian otras aporias. La tesis aqui sostenida es
que de la ambivalencia, de la aporia sobre el estatuto del cuerpo en la
obra de Foucault, ya analizada por algunos intérpretes, se desprende
una aporia mucho maés radical, manifestada en la pregunta: éFoucault
es historiador o filésofo?

Como ha mostrado Judith Butler en varias ocasiones, en la obra de
Foucault uno puede encontrarse con discursos paradoéjicos, textos que
contradicen lo expuesto por otros. Asi, por ejemplo, en el tercer capitu-
lo de El género en disputa, Butler devela como “la teoria de la sexualidad
de Foucault, expuesta en el primer tomo de Historia de la sexualidad se
contradice en ciertos elementos en la introduccién (breve pero revela-
dora) a los diarios de Herculine Barbin, un/a hermafrodita francés(esa)

92

del siglo X1X, publicados por el propio Foucault”.

La filésofa expone de qué modo en Foucault hay ciertas contradic-
ciones segun la nociéon de sexualidad. En La voluntad de saber éste
sostiene la tesis de que no hay sexualidad libre e independiente de
los discursos y las relaciones de poder; sin embargo, en la obra sobre
Herculine Barbin no trata la sexualidad del personaje como investida

01. Esta expresion, tomada de la obra de Han-Pile, Foucault’s Critical Project, quien se propone reha-
bilitarla y reconceptualizarla, es dificil de traducir al espaifiol sin sacrificar la densidad semantica
caracteristica de la lengua francesa. En efecto, la palabra “manquée” (participio pasado, singular, del
verbo “manquer”), que acompaiia al sustantivo “ontologie”, puede significar, en la forma adjetiva,
“perdida”, “fallida”, “estropeada”, “malograda”, “ausente”, “esquivada”. Asi pues, frente a tan diversas
significaciones, con el propdésito de conservarlas y de jugar con ellas con la diseminacién de la “aporia”,
se deja sin traducir tal expresion.

92. Judith Butler, El género en disputa. El feminismo y la subversién de la identidad, Paid6s, Barcelona, 2007,

p-197.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

por relaciones de poder. Segtin sefiala la filosofa del movimiento queer,
Foucault romantiza el mundo sexual de Herculine como “el feliz limbo
de una no identidad”.”” ¢{Cémo puede ser que en un texto Foucault hable
de la sexualidad en tanto coextensiva de los discursos y los poderes,
y en otro presente una posicién mas bien roméantica? Butler logra in-
cluso mostrar de qué forma esta contradiccidn estaba presente en La
voluntad de saber, pues ahi el francés habla ya de placeres que no son
producto de las relaciones de poder.”* Ciertamente, si la sexualidad
es un dispositivo conformado por diferentes practicas y discursos de
poder, ¢cdmo justificar la existencia de placeres independientes de
este dispositivo?

Continuando con las paradojas y aporias en la obra de Foucault, Butler,
en su articulo “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions”, da con
otra cuestion ambivalente en su pensamiento. Esta vez el cuerpo es el
punto de la problematizacién. La filésofa comenta que es indiscutible la
asociacion de laidea —muy compartida en el campo intelectual actual—
de la construccion social del cuerpo con el pensamiento de Foucault.
En efecto, Butler nos relata que en Historia de la sexualidad I “El afirma
que el cuerpo es el lugar de significaciones culturalmente disputadas,
y que el sexo del que podriamos estar tentados a clasificar entre los
aspectos mas facticos de la vida corporal, es en si mismo un punto ima-
ginario, la consecuencia de una materialidad completamente investida
de significaciones”.” Asimismo, en Nietzsche, la genealogia, la historia
se puede ver a Foucault declarar: “El cuerpo: superficie de inscripcion
de los acontecimientos [...]; volumen en perpetuo desmoronamiento”.”
Butler, por su parte, expone: “hablar de esta manera sugiere, invaria-
blemente, que hay un cuerpo que en algin sentido esta ahi, pre-dado,

93. Idem.

94. Ibidem, p. 201.

95. Judith Butler, “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions” en The Journal of Philosophy, Uni-
versidad de Columbia, Nueva York, vol. 86, N° 11, noviembre de 1989, pp. 601-607, p. 602. Traduccién
propia.

96. Michel Foucault, Nietzsche, la genealogia, la historia, Pre-Textos, Valencia, 2004, p. 32.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

existencialmente disponible para ser el lugar de su propia construcciéon
aparente”.”” A la empresa genealdgica de “mostrar el cuerpo totalmente
impregnado de historia”® le subyace la aporia, la ambivalencia de com-
prender el estatuto del cuerpo. éExiste un cuerpo previo a la inscripciéon
histérica de los acontecimientos? Si la respuesta fuese afirmativa, se in-
curriria, paradéjicamente, en algo que el propio Foucault ya criticaba en
la conferencia sobre Nietzsche y la genealogia: “nada en el hombre —ni
siquiera su cuerpo— es lo suficientemente fijo como para comprender a
los demas hombres y reconocerse en ellos”.”” éExiste, pues, una instancia
previa, una heterotopia, un cuerpo que no esté todavia atravesado por
los discursos y las relaciones de poder, sobre el cual éstos se inscribiran
y que sera la victima de la historia? ¢{Cémo puede Foucault hablar del
cuerpo como algo no fijo y a la vez fijarlo para la inscripcién? Butler
argumenta que su posicidn paraddjica se debe a la apropiacién de la
genealogia nietzscheana, que concibe al cuerpo como una superficie
constituida por fuerzas. Si bien Foucault retoma a Nietzsche para carac-
terizar su empresa genealdgica, el propio Foucault, a su vez, en una de las
obras en donde las inscripciones sobre el cuerpo se manifiestan (como lo
es Vigilar y castigar), no acepta un cuerpo en tanto previo a la inscripcion
y alas relaciones de poder, pues como defiende en ese texto, aquél surge
en el campo politico, atravesado ya por las relaciones de poder.

Frente a esa paradoja, esa aporia en la obra foucaultiana, ha habido —sin
darse siempre cuenta de que existe, desde luego— muchas formas de
responder. Asi, por ejemplo, Hurbert Dreyfus y Paul Rabinow, recono-
ciendo que Foucault “sigue siendo elusivo en torno a cuan maleable es
realmente el cuerpo humano”,” han propuesto que la nocién de “inter-
corporeidad”, en referencia al anélisis del corps propre llevado a cabo

97. Judith Butler, “Foucault and the Paradox...”, p. 6o1. Traduccién y cursivas propias.

98. Michel Foucault, Nietzsche..., p. 32.

99. Ibidem, p. 46.

100. Michel Foucault, Vigilar y castigar. El nacimiento de la prision, Siglo XXI, Buenos Aires, 2002, pp. 32-33.

101. Hurbert Dreyfus y Paul Rabinow, Michel Foucault: mds alld del estructuralismo y la hermenéutica,
Nueva Vision, Buenos Aires, 2001, p. 140.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

por Merleau-Ponty, pudo influir en el francés, pues recuérdese que en
Fenomenologia de la percepcién™” el fenomendlogo sugirié que aquello
designado como corps propre es resultado del cruce de estructuras cultu-
rales, sociales e histéricas con estructuras bioldgicas inmodificables. Por
su parte, Butler argumenta que esta ambivalencia en torno al cuerpo y sus
inscripciones se debe a que Foucault pudo haber retomado la antropologia
de Lévi-Strauss, que en sus Mitoldgicas I realizo la distincion entre natu-
raleza y cultura mediante la semiética culinaria de lo crudo y lo cocido.
Para la filésofa, recordando al Freud de El malestar en la cultura, Foucault
parece retomar tal distincion, cayendo asi en un dualismo que enfrenta
la naturaleza y la cultura a través de los términos cuerpo e historia. Por
otras razones Tuillang Yuing Alfaro, en Tras lo singular, ha argumentado
que se debe a la herencia de Nietzsche, pero también de Canguilhem,
que Foucault conciba el cuerpo como objeto de estudio histérico,” no
obstante, sin darse cuenta de las paradojas que le subyacen.

Si bien las investigaciones anteriores ofrecen hipoétesis llamativas,
hubo otro autor que desarrollé mas esta problematica —paradigmatica,
por el grado de exposiciéon que alcanza—. En Revoluciones sin sujeto
Castro-Goémez, al defender a Foucault de la lectura que llevé a cabo
Slavoj Zizek (quien hizo de él uno de los historicistas posmodernos),
logra esbozar una ontologia del poder en aquél. Efectivamente, para
Castro-Gomez se trata de “mostrar que algunos de los problemas re-
flexionados por ZiZek pueden ser recuperados a través de otro tipo de
ontologia politica”."”* Esta ontologia ya no serd la de lo real lacaniano,
como propone el fildsofo esloveno, sino la de las relaciones de poder no
desarrollada sistematicamente por Foucault mediante el Nietzsche de
Lavoluntad de poder. En un cruce de lecturas que abarcan el Nietzsche
de los fragmentos postumos de 1885-1889, los cursos de Gilles Deleuze

102.Maurice Merleau-Ponty, “La sintesis del cuerpo propio” en Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia
de la percepcién, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1993, pp. 165-170.

103. Tuillang Yuing Alfaro, “El cuerpo de la historia” en Tuillang Yuing Alfaro, Tras lo singular..., pp. 275-297.

104.Santiago Castro-Gdomez, Revoluciones sin sujeto. Slavoj Zizek y la critica del historicismo posmoderno,
Akal, Madrid, 2015, p. 225. Cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

sobre Foucault, los estudios de Wolfgang Miiller-Lauter sobre la vo-
luntad de poder en Nietzsche y el Foucault de los anos setenta (el de
las Lecciones sobre la voluntad de saber), el filésofo colombiano busca
mostrar que en el pensador francés hay una ontologia (esbozada por
Nietzsche), que ZiZek no fue capaz de reconocer y que serviria como
alternativa para pensar el antagonismo de la politica.

Castro-Gomez defiende la tesis de que en Foucault hay una ontologia
del poder que da cuenta del antagonismo constitutivo; esta ontolo-
gia es la formulada, fragmentariamente, por el Nietzsche de 1880. No
obstante, el filésofo colombiano proyecta mas atras esta ontologia.
Para él sera —siguiendo aqui el ensayo de Miiller-Lauter titulado Der
Organismus als innere Kampf (1971)'”— en el Nietzsche que estudia
la rivalidad homérica, esto es, el joven Nietzsche, donde ya se puede
encontrar el germen de la voluntad de poder. Ahora bien, a lo largo de
su andlisis Castro-Gomez se encarga de mostrar que esta voluntad de
poder relacional refiere a un plano ontolégico. Como sefiala el autor,
“al hablar de cuerpo (Leib) Nietzsche no se refiere primariamente a un
ente fisioldgico (Kdorper) [...] el cuerpo del que habla Nietzsche es un
campo inestable de fuerzas capaz de auto-regularse”.” Leida la obra
de Foucault a la luz de esta ontologia esbozada antes por Nietzsche
encontramos, de manera similar a la teologia fea y escondida en el
materialismo histérico en Walter Benjamin, al filésofo oculto detras
del historiador en Foucault. Comenta Castro-Gomez:

El agonismo de las fuerzas no se reduce entonces a la biologia o a
la psicologia; no se agota en el mundo de los entes. Lo cual signi-
fica que, para Nietzsche, el antagonismo no debe confundirse con
fendmenos de orden fisico, psiquico, politico, ni socioldgico. Las

105.Existe una traduccién al inglés de estos estudios de Miiller-Lauter. Ver Wolfgang Miiller-Lauter,
Nietzsche. His Philosophy of Contradictions and the Contradictions of His Philosophy, University of
Illinois Press, Champaign, Illinois, 1999.

106. Santiago Castro-Gomez, Revoluciones sin sujeto..., p. 234. Las cursivas se encuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

relaciones de fuerzas tienen un caracter ontoldgico, y este punto fue
perfectamente comprendido por Foucault."”

Asi pues, en la obra de Foucault es posible encontrar dos niveles sobre
los que se sustenta su propuesta. El primero, y mas fundamental, es el
de la ontologia de las fuerzas, “que constituye nuestra experiencia de
la realidad y que se manifiesta en el cuerpo”;”® mientras que el segun-
do, el 4ntico, es el de “la multiplicidad de contenidos empiricos que

’ 109

adquieren las relaciones histdricas de poder”.

Retomando lo anterior, aun dando cuenta de ambos niveles en la obra
de Foucault, Castro-Gémez reconoce que éste prefirié dedicar sus
esfuerzos investigativos al segundo nivel: “en ese juego de dos cabe-
zas, el historiador consiguid triunfar sobre el fil6sofo”."* En la misma
linea de Judith Butler, sin saberlo Castro-G6émez propone una manera
de resolver —defendiendo a Foucault de Zizek— la ambivalencia, la
paradoja que se ha problematizado. Para el colombiano el fildsofo estd
en el historiador por el modo en que en la genealogia el Gnico punto
ahistorico es el cuerpo, pues éste, como ya mostrd Nietzsche, es el
que interpreta las fuerzas, las evalda, las moviliza y se nutre de ellas
perpetuamente. Pareceria que después del exhaustivo analisis llevado
a cabo por Castro-Goémez no hay mucho mas que decir. Sin embargo,
en su examen —que implica el de los autores antes abordados— hay
varios asuntos que deben problematizarse. Uno de ellos, el mas impor-
tante, es que estos analisis deshistorizan el pensamiento del francés
emparentandolo rapidamente, a pesar del rigor de la exposicion, con
el del filésofo alemén, incurriendo asi en el anacronismo. Lo que se
puede aprender del ejercicio foucaultiano con sus aporias es que aque-
llo que se dice de las cosas no es lo inico que cambia con el tiempo:
las cosas de las que se habla también cambian. Asi pues, a pesar del

107.Ibidem, p. 235.
108.Ibidem, p. 245.
109. Idem.
110. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

reconocimiento de Nietzsche por parte de Foucault, entre ambos hay una
ruptura conceptual que conviene tener en cuenta. De nuevo, la Era de
las Formas. En busca de una ontologia alternativa a la propuesta por
Zizek, Castro-Gomez olvida la historicidad del pensamiento de Fou-
cault y, mediante lo expresado, conjuga al aleméan y al francés. Resulta
llamativo que todos estos autores, en su lectura de Foucault, antes
que decir algo sobre él, dejan al descubierto la reproduccién, incons-
ciente, llevada a cabo por ellos mismos, de la formacién discursiva de
su tiempo. Asi pues, Palti es critico de la lectura que Deleuze realiza
de Foucault, quien fue una de las referencias de Castro-G6mez para
sustentar su tesis de una ontologia en éste. Propone Palti que

[...]1alectura de Deleuze lleva a desdibujar el aporte fundamen-
tal de Foucault, que nos remite no a la pregunta sobre la posible
existencia, o no, de singularidades irreductibles, de puntos de
resistencia al poder que remiten mas alld del mismo, pregunta
que, en realidad, Foucault siempre buscé evitar, pues solo puede
dar lugar a respuestas por si o por no, y a justificaciones de las
mismas mas bien previsibles.™

Estos autores que quieren dar con un sustrato ontologico, en el cuerpo o
en las relaciones de poder (entendidas o no como sustancias) no hacen
sino una operacion sobre el pensamiento de Foucault, nublando su no-
vedad y las condiciones que lo hicieron posible; asi como manifestando
—al ubicar a éste del lado de la voluntad de poder nietzscheana o del
lado del cuerpo de Merleau-Ponty, o bien, del lado del Canguilhem lec-
tor de Nietzsche— la bifurcacién entre la vida y las formas constitutivas
de la ruptura conceptual surgida en el siglo XX, a la que responde tanto
el pensamiento de Foucault como el de ellos mismos. Por otro lado, sus
propuestas sucumben a la tentacion de clausurar el pensamiento del
francés, tratando de resolver dilematicamente aquel elemento aporético

1. Elias José Palti, “El Foucault de Deleuze y sus visiones divergentes de la historia de la filosofia” en
Prismas - Revista de historia intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol. 20, N°©
2, 2016, pp. 2572606, p. 263.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

encontrado en él. Como ha mostrado Han-Pile, “en la progresion de la
arqueologia a la genealogia, la tensidn oscila entre lo trascendental y lo
histoérico, y después reaparece. La insistencia del comienzo en lo tras-
cendental, habiendo dado paso, después, al historicismo de inspiracién
nietzscheana, retorna como una sombra no reconocida al término de la

» 112

investigacion genealdgica”.

Aquello que en el texto original de Han-Pile es nombrado ontologie
manquée, esa sombra no reconocida de lo trascendental y su constante
retorno en el pensamiento del francés, aqui no se refiere, ni se reduce,
a una ontologia que le falt6 desarrollar a él, como sugieren algunos
exegetas. Tampoco es una cuestion momentanea o periddica en la obra
foucaultiana, como propone la misma Han-Pile posteriormente. La
ontologie manquée de Foucault se refiere a una aporia que hace dete-
nerse al analisis en la pregunta de si Foucault es historiador o fil6sofo;
en la cuestion de como es la relacion entre filosofia e historia en su
pensamiento. Si se tiene en cuenta que, con el giro conceptual produ-
cido a finales del siglo XIX (eso que Palti** nombra Epoca de la Forma),
hay un retorno de la metafisica que trata de dar cuenta del cambio
recurriendo al sujeto trascendental, podria ubicarse la aporia que atra-
viesa el pensamiento de Foucault dentro de —y como una forma de
respuesta a— las querellas que se dan en este giro. La novedad de esta
respuesta se manifiesta como una aporia por no ubicarse en ninguno de
los lados que se enfrentan conceptualmente: por un lado, los sistemas
autorregulados; por otro, la subjetividad trascendental. Entre estos dos
polos, Foucault rompe decantandose por la historicidad radical, cuyo
cambio, como permite ver la nocién de acontecimiento, no puede ser
explicado. Es esta ruptura, al no ser comprendida por los estudiosos ni

112. Béatrice Han-Pile, Foucault’s Critical Project..., p. 9. Traduccion propia.

13. Elias José Palti, “El ‘retorno del sujeto’. Subjetividad, historia y contingencia en el pensamiento mo-
derno” en Prismas - Revista de historia intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires,
vol. 7, N@ 1, 2003, pp. 27-49.

42



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

por los criticos con quienes sostuvo Foucault sus controversias, por lo
que su obra aparece para debatirse en posiciones dilematicas.

¢La filosofia o la historia? iSi, por favor!

Como su etimologia sugiere, la palabra “método” hace referencia al
camino que se sigue, al rastro. En este texto se ha tratado el método
en el pensamiento de Michel Foucault, se ha preguntado por aquello
que movilizaba sus proyectos. Si el proyecto de este autor, como se ha
sostenido, esta atravesado por aporias, y si se ha tratado aqui de aque-
llo que movilizaba los pasos del pensamiento, es porque en eso que
dinamiza el pensamiento de Foucault se juega un reverso que detiene
el pensamiento ante la aporia entre filosofia e historia. Hay un no-pa-
sar que posibilita el pasar en las ideas del francés. Al igual que una
arqueologia que da cuenta de las condiciones que hicieron posibles las
relaciones aporéticas entre filosofia e historia, este trabajo también ha
querido ser genealdgico, porque es tarea del genealogista, en palabras
de Foucault, “localizar los accidentes, las minimas desviaciones [...],
los errores, las faltas de apreciacién”."* ¢Qué otra cosa sino accidentes,
desviaciones, errores o faltas podria ser una aporia?

Llevar a cabo una historia, por breve que pueda ser, requiere la cons-
tancia de los esfuerzos, atravesar el pensamiento hasta detenerlo en
la espesura del tiempo. Tal es el precio a pagar por justificar las tesis
sostenidas a lo largo de este texto. Se ha visto como el intersticio que
habit6 el pensamiento de Foucault no se deja pensar facilmente. No es
suficiente con el analisis de lo que se dice en sus textos tedricos: hay
que regresar a esos otros documentos que muchos consideran indignos
de un libro; pues, como comenta Philippe Arti¢res, “en la historia de
la recepcion del pensamiento de Foucault, se han dado unos aconteci-
mientos que han contribuido a modificar de forma duradera el modo

114. Michel Foucault, Nietzsche..., p. 27.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de leer las obras firmadas por el autor”.”” En esos otros documentos y
formatos de expresién se puede dar cuenta de las controversias y de
los puntos criticos sobre los que resulta factible pensar las relaciones
entre filosofia e historia en Foucault. Asimismo, se ha visto que, si bien
las controversias son fundamentales para entender c6mo se relacionan
historia y filosofia en Foucault, para comprender como éste mata a la
historia, a su vez estas controversias se dan de acuerdo con un quiebre
epistémico hacia finales del siglo XIX y comienzos del XX que se debate
entre la vida y las formas para dar cuenta de la temporalidad. De la mis-
ma manera, se ha argumentado que las aporias, junto con las mdltiples
formas de respuesta que formularon los estudiosos, son la manifestacion
de una mas radical: aquélla escenificada con la cuestion de si Foucault
es historiador o fildsofo. Esa pregunta sobre la que se constituy6 su obra
es lamisma que lo torna aporético, indecidible, no dilematico. Como ha
seflalado Peter Sloterdijk, “Los representantes de ambas disciplinas (la
historia y la filosofia) lo tuvieron dificil para clasificar a un pensador
que no pareciera estar interesado en la acumulacién de un capital en
verdades estables”."® Esto se aprecia bien cuando en una entrevista con
Claude Bonnefoy, Foucault afirma lo siguiente:

Cuando escribo, no sabria decir si hago historia de la filosofia. Me
han preguntado a menudo qué significaba para mi, escribir lo que
escribia, desde donde hablaba, qué queria decir eso, por qué tal y no
cual cosa, si era fildsofo o si era historiador [...]. Me costaba mucho
contestar. Si me hubiesen ofrecido para responder una libertad tan
grande como la que usted me ofrece hoy, creo que habria contestado
ya con toda brutalidad: ni lo uno ni lo otro, soy médico, digamos que
soy diagnosticador [...]. Pero un diagnostico ées tarea del historiador,

del filosofo, del que se dedica a la politica? No lo sé."”

115. Michel Foucault, Un peligro que seduce. Entrevista con Claude Bonnefoy, Cuatro Ediciones, Valladolid,
2012, p. 7.

116. Peter Sloterdijk, Temperamentos filoséficos. De Platén a Foucault, Siruela, Madrid, 2010, p. 135.

117. Michel Foucault, Un peligro que seduce..., pp. 48-49.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Ni el propio Foucault pudo dar cuenta de lo que él hacia no dilemati-

camente, es decir, decantandose por uno de los lados, sino aporética-

mente. Abundan por todas partes, muy dispersas, las aporias en las que

este personaje da cuenta de su posicionamiento frente a su hacer. Asi,

por ejemplo, en otra entrevista confiesa: “Y a mi, que me gusta decir

que no soy filésofo, en dltimo término, si me ocupo de la verdad, soy,
3 118

pese atodo, un filsofo”.” En El uso de los placeres asegura lo siguiente
a propdsito de su trabajo:

[...] los estudios que siguen, como otros que emprendi antes, son
estudios de historia por el campo de que tratan y las referencias
que toman, pero no son trabajos de historiador. [...] Se trata de un
ejercicio filosofico: en él se ventila saber en qué medida el trabajo
de pensar su propia historia puede liberar al pensamiento de lo que
piensa en silencio y permitirle asi pensar de otro modo.”

En otro lugar expresa: “No me considero un fildsofo. Lo que hago no es
ni una manera de hacer filosofia ni de sugerir a los otros no hacerla”.”*”
Y en una entrevista mas indica: “Es muy posible que lo que hago tenga
algo que ver con la filosofia, sobre todo porque, desde Nietzsche, la
filosofia tiene por tarea diagnosticar y ya no procura decir una verdad

y 121

que pueda valer para todo el mundo”.

{Cémo comprender todas estas opiniones contradictorias entre si ex-
presadas por Foucault? ¢Es oportuno querer cerrar estas cuestiones
hallando una coherencia final? Como afirma Jacques Ranciéere, todos
aquellos que desde la biopolitica, la ética o la politica queer han buscado
esa coherencia final en el pensamiento de Foucault, “tienen un punto
en comun. [...] Quieren otorgar al recorrido de Foucault un principio de

118. Michel Foucault, Obras esenciales II. Estrategias de poder, Paidds, Barcelona, 1999, p. 316.

119. Michel Foucault, Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003, p. 12.
Cursivas propias.

120.Michel Foucault, La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el sujeto, Siglo XXI, Buenos
Aires, 2013, p. 35.

121. Ibidem, p. 87.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

finalidad que aseguraria la coherencia del conjunto [...]. Quieren verle
confirmando la idea que sintetiza el saber para ensefiar las reglas de la
accion”.” Este intento, frente a la desesperacién de no encontrar un lugar
fijo en Foucault es, sin embargo, a lo que él mismo queria escapar y lo
que se puede ver en esos fragmentos que se oponian aporéticamente.
Como anade Ranciére, “Todas sus respuestas [...] son bien engafosas
en tanto introducen un lugar de maestro que su mismo trabajo habia
arruinado”.”? Siguiendo al argelino, se puede comprender que esta expe-
riencia de la aporia, que constituye el pensamiento de Foucault y que se
resiste a una clausura final, es aquello que el fildsofo francés denominéd
“transdisciplinariedad”;* la cual supone que “el filésofo no sale, para ir
de visita a casa ajena, del terreno que le perteneceria. La casa del filésofo
estd en algdn lugar en el cruce de las casas de los deméas”."” Asi pues, hay
que dejar de responder dilematicamente, como otros lo han hecho, la
pregunta de si Foucault es historiador o filésofo. Eso que se ha llamado
aqui “aporia”, la ontologie manquée de Foucault, es ese tercer espacio,
ese intersticio en el que lo propio de cada disciplina se pierde y se pone
en movimiento el pensamiento. “No hay pensamiento de Foucault”,”
como bien concluye Ranciere, este “pensamiento” entendido como uno
que logrd la coherencia final del maestro. Retomando a Ranciére cuan-
do expresa que “la filosofia siempre se ha ocupado del reparto y de las
fronteras entre los modos discursivos”,” podria pensarse a Foucault
como un pensador que puso en cuestion el reparto, la mismidad, tanto
de la filosofia como de la historia; se sublev6 del mandato platénico de
ocupar su lugar dentro de la Reptiblica del saber. Como supo ver Takacs,
Foucault “siempre se opuso, a la manera de un principio, a restringir su

pensamiento a un dominio o al otro, él, rutinariamente, también jug6 al

122. Andrés Maximiliano Tello (Ed.), Gobierno y desacuerdo. Didlogos interrumpidos entre Foucault y Ran-
ciére, Communes, Vifia del Mar, Chile, 2016, p. 27.

123. Ibidem, p. 30.

124.Jacques Ranciere, “Prefacio” en Jacques Ranciére, El inconsciente estético, Del Estante, Buenos Aires,
2005, pp- 5-17.

125. Ibidem, p. 7.

126.Jacques Ranciére, Gobierno y desacuerdo..., p. 31.

127. Jacques Ranciere, El tiempo de la igualdad. Didlogos sobre politica y estética, Herder, Barcelona, 2011, p. 34.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

9 128

escondite, por asi decirlo, con la filosofia y la historia”.”® Tenia razén,
ademas, Sloterdijk al proponer que “Foucault, aunque se enterr6 en los
archivos de las Ciencias Humanas y de las practicas de disciplina, sigui6é
siendo filésofo en el sentido mas eminente del término”.” Por su parte,
Deleuze también vio que “Foucault es un gran filésofo porque utiliza la
historia en favor de otra cosa”.” Permanecer en la aporia, no cerrar la
obra de Foucault, implica, por lo tanto, aceptar la respuesta que alguna

vez concedié:

Un estudiante: ése considera usted como historiador o como filésofo?
Michel Foucault: Ni lo uno, ni lo otro.”

En la misma linea que Ranciere, De Certeau ha enunciado lo siguiente
a propésito de Foucault y sus aporias:

[...]1aidentidad fija el gesto de pensar. Rinde homenaje a un orden.
Pensar, al contrario, es pasar; es interrogar este orden, asombrarse de
que esté ahi, preguntarse qué lo volvié posible, buscar, recorriendo
sus paisajes, los trazos de los movimientos que lo han formado, y
descubrir en estas historias supuestamente yacientes cémo y hasta
dénde seria posible pensar de otro modo.”*

El pensamiento de Foucault es un pasar indecidible, es un pensar donde
se encuentran historiador y fildsofo, es un pensamiento que rie a carca-
jadas de los exégetas que, irritados, persiguen una leccion final. Hacia
el final de la introduccién de la Arqueologia del saber, el fildsofo-histo-
riador, anticipandose a esos embalsamadores, ha respondido a la aporia
de esta manera: “No, no, no estoy donde ustedes tratan de descubrirme
sino aqui, de donde los miro, riendo”.”? El historiador no triunfd, pues,

128. Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy..., p. 3. Traduccioén propia.

129. Peter Sloterdijk, Temperamentos filos6ficos..., pp. 134-135.

130. Gilles Deleuze, Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995), Pre-Textos, Valencia, 2008, p. 310.

131. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, p. 466. Cursivas propias.

132. Michel de Certeau, Historia y psicoandlisis. Entre ciencia y ficcién, Universidad Iberoamericana Ciudad
de México, México, 2007, p. 64. Cursivas propias.

133. Michel Foucault, Arqueologia del saber, Siglo XX1, Buenos Aires, 2003, p. 29.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sobre el filsofo, como pensaba Castro-Goémez, porque los talleres his-
téricos se cruzan con los fragmentos filos6ficos para desterritorializar
la filosofia del mismo modo que los fragmentos filos6ficos se conjugan
en los talleres histéricos para desterritorializar la historiografia. Como
ha visto Arlette Farge “él [Foucault] avanza a contrapelo de los lugares
comunes y socava certezas: ser historiador no es casual, y si este fildsofo
fue historiador, lo fue a costa de cuestionamientos fundamentales de

posturas, métodos y convicciones de una y otra disciplina”.**

Habria, pues, una boda entre reinos que en el acto de su institucion
aniquilaria la propiedad de los mismos. Como diria Deleuze, un devenir
filosofia de la historia y un devenir historia de la filosofia. X

Fuentes documentales

Aguirre Rojas, Carlos Antonio, La historiografia en el siglo XX. Historia
e historiadores entre 1848 y ¢2025?, Prohistoria Ediciones, Rosario,
Argentina, 2004.

Alfaro, Tuillang Yuing, Tras lo singular. Foucault y el ejercicio del filoso-
far historico, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2017.

Allen, Amy, “Psychoanalysis and Ethnology’ Revisited: Foucault histo-
ricization of history” en The Southern Journal of Philosophy, Uni-
versidad de Memphis, Memphis, Tennessee, N¢ 55, 2017, pp. 31-40.

Barthes, Roland, El susurro del lenguaje. Mds alla de la palabra y la
escritura, Paidos, Barcelona, 1964.

Braudel, Fernand, Las civilizaciones actuales. Estudio de historia eco-
nomica y social, Tecnos, Madrid, 1993.

Burguiere, André, La escuela de los Annales. Una historia intelectual,
PUV, Valencia, 2009.

Burke, Peter, La revolucién historiogrdfica francesa. La Escuela de los
Annales: 1929-1989, Gedisa, Barcelona, 1999.

134. Arlette Farge, Lugares para la historia, Ediciones UDP, Santiago de Chile, 2008, p. 12.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Butler, Judith, “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions” en The
Journal of Philosophy, Universidad de Columbia, Nueva York, vol.
86, N2 11, noviembre de 1989, pp. 601-607.
El género en disputa. El feminismo y la subversién de la iden-
tidad, Paidds, Barcelona, 2007.
Castro, Edgardo, Diccionario Foucault, Siglo XX1I, Buenos Aires, 2011.
Castro-Goémez, Santiago, Historia de la gubernamentalidad I. Raz6n de
Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel Foucault, Siglo del
Hombre Editores, Bogot4, 2010.
Historia de la gubernamentalidad I1. Filosofia, cristianismo y se-
xualidad en Michel Foucault, Siglo del Hombre Editores, Bogota, 2016.
Revoluciones sin sujeto. Slavoj ZiZek y la critica del historicis-
mo posmoderno, Akal, Madrid, 2015.
De Certeau, Michel, Historia y psicoandlisis. Entre ciencia y ficcion,
Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2007.
Deleuze, Gilles, Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995),
Pre-Textos, Valencia, 2008.
El poder. Curso sobre Foucault 11, Cactus, Buenos Aires, 2014.
El saber. Curso sobre Foucault I, Cactus, Buenos Aires, 2013.
Foucault, Paidos, Barcelona, 1987.
La subjetivacion. Curso sobre Foucault I1I, Cactus, Buenos
Aires, 2015.
Derrida, Jacques, Aporias. Morir-esperarse (en) «los limites de la ver-
dad», Paidos, Barcelona, 1998.
De la gramatologia, Siglo XXI, Buenos Aires, 19806.
La diseminacién, Editorial Fundamentos, Madrid, 1997.
Lavozy el fendmeno. Introduccién al problema del signo en la
fenomenologia de Husserl, Pre-Textos, Valencia, 1985.
Margenes de la filosofia, Catedra, Madrid, 1994.
Dosse, Francois, Historia del estructuralismo. El campo del signo 1945-
1966, Akal, Madrid, 2004.
La saga des intellectuels francais 1944-1989. II. L’avenir en
miettes 1968-1989, Gallimard, Paris, 2018.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Dreyfus, Hubert y Rabinow, Paul, Michel Foucault: mds alld del estruc-
turalismo y la hermenéutica, Nueva Visidn, Buenos Aires, 2001.

Echeverria Cazares, Hugo Arturo y Guzman Toro, Yanet, “Entrevista a
Elias Palti. El estado de la historia intelectual en Latinoamérica”
en Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos, Instituto de Investi-
gaciones Historicas/Universidad Michoacana de San Nicolas de
Hidalgo, Morelia, N¢ 70, 2019, pp. 175-194.

Eribon, Didier, Michel Foucault y sus contempordneos, Nueva Vision,
Buenos Aires, 1995.

Farge, Arlette, Lugares para la historia, Ediciones UDP, Santiago de
Chile, 2008.

Foucault, Michel y Leonard, Jacques, La imposible prisién: debate con
Michel Foucault, Anagrama, Barcelona, 1982.

Foucault, Michel, ¢Qué es un autor?, El Cuenco de Plata, Buenos Aires, 2010.

¢Qué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su

método, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013.

“Los limites de la representacion” en Foucault, Michel, Las
palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas,
Siglo XX1, México, 2018, pp. 231-257.

Arqueologia del saber, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003.

Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, Gallimard, Paris, 1994.

Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2003.

La constitution d’un transcendantal historique dans la phéno-
menologie de l'esprit de Hegel. Mémoire du diplome d’études supé-
rieures de philosophie, Vrin, Paris, 2024.

La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el
sujeto, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013.

Le discours philosophique, Editions du Seuil, Parfs, 2023.

Nietzsche, la genealogia, la historia, Pre-Textos, Valencia, 2004.

Obras esenciales II. Estrategias de poder, Paid6s, Barcelona, 1999.

Un peligro que seduce. Entrevista con Claude Bonnefoy, Cuatro
Ediciones, Valladolid, 2012.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisién, Siglo XXI, Bue-
nos Aires, 2002.

Galan Tamés, Genevieve, “Aproximaciones a la historia del cuerpo
como objeto de estudio de la disciplina histérica” en Historia y
Grafia, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México,
Ne¢ 33,2009, pp. 167-204.

Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. El cosmos segtin un molinero del
siglo XVI, Peninsula, Barcelona, 2001.

Gros, Frédéric, Michel Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2007.

Gutting, Gary, “Foucault, Hegel and Philosophy” en O’Leary, Timothy y
Falzon, Christopher (Eds.), Foucault and philosophy, Wiley-Blac-
kwell, Nueva Jersey, 2010, pp. 17-35.

Han-Pile, Béatrice, “Is early Foucault a historian? History, history and
the analytic of finitude” en Philosophy and Social Criticism, Sage
Publishing, Thousand Oaks, California, vol. 31, N¢ 5-6, 2005, pp.
585-608.

Foucault’s Critical Project. Between the Transcendental and
the Historical, Stanford University Press, Stanford, 2002.

Hartog, Francois, Regimenes de historicidad. Presentismo y experien-
cias del tiempo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México,
México, 2007.

Latour, Bruno, Reensamblar lo social. Una introduccién a la teoria del
actor-red, Manantial, Buenos Aires, 2008.

Le Blanc, Guillaume, El pensamiento Foucault, Amorrortu, Buenos Ai-
res, 2009.

Le Goff, Jacques, El orden de la memoria. El tiempo como imaginario,
Paidos, Barcelona, 1991.

Lowith, Karl, El sentido de la historia. Implicaciones teoldgicas de la
filosofia de la historia, Aguilar, Madrid, 1956.

Macherey, Pierre, De Canguilhem a Foucault: la fuerza de las normas,
Amorrortu, Buenos Aires, 2011.

Malabou, Catherine, Before tomorrow. Epigenesis and rationality, Polity
Press, Cambridge, 2016.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Merleau-Ponty, Maurice, “La sintesis del cuerpo propio” en Merleau-
Ponty, Maurice, Fenomenologia de la percepcién, Planeta DeAgos-
tini, Barcelona, 1993, pp. 165-170.

Miller, James, La pasién de Michel Foucault, Editorial Andrés Bello,
Santiago de Chile, 1995.

Miiller-Lauter, Wolfgang, Nietzsche. His Philosophy of Contradictions
and the Contradictions of His Philosophy, University of Illinois
Press, Champaign, Illinois, 1999.

Nietzsche, Friedrich, Fragmentos postumos (1882-1885). Volumen III,
Tecnos, Madrid, 2010.

O’Farrell, Clare, Foucault. Historian or Philosopher?, St. Martin’s Press,
Nueva York, 1989.

Palti, Elias José, “Arqueologia del saber e historia intelectual: méas alla
del estructuralismo y la fenomenologia” en Revista de Historia de
Ameérica, Instituto Panamericano de Geografia e Historia, México,
N2 166, septiembre/diciembre de 2023, pp. 9-30.

“El ‘retorno del sujeto’. Subjetividad, historia y contingen-
cia en el pensamiento moderno” en Prismas — Revista de historia
intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol.
7, N2 1, 2003, pp. 27-49.

“El Foucault de Deleuze y sus visiones divergentes de la
historia de la filosofia” en Prismas — Revista de historia intelectual,
Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol. 20, N2 2,
2010, pp. 257-260.

“El renacimiento de la escena trigica y la emergencia de
lo politico como problema conceptual” en Palti, Elias José, Una
arqueologia de lo politico. Regimenes de poder desde el siglo XVII,
Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2018, pp. 191-2065.

Pomian, Krzysztof, L'ordre du temps, Gallimard, Paris, 1984.

Ranciere, Jacques, “Prefacio” en Ranciere, Jacques, El inconsciente es-
tético, Del Estante, Buenos Aires, 2005, pp. 5-17.

El tiempo de la igualdad. Didlogos sobre politica y estética,
Herder, Barcelona, 2011.

52



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Los nombres de la historia. Una poética del saber, Nueva Vi-
sion, Buenos Aires, 1993.

Roldan, Concha, Entre Casandra y Clio. Una historia de la filosofia de
la historia, Akal, Madrid, 1997.

Romano, Claude, Event and Time, Fordham University Press, Nueva
York, 2013.

Event and World, Fordham University Press, Nueva York, 2009.

Sartre, Jean-Paul, Entrevistas, Ennegativo Ediciones, Medellin, 2019.

Sforzini, Arianna, Michel Foucault. Une pensée du corps, Presses Uni-
versitaires de France, Paris, 2014.

Sloterdijk, Peter, Temperamentos Filoséficos. De Platén a Foucault, Si-
ruela, Madrid, 2010.

Takacs, Adam, Foucault’s Critical Philosophy of History. Unfolding the
Present, Lexington Books, Lanham, Maryland, 2024.

Tello, Andrés Maximiliano (Ed.), Gobierno y desacuerdo. Didlogos in-
terrumpidos entre Foucault y Ranciére, Communes, Vina del Mar,
Chile, 2016.

Viazquez Garcia, Francisco, Foucault y los historiadores: andlisis de una
coexistencia intelectual, Universidad de Cadiz, Andalucia, 1987.

Veyne, Paul, Cémo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia,
Alianza, Madrid, 1984.

Foucault. Pensamiento y vida, Paidés, Barcelona, 2009.

Vigarello, Georges y De Certeau, Michel, “Historias de cuerpos: entre-
vista con Michel de Certeau” en La Ortiga, La Ortiga Colectiva/
Red de Espacios y Agentes de Cultura Comunitaria/Plataforma
Memoria y Democracia de Cantabria, Cantabria, Espafia, N2 68-
70, 2000, pp. 13-21.

Villacanas Berlanga, José Luis, Castro Orellana, Rodrigo y Morey Farré,
Miguel, Foucault y la historia de la filosofia, Dado Ediciones,
Madrid, 2018.



Patologias de la yoidad: una lectura secular de
La enfermedad mortal

Fernando Rudy Hiller*

Recepcidn: 26 de septiembre de 2024
Aprobacion: 19 de noviembre de 2024

Resumen. Rudy Hiller, Fernando. Patologias de la yoidad: una lectura secular de
La enfermedad mortal. En este articulo abordo, con ayuda de Seren Kierkega-
ard, las preguntas siguientes: écOmo es posible que una persona cambie para
mejor? y ¢cudles son los principales obstaculos que enfrenta en su proyecto de
cambio? Toda persona, sostiene Kierkegaard, es una sintesis de facticidad y po-
sibilidad, y tiene como tarea forjarse un yo que unifique adecuadamente ambos
polos de su ser. De acuerdo con él, los fallos en alcanzar una sintesis tal se mani-
fiestan como desesperacion. De acuerdo con mi andlisis, en el caso de la persona
que busca cambiar, la desesperacion se revela como un impotente cinismo o
como un omnipotente fantaseo. En el articulo diagnostico esta situaciéon con
base en La enfermedad mortal y ofrezco, asimismo, una via de solucién que pro-
cura prescindir de los elementos religiosos que apuntalan dicha obra.

Palabras clave: cambio, desesperacion, yo, Kierkegaard, facticidad, posibilidad.

Abstract. Rudy Hiller, Fernando. Pathologies of Selfhood: A Secular Reading of
The Sickness Unto Death. In this article I draw on Seren Kierkegaard’s thin-
king to address the following questions: How is it possible for people to chan-
ge for the better? And what are the obstacles that people face in their project
of change? Each person, Kierkegaard argues, is a synthesis of facticity and
possibility, and their job is to forge a self that adequately unifies both poles of

*  Doctor en Filosofia por la Universidad de Stanford. Investigador del Instituto de Investigaciones
Filosoficas de la Universidad Nacional Auténoma de México. rudy@filosoficas.unam.mx



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

their being. In his view, failures to achieve such a synthesis provoke despair.
In my analysis, in the case of a person who wishes to change, despair mani-
fests itself as helpless cynicism or as all-powerful fantasizing. In the article
I diagnose this situation based on The Sickness Unto Death and at the same
time I propose a solution that leaves out the religious elements that underpin
Kierkegaard’s argument.

Key words: change, despair, self, Kierkegaard, facticity, possibility.

El pensador subjetivo tiene la tarea de entender concretamente lo
abstracto [...] entiende qué es el ser humano en términos de ser este
ser humano en particular.

— SOREN KIERKEGAARD'

Introduccion

La conocida “Oracién de la serenidad”, asociada a los grupos de
Alcohoélicos An6énimos, comienza con estas profundas palabras:

Sefior, concédeme serenidad para aceptar todo aquello que no puedo
cambiar, valor para cambiar lo que soy capaz de cambiar y sabiduria
para entender la diferencia.

Condensada en tres breves lineas, encontramos aqui la esencia de la doc-
trina kierkegaardiana del ser humano como una sintesis de posibilidad
y necesidad que fue tan decisiva para el pensamiento existencialista del
siglo XX, junto con la idea —igualmente central para Seren Kierkega-
ard— de que el autoconocimiento es la condicion sine qua non para uni-
ficar armoniosamente los polos opuestos de nuestro ser. En esa medida,

1. Seren Kierkegaard, Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas filoséficas, Universidad Iberoamericana
Ciudad de México, México, 2009, p. 354. Traduccién modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

esas lineas son un resumen magistral de La enfermedad mortal, libro en
el que Kierkegaard expone con mayor claridad que en cualquier otro
texto suyo’ la tarea de autoformaciéon que compete a cada ser humano.

Mi propdsito en este trabajo es proponer una lectura de dicha obra —de
su primera parte, mas precisamente—, guiada por las coordenadas esta-
blecidas en la Oracion de la serenidad, es decir, por la interaccidon entre
facticidad, posibilidad y autoconocimiento. Todo ser humano tiene por
misioén ineludible formarse libremente a si mismo a partir de los mate-
riales que le son dados por su realidad corporal, psiquica y social.’ El
problema, sin embargo, radica en que no es autoevidente déonde termina
la facticidad y dénde comienza la posibilidad; o, en los términos de la
plegaria, cudl es la frontera que delimita lo que cada quien puede y lo
que no puede cambiar. Ahora bien, como se indica en ella, para descubrir
dicha frontera se requiere una buena dosis de sabiduria enfocada hacia
uno mismo, puesto que su funcidn es, precisamente, ayudar a cada quien
a adjudicar de manera realista los respectivos dominios de su facticidad
y de su posibilidad, los cuales no tienen por qué ser idénticos para todos.

Pero conseguir esto —una autocomprension realista de uno mismo—
es infinitamente mas facil decirlo que hacerlo, ya que nos vemos aco-
sados por dos peligros opuestos: por un lado, si acepto sin reparos mi
facticidad (“asi soy y haganle como quieran”), corro el riesgo de caer
en el cinismo; y, por el otro, si me monto sin mas en el caballo alado de
la posibilidad,* el peligro consiste en perderme en la fantasia (“puedo
ser cualquier cosa que desee” “el limite es el cielo”). El objetivo aqui

2. Aexcepcion de su texto “El equilibrio entre lo estético y lo ético en la formacion de la personalidad”,
que aparece en el segundo volumen de O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida y que también sera
discutido aqui.

3. Con esto no quiero sugerir que en toda épocay en todo lugar los seres humanos se han concebido de
este modo (es decir, afrontando la misién de formarse libremente a si mismos a partir de los mate-
riales que les son dados por su realidad corporal, psiquica y social). En nuestro caso, sin embargo, tal
afirmacién me parece correcta.

4. Enel Postscriptum, Kierkegaard describe metaforicamente al “individuo existente” como el conductor
de un carruaje uncido a un caballo alado y a un jamelgo. Seren Kierkegaard, Postscriptum..., p. 313.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

sera ofrecer, con ayuda de Kierkegaard, una descripcion de algunas
de las dificultades o “patologias™ que enfrenta una persona que trata
de sortear con éxito ambos escollos, asi como un esbozo de solucién
igualmente inspirado en la propuesta kierkegaardiana. Como estudio
de caso, usaré el de alguien que busca reencauzar su vida en un mo-
mento critico —el tipo de persona que, en instantes de flaqueza, estaria
tentada a recurrir a la Oracion de la serenidad—.

Ahora bien, tal y como el titulo del presente articulo indica, la lectura
que me propongo hacer de La enfermedad mortal es de caracter secu-
lar. Por “lectura secular” se entiende una interpretacion del texto que
prescinda lo mas completamente posible de todo sustrato religioso a fin
de iluminar, con independencia de la teologia cristiana que enmarca la
obra, las “patologias” a las que es susceptible una persona en el proceso
de construccién de su personalidad. En defensa de esta lectura, debo
aclarar que el mio no es un proyecto de interpretacion de Kierkegaard
sin mas, sino, mas bien, un proyecto de auto-interpretacion. Es decir,
en consonancia con el epigrafe que encabeza el trabajo, la finalidad es
entender al ser humano —mas modestamente, comenzar a entender
las patologias de la yoidad a las que esta sujeto el ser humano— a partir
de la comprension de este ser humano en particular que soy yo mismo.
Y dado que este ser humano en particular que soy yo mismo es, para
bien o para mal, ateo, mi proyecto de autointerpretacién no tiene més
remedio que ser ateo también.’

Una ultima aclaracion: en el trabajo se habla de patologias de la yoidad
(este ultimo término es aceptado por la Real Academia Espafola y sig-
nifica “condicion de ser [un] yo”) en lugar de simplemente “patologias

5. Uso la palabra “patologia” dado que Kierkegaard sostiene que la desesperacién —término genérico suyo
para caracterizar los problemas que enfrenta una persona en el proceso de formacion de su yo— es una
enfermedad del espiritu.

6. Podria objetarse en este punto lo siguiente: {por qué apelar a Kierkegaard para mi proyecto ateo de
autointerpretacién? La respuesta es sencilla: para el tema que aqui me atafie, no conozco anélisis mas
profundo —y, sobre todo, méis claro— que el ofrecido por Kierkegaard en La enfermedad mortal.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

del yo” porque esta tltima denominacidn sugiere enfermedad mental
—esquizofrenia o narcicismo, por ejemplo—, mientras que el fendéme-
no que me interesa, y el cual ocupa a Kierkegaard en La enfermedad
mortal, no es en absoluto de ese tipo: no se trata de un padecimiento
con posibles causas organicas que aqueja, en contra de su voluntad, a
un yo constituido, sino, por el contrario, consiste en un padecimiento
libremente autoinfligido (si bien, usualmente, oculto por el autoenga-
fio) que aqueja a un yo en el proceso de su autoconstitucion. No es, en
otras palabras, una enfermedad psicolégica, sino, si se quiere, una en-
fermedad espiritual. La enfermedad a la que alude Kierkegaard consiste
en un yo que se resiste a ser s mismo y que busca, en consecuencia,
librarse de si mismo para convertirse en otro, queriendo efectuar asi

“la transformacion mas insensata de todas las transformaciones”.’

El trabajo consta de cuatro partes. En las primeras tres (“El yo como
tarea”, “El papel del autoconocimiento” y “El yo como unidad de
opuestos”) se expone la concepcidon kierkegaardiana del yo como
una autorrelaciéon que sintetiza los opuestos que constituyen al ser
humano, asi como la tarea de autoconstitucién que es, para Kierke-
gaard, la principal misi6n de toda persona y el papel que el autoco-
nocimiento juega en ella. La cuarta seccioén esta dedicada a analizar
cOémo se manifiestan las patologias de la yoidad en el estudio de caso
propuesto, asi como a describir una de las “curas” sugeridas en la
obra kierkegaardiana.

Elyo como tarea
La tan famosa como criptica definicién del yo que ofrece Kierkegaard

en La enfermedad mortal reza lo siguiente: “El yo es una relaciéon que
se relaciona consigo misma, o dicho de otra manera: es lo que en la

7. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, Trotta, Madrid, 2008, p. 76.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

relacion hace que ésta se relacione consigo misma. El yo no es la re-

., . ., . . . 8
lacién, sino el hecho de que la relacion se relacione consigo misma”.

Aclarando un tanto este galimatias, Kierkegaard comenta mas adelante:
“Una persona es tan incapaz de librarse de la relaciéon consigo misma
como de librarse a si misma de su yo, el cual, después de todo, es una
y la misma cosa [que aquella relacion], puesto que el yo es la relaciéon

» 9

con uno mismo”.

El segundo pasaje es, sin duda, mas claro que el primero, en tanto
sugiere una concepcion del yo que es, filoséficamente hablando, un
lugar comun: el yo es la relacion de reflexividad que toda persona
tiene consigo misma o, con otras palabras, la conciencia que tiene de
si. No obstante, la concepcion kierkegaardiana del yo no se limita en
absoluto a la autoconciencia. La enfermedad mortal de la que habla
Kierkegaard—Ia desesperacion de querer y no poder librarse de uno
mismo— es calificada por él como una “enfermedad del yo”,” lo cual,
desde luego, no significa que se trate de una enfermedad de la auto-
conciencia. De modo que, si bien la concepcién kierkegaardiana del yo
incluye la autoconciencia, va mucho mas alla de ella. Kierkegaard da a
entender que esta tltima es relevante en la medida en que depende de
ella la caracteristica definitoria del yo, a saber, su libertad: “esta sintesis
[que es el yo] es una relacion que [...] se relaciona consigo misma, lo
cual equivale a la libertad. El yo es libertad”."

8. Ibidem, p. 33. Para Kierkegaard el yo es una relacién porque, como veremos en la seccion “El yo como
la unidad de opuestos”, aquél es una sintesis de opuestos, en especifico de finitud e infinitud, de tem-
poralidad y eternidad, de necesidad y posibilidad. Y una sintesis, dice ¢, “es una relacién entre dos”
(idem). En esta seccion, sin embargo, me concentro en el otro aspecto de la definicion del yo, a saber,
en el hecho de que la relacion entre opuestos que es el yo se relaciona a su vez consigo misma.

9. Ibidem, p. 37. He modificado la traduccién al espafiol de este pasaje, y de otros més a lo largo del tra-
bajo, valiéndome de la version inglesa de Howard y Edna Hong. En cada caso se indica “traducciéon
modificada”.

10. Ibidem, p. 39.

1. Ibidem, p. 50. La tltima oracion (“El yo es libertad”) no aparece en la traduccién castellana, pero si en
la version inglesa y, también, en el original danés.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

¢Por qué afirma Kierkegaard que la relacién con uno mismo “equivale”
a la libertad? La idea es ésta: asi como la conciencia dirigida hacia un
objeto externo hace posible, en principio, manipularlo libremente (por
ejemplo, para poder mover de sitio este libro debo primero ser conscien-
te de que esta ahi sobre la mesa), de igual modo la conciencia dirigida
hacia “dentro” —hacia si mismo— permite manipularse o, mejor dicho,
moldearse a uno mismo libremente. En efecto, al ser consciente de mi
mismo —al detectar que soy algo en el mundo distinto e independiente
de todo lo que me rodea y, en particular, al cobrar conciencia de mis
propios procesos mentales— se vuelve posible para mi ejercer control
sobre quién soy. Asf, el hecho de que la relacidn que es el yo se relacione
consigo misma —esto es, que posea conciencia de si— dota a ésta de
un poder muy especial: el de moldearse a si misma. Asi pues, el yo, para
Kierkegaard, consiste, antes que nada, en un poder: es la capacidad —
como veremos mas adelante— para moldearse a uno mismo sintetizando
en una unidad superior los polos opuestos que componen al ser humano.

Pero, derivado de lo anterior, el yo es asimismo una actividad y una
tarea. Es actividad puesto que involucra el ejercicio del poder o ca-
pacidad antes consignado. Para Kierkegaard, en efecto, lejos de ser
una sustancia, el yo debe ser entendido en términos procesales: “El
yo siempre esta en devenir en todos y cada uno de los momentos de
su existencia, puesto que el yo [en tanto potencialidad] realmente no
existe, sino que meramente es algo que tiene que hacerse”.” Sin em-
bargo, el yo no es una actividad entre otras ante la cual pudiéramos
permanecer indiferentes; por el contrario, la actividad de autoforma-
cién del yo es, para los seres humanos, una tarea que se nos impone
necesariamente, lo queramos o no. En términos sartreanos, estamos

condenados a forjarnos un yo.”

12. Ibidem, p. 51.
13. Kierkegaard lo expresa con menos dramatismo: “Todo ser humano esta originalmente dispuesto a ser
un yo [y] destinado a volverse él mismo”. Ibidem, p. 55. Traduccién modificada.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

Lo anterior no implica, desde luego, que todo el mundo logre for-
jarse un yo; al contrario, Kierkegaard estd convencido de que la
desesperacion, entendida como el deseo de librarse del propio yo,
es una condicién que, en un momento u otro, y bajo diversas formas,
aqueja a todas las personas sin excepcioén. Peor atn, la forma mas
comun que adopta la desesperacion, de acuerdo con él, es la igno-
rancia de ser —o, mejor dicho, de tener que ser— un yo."” Dado lo
extenuante de la tarea, y dada su ineluctable relacidon con estados
de animo aversivos como la angustia y la desesperacion, el grueso
de la humanidad adopta formas de vida cuyo principal cometido
es ocultarsela y, asi, en la medida de lo posible, librarse de ella. No
obstante, una de las tesis fundamentales de Kierkegaard es que tanto
la ignorancia de tener que ser un yo como el deseo de librarse de
la tarea de serlo son, en si, actividades y no meros padecimientos.”
En otras palabras, la desesperacion es el resultado de conducir por
caminos errados la ineludible tarea que cada quien, por el hecho
mismo de existir como ser humano," tiene ante si y, en ese sentido,
incluso quienes fingen desconocerla estan inmersos en ella.

Pero ¢en qué consiste exactamente la tarea que se nos impone al
tener que ser un yo? En mi interpretacién —que no es, me parece,
demasiado controvertida—, la tarea a la que Kierkegaard hace refe-
rencia no es otra que la de forjar la propia personalidad. ¢Qué quie-
re decir esto? Para comprenderlo es preciso echar mano del texto
central en el segundo volumen de O lo uno o lo otro, “El equilibrio
entre lo estético y lo ético en la formacidon de la personalidad”. Ahi
Kierkegaard —a través de su pseuddénimo en turno, el juez Guiller-
mo— formula la siguiente pregunta: “¢O puedes imaginarte algo
mas horrible que el que tu naturaleza acabe disolviéndose en algo
multiple, que llegues realmente a ser muchos, una legién [...] y que

14. Ibidem, p. 67.
15. Ibidem, p. 71.
16. Ver la nota a pie 3 para una apostilla a esta afirmacién.

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

pierdas de esa manera lo que hay de méas intimo y sagrado en un ser
humano, el poder de cohesién de la personalidad?”.”

La personalidad es, pues, la capacidad que poseemos los seres humanos
para dotar de cohesidn a nuestra vida a través de lo que Kierkegaard
llama “la eleccion de si mismo”. Toda vida humana es una mezcla inex-
tricable de azares y decisiones que, en conjunto, conforman un agrega-
do de eventos —tristes, alegres e indiferentes— que se suceden unos a
otros en un encadenamiento aparentemente interminable. En vista de
ello, el peligro que nos acecha es que nuestra vida acabe resolviéndose
en una mera suma de esos azares y decisiones sin coherencia alguna. Y
la Gnica forma de sortear ese peligro —sostiene el juez Guillermo— es
aceptando todo lo que constituye y ha constituido nuestra vida como
una serie de tareas a las que cada quien debe hacer frente y que, en
altima instancia, deben ser pensadas como fruto de una libre eleccion.
S6lo de esa manera es posible evitar la dispersion de la vida en episo-
dios discretos y convertirla en una historia coherente:

En eso consiste, en efecto, la dignidad eterna del ser humano, en
poder tener una historia, eso es lo que hay de divino en él, que él
mismo, si asi lo quiere, puede dar continuidad a esa historia; de
hecho, s6lo puede obtener esa continuidad si ésta no es el conjun-
to de lo que me ha sucedido o acontecido, sino mi propia obra, de
manera que incluso aquello que me ha sucedido es transformado y
transferido por mi de la necesidad a la libertad.”

Transformar la necesidad en libertad no significa que deba concebir
incluso las peores desgracias que pudieran acaecerme como produc-
tos de mi libre eleccién, lo cual obviamente seria ridiculo. El punto es,
mas bien, que debo concebirme como libre de elegir cémo enfrentaré
incluso las peores desgracias, las cuales no deben verse como meros

17. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida II, Trotta, Madrid, 2007, p. 151.
18. Ibidem, p. 225.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

sucesos ante los cuales soy una victima pasiva, sino, de nueva cuenta,
como tareas que las circunstancias me imponen y respecto de las cua-
les soy libre de elegir como responder.”

Un inmejorable ejemplo de esta actitud lo ofrece el estremecedor
relato de Viktor Frankl acerca de su confinamiento en un campo de
concentracién nazi. Frankl explica que los prisioneros con mas posi-
bilidades de sobrevivir no eran, contra lo que podria pensarse, aque-
llos que poseian una mayor robustez fisica, sino quienes lograban
encontrar un sentido al sufrimiento gracias a la certeza de que debian
hacer todo lo posible por mantenerse con vida para continuar con la
labor que la guerra les habia interrumpido (como médicos, cientificos,
artistas, etcétera) o regresar con sus seres queridos. Asi, en vez de
concebirse solamente como victimas de una terrible injusticia —que
lo eran sin duda—, lograban verse como agentes cuyas circunstancias
les exigian determinadas actitudes y acciones si querian aumentar
sus probabilidades de sobrevivir. De esa forma, su cautiverio dejaba
de ser tan sélo una atroz pesadilla que seria mejor olvidar y pasaba a
formar parte de la historia de su vida. Ello no significa, desde luego,
que los sobrevivientes pensaran que, después de todo, esa experien-
cia habia sido valiosa o digna de vivirse nuevamente; pero si implica
que cobraba un sentido que habria sido imposible encontrar de otra
manera. En plena concordancia con la concepcién ética propugna-
da por el juez Guillermo, Frankl concluye que “En dltima instancia,
vivir significa asumir la responsabilidad de encontrar la respuesta
correcta a los problemas que ello plantea y cumplir las tareas que la

’» 20

vida asigna continuamente a cada individuo”.

En suma, la personalidad es para Kierkegaard un poder cohesionador
capaz de dotar de coherencia a nuestra vida a través del tiempo,

19. Eljuez Guillermo escribe: “El que vive de manera estética ve por todas partes sélo posibilidades [...];
el que vive de manera ética, en cambio, ve tareas por todas partes”. Ibidem, p. 226.
20. Viktor Frankl, El hombre en busca de sentido, Herder, Madrid, 1946/1993, p. 79.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

permitiéndole asi adquirir una historia y elevarse por encima de
la dispersidon en episodios inconexos. De esto se desprende que la
personalidad no es una entidad estatica o plena en su ser, sino un
proceso o actividad que contintia mientras la vida lo haga. Y, como
quedo dicho antes, la personalidad no es una actividad entre otras,
sino una tarea —segun Kierkegaard, la principal tarea— que los
seres humanos tenemos ante nosotros y que es ineludible, pues
incluso el intento de rehuirla es una manera de responder a ella.
En razén de lo expuesto hasta aqui, me parece justificada la inter-
pretacién segun la cual, para Kierkegaard, la personalidad es el yo.

El papel del autoconocimiento

En el subtitulo anterior se aclar6 que, de acuerdo con Kierkegaard, la pro-
pia personalidad esta cimentada en la eleccion que cada quien debe hacer
de si mismo. Ahora bien, équé papel juega el autoconocimiento en esa
eleccion? La respuesta nuevamente la provee el juez Guillermo en el de-
curso de su larga invectiva en contra de la concepcion estética de la vida:

Aquel que se elige a si mismo de manera ética se elige a si mismo con-
cretamente como este individuo determinado [...]. El individuo toma
entonces conciencia de si como este individuo determinado, dotado
de estas facultades, estas inclinaciones, estos impulsos, estas pasiones,
influido por este ambiente determinado, como producto preciso de
un entorno preciso. Pero al tomar conciencia de si de esta manera, lo
asume todo bajo su responsabilidad.”

Tomado fuera de contexto, este pasaje podria producir la errada im-
presion de que elegirse a uno mismo significa simplemente aceptar sin
mas la propia facticidad —quien uno, de hecho, es—. No obstante, esta
interpretacion queda desmentida de inmediato cuando el pseudénimo
afiade que “esa concrecion es la realidad del individuo, pero puesto que

21. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro..., p. 225.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

la elige segtin su libertad, puede decirse también que es su posibilidad,
0, para no utilizar una expresion tan estética, que es su tarea”.” Es decir,
si bien conocerse y aceptarse a uno mismo es, sin duda, un aspecto
central de la autoeleccién que marca el punto de quiebre entre la exis-
tencia estética y la existencia ética, es s6lo el principio. La pregunta
clave para el individuo que adopta la vida ética no es “¢quién soy” sino
“qué quiero hacer con esto que soy?”. Es cierto que, para responder
a ésta, se necesita primero dar solucioén a aquélla; por esto el pseudod-
nimo senala la importancia del autoconocimiento, el cual permite al
individuo “penetralr] con su conciencia su entera concreciéon”.? Al
mismo tiempo, sin embargo, el juez Guillermo enfatiza que el auto-
conocimiento no es sino el comienzo de la vida ética, pues ésta es
fundamentalmente accién y no contemplacion: “ese conocimiento no
es una mera contemplacion [...] es un recapacitar sobre si mismo que
es de suyo un actuar [...]. Conociéndose a si mismo, el individuo no
da el asunto por terminado, sino que ese conocimiento es sumamente

24

fructifero y de ese conocimiento surge el individuo verdadero”.

El autoconocimiento que interesa a Kierkegaard “es de suyo un actuar”
en la medida en que involucra tanto la propia facticidad como la propia
posibilidad, la cual, como sefala el juez, impone inmediatamente una
tarea (la tarea de volver reales las posibilidades imaginadas). De manera
que “ese yo que el individuo conoce es a la vez el yo real y el yo ideal que
el individuo tiene fuera de si como la imagen a cuya semejanza debe for-
marse y que por otro lado tiene, sin embargo, en si, ya que es él mismo”.”
Dicho en palabras llanas, el autoconocimiento relevante para la eleccion
de uno mismo involucra un delicado equilibrio entre lo que soy y lo que
quiero ser, entre mi facticidad y mi posibilidad. Es verdad que, como apun-
ta Kierkegaard en La enfermedad mortal, la imaginacion es el medio de

22. Ibidem, p. 226. Gracias a esta cita queda claro por qué la aceptacién de uno mismo, discutida en esta seccion,
es idéntica a la concepcion de la vida como una serie de tareas o retos, discutida en la seccién anterior.

23. Ibidem, p. 231.

24. Ibidem, p. 232.

25. Idem. Traducciéon modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

la posibilidad:® para saber quién quiero ser, debo ser capaz de imaginar
cémo podria ser. No obstante, si quiero evitar caer en la mera fantasia, la
imaginacion debe estar firmemente anclada en el autoconocimiento; o, en
otras palabras, mi yo ideal debe estar firmemente anclado en mi yo real.

Enlo que resta del articulo me dedicaré a analizar la compleja interac-
cidn al interior de la triada facticidad-posibilidad-autoconocimiento.
En particular, abordaré los desbalances en ésta, que, de acuerdo con
Kierkegaard, son responsables de las patologias de la yoidad.

Elyo como la unidad de opuestos

De vuelta a La enfermedad mortal, y mas especificamente a la caracteri-
zacion que ahi se hace del yo como capacidad de unificar los opuestos
que constituyen al ser humano, tenemos que este dltimo “[...] es una
sintesis de infinitud y finitud, de temporalidad y eternidad, de libertad
y necesidad [...]. Y una sintesis es la relacion entre dos términos. El
ser humano, considerado de esta manera, no es todavia un yo [...]. Si
la relacién [entre dos términos] se relaciona consigo misma, entonces

27

esta relacion es lo tercero positivo, y esto es cabalmente el yo”.

El ser mismo del ser humano, sostiene Kierkegaard, es una mezcla de
opuestos; y el yo —o la personalidad— es la facultad de unificarlos
en una unidad superior (en un “tercero positivo”). En los términos
empleados en las secciones anteriores, la personalidad es la actividad
de amalgamar en un todo coherente los materiales contradictorios
provistos por la infinitud y la finitud, la eternidad y la temporalidad, la
posibilidad® y la necesidad. Ahora debemos dilucidar con mas precision

26. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, pp. 52y 57.

27. Ibidem, p. 33.

28. En la cita anterior Kierkegaard caracteriza esta dualidad como “libertad y necesidad”. Sin embargo, los
comentaristas coinciden en que la caracterizacién mas precisa ha de expresarse como “posibilidad y nece-
sidad”, ya que el propio Kierkegaard apunta que “la libertad es el aspecto dialéctico dentro de las categorias
de posibilidad y necesidad” (Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 50); es decir, la libertad emerge
de la interaccion entre posibilidad y necesidad, y, por lo tanto, no es identificable con la primera.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

c6mo la personalidad amalgama opuestos y, posteriormente, cuiles son
los escollos que acechan en este proceso de amalgamiento.

Para empezar es necesario hacer notar —solo para dejarla de lado—
una complicada cuestidon exegética. Como se abord6 lineas atras,
Kierkegaard propone tres pares de opuestos como constituyentes del
ser del ser humano. La cuestion es la siguiente: icada uno de estos
pares denota aspectos distintos del ser mismo del ser humano o, por
el contrario, son diferentes maneras de expresar una sola y tnica
tensién inherente a éI? Si bien la opinidén de los comentaristas esta
dividida,” la mayoria piensa que al menos las diadas infinitud-finitud
y posibilidad-necesidad refieren a una misma tensién —la tensién
entre el yo ideal y el yo real—, mientras que la diada eternidad-tem-
poralidad si apuntaria a algo distinto.’”” A pesar de la aparente plausi-
bilidad de esta opinién, pienso que es un error identificar, por un lado,
las categorias de infinitud y posibilidad y, por el otro, las categorias
de finitud y necesidad.” Sin embargo, dado que, como sefialé al inicio,
el proposito de este articulo no es primordialmente exegético sino

29. Por dar s6lo un par de ejemplos provenientes de la literatura secundaria en inglés: John Elrod afirma
que las diadas son irreductibles las unas a las otras (ver John Elrod, Being and Existence in Kierkegaard’s
Pseudonymous Works, Princeton University Press, Princeton, Nueva Jersey, 1975); mientras que Mark
Taylor sostiene que las diadas posibilidad-necesidad e infinitud-finitud son “funcionalmente equiva-
lentes” (ver Mark Taylor, Kierkegaard’s Pseudonymous Authorship. A Study of Time and Self, Princeton
University Press, Princeton, 1975, pp. 120-121). Esta tltima es la opinién mayoritaria.

30. Mi sugerencia, siguiendo a John Glenn, es que apunta a la tension surgida de la conciencia que el ser
humano posee de si mismo como un ser extendido en el tiempo, la cual conlleva la tarea de subsu-
mir una perspectiva puramente “presentista” bajo una perspectiva transtemporal que unifique los
distintos momentos de nuestra vida. Ver John Glenn, “The Definition of the Self and the Structure
of Kierkegaard’s Work” en Robert Perkins (Ed.), International Kierkegaard commentary: The Sickness
unto Death, Mercer University Press, Macon, Georgia, 1989, pp. 5-21.

31. En primer lugar, es inverosimil creer que Kierkegaard se tomara el trabajo de distinguir entre cuatro
formas distintas de la desesperacion a partir de cada una de estas categorias para terminar diciendo
que la desesperacion de la infinitud es idéntica a la de la posibilidad y la desesperacion de la necesidad
es idéntica a la de la finitud. En segundo lugar, en La enfermedad mortal Kierkegaard asigna distinto
origen a estas dos diadas: la diada infinitud-finitud es la sintesis basica y surge de la facultad de la
imaginaci6én, mientras que la diada posibilidad-necesidad proviene de la autorrelacién que dicha
sintesis establece consigo misma, por lo que depende de la autoconciencia. Y, en tercer lugar, los
personajes que Kierkegaard presenta en esa obra para ilustrar cada uno de los cuatro tipos basicos de
desesperacion son diferentes entre si: para ilustrar la desesperacion de la infinitud y de la posibilidad
recurre, respectivamente, al procrastinador y al inconstante, mientras que al describir la desesperaciéon
de la finitud y de la necesidad usa, en el primer caso, al conformista social y, en el segundo, al fatalista.

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

autointerpretativo, me tomaré la libertad de eludir una discusion
detallada de esta cuestion y en lo que sigue me concentraré exclusi-
vamente en la diada posibilidad-necesidad.

La diada posibilidad-necesidad refiere, pues, a la distincién entre el yo
ideal y el yo real que, como vimos antes, es central en la eleccion de
uno mismo. Por un lado, la categoria de necesidad mienta aquello que
de hecho soy y he sido hasta este momento de mi vida (una mezcla
de azares y decisiones), asi como las circunstancias en las que debo
ejercer mi agencia aqui y ahora. Todo esto constituye el yo real. Por
el otro lado, la categoria de posibilidad refiere a aquello que podria
llegar a ser a partir de lo que soy, tomando en cuenta, por supuesto,
las opciones que mis circunstancias concretas me presentan. En otras
palabras, apunta al yo ideal. A partir de este punto, me referiré a lo
primero —adoptando el 1éxico de los fildsofos existencialistas poste-
riores— como mi “facticidad” y a lo segundo como mi “posibilidad”.

¢COmo es que la personalidad amalgama en un todo coherente la factici-
dad y la posibilidad? No sera una sorpresa si en este punto se apela de nue-
vo a la eleccién de uno mismo y, méas especificamente, a la nocion —que
Kierkegaard no emplea— de “plan de vida”. Quedo esclarecido lineas atras
que la pregunta clave en el estadio ético es “¢qué quiero hacer con esto que
soy?”. La respuesta implica formular un plan de vida, el cual marca la pauta
para construir lo que todavia no soy a partir de los materiales provistos
por quien ya soy (mis gustos, mis talentos, mis recursos materiales, las
opciones que mi medio social abre ante mi, mis compromisos previa-
mente adquiridos, etcétera).” Desde luego, la mera formulacién de un
plan de vida no basta; se trata de ponerlo en prictica o, en términos kier-
kegaardianos, de hacer realidad las posibilidades que se han concebido.
Es precisamente esa actividad (materializar posibilidades aqui y ahora)

32. Por “plan de vida” no me refiero a una especificacion perfectamente detallada de cada aspecto de la
propia vida, sino a una proyeccién de “hacia déonde quiero ir” en los distintos &mbitos de ésta; pro-
yeccion que, dependiendo del caracter de cada quien, puede ser mas o menos especifica.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

la que permite conjuntar mi facticidad y mi posibilidad en una unidad
superior; y es “superior” en la medida en que no es ni pura facticidad ni
pura posibilidad, sino, por decirlo asi, una posibilidad factualizada o
concretizada. Usando la diada infinitud-finitud, Kierkegaard expresa del
modo siguiente la manera en que se amalgaman los pares de opuestos en
la actividad de autoconstitucion del yo: “Llegar a ser si mismo es hacerse
concreto. Pero hacerse concreto no significa que uno llegue a ser finito o
infinito, ya que lo que ha de hacerse concreto es ciertamente una sintesis.
Por lo tanto, la evolucion [del hacerse uno mismo] consistird en un infinito
alejarse de si mismo en la infinitizacién del yo y en un infinito regresar a

si mismo en el proceso de finitizaciéon”.*

Uno se aleja de si mismo —de quien uno, de hecho, es— al proyectar
cdmo podria ser, pero retorna a si mismo al concretizar sus proyectos
aqui y ahora. Asi, la implementacién del propio plan de vida —o, lo
que es lo mismo, el desarrollo de la propia personalidad— consigue
sintetizar continuamente —pues s6lo con la muerte se arriba a un tér-
mino final— los polos opuestos que constituyen nuestro ser y, de esa
manera, logramos darnos a nosotros mismos una personalidad definida
y una historia propia.

Patologias de la yoidad

Si aqui concluyera el texto, tendria un final feliz. Pero recuérdese que
el objetivo es analizar cdmo los procesos descritos anteriormente pue-
den descarrilar. Kierkegaard opina que esta tarea —constituirse en un
yo— no s6lo es la mas dificil de todas, sino que, ademas, todo mundo,
en un momento u otro, ha fallado en ella y, por consiguiente, ha caido
en las garras de la desesperacion. Esta ultima es la enfermedad del yo
—o0, mas precisamente, de un yo en proceso de construccion— por la

33. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51. Traduccién modificada. Para Kierkegaard, la tarea de
autoconstitucién del yo implica amalgamar los tres pares de opuestos que componen al yo, no solo la
infinitud y la finitud a las que se hace referencia en este pasaje.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

cual se produce una “discordancia” en la relacién que el ser humano,
en cuanto sintesis de opuestos, tiene consigo mismo.** Kierkegaard en-
fatiza una y otra vez que esa discordancia es cualitativamente distinta
de cualquier otra enfermedad, en la medida en la que no es algo que le
ocurre a una persona, sino, por el contrario, es algo que ella se inflige
a si misma y, en consecuencia, respecto de lo cual es responsable.”

A primera vista podria parecer equivocado e, incluso, cruel afirmar
que la desesperacidon es necesariamente autoinfligida. No obstante,
al menos en los términos planteados por Kierkegaard, tal afirmacion
es correcta. Puesto que mi yo o mi personalidad es una actividad que
Unicamente me compete a mi mismo (nadie puede construir mi yo en
mi lugar), los fallos en la relacién que mantengo conmigo mismo s6lo
pueden ser atribuidos a mi. Esa autorrelacion es, en efecto, la manifes-
tacion por excelencia de mi agencia. De hecho, Kierkegaard insiste en
que el primer paso en el camino de la sanacién (el camino para librar-
se de la desesperacion) es caer en cuenta de que yo soy responsable
de mi estado desesperado.”® Ahora bien, si se acepta lo anterior, cabe
preguntarse lo siguiente: ¢por qué me haria eso a mi mismo? épor qué
me causaria ese terrible sufrimiento, ese “estar muriendo lentamente”
que nunca termina por consumirse a si mismo?*” La respuesta estriba
en que, si bien la desesperacion es obra del desesperado mismo, no es
un objetivo que éste se proponga, sino, mas bien, la consecuencia de
desempenar erradamente la tarea fundamental que le incumbe en tanto
ser humano, a saber, la construccién de su personalidad (lo cual, como
vimos en la seccién anterior, es 1o mismo que construir y desarrollar

34. Ibidem, p. 36.

35. Para Kierkegaard “ser responsable” no significa “ser culpable”, sino mds bien “ser agente”. Ver la
siguiente nota.

36. Ver Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 86. Tiene pleno sentido que caer en cuenta de que el
responsable de la desesperacién es uno mismo sea el primer paso para la sanacion; pues, si la deses-
peracién es obra mia, también puede ser obra mia librarme de ella. El propdsito central del texto de
Kierkegaard es efectuar un cambio en el lector o la lectora para que deje de concebirse como paciente
y empiece a concebirse como agente de su propia vida, empezando por hacerse consciente de que ¢l
mismo o ella misma es la causa de su desesperacion.

37. Ibidem, p. 39.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

un plan de vida). En otras palabras, el propoésito del desesperado es,
como el de todos, llevar una vida satisfactoria; sin embargo, al hacerlo
equivocadamente, cae en la desesperacion.

El diagnostico general de Kierkegaard es que la desesperacion surge
como consecuencia de un desbalance (o discordancia) entre la facti-
cidad y la posibilidad. Posteriormente, complejiza el anilisis introdu-
ciendo la variable adicional de qué tanta conciencia tiene la persona
misma de la naturaleza de la desesperacidon (como un acto en vez de un
padecimiento) y de su propio estado desesperado. Mi propdésito aqui
no es repasar en detalle todas las manifestaciones de la desesperacion
que Kierkegaard analiza —desde la desesperacién que se ignora a si
misma hasta la mas autoconsciente y agresiva—, sino concentrarme,
como se anunciaba al inicio, en la interaccidn entre facticidad, posibi-
lidad y autoconocimiento en un caso concreto.

El caso concreto tiene que ver con una encrucijada que todos hemos
enfrentado alguna vez: la encrucijada del cambio. A todos nos llega a
ocurrir que algun aspecto de nuestra vida —e, incluso, nuestra vida
como un todo— nos parece, con buenas razones, totalmente desca-
minado y entonces nos decimos “esto no puede seguir asi, tengo que
cambiar”. Quiza se trate de superar una adiccioén, de reavivar una re-
lacién de pareja cada vez mas distante, de modificar un nocivo rasgo
de caracter, de vencer un profundo miedo, de aprender a perseverar
en las propias resoluciones o incluso de encontrar sentido a una vida
que va a la deriva, entre infinitas posibilidades més. El punto impor-
tante es que, en una situacion tal, se produce un terrible choque entre
lo que soy y lo que quiero ser, entre mi facticidad y mi posibilidad; vy,
en consecuencia, el peligro de caer o bien en el cinismo o bien en la
fantasia —instancias ambas de la desesperacion— es mayusculo.

Para aterrizar la discusiéon enfoquémonos en el caso de un alcohélico
que estd comprometido a superar su adiccién. El primer escollo que



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

deber4 enfrentar es, por supuesto, que él, de hecho, es alcohélico. Ese
es su punto de partida, su realidad, su facticidad. De nada le serviria
negarlo, pues hacerlo s6lo empeoraria las cosas (“como no soy alcohd-
lico, puedo beber una copa mas”). Asi, el primer paso es aceptar quien
de hecho es. Pero équé implica esto? Supongamos que en una fiesta su
pareja lo encuentra, una vez mas, ahogado en alcohol y se lo echa en
cara. ¢Qué diriamos de €l si contestara “idéjame en paz, équé no ves que
soy alcoholico?!”? Sin duda lo tachariamos de cinico. Ahora bien, su-
pongamos que un par de personas contemplan la escena y una le dice a
la otra “no me sorprende de X, es un alcoholico perdido”. éDiriamos en
este caso que la persona es cinica al expresarse asi de X? Por supuesto
que no. Al contrario: si también nosotros contisemos con evidencia
de que X es, en efecto, un alcohoélico perdido, respaldariamos su dicho.

La diferencia entre la afirmacién que el alcohdlico hace de si mismo y
una idéntica afirmacion realizada por alguien mas estriba en la relacién
que el alcohdlico tiene con su propia facticidad y, en especifico, con su
ser alcoholico. En su caso, su facticidad no es meramente facticidad; no
es algo que simplemente esté alli para ser contemplado (y chismorreado)
como un hecho del mundo, como si lo es para los observadores desin-
teresados. Si de verdad estd comprometido a cambiar, su ser alcohélico
le plantea un problema o, mis precisamente, una pregunta: “.qué vas a
hacer con esto que eres?”.** En los términos del juez Guillermo, su ser
alcoholico le impone una tarea: superar su alcoholismo. Aceptar su facti-
cidad equivale a aceptar esta tarea, no a regodearse en su ser alcohdlico.
Por ello los observadores —y, en particular, su pareja— reaccionarian
indignados ante el intento del alcohoélico de parapetarse tras su alcoho-
lismo y le dirfan cosas como “si bien es cierto que eres alcohélico, no
puedes apelar a ello para justificar tu comportamiento”.

38. Frankl escribe: “Tenemos que dejar de hacernos preguntas sobre el significado de la vida y, en vez de
ello, pensar en nosotros como en seres a quienes la vida les inquiriera continua e incesantemente”.
Viktor Frankl, El hombre en busca de sentido, pp. 78-79.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

Si el alcohdlico acepta la reconvencién y reafirma su voluntad de cam-
biar, entonces entraran en juego su posibilidad y su yo ideal (en el
sentido de un yo que todavia no es, aunque podria llegar a ser; no en
el sentido de un yo idealizado). Diremos, pues, que es posible para el
alcohdlico dejar de serlo, transitar de un yo alcoh6lico a uno que no lo
es. Eso es facil de decir, pero dificil en extremo de hacer, en gran medi-
da porque su facticidad se anuncia de nueva cuenta como un obstaculo
formidable. Supongamos que la persona en cuestién ha padecido alco-
holismo durante diez anos, alo largo de los cuales ha realizado repeti-
dos e infructuosos intentos de superarlo. Ello implica que posee, para
su infortunio, abrumadora evidencia en contra del éxito de su actual
propdsito, el cual se aproxima peligrosamente a una vana fantasia, en el
mejor de los casos, y a un grosero autoengaiio, en el peor. Imaginemos
que, hecho un mar de lagrimas, en vez de espetarle a su pareja que lo
deje continuar con su alcoholismo en paz, el alcohdlico afirma: “iper-
dbéname, juro que nunca volvera a suceder!”. Comprensiblemente, un
arrebato tal le significara a su pareja un muy pobre consuelo. De igual
forma, si el alcohoélico despierta un dia diciéndose “iya esta, soy otro,
nunca volveré a beber!”, tendriamos buenas razones para pensar que
se estd autoengafiando, pues, como sefiala Kierkegaard, el yo no puede
cambiar con la misma facilidad con que uno se cambia de vestimenta.”

De modo que el alcohdlico —y lo mismo vale para los otros ejemplos
consignados lineas atras: la persona que quiere restablecer una rela-
cién de pareja o modificar un pernicioso rasgo de caracter o vencer un
profundo miedo o aprender a perseverar en sus proyectos o encontrar
sentido a una vida que no va a ningtin lado—, a pesar de su sincero deseo
de cambiar, es presa facil de la desesperacion, sea bajo la modalidad del
cinismo, sea bajo la modalidad de la fantasia. En el primer caso, su des-
esperacion consiste en abrazar su facticidad como si fuera algo inamo-
vible y, escudado en ella, adoptar una actitud desafiante ante el mundo

39. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 77.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

(“lya veran qué tan alcohoélico puedo llegar a ser!”). En el segundo, su
desesperacidn se manifiesta como una fuga al reino de la imaginacidn,
en donde, al igual que la paloma de Kant, el desesperado se figura que su
vida seria mucho mas sencilla al verse por completo libre de las ataduras
de la facticidad (“ia partir de hoy soy otro!”).

Algo muy parecido a la oscilacion del alcohdlico entre la fantasia y el
cinismo es analizado por Kierkegaard bajo el rotulo de “desesperacion
de la obstinacidn”, la cual también se caracteriza por un desesperado
bascular, en este caso, entre la omnipotencia y la impotencia. El deses-
perado que se cree omnipotente se identifica exclusivamente con su
posibilidad, con su yo ideal (ahora si en el sentido de idealizado), y
pretende cortar las amarras con su facticidad: “Y es cabalmente este yo
[infinito] el que el desesperado quiere ser [...]. Con el recurso de esta
forma infinita pretende el yo, desesperadamente, disponer de si mismo
o ser su propio creador, haciendo de su propio yo el yo que él quiere
ser, determinando a su antojo todo lo que su yo concreto ha de tener
consigo o ha de eliminar”.*’ Esta clase de desesperado se rehtisa a ver su
yo real como una tarea; y, en su lugar, lo concibe como un lastre del cual
debe deshacerse a como dé lugar.* El problema, desde luego, es que, a
menos que el yo pretendidamente omnipotente se precipite de manera
definitiva hacia la locura, tarde o temprano se topara con su realidad,
con quien él de hecho es y con las circunstancias concretas que limitan
su agencia. Pero ello, lejos de arrancarlo de su desesperacion, lo arrojara

40. Ibidem, p. 93.

41. Kierkegaard sefala con acierto que esta clase de desesperacion tiene algo de placentero: “El yo es su
propio amo, absolutamente su propio amo; precisamente esto es la desesperacion, pero también lo
que ¢l concibe como su placer y su deleite”. Ibidem, p. 94. Traduccidon modificada. La explicacioén de
este fendmeno la encontramos en Tétem y tabil: “la naturaleza asocial de la neurosis resulta de su ten-
dencia mas originaria: refugiarse de una realidad insatisfactoria en un placentero mundo de fantasia”.
Sigmund Freud, Tétem y tabii, Amorrortu, Buenos Aires, 1913/1980, p. 78. En efecto, mientras que en un
contexto religioso Kierkegaard equipara la desesperacion con el pecado, en un contexto secular tiene
mas sentido identificarla con la neurosis, la cual exhibe muiltiples semejanzas con la desesperacion
tal como Kierkegaard la entiende, comenzando con la idea de que es una afeccidon autoprovocada o,
al menos, que no puede persistir sin la activa colaboracion del enfermo.

74



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

mas hondamente en ella, al pasar de su imaginada omnipotencia a una
igualmente simulada impotencia. Una personal tal

[...] se ha convencido de que ese aguijon en la carne [...] esta tan
profundamente clavado que le es imposible hacer abstraccion del
mismo, de suerte que es mejor para €l aceptarlo por siempre, por asi
decir [...]. Quiere tercamente ser si mismo, no a pesar [del aguijon]
ni sin él [...]. Lo Gnico que quiere, a despecho de toda la existencia,
es ser si mismo con el aguijon bien clavado, hasta el punto de casi
regodearse en sus tormentos.*

El “aguijon en la carne” —el alcoholismo para el alcohdlico, el desa-
mor para el desenamorado, la irascibilidad para el irascible, el apo-
camiento para el apocado, la inconstancia para el inconstante, la de-
presidon® para el depresivo— es aquella parte de la propia facticidad
que el desesperado quisiera hacer desaparecer por arte de magia y
que, al no conseguirlo, se vuelve, parad6jicamente, el objeto de una
perversa pasion. Kierkegaard califica esta pasién masoquista como
“demoniaca”,* aunque bien merece también el epiteto de “infantil”,
ya que es el resultado de una decepcioén causada por una concepcion
inmadura del mundo y de uno mismo, como si el desesperado se di-
jera “manifesté mi sincera voluntad de cambiar, pero el mundo y yo
mismo no cambiamos ipso facto. iAsi que ya veran hasta qué punto
seré quien de hecho soy!”.

En suma, lo que anteriormente parecia ser una tarea ardua, si, mas no
imposible de llevar a buen puerto —la tarea de construir una personali-
dad y una historia propias conjuntando armoniosamente la facticidad y
la posibilidad—, se revela ahora como un tormento sin salida, al menos

42. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, pp. 95-96. Traduccién modificada.

43. No me refiero a una depresion en sentido clinico, sino al desaliento vital producido por la conviccién
de que la propia vida no tiene sentido; aquello que Frankl llama “vacio existencial”. Viktor Frankl, El
hombre en busca de sentido, p. 105.

44. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 97.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en el caso concreto que nos ha ocupado aqui, el de una persona resuelta
a darle un giro a su vida. ¢Qué solucion propone Kierkegaard?

La solucién que nos ofrece La enfermedad mortal es de caracter reli-
gioso. Lo contrario de la desesperacion —que en la segunda parte del
libro se identifica con el pecado— es la fe, entendida como la condi-
cién del yo en la cual no s6lo acepta ser si mismo, sino que ademas “se
apoya de manera transparente en el poder que lo ha creado”,” es decir,
en Dios. La ayuda divina, sostiene Kierkegaard, es indispensable para
superar la demencial oscilacidon que va de la pretendida omnipotencia
(la fantasia) a la fingida impotencia (el cinismo). Por un lado, Dios es,
segln él, el inico garante de que nuestros proyectos —incluida nuestra
voluntad de cambio— cuentan con auténtica seriedad (“van en serio”)
y no son simples suefios guajiros. Es asi porque la seriedad de aquéllos
depende fundamentalmente de la “mirada” que Dios posa sobre cada
uno de nosotros,*® esto es, del hecho de que somos responsables ante
El por lo que hagamos de nuestra vida.”” La conviccion de existir frente
a Dios nos provee, pues, de la fuerza necesaria para ejecutar nuestros
proyectos con constancia y firmeza, evitando asi que nos volatilicemos
en vanas fantasias. Por el otro lado, la fe en Dios ofrece en la resigna-
cién una alternativa a la cinica aceptacién de nuestra facticidad: no se
trata de negar el aguijon en la carne ni de abrazarse a él como si fuese
imposible de superar y constituyera nuestro yo mas auténtico, sino de
“humillarse ante ese sufrimiento” con plena confianza en que, merced
a la gracia divina, podra ser eventualmente superado.*’

Tal es, entonces, el bosquejo de la solucién religiosa que propone
Kierkegaard a lo que podriamos denominar la “desesperacion del
cambio”. {Nos ofrece algo si nos confinamos, como he pretendido

45. Ibidem, p. 34. Traducciéon modificada.
46. Ibidem, p. 93.

47. Ibidem, p.106.

48. Ibidem, p. 96.

76



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

hacer aqui, a la esfera ética o secular?® Pienso que si. Los que nos
ofrece es, precisamente, la elecciéon de uno mismo discutida con ante-
rioridad. Los personajes que hemos hecho desfilar ante nosotros —el
alcoholico, el desenamorado, el irascible, el apocado, el inconstante,
el depresivo— enfrentan, a fin de cuentas, la misma tarea que cual-
quiera: amalgamar incesantemente su facticidad y su posibilidad en
un todo mas o menos coherente, a fin de dotarse de personalidad e
historia propias. Es cierto que, como hemos visto, su situacion —el
tener que remar contra la corriente de quienes han sido y son en este
momento— es particularmente dificil, pero la dificultad en cuestién
marca una diferencia de grado y no de tipo.

Hay, por otra parte, un aspecto de la propuesta kierkegaardiana en el
ambito ético que resulta especialmente pertinente para aquellos que
estan luchando por cambiar y que atin no ha sido mencionado. Se trata
de laidea de que la verdadera voluntad de cambio no se manifiesta en
rimbombantes declaraciones ni en solemnes juramentos (ya sea a uno
mismo o a los demas), sino como una intima y tenaz resoluciéon ex-
presada en acciones dia tras dia. El pseudonimo Johannes Climacus da
voz a esta posicion cuando, tras relatar como fue que decidi6 dedicar
su vida a desentrafiar el malentendido entre la “filosofia especulativa”
(el hegelianismo) y el cristianismo —tarea, por cierto, a la que Kier-
kegaard dedic6 buena parte de la suya—, sefiala que su decisién no se
manifestd en histrionismo alguno ni implicé ningtin cambio visible,
pues habia sido puramente interior. Y concluye que “la solemnidad al
pronunciar un juramento poco importa en comparaciéon con la con-
tinua solemnidad que permite recordarlo dia tras dia y que es la méas

» 50

verdadera de las dos”.

49. No quiero dejar de sefalar que quienes hemos intentado y fallado infinidad de veces en efectuar
un cambio en nuestras vidas no podemos darnos el lujo de despreciar sin mas la solucién religiosa,
aun cuando, en raz6n de nuestra educacidon y medio social, nos resulte totalmente inaccesible y tan
fantasiosa como el més descabellado de los proyectos. No por nada la Plegaria de la serenidad es una
plegaria, y no por nada los grupos de Alcohdlicos Anénimos suelen apoyarse en la religiosidad de sus
miembros para apuntalar su voluntad de cambio.

50. Seren Kierkegaard, Postscriptum..., p. 201. Traduccién modificada.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

En efecto, lo que tiene que hacer quien verdaderamente desea cam-
biar es simplemente... cambiar, es decir, poner en practica, sin dila-
cién alguna, su proyecto de cambio, haciendo caso omiso de qué tan
descabellado —esto es, qué tan incompatible con su facticidad— pa-
rezca ser.” Al principio, desde luego, como en el caso del alcohdlico
que hemos analizado, las acciones encaminadas a hacer realidad
el yo ideal parecerdn meras simulaciones (lo cual no sera del todo
equivocado, pues uno estara actuando no como uno es, sino como
quiere llegar a ser). Y en una situacion tal —el momento critico en
el que una persona esta intentando juntar fuerzas para llevar por
fin a cabo un viraje en su vida— el autoconocimiento puede, curio-
samente, dejar de ser una ayuda y convertirse en un obstaculo, en
la medida en que pretenda respaldar a esa voz que inevitablemente
nos dira: “¢y tu quién te crees actuando de esa manera? ideja de
fingir!”. Si la persona que busca el cambio quiere tener un minimo
de posibilidades de éxito, debe aprender a desoir esa voz o, lo que
es lo mismo, debe aprender a poner entre paréntesis la concepcioén
que tiene de si misma y enfocarse inicamente en sus acciones, ésas que,
con suerte y paciencia, lo convertiran en quien quiere ser.

Jean-Paul Sartre expresa algo afin a esta idea cuando, en sus Cua-
dernos para una ética, afirma que “la autenticidad revela que el inico
proyecto significativo es el de hacer (no el de ser) [...]. La autentici-
dad consiste en rehusar todo esfuerzo por ser, porque en cada caso

9 52

yo siempre soy nada”.”* Vimos antes que Kierkegaard se pronunciaba
de modo similar al caracterizar el yo como una potencialidad
que “realmente no existe, sino que meramente es algo que tiene que

51. Kierkegaard enfatiza la importancia de la capacidad resolutiva o ejecutiva para evitar que nuestros
proyectos —y, junto con ellos, el yo mismo— se “evaporen”: “la voluntad, haciéndose infinita, retorna
con el mayor rigor a si misma, de suerte que cuando mas lejos esta de si misma —cuando ha alcanzado
la méxima infinitud con sus propdsitos y resoluciones— tanto més cerca que nunca se encuentra de
si misma en la disponibilidad de llevar a cabo las tareas infinitamente pequefias que puede realizar
este mismo dia, esta misma hora, este mismo instante”. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p.
53. Traduccién modificada.

52. Jean-Paul Sartre, Notebooks for an Ethics, Chicago University Press, Chicago, 1948/1992, p. 478.



PATOLOGIAS DE LA YOIDAD: UNA LECTURA SECULAR DE LA ENFERMEDAD MORTAL

hacerse”.” Y el acuerdo entre ambos se extenderia a la conviccion
de que la frontera entre la facticidad y la posibilidad no se decide
en ultima instancia en el Ambito de la reflexion, sino en el de la
accion: si bien no puedo cambiarlo todo a placer de mi mismo y de
mis circunstancias, tampoco estd definido de antemano qué si y qué
no puedo cambiar.’* Esa frontera depende en tltima instancia de mi
mismo, de qué tanta energia estoy dispuesto a invertir en modificar
lo aparentemente inmodificable o, en palabras de Kierkegaard, de
qué tanto estoy resuelto a aventurarme en el proceso de “infiniti-

zacion” que me aleja de quien soy en este momento para después

regresar a mi mismo en el proceso inverso de “finitizacion”.”

De modo que la clave para superar el tipo de desesperacion que nos
ha ocupado aqui parece estar, como afirman quienes recurren a la
Oracion de la serenidad, en enfocarse en el proyecto de cambio un
dia ala vez. S6lo el tiempo dira si logré convertirme en quien queria
ser, es decir, en mi mismo. X

53. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51.

54. En El ser y la nada Sartre sostiene que “la situacién” (el escenario en el cual se ejerce la libertad) es
un “producto comun de la contingencia de [lo dado] y de la libertad, es un fenémeno ambiguo en el
cual es imposible al para-si discernir la aportacion de la libertad y la del existente bruto”. Jean-Paul
Sartre, El ser y la nada, Alianza, México, 1943/1989, p. 513. Sartre ilustra este punto con el ejemplo de
un pefiasco, el cual se vuelve un obsticulo sélo en el contexto de un plan de accion “cuyo tema general
es la escalada” (si mi objetivo es simplemente disfrutar el paisaje, el pefiasco deja de ser un obsticulo
y se convierte en un objeto mas de contemplacién); y concluye que “No hay un obsticulo absoluto,
sino que el obstaculo revela su coeficiente de adversidad [...] en funcion del valor del fin puesto por
la libertad. Este pefiasco no serd obstaculo si quiero, a toda costa, llegar a lo alto de 1a montafia”. Idem.

55. Seren Kierkegaard, La enfermedad mortal, p. 51. Esto de ningtin modo implica que uno pueda volverse
“su propio creador”, es decir, que uno pueda “determinar a su antojo todo lo que su yo concreto ha de
tener consigo o ha de eliminar”. Ibidem, p. 93. Pues, como lo enfatiza el juez Guillermo al hablar de la
eleccion de uno mismo, “si lo que elegi no hubiese existido, si hubiese llegado a existir absolutamente
en virtud de la eleccién, no lo habria elegido, lo habria creado; pero yo no me creo a mi mismo, sino
que me elijo a mi mismo”. Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro..., p. 196. El punto no es, entonces,
que uno pueda forjarse la personalidad que se le ocurra sin prestar atencién a quien uno ya esy a su
situacion concreta, sino que nunca estd determinado de antemano —previamente a la formacion de
un plan de vida— cudles aspectos de uno mismo y de la propia circunstancia habran de tomarse como
modificables y cudles no.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Fuentes documentales

Elrod, John, Being and Existence in Kierkegaard’s Pseudonymous Works,
Princeton University Press, Princeton, Nueva Jersey, 1975.

Frankl, Viktor, El hombre en busca de sentido, Herder, Madrid, 1993
(1946).

Freud, Sigmund, Tétem y tabii, Amorrortu, Buenos Aires, 1980 (1913).

Glenn, John, “The Definition of the Self and the Structure of
Kierkegaard’s Work” en Perkins, Robert (Ed.), International Kier-
kegaard commentary: The Sickness unto Death, Mercer University
Press, Macon, Georgia, 1989, pp. 5-21.

Kierkegaard, Seren, La enfermedad mortal, Trotta, Madrid, 2008 (1849).

O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida 11, Trotta, Madrid,
2007 (1843).

Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas filoséficas,
Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2009
(1840).

Sartre, Jean-Paul, El ser y la nada, Alianza, México, 1989 (1943).

Notebooks for an Ethics, Chicago University Press, Chicago,
1992 (1948).

Taylor, Mark, Kierkegaard’s Pseudonymous Authorship. A Study of Time
and Self, Princeton University Press, Princeton, 1975.



Sobre la firmeza del animo contra la
esclavitud humana en la Etica de Spinoza

Maria Edith Veldzquez Hernandez*

Recepcidn: 28 de octubre de 2024
Aprobacion: 29 de noviembre de 2024

Resumen. Velizquez Hernandez, Maria Edith. Sobre la firmeza del Gnimo con-
tra la esclavitud humana en la Etica de Spinoza. A partir de la definicién del
alma como idea del cuerpo, expongo las condiciones de esclavitud a las que
el ser humano esta sometido cuando su existencia permanece en el primero
de los tres tipos de conocimiento que postula Baruch Spinoza en su Etica
demostrada segtin el orden geométrico. Sin necesidad de ascender al tercer
tipo de conocimiento, que es la scientia intuitiva, el cual, segin Spinoza,
nos asegura un contento permanente del mundo (por medio del amor Dei
intellectualis), propongo la firmeza del dnimo como un criterio de accién
para los que no logran alcanzar tales alturas.

Palabras clave: Spinoza, afecto, fluctuacion del animo, firmeza del animo.

Abstract. Velizquez Hernidndez, Maria Edith. On the Firmness of the Soul Aga-
inst Human Slavery in Spinoza’s Ethics. Taking into account the definition
of the soul as an idea of the body, I explore the conditions of slavery of the
soul to which human beings are subjected when they remain at the first of
the three types of knowledge described by Baruch Spinoza in The Ethics.
Without needing to ascend to the third type of knowledge, which is called
intuitive science and which, according to Spinoza, assures us permanent con-
tentment of the world (via the so-called amor Dei intellectualis), I propose

*  Doctora en Filosofia por la Universidad de Guanajuato (UG). Profesora de tiempo parcial en la UG.
Miembro de la Catedra José Revueltas de Filosofia y Literatura (UG). mevelazquez@ugto.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

firmness of the soul, or tenacity, as a criterion of action for those who cannot
reach the third type of knowledge.
Key words: Spinoza, affect, vacillation of mind, tenacity.

Apertura

Respecto a la obra magna de Baruch Spinoza, Gilles Deleuze' lanza una
interrogacion sobre el titulo de lo que él considera, en todo su derecho,
una ontologia (¢Por qué una ontologia lleva por nombre “Etica”?) que
nos remite al interés central del filosofo moderno. Aunque su recepcion
ha sido parcializada por la radicalidad de sus planteamientos en torno
ala sustancia divina y las consecuencias que de ello se extraen, desde
el Tratado de la reforma del entendimiento’ (en adelante, TIE), Spino-
za anuncia que su preocupacioén es eminentemente practica: saber si
existe un objeto cuya posesion sea capaz de otorgar al ser humano una
felicidad constante.

Bajo la forma de un racionalismo altilocuente, cuya expresion apenas
recibe justicia en el modo geométrico de su final exposicion, el objeto
que Spinoza busca no puede ser otro sino un conocimiento. Como
imagen congruente de una modernidad ocupada en la fragua de nuevas
formas del conocimiento, éste opina en el TIE que no existe cosa que
se resista a ser alienada del ser humano tan contundentemente como
una certeza. La riqueza, los honores, los placeres mundanos... son todos
caminos errados en la busqueda de la alegria, maxime de la virtud y,
aun mas, de la felicidad.

En el TIE los caminos que tomari la filosofia de Spinoza se encuentran
ya trazados cuando afirma que tal conocimiento corresponde a la cer-
teza de la unién del alma con toda la naturaleza. La Etica demostrada

1. Gilles Deleuze, En medio de Spinoza, Cactus, Buenos Aires, 2008.
2. Baruch Spinoza, Tratado de la reforma del entendimiento. Y de la via con la que se dirige del mejor modo
al verdadero conocimiento de las cosas, Colihue, Buenos Aires, 2008.



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

segtin el orden geométrico —que despliega una ontologia totalizante y
orientada a la practica, por el hecho de que s6lo sabiendo lo que es un
ser humano es posible plantearse las preguntas de aquello de lo que
es capaz, lo que puede aguantar y lo que puede evitar— muestra con
irrevocabilidad axiomética que el alma humana es una modificaciéon
determinada y puntual (un modo) de Dios o, lo que es lo mismo, de la
Naturaleza. Dada esta condicién —que implica que las cosas concretas
o modos finitos de la sustancia tienen existencia dentro de ella o, més
bien, que los modos finitos son los que concretan la esencialidad infinita
de la sustancia, volviéndola infinitas existencias puntuales (puesto que
el infinito so6lo tiene expresion concreta en lo finito)— sabemos que todo
lo que implica el alma (modo del pensamiento), asi como los cuerpos
(modo de la extension), tiene por causa inmediata a Dios. “Todo lo que es,
es en Dios y sin Dios nada puede ser ni ser concebido”.? “Dios no s6lo es

causa eficiente de la existencia de las cosas, sino también de su esencia”.*

La adecuacion de este planteamiento con los presupuestos del epicu-
reismo no es accidental. El consuelo de saber que todo tiene su razén
en causas absolutas y necesarias conlleva cierto contento o amor fati,
que bien podria cubrir el requerimiento inicial de la empresa spino-
ziana y que, de hecho, coincide con una porcién importante del tono
intelectual de la época.’ Si se busca la felicidad en la forma de un cono-
cimiento, saber que todo esta causado y que es necesario, podria bastar
para vivir en paz. Pero las herramientas que tenia a la mano el filésofo,
junto con los problemas que su época le presentaba, rebasan la mera
naturalizacién de la vida afectiva. Es verdad que Spinoza y Epicuro,
como muestra Lucrecio,’ concuerdan en la renuncia a los horrores
de ultratumba y en la denuncia del miedo como forma de la eticidad

Baruch Spinoza, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Trotta, Madrid, 2000, p. 49 (EIP15).
Ibidem, p. 59 (EIP25).

Dimitris Vardoulakis, Spinoza, the Epicurean. Authority and Utility in Materialism, Edinburgh Univer-
sity Press, Edimburgo, Escocia, 2020.

Lucrecio, De la naturaleza, Acantilado, Barcelona, 2012.

o VAW



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

institucional, especificamente la que brinda base a las religiones.” Spi-
noza, sin embargo, lleva a cabo esa “naturalizacién” de una manera
méas compleja. En primer lugar, porque su interés no se acaba en el
contento de los individuos, sino que extiende sus consecuencias hacia
la vida social y la generaciéon de comunidades humanas unidas por la
fuerza de una idea, lo que rebasa los alcances de una ética de la crisis,
como la del epicureismo. En segundo lugar, porque, si bien el Libro
v de la Etica parece encontrar solucién a la pregunta por la felicidad
humana en la forma de un amor intelectual a Dios, Spinoza sabe que
esto es “tan dificil como raro”.® Las razones de que tal camino sea “por
casi todos despreciad[o]” estriban en que la esclavitud humana tiene
muchas formas. De hecho, tres de los cinco libros de la Etica ahondan
en las razones de tal esclavitud que nos mantiene en desesperacion
e impide llegar a la beatitud. A continuacién, presentamos las condi-
ciones de esta desesperacidn y la solucién que, aunque mas modesta
que el contento del absoluto, presenta Spinoza para aliviar el peso de
un determinismo asfixiante como el que encontramos en esta maxima
expresion del racionalismo moderno.

El alma como idea del cuerpo

Una de las afirmaciones més citadas y criticadas de la filosofia carte-
siana, la que ha logrado traspasar la barrera del tiempo hasta nuestros
dias, se refiere a la dualidad alma-cuerpo, que Descartes expone en sus
principales textos filos6ficos. En Meditaciones metafisicas,” Discurso
del método" y Los principios de la filosofia” la independencia del alma
respecto del cuerpo le permite presentar apodicticamente la verdad
de su existencia. En pocas palabras, incluso si el fildsofo duda de los

Baruch Spinoza, Etica..., pp. 67-73 (EIApx).
Ibidem, p. 269 (EVP4z2e).
Idem.
. René Descartes, Obras, Gredos, Barcelona, 2016, pp. 153-414.
. Ibidem, pp. 97-152.
. René Descartes, Los principios de la filosofia, Alianza, Barcelona, 1995.

B 235 ow



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

datos que su cuerpo le proporciona (ya sea porque son engafnosos, ya
sea porque un genio maligno le quiera someter), el hecho de que las
actividades del pensamiento persistan y sean efectivamente formas
de su voluntad, indica que en él hay algo sustancial que implica su
existencia. Dudo; y, si dudo, pienso; y, si pienso, entonces existo. Es un
inicio muchas veces repetido y hasta absolutizado en otras etapas de
la filosofia (en Husserl y Fichte, por ejemplo).

La claridad y distincién con que se puede identificar el atributo fun-
damental de cada una de las sustancias confirma a Descartes que el
cuerpo y el alma estan separados o que se perciben distintamente.
Conviene afiadir a su favor que esta afirmacién se cumple en la parte
“metafisica” del sistema (que es la base del conocimiento humano, es
decir, el Libro primero de Los principios de la filosofia), pero en los es-
critos sobre ciencias, alma y cuerpo aparecen como indisolubles (por
ejemplo, en Las pasiones del alma®). El materialismo francés aprovechd
bien este planteamiento: De la Mettrie, Diderot y Holbach apelaban a
la reduccién del alma al cuerpo. Estas lecturas tan tempranas quiza no
alcanzan a mostrar la fineza con la que Descartes intenta solventar el
problema que él mismo planteé. El afirma que la unién cuerpo-alma es
una nocién primitiva y, por lo tanto, evidente." Por su parte, Spinoza,
en su solucion tantas veces tildada de radical, también pasé por alto la
elegancia de los argumentos cartesianos e, incluso, lleg6 a ridiculizar-
los por la insolvencia que encuentra, especificamente, en la referencia
a la glandula pineal como centro corpdreo del alma.”

Para Descartes la presentacion del alma como algo distinto del cuerpo
no es inmotivada. Haciendo frente a fuerzas institucionales, todavia no

13. René Descartes, Obras, pp. 461-548.

14. Laura Benitez y José Antonio Robles (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1993.

15. Baruch Spinoza, Etica..., pp. 243-246 (EVprologo).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

conciliadas con el avance de las ciencias,”® Descartes emplea términos
teologicos para entregar, en forma de libro, un verdadero caballo de
Troya: las Meditaciones (dedicadas a la Facultad de Teologia de Paris),
obra que, a la vez que demuestra por medio de la luz natural la exis-
tencia del alma, la emancipa y la atribuye a toda la humanidad para
comprender y repetir tal demostracién. Ya no son sélo los abates quie-
nes pueden emprender tales investigaciones; es el fildbsofo moderno
el que otorga los medios para hacerlo, en especifico, proporcionando
el método para conducir la razén (Reglas para la direccién del espiri-
tu” y Discurso del método™). Por supuesto, el caracter conciliatorio y
discreto —no por ello abiertamente corrosivo de la tradicion— del
filésofo francés juega un papel importante en la exposiciéon de sus
descubrimientos. Toma la forma de una afrenta franca que, antes que
ocultarse, solicita su consideracion publica. La cantidad de autores que
responden a la publicacidn de las Meditaciones muestra su efectividad:
Antoine Arnauld, Marin Mersenne, Pierre Gassendi, Thomas Hobbes,
entre otros. En ese sentido, parece que también Spinoza, como lector,
fue demasiado estricto con su antecesor.

Es cierto que el punto de partida de Spinoza radicaliza lo planteado por
el francés. El fil6sofo sefardi ha renunciado a las constricciones de la
ideologia, y su interés es precisamente denunciarlas. Parece obligado,
por ello, a tomar la batuta en un punto atin temprano del argumento
cartesiano y coger otro camino. Confirmando lo que Descartes postula
(que a una sustancia se la reconoce por sus atributos), el Libro I de
la Etica comienza mostrando que una sustancia en sentido absoluto
no podria carecer de ningun atributo para nosotros cognoscible. El
argumento spinoziano se construye sobre la nocién de lo absoluto
(Dios), que asegura que en él estén contenidos todos y cada uno de los

16. Eljuicio de Galileo culmina en 1633 cuando Descartes tiene adin en la imprenta El mundo. Tratado de la
luz. Al enterarse, decide retirarlo y se convierte en una obra péstuma. Ver René Descartes, El mundo.
Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona, 1989. La publicacién del Método tuvo lugar en 1637.

17. René Descartes, Obras, pp. 1-72.

18. Ibidem, pp. 97-152.



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

atributos, no s6lo los cognoscibles. Si la sustancia careciera de alguno,
significaria que es incompleta; o si existiesen dos sustancias (o mas),
significaria que una limita a la otra, lo cual es inadecuado para pensar
a Dios.” Asi, s6lo puede concebirse una sustancia, y ninguna fuera
de Dios.” El resultado es una sustancia con infinitos atributos, de los
cuales s6lo conocemos dos, por ser de los que participamos, es decir,
por ser nosotros mismos modos del pensamiento y de la extension:
alma y cuerpo. Asi, la sustancia spinoziana es infinita, eterna y libre,”
y se expresa de infinitos modos.

La referencia a la libertad desde las primeras ocho definiciones de la
FEtica pone sobre la mesa un tema decisivo que se repetira en todo el libro
y que se relaciona con la muy peculiar manera en que Spinoza entiende
este concepto. Como causa de si”* la sustancia no tiene nada que la im-
pela. “Dios actiia por las solas leyes de su naturaleza, y no coaccionado
por nadie”.” De esta manera, sus causas vienen total y completamente de
ella, es decir, es sujeto de si. Volveremos a esto cuando consideremos al
ser humano en la posibilidad de ser sujeto de si. Por ahora basta consig-
nar que, desde la proposicion 12 del Libro 1, los niveles de comprension
de la sustancia se bifurcan: 1) cuando se considera por sus atributos, que
refieren a su esencia, se nos remite al nivel de la Naturaleza naturante
0 a Dios como unidad; y 2) cuando se considera por sus modos, que
refieren a la existencia, se nos remite al nivel de la Naturaleza naturada
0 Dios como multiplicidad.” En este segundo nivel se ubica el alma. En
el Libro 11 Spinoza nos prepara para el tratamiento de los modos segtiin
los atributos del pensamiento y la extension, afirmando que las cosas
particulares “no son nada mas que afecciones de los atributos de Dios”,”
o sea, modos en los que los atributos de Dios se expresan de una cierta

19. Baruch Spinoza, Etica..., pp. 40-41 (EIP2-6); p. 42 (EIPS).
20. Ibidem, p. 48 (EIP14).

21. Ibidem, p. 40 (EID1-8).

22. Ibidem, p. 40 (EID1).

23. Ibidem, p. 53 (EIP17).

24. Ibidem, p. 47 (EIP12).

25. Ibidem, p. 60 (EIP28d).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

y determinada manera.” De manera que, al nivel de las cosas concretas,
los cuerpos expresan el atributo de la extension, y las ideas el atributo
del pensamiento. No puede haber caracterizacién mas cartesiana del
alma, a la vez que mas alejada de Descartes, cuando se la comprende
como una forma del pensamiento; pero una forma puntual y concreta:
no una facultad (como juzgar, desear o dudar), sino como una idea. En
cuanto idea, nos dice Spinoza, el alma debe tener algin objeto del cual
es idea. Y este objeto no es otro que el cuerpo mismo: “Lo primero que
constituye el ser actual del alma, no es otra cosa que laidea de una cosa
singular, que existe en acto”;” “El objeto de la idea que constituye el
alma humana, es el cuerpo, o sea, cierto modo de la extension que existe
en acto, y no otra cosa”.”® En el escolio de la proposicion 13 del Libro II
Spinoza afirma que esto es lo que debe entenderse por la unién de alma
y cuerpo. De aqui se extraen todas esas consecuencias que han fascinado
o escandalizado a sus lectores, pasados y contemporaneos: para conocer
el alma, primero hay que conocer el cuerpo;” cuanto mas pueda percibir
un cuerpo, mas ideas puede concebir el alma;* siendo el cuerpo multi-
ple, como ensenan la fisica y la geometria, el alma no puede ser simple,
sino que estd compuesta de muchisimas ideas;” no hay nada que pase
por el cuerpo que no tenga su correspondencia en el alma;*” y, dado que
no se sabe de lo que un cuerpo es capaz,” no podemos asegurar lo que
un alma puede llegar a alcanzar. Esta definicion del alma fortalecio los
materialismos posteriores y llevo a la temprana conclusion de que aqué-
lla deberia desaparecer de las consideraciones de filosofia y sustituirse
por la medicina (como propone, por ejemplo, De la Mettrie*), pues no
es mas que la expresion del objeto del cual es idea y desapareceria con

26. Ibidem, p.132 (EIIIPGA).

27. Ibidem, p. 85 (EIIP11).

28. Ibidem, p. 87 (EIIP13).

29. Ibidem, pp. 87-88 (EIIP13e).

30. Ibidem, pp. 87-88 (EIIP13e[b]).

31. Ibidem, p. 93 (EIIP15).

32. Ibidem, p. 86 (EIIP12).

33. Ibidem, pp. 128-129 (EIIIP2e[b]).

34. Julien Offray de la Mettrie, El hombre mdquina, Editorial Universitaria, Buenos Aires, 1962.



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

su objeto. Esta afirmacion sigue coincidiendo con los presupuestos del
epicureismo, entre los que encontramos afirmaciones como la que sigue:
la muerte no debe atribularnos, pues, cuando la muerte est, yo no estoy;
y cuando yo estoy, la muerte no esta.”

Empapado del mecanicismo que domina la escena intelectual, Spi-
noza presenta una serie de rasgos de la existencia en sentido fi-
sico. En los segundos axiomas y en los lemas del Libro II explica
que los cuerpos se diferencian por su velocidad o “en razén de su
movimiento”,* presentando asi una multiple constitucién del cuer-
po humano por las multiples ratio movendi que lo constituyen. Se
puede entender asi que la sangre se mueve mas rapidamente que la
linfa; o que el corazoén, los intestinos y los pulmones poseen, cada
cual, su ratio de movimiento. Esto implica una compleja colabora-
cién de cuerpos, o individuos en si mismos, que tienen como pro-
ducto el individuo compuesto y particular que es cada ser humano;
ese cuerpo del cual el alma es idea, y por el que ésta no puede ser

simplisima, como pretendian Descartes y la tradicion.
El afecto como desesperacion y modificacion del cuerpo

En el Libro 111 de la Etica, Spinoza presenta, coincidente con el trata-
miento fisico del alma, la definicidon de los afectos, concepto que, en
principio, se opone a la nocién de pasién que usa Descartes para referir
a la vida afectiva del ser humano y que, si bien remite asimismo a la
corporeidad, representa, a diferencia del filosofo francés, una actividad
inalienable, incluso en sus grados mas bajos que en la Etica también
seran llamados pasiones. Para Spinoza los afectos son siempre formas
de una actividad. Y, en todo caso, no son sino las mudanzas fisicas
“por las cuales la potencia de obrar del cuerpo mismo es aumentada o

35. Lucrecio, De la naturaleza.
36. Baruch Spinoza, Etica..., p. 88 (EIIL1).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

disminuida”.” Esta formulacién de los afectos como aumento o dismi-
nucion de la propia potencia también ha tenido sus defensores, pues
implica que el cuerpo posee en cada caso, es decir, con cada sentimien-
to/afecto que nos anega, una fuerza de existir mayor o menor que antes.”
Es, en efecto, una ética de las potencias® en la que el ser humano puede
pasar a una potencia mayor o menor de acuerdo con los sentimientos
que tiene y de lo cual tenemos comprobacién totalmente vivencial:
cuando estamos alegres sentimos que podemos comernos el mundo,
mientras que cuando nos atenaza la tristeza, la mas minima tarea nos
representa un desafio.

Para mostrar esta dinimica de los afectos, Spinoza asciende en el Libro
I por una jerarquia que va desde los méas basicos hasta los mas com-
plejos. Entre ellos distingue tres fundamentales: la alegria, la tristeza
y el deseo.* El deseo como esencia o definicion del hombre en la Pro-
posicidon 7 del citado libro ha servido a algunos lectores para ahondar
en el deseo sexual en un tono mas bien freudiano; pero el rango que
Spinoza busca abarcar con la nocién de deseo incluye lo mas basico,
que es el deseo de supervivencia, el cual se entiende mejor con la no-
cién de conatus, es decir, todas y cada una de las acciones que llevan
al individuo a perseverar en su ser:* el hambre, la sed y el suefio, por
ejemplo. Este tipo de pulsiones o determinaciones, cuando son corp6-
reas —pues el apetito es eso y nada mas (la falta de nutrientes me lleva
al hambre; la deshidratacion, a la sed; el cansancio, al suefio)—, son
reconocidas por Spinoza como formas de conocimiento sumamente
confusas, ya que tienen base y condicién en el cuerpo mismo, que es
muy compuesto. Esto nos lleva a un problema fundamental: si para
conocer el alma hay que conocer primero el cuerpo, y si el cuerpo es
multiple y mudable, si es un cuerpo que constantemente se encuentra

37. Ibidem, p. 126 (EIIID3).

38. Gilles Deleuze, En medio de Spinoza.

39. Idem.

40. Baruch Spinoza, Etica..., p. 135 (EIIIP1e[a]).
41. Ibidem, p.133 (EIIIPy).



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

generando, con respecto a otros cuerpos, compuestos que son varia-
bles y finitos (unos buenos y otros malos para la supervivencia del
individuo mismo), entonces el conocimiento del alma se dificulta casi
hasta la imposibilidad. ¢Quién podria conocer clara y distintamente
cadaresquicio de un cuerpo infinita e infinitesimalmente afectado? En
un sentido, el planteamiento spinoziano se acerca a la tesis leibnizia-
na de la definicién de los individuos: s6lo podra conocerse al sujeto
(alma) cuando se conozca la totalidad de sus predicados (disposiciones
corpdreas), esto es, todas y cada una de las cosas que le suceden; una
suma que termina de formularse s6lo con la muerte de aquél.¥ Todo
esto es para afirmar que las formas de la corporeidad (los afectos) se
encuentran en el primer nivel del conocimiento, sobre el cual se ha
enfatizado varias veces que es el menos veraz en la tipologia epistémi-
ca de Spinoza. Frente a la racionalidad pristina de la scientia intuitiva
(tercer tipo de conocimiento en la Etica, cuarto en el TIE), que nos lleva
a las certezas tanto del Libro I como del Libro V, el primer nivel del
conocimiento se encuentra en franca desventaja. El problema de esto es
que en dicho nivel nos encontramos naturalmente los seres humanos:
percibiendo los cuerpos externos y, con alguna conciencia, nuestro
propio cuerpo. Tal nivel, que Spinoza define ya en el TIE como “de
oidas”, recibe en la Etica, no obstante y para mi gusto, un tratamiento
demasiado extenso como para juzgarlo irrelevante.

Afortunadamente, la recuperacion de este modo de conocer en Spinoza
tiene ya suficientes expositores en nuestros dias: notablemente, en Mé-
xico, Luis Ramos-Alarcén;* y, de manera independiente, en Argentina,
Diego Tatidn,** asi como, en Espafa, Bernat Castany,” por consignar
algunos. De hecho, la tesis sostenida en este trabajo, y que converge

42. Gottfried Wilhelm Leibniz, Disputacién metafisica sobre el principio de individuacién, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2009.

43. Luis Ramos-Alarcén Marcin, La teoria del conocimiento de Spinoza, Universidad Nacional Auténoma
de México, México, 2020.

44. Diego Tatidn, “Potencia de la imitaciéon” en Circulo Spinoziano Revista de Filosofia, Red de Investiga-
cién Innovacion Desarrollo y Estadistica, Tijuana, vol. 2, N 3, junio de 2022, pp. 22-36.

45. Bernat Castany Prado, Una filosofia del miedo, Barcelona, Anagrama, 2022.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en alguna medida con la de estos autores, es que el primer nivel del
conocimiento es el protagonista de la Etica. De acuerdo con la expo-
sicidn de Spinoza, es virtualmente imposible salir de él, a menos que
sea por artificio de —dicho en términos cartesianos— un momento
de intuicion intelectual demasiado arduo, casi mistico, que excluye al
comun de las personas. Por ello éste concluye que la scientia intuitiva
es tan dificil como rara.*® Es el ideal del sabio, por supuesto, pero no
podria serlo del ser humano comun.

A diferencia de Descartes o Leibniz cuyo optimismo racional con fre-
cuencia encuentra limite en la incapacidad del “vulgo” (sic) para pensar
las cosas mas sublimes, Spinoza no recula ante la tarea de brindar a
la gran mayoria una guia ante la confusion. Quiza lo digo tarde: a este
tipo de conocimiento Spinoza lo denomina imaginacién, y no es otra
cosa que el conocimiento que tiene en cuenta los cuerpos.”

Podemos profundizar en los rasgos que Spinoza atribuye a la imagi-
nacién, como la propension del ser humano a pensar y concebir el
mundo y a si mismo en estos términos; pero quiza lo méas relevante de
las caracterizaciones de la imaginacién en la Etica es la que indica que
ésta no se equivoca: “quisiera que observarais que las imaginaciones
del alma, consideradas en si mismas, no tienen error alguno, es decir,
que el alma no yerra por imaginar”.* Por supuesto, écomo pueden
equivocarse los datos que vienen del concurso efectivo real y patente
del mundo que percibo o de los cambios fisicos que pasan en mi inte-
rior? El hecho de que este concurso cuerpo-cuerpo no esté mediado
por ningun tipo de psicologismo es uno de sus méritos mas grandes;
clave ontoldgica que no siempre ha sido bien interpretada por sus
lectores. Spinoza describe la imaginacién como una forma de realiza-
cién efectiva de cambios en los cuerpos: cuando algo se me presenta,

46. Baruch Spinoza, Etica..., p. 269 (EVP4z2e).
47. Ibidem, p. 51 (EIP15e[g]).
48. Ibidem, p. 95 (EIIP17¢€).



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

produzco junto a la cosa un compuesto especifico (frente al fuego me
quemo, frente al agua me mojo). Sucede lo mismo con los cambios
que se generan en mi interior ante una idea: ésta me transforma, me
dispone, y marca los posibles caminos de mis siguientes ideas y actos.
Tema aparte puede ser la exploracidon de esta misma consecuencia en
el pensamiento de Leibniz respecto a la forma en que las ideas pre-
disponen el desarrollo de nuevas ideas o el camino/los caminos de
pensamiento que seguiremos.*

Propongamos un ejemplo del Libro IIT para entender mejor el plantea-
miento de la Etica. De la Proposicion 32 a la Proposicién 35 Spinoza
desarrolla los términos de una afeccién bastante comun: los celos. La
Proposicidn 33 expone: “Cuando amamos una cosa semejante a noso-
tros, nos esforzamos, cuanto podemos, en lograr que ella nos ame a
su vez”,”” mientras que la Proposicioén 32 afirma: “Si imaginamos que
alguien goza de una cosa que uno solo puede poseer, nos esforzare-
mos en lograr que no la posea”” Un tema antecedente e importante
en esta cuestion es la definicién del amor y del odio como la alegria
o la tristeza que nos causa, respectivamente, un “objeto” externo. En
breve, un objeto puede generar en nosotros una alegria o una tristeza
que aumenta o disminuye nuestra potencia. En el caso del amor nos
esforzamos por poseer ese objeto y nos alegramos cuando lo obtene-
mos. Ain més interesante es la profundidad de indagacion que alcanza
el autor al notar que esa alegria se aumenta cuando nosotros somos
causa de alegria en el otro: “A la cosa que amamos, nos esforzamos
cuanto podemos en imaginarla mas que a las demas [...] intentaremos
afectarla de alegria mas que a las demas (por 3/29); es decir, que nos
esforzaremos cuanto podemos por conseguir que la cosa amada sea

49. Gottfried Wilhelm Leibniz, Nuevos ensayos sobre el entendimiento humano, Alianza, Madrid, 1992.
50. Baruch Spinoza, Etica..., p. 149.
51 Ibidem, p.148.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

afectada de alegria, acompafada de la idea de nosotros, esto es (por

9 52

3/13), que nos ame a su vez”.

Otro tema importante —que en este trabajo no desarrollo— es el he-
cho de que, al desear ser amados por la cosa amada, a la vez queremos
que su alegria amatoria nos afecte reciprocamente con mas alegria, ya
que nos alegramos con su alegria: “Cuanto mayor es, pues la alegria
con que imaginamos afectada por nuestra causa a la cosa amada, mas
fomentado es ese esfuerzo, esto es (3/11 y 3/11e), con mayor alegria
somos afectados”.” En ese reflejo amatorio, la cosa amada nos poten-
cia atin mas, resultando en un amor que aumenta exponencialmente
nuestra fuerza cuando es correspondido, es decir, cuando causamos
alegria en el otro. En suma, es un amor egoista y limitado por la cosa.
Quiza por ello Borges, entendiendo que ésta es una forma equivocada
y peligrosa del amor, resume asi el amor spinoziano a Dios en uno de
los dos sonetos que le dedica: El mds prodigo amor le fue otorgado, / el
amor que no espera ser amado.

Spinoza presenta asi el problema que se deriva del amor originado
por algo exterior a mi. La fantasia romantica comienza a tambalearse
cuando nos imaginamos que la cosa amada liga otra cosa a ella “con un
vinculo igual o mas estrecho que aquel con el que él[ella] solo la[lo]
poseia”’* En tal caso, el amante “sera afectado de odio hacia la misma
cosa amada y de envidia hacia ese otro”.” Spinoza expone estos, y otros
temas, con claridad diagndstica a lo largo del Libro Il y del Libro Iv de
la Etica. Tal crudeza nos estremece al constatar con geométrica preci-
sion que nuestras tribulaciones tienen una razén de ser. Nos identifi-
camos entonces, probablemente contra nuestra voluntad y contra las
ilusiones de nuestras capacidades y la fuerza de nuestros valores, con

52. Ibidem, p. 149 (EIIIP33d).
53. Ibidem, p. 149 (EIIIP34d).
54. Ibidem, p. 149 (EIIIP35).
55. Idem.



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

una descripcidn causa - efecto, reflejo mecanico, justificacion metafisi-
cay hasta teoldgica, de un sentir tan vano, desagradable, condenable y
sumamente incomodo como los celos, que son “este odio hacia la cosa

. . 3. 6
amada, unido a la envidia”.*®

Comprendemos asi que no somos mas que cosas entre cosas, como dice
Gabriel Albiac, de forma consolatoria, en su tremendo estudio sobre las
fuentes marranas del spinozismo.” Cual cuerpos maquinicos, quiza me-
ros autématas, estamos a merced de lo que los objetos externos generen
en nosotros bajo una respuesta también antes determinada por otras
disposiciones corporales que ya atraviesan y configuran nuestro cuerpo.

Sucede entonces que, cuando imaginamos alienado de nosotros a
nuestro objeto amado, amamos y odiamos a la cosa amada, a la vez
que envidiamos y detestamos al que nos la arrebata, o nos arrebata
la ilusién de que era nuestra. Desesperacion del animo que Spinoza
llama, de nuevo con ecuinime juicio (pues no hay que burlarse, juzgar
o detestar las acciones humanas sino comprenderlas [ TIE]), fluctuacion
del Animo. Pues bien, en la fluctuacién del 4nimo se encuentra la ma-
yor expresion de la esclavitud del alma. Y es que mientras estemos
en el ambito de la imaginacidn, que nos presenta a los cuerpos como
si realmente estuvieran presentes, no hay, como ya se expuso lineas
atras, nada por lo que pueda afirmarse que la imaginacion se equivoca.
Nos encontramos a merced de una y mil determinaciones. Es verdad.
Cuando me anegan los celos, hay un cambio efectivo en mi persona:
soy alguien presto a recibir con amargura al amante y a reaccionar
contra quien yo crea motivo de su alejamiento. Hay un cambio real,
sensible. Soy otra cosa, me transformo, cuando éste y otros afectos me
ocupan. Vale la pena decirlo de nuevo: los afectos son modificaciones.
En cuanto modificacién efectiva, no me equivoco al imaginar y, méas

56. Ibidem, p. 150 (EIIIP35e).
57. Gabriel Albiac, La sinagoga vacia: un estudio de las fuentes marranas del espinosismo, Tecnos, Madrid,
2013.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

bien, me rindo al sentimiento y me transformo en su presencia. Esta
transformacién en la que soy una causa inadecuada, pues son imagenes
externas las que me determinan, es lo que se llama esclavitud del alma.
“Padecemos cuando se sigue algo (dentro o fuera de nosotros) de lo
que somos s6lo causa parcial”,* propone Spinoza.

Laimaginacidén me esclaviza, pues “aunque las cosas no existan, el alma
las imagina siempre como presentes, a menos que surjan causas que
excluyan su existencia presente”.” Y en la dualidad de sentimientos
que albergo por causa de cosas externas a mi, esta ese conflicto del
animo: “Por donde resulta evidente que somos agitados de multiples
maneras por las causas exteriores y que, cual olas del mar agitadas por
vientos contrarios, fluctuamos, sin conocer nuestra suerte ni nuestro
destino”.” Me encuentro asi en un malestar que asemeja una verdadera
tortura,” una desesperacion, pues no puedo decidir en qué direccién
orientarme; siendo que ambos sentimientos, que se dan al mismo tiem-
po en mi, tienen su propia causa y razén de ser, y siendo que uno y otro
me son presentes con fuerza similar.

La firmeza del Aanimo para los comunes

En este escenario, Spinoza sugiere que el amor, ese afecto que es la
méaxima expresion de la alegria, puede, por causas contingentes, estar
. . . ’ . 6
unido al arrepentimiento, al desdén, a la vergiienza.” Esto se debe a
. . . 63
que cualquier objeto puede moverme de manera fortuita al deseo™ vy,
eventualmente, conducirme al amor. Y como se ha expuesto lineas
atras, cuando el amor que sentimos es provocado por una cosa ex-
terna de la que no tenemos control, es decir, cuando otro es la causa

8. Baruch Spinoza, Etica..., p. 126 (EIIID2).
59. Ibidem, p. 111 (EIl44e).

60. Ibidem, p. 168 (EIIIP59e[b]).

61. Ibidem, p. 177 (Elllaf42ex).

62. Ibidem, p. 168 (EIIIP59e[b]).

63. Ibidem, p. 137 (EIIIP15).



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

de nuestro amor, sabemos que padecemos o padeceremos, ya que tal
cosa puede ser alienada de nosotros, sea por otros o por ella misma.
Padecemos, entonces, el amor; pues si bien recibimos de él una alegria,
incluso una muy grande, igual de grande sera la tristeza y el odio que
nos provoque cuando dejemos de poseerla. Bajo estas condiciones,
aunque no correspondan con la realidad, los celos se presentan como
un fantasma poderoso al constatar que la posesién del objeto amado no
puede ser garantizada por nuestras propias fuerzas. Este juego amor-
odio, alegria-tristeza, y, en general, la descripcion de la fluctuacién
del dnimo, se encuentra descrita en los libros medios de la Etica de
una manera casi especular (algunos han propuesto que se trata de
una verdadera dialéctica®). De manera que, mientras otras cosas son
las responsables o son causa de nuestros afectos, vacilamos, es decir,
dudamos, y oscilamos entre fuerzas contrarias segin como el objeto
se comporte o transforme.

La solucién spinoziana se encuentra en una nueva relacién especular
relativa a la capacidad de padecer, esto es, la capacidad del ser humano
para actuar. “Decimos que actuamos cuando en nosotros o fuera de
nosotros se produce algo de lo que somos causa adecuada”.” En breve,
cuando el afecto que me modifica me tiene a mi mismo como causa, es
decir, cuando su productor soy yo, se dice que actiio. Como sabemos,
la cura para el padecer, que expone Spinoza en el Libro v de la Etica,
dedicado a la libertad del alma, se vincula con la enmendacidn del in-
telecto que preveia en el TIE. Como se anot6 parrafos antes, depende
de un conocimiento, especificamente, de la realizacién del maximo
conocimiento del que el ser humano es capaz: el conocimiento de
Dios o la Naturaleza. “El supremo bien del alma es el conocimiento de

. . . 66 :
Dios, y la suprema virtud del alma es conocer a Dios”.” Al concebir

64. Vidal Pefia Garcia, El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la ontologia spinozista, Biblioteca de
Filosofia/Revista de Occidente, Madrid, 1974.

65. Baruch Spinoza, Etica..., p. 126 (EIIID2). Las cursivas se encuentran en el original.

66. Ibidem, p. 201 (EIVP28).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

las cosas sub specie aeternitatis y segin su absoluta necesidad, sobre-
viene una disminucién del padecimiento.” Pero no es lo tinico que
pasa: el conocimiento adecuado de las cosas, afirma Spinoza, implica
un aumento de la potencia del alma, es decir, somos capaces de actuar,
en vez de padecer. En el Libro Vv se indica que tal conocimiento esta
acompafiado de una alegria que, a su vez, nos conduce al amor. Es
un conocimiento que, a un tiempo, es un afecto, una modificaciéon de
nuestro ser. Asi, el conocer a Dios debe tener por consecuencia una
mutaciéon efectiva en mi. En este caso, un aumento de la potencia que
viene primero de la alegria y, luego, del amor por un objeto que me es
inalienable (una certeza), y cuyo referente es la realidad mas absoluta
e incorruptible. Amor Dei intellectualis, rezan las proposiciones tardias
del Libro v;* el que provee esa felicidad continua y segura que Spinoza
se proponia encontrar y que muestra a Dios en la perspectiva de la Na-
tura naturans, o Dios como unidad. En tal caso, y por el hecho de que
esa certeza viene del tercer tipo de conocimiento, la scientia intuitiva,
que revela por las propias fuerzas de mi naturaleza aquello a lo que
debo orientar mi amor (“el supremo esfuerzo del alma y su suprema
virtud es entender las cosas por el tercer género de conocimiento”®),
me encuentro en total posesion de mi y de mi capacidad de obrar: me
vuelvo efectivamente sujeto, y ya no cosa entre las cosas. Soy causa de
mi propia felicidad en cuanto agente cognoscente: actiio en el mundo
y se puede asumir por el causalismo estricto del sistema que se siguen
de mi accién muchas cosas mas en la naturaleza por medio de los efec-
tos que imprimo. Coincido o soy adecuado a otros seres parecidos a
mi, de lo que se colige la asociaciéon de mas individuos conmigo y mi
utilidad en esa sociedad. Esta ultima es la consecuencia practica del
spinozismo que rebasa el contento egoico y plantea la realizacién de
los seres humanos en comunidad, en la forma de la utilidad efectiva
que represento para los otros, “pues no hay nada mas util al hombre

67. Ibidem, p. 249 (EVP0).
68. Ibidem, pp. 263-264 (EVP36 y EVP36e).
69. Ibidem, p. 258 (EVP25).



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

3 70

que el sabio”,”® a nivel, incluso, de que el hombre se convierta por su
utilidad y, por tanto, por su contribucién en la supervivencia de los

9 71

otros, en “un Dios para el hombre”.

Sin embargo, por las cosas que Spinoza mismo atestigua, tales resul-
tados son si acaso menores en el mundo. Quiza él coincidiria con el
diagnostico kantiano, segun el cual no se encuentra en una época ilus-
trada, sino en proceso de ilustracion. Hacia all4 pretende avanzar el
proyecto de la modernidad. Pero, mientras tanto, ¢no conviene hacerse
cargo de los demas, de aquéllos que no podrian ascender a la scientia
intuitiva y, en cambio vacilan, en la tempestad del alma? Aqui entra un
nuevo juego especular que Spinoza presenta en el ambito de la capa-
cidad de obrar y que implica no sélo la potencia del cuerpo, sino una
capacidad de comprender, conocer, concebir, o entender las causas.
Aparece la firmeza del animo en funcién del conocimiento. La firmeza
del animo es “el deseo con el que cada uno se esfuerza en conservar
su ser en virtud del solo dictamen de la raz6n”.”” Es una nueva expre-
sion del conato dirigida por el saber y el conocimiento, y ya no s6lo
por las acciones de supervivencia del cuerpo. El autor ha insistido en
que la imaginacidn, en tanto se remite al cuerpo, es principalmente un
conocimiento confuso; y en que todo conocimiento confuso nos pone
en peligro de padecer. Pero es optimista al afirmar que no hay afecto
que pase por el cuerpo del cual no podamos hacernos una idea clara
y distinta. El problema es que el cuerpo se encuentra constantemente
en concurso con muchos otros cuerpos, por lo que tal conocimiento,
de nuevo, parece una tarea titanica. {Qué hacer entonces?

Lo mejor que podemos hacer, pues, mientras no tenemos un perfecto
conocimiento de nuestros afectos, es concebir una recta norma de
vida o unos criterios seguros de vida y grabarlos en la memoria y

70. Ibidem, p. 205 (EIVP35c1).
71. Ibidem, p. 206 (EIVP35e).
72. Ibidem, p. 168 (EIIIP59e[al).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

aplicarlos continuamente a las cosas particulares que se presentan
con frecuencia en la vida, para que nuestra imaginacidn sea asi am-
pliamente afectada por ellos y los tengamos siempre a disposicién.”

Dentro de estos criterios entra precisamente la firmeza del &nimo, que
se manifiesta en otros afectos como la templanza y la sobriedad ante los
peligros. Son especies de firmeza que expresan aquellas formas de ser en
las que el sujeto, que se ha vuelto sujeto de si, es decir, es consciente de
si, representa un servicio a si mismo y a los demas, en tanto sus acciones
no estan guiadas por afectos tristes como el odio, la venganza, la ira,
etcétera. Asi, el amor Dei intellectualis, en el que nos damos cuenta de
la unién del alma con el resto de la naturaleza, de su esencial necesidad
y, por lo tanto, de su eternidad, se complementa para los comunes con
los criterios de accidn consignados, que, por si mismos, implican ya una
capacidad de actuar y una especie de sabiduria eminentemente practica,
y no Unicamente teorética, cumpliendo asi para la humanidad aquella
promesa de un horizonte plenamente racional que ayude a abandonar la
esclavitud del alma, incluso si no se llega a ser un filésofo de la natura-
leza y del infinito. Afiade Spinoza: “Aunque no supiéramos que nuestra
alma es eterna, considerariamos primordiales la piedad y la religion vy,
en general, todas las cosas que en la cuarta parte hemos mostrado que
se refieren a la firmeza y a la generosidad”.”

Para cerrar, falta exponer con detenimiento las consecuencias de ese
ultimo afecto, la generosidad, que remite al “deseo por el que cada uno
se esfuerza, en virtud del solo dictamen de la razon, en ayudar a los de-
mas hombres y unirlos a si mismo por la amistad”.”” Aqui sélo diremos
que esta forma de afeccion refleja de manera mas contundente la forma
practica de la filosofia spinoziana en el &mbito de las comunidades v,
con ello, la posibilidad de generar una sociedad cualitativamente di-
ferente, cuyos principios sean principios de la razon. Es evidente que

73. Ibidem, p. 251 (EVP10e[a]).
74. Ibidem, p. 267 (EVP41).
75. Ibidem, p. 168 (EIIIP59e[al).



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

tal generosidad es imposible sin la firmeza de dnimo de los individuos.
S6lo puede ser generoso el que posee algo; y la primera posesion en
la filosofia spinoziana es la posesién de si mismo, el conocimiento de
si o el conocimiento de las propias causas, Gnica definicién posible de
libertad en el pensamiento de Spinoza. Cuando estamos en conoci-
miento de las causas de nuestros afectos, se dice que actuamos o que
nuestra potencia aumenta, pudiendo gobernar aquello que antes se
nos imponia, pues la potencia del &nimo modera los afectos. Asi, s6lo
el que tiene potencia de actuar podra ayudar a los demas y llamara a
unirse por la amistad que, para Spinoza, comienza con el compartir o
ser comun a una idea.

Conclusiones

Las manifestaciones de la firmeza (la templanza, la sobriedad y la po-
tencia del Animo) representan, para aquéllos que no logran alcanzar
el tercer tipo de conocimiento, una guia de vida que, ya por si misma,
celebra y ejerce la potencia del alma, e implica poder actuar y poder
pensar/comprender, asi como poder disponerse de forma diferente en
el mundo; pues mientras disfrutamos de las cosas en vez de padecer-
las, “el cuerpo adquiere con esa fruicién una nueva disposicion, por
la que es determinado de otra forma y se excitan en él otras imagenes
de las cosas y, al mismo tiempo, el alma comienza a imaginar y a de-
sear otras cosas”.® Esto es lo que significa ser adecuado en el mundo,
como bien lo ha expuesto Deleuze en sus clases sobre Spinoza,” es una
disposicion que refleja no s6lo nuestra utilidad, sino también nuestra
integracion armoénica con el todo; el no estar peleados con el mundo
ni con nosotros mismos, el saber qué cosas son convenientes a nues-
tra supervivencia y qué cosas no lo son. Asi, emerge un contento de
si, y por tanto una mayor potencia propia, aunque nuestra capacidad

76. Ibidem, p.168 (EIIIP59e [c]).
77. Gilles Deleuze, En medio de Spinoza.

101



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

filoso6fica no alcance las alturas del absoluto. Sin necesidad de recurrir
alareligion o a un Estado impositivo (como propondrian Descartes o
Leibniz), el comun de las personas puede, segin Spinoza, apelar a un
nivel de autoconocimiento y amor que viene total y completamente de
larazoén, jamas de la esperanza o el miedo, y significa que vale tanto el
conocimiento de lo finito como de lo infinito.

Como expresion maxima del racionalismo, el spinozismo ahonda con
quirdrgica precision en la realidad humana; pero ofrece, a pesar de su
dura fachada, una lectura benevolente (afecto que Spinoza vincula con
la compasiéon como una forma de sentir lo que el otro siente al saberlo
semejante a uno). Ofrece, asi, una definicién de la razén como bus-
queda de las cosas comunes, que se expresa tan adecuadamente en los
afectos que hacen que nos estremezcamos con el dolor del otro o que
nos alegremos con su alegria; como en los teoremas matematicos que
muestran el parecido o las ratios entre superficies. Es una razén que,
por ello, resulta ser no s6lo una facultad maquinica, puramente teoré-
tica y estéril en el tratamiento de las cosas mas humanas. Lo racional,
en el spinozismo, es esta actitud practica que deriva en la comprensién
de si mismo, en la posibilidad de volverse sujeto libre y en la capacidad
de unirse a otros por semejanzas, por ideas compartidas, por afinida-
des emotivas e intelectuales. Una época que se muere de disensiéon y
que encuentra en el odio una forma de militancia, si bien necesaria,
justificada e inevitable, puede matizarse a la luz de la doctrina del
cultivo de los afectos alegres, jamas simples, que nos devuelven a la
comprension del ser humano como un cuerpo y un intelecto capaz de
sentir y producir gozo. Al respecto de esto pocas cosas pueden decirse
que no parezcan ingenuas o impertinentes en tiempos de crisis como
los nuestros; en cambio, parece posible oponer ejercicios de alegria
en nuestros actos cotidianos. O como a Borges le gustaba reformular
la doctrina del sefardita: la lectura —y la escritura y las cosas que ha-
gamos— debe ser una de las formas de la felicidad —y la firmeza—. X



SOBRE LA FIRMEZA DEL ANIMO CONTRA LA ESCLAVITUD HUMANA EN LA ETICA DE SPINOZA

Fuentes documentales

Albiac, Gabriel, La sinagoga vacia: un estudio de las fuentes marranas
del espinosismo, Tecnos, Madrid, 2013.

Benitez, Laura y Robles, José Antonio (Eds.), El problema de la rela-
cion mente-cuerpo, Universidad Nacional Auténoma de México,
México, 1993.

Castany Prado, Bernat, Una filosofia del miedo, Barcelona, Anagrama,
2022.

De la Mettrie, Julien Offray, El hombre mdquina, Editorial Universitaria,
Buenos Aires, 19062.

Deleuze, Gilles, En medio de Spinoza, Cactus, Buenos Aires, 2008.

Descartes, René, El mundo. Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona,
1989.

Los principios de la filosofia, Alianza, Barcelona, 1995.

Obras, Gredos, Barcelona, 2016.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Disputacién metafisica sobre el principio
de individuacion, Universidad Nacional Auténoma de México,
México, 20009.

Nuevos ensayos sobre el entendimiento humano, Alianza,
Madrid, 1992.

Lucrecio, De la naturaleza, Acantilado, Barcelona, 2012.

Ramos-Alarcén Marcin, Luis, La teoria del conocimiento de Spinoza,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2020.

Spinoza, Baruch, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Trotta,
Madrid, 2000.

Tratado de la reforma del entendimiento. Y de la via con la que
se dirige del mejor modo al verdadero conocimiento de las cosas,
Colihue, Buenos Aires, 2008.

Tatian, Diego, “Potencia de la imitacion” en Circulo Spinoziano Revista
de Filosofia, Red de Investigacion Innovacién Desarrollo y Esta-
distica, Tijuana, vol. 2, N? 3, junio de 2022, pp. 22-30.

103



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Vardoulakis, Dimitris, Spinoza, the Epicurean. Authority and Utility in
Materialism, Edinburgh University Press, Edimburgo, Escocia, 2020.

Pena Garcia, Vidal, El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la on-
tologia spinozista, Biblioteca de Filosofia/Revista de Occidente,
Madrid, 1974.



La union e interaccion entre el almay el cuerpo,
y su posible inteligibilidad en Descartes

Fredy Humberto Castaneda Vargas, S.J.*

Recepcidn: 2 de septiembre de 2024
Aprobacion: 4 de octubre de 2024

Resumen. Castaneda Vargas, Fredy Humberto. La unién y la interaccién entre
el alma y el cuerpo, y su posible inteligibilidad en Descartes. En el presente
articulo planteo la posible inteligibilidad de la unién y la interaccidn entre el
alma y el cuerpo. Para comprenderla nos remitiremos, en primera instancia,
a la segunda parte de la Meditacion sexta de René Descartes, en la cual el
autor francés, luego de distinguir entre la nocién primitiva del alma (mente)
y la nocién primitiva del cuerpo, aspira a entender la tercera nocidn primitiva:
la unidén y la interacciéon entre alma y cuerpo. Tener muy presentes estas tres
nociones servird a Descartes como criterio clave para diferenciar las cien-
cias de las pseudociencias de su época. Una vez abordado lo anterior, mos-
traré de qué modo el Dios en que creia el padre de la filosofia moderna es el
fundamento de las dos primeras nociones primitivas —la sustancia inextensa
y la sustancia extensa—; asi como del posible pseudo-problema introducido
por él mismo al intentar defender la inteligibilidad de la unién cuerpo-alma.
Palabras clave: Dios, alma, cuerpo, interaccion, nociones primitivas.

Abstract. Castafieda Vargas, Fredy Humberto. Union and Interaction Bet-
ween the Soul and the Body, and Their Possible Intelligibility in Descartes. In
this article I propose the possible intelligibility of the union and interac-
tion between the soul and the body. To understand it we will first discuss
the second part of René Descartes’s Sixth Meditation, in which the French

*  Doctor en Filosofia por la Pontificia Universidad Javeriana. Profesor del ITESO. fredy.castaneda@iteso.mx

105



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

thinker, after distinguishing between the primitive notion of the soul (mind)
and the primitive notion of the body, seeks to understand the third primitive
notion: the union and interaction between soul and body. Keeping these
three notions in mind will serve as a key criterion for Descartes to distin-
guish science from the pseudoscience of his times. After discussing the
foregoing points, I will show how the God in which the father of modern
philosophy believed is the foundation of the first two primitive notions
—non-extended substance and extended substance—; as well as of the pos-
sible pseudo-problem that he introduced himself by trying the defend the
intelligibility of the body-soul union.

KRey words: God, soul, body, interaction, primitive notions.

Introduccion

Este trabajo aborda la segunda parte de la Meditacién sexta de René
Descartes: la unién y la interaccién entre el alma y el cuerpo, y la nece-
sidad de distinguir las denominadas nociones primitivas. Pretendemos
recuperar dos tipos de interpretaciones principales que congregan a
dos grupos de autores:' en los del primer grupo, unos sefialan que
dicha interaccidn es inteligible, mientras que otros sostienen que no
lo es; y el segundo grupo de autores enuncia que la distincién de tales
nociones le sirve a la postre a René Descartes como criterio de dife-
renciacion entre las ciencias y las pseudociencias de su propia época.
Pero antes de iniciar con el estudio de la interaccién alma-cuerpo en
cuanto tal, es necesario detallar la segunda parte de la Meditacion sexta
de Descartes para comprender el contexto filoséfico desde el cual éste
elabora su discurso. Por tal motivo, el presente trabajo se estructura del
siguiente modo: los tres primeros apartados sirven de preaAmbulo para
comprender de manera adecuada los apartados cuarto y quinto. Asi, el
primero de ellos define qué nos ensena lo que nuestro autor denomina
naturaleza considerada en general y mi naturaleza particular. En el se-
gundo trataremos de la ensefianza que nos proporciona la naturaleza
en sentido mds preciso. Estos dos apartados son puntos importantes al

1. Como se ver4, nos referiremos tanto a autores contemporaneos a Descartes como a especialistas en
el filosofo francés del siglo XX.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

momento de comprender qué entiende Descartes por la interaccion
alma-cuerpo, puesto que emplea el término naturaleza en sentido mds
preciso para sostener justamente que tal concepto nos ensefia la unién 'y
la interaccién alma-cuerpo. Ademas, antes de comprender esta tltima
acepcién de naturaleza, es necesario introducir las dos acepciones de
ésta, consignadas en el segundo apartado. El tercer apartado se concen-
tra en coOmo el pensador francés exculpa a Dios frente a la posibilidad
de equivocarnos en aquello a lo que somos impulsados por la natura-
leza. En el cuarto se explica en qué consiste la interaccion entre mente
y cuerpo en el marco de la fisiologia mecanicista. El quinto aborda la
cuestidn de si es posible plantear una propuesta de inteligibilidad de
la nocién primitiva “la unién del alma y del cuerpo como interaccién”.
Finalmente, en el sexto apartado formularemos dos preguntas que nos
serviran de conclusién al presente articulo.

La naturaleza considerada en general y mi naturaleza en
particular

Una vez que Descartes, en la primera parte de la Meditacion sexta, de-
muestra la existencia de las cosas corporales, tiene lugar la siguiente
pregunta: ¢son tales cosas en si como las percibimos? A ello el autor
francés responde que hay cosas que nos son mostradas por la naturale-
za. Ahora bien, ¢qué significa aqui naturaleza? Adema4s, éde qué manera
conocemos aquello que ésta nos ensefia? Descartes distingue dos natura-
lezas: la naturaleza considerada en general y mi naturaleza en particular.
La primera no es otra cosa que Dios mismo o “la coordinacién de las
cosas creadas que Dios ha establecido”.” Por su parte, mi naturaleza en
particular consiste en “la trabazén de todas las cosas que me han sido
otorgadas por Dios”? Aunque el filésofo francés no detalla cuél es la

relacién entre ambas naturalezas, y sin importar la manera en que mi

2. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Seguidas de las objeciones y respuestas,
Universidad Nacional de Colombia, Bogota, 2009, p. 179 (AT V11, 80).
3. Idem.

107



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

naturaleza en particular se inscribe en la naturaleza en general, esta ulti-
ma es garante de verdad de la primera. Descartes sostiene que, en cierta
medida, mi naturaleza en particular sabe algo acerca de la naturaleza en
general. Asi, es posible aseverar que lo que nos revela la naturaleza de
forma mas expresa y mas sensible es que tenemos un cuerpo. Mas aun,
ésta nos ensefia que mi cuerpo “se halla mal cuando siento dolor, que
necesita comida o bebida cuando padezco hambre o sed, y cosas seme-
jantes, y por tanto no debo dudar de que en ello haya algo de verdad”.*

¢Qué se tiene de verdad en tales ensefianzas de la naturaleza? Cier-
tamente, que es posible dudar de que cada vez que yo tenga sed mi
cuerpo requiere reposicion de liquidos, o que cada vez que tenga ham-
bre precisa reponer energias, puesto que el mismo Descartes emplea
contraejemplos en los cuales puedo errar en ciertos casos. Lo que hay
de verdad es que la naturaleza me muestra, por los sentimientos de
hambre y sed, que no estoy solamente alojado en mi cuerpo como un
piloto en su navio, sino que, més alla de ello, estoy unido a él muy estre-
chamente, y confundido y mezclado de tal manera que compongo con
él un solo todo.” La raz6n por la cual tales sentimientos me muestran
que estoy unido a mi cuerpo es ésta:

Larelacion entre el almay el cuerpo no descansa en que el alma le dé
la vida al cuerpo o la impulse, sino en la doble conexién, primero, de
que puedo mover mi cuerpo, y segundo, de que cuando mi cuerpo su-
fre diferentes cambios (como cuando se le golpea o necesita comer),
tengo experiencias que registran esos cambios. Se trata entonces de
una relacion muy estrecha. Estoy, por asi decirlo, en mi cuerpo, pero
no en un lugar particular de é1; mi capacidad de mover mis miembros,
bajo condiciones normales, ‘se extiende” hasta sus extremidades y una
herida en mi pie, me hace dafno directamente a mi, y ahi’

Idem.

Ibidem, p. 181 (AT VI, 80).

Bernard Williams, Descartes: el proyecto de la investigacién pura, Citedra, Madrid, 1996, p. 354. Las
cursivas se encuentran en el original.

o



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

Asimismo, la naturaleza me manifiesta que existen alrededor de mi
cuerpo otros cuerpos. Unos para huir, otros para acercarse. Asi, yo,
compuesto de cuerpo y mente, puedo ser afectado con varias comodi-
dades o incomodidades por los cuerpos que me rodean.

No obstante, hay muchas otras cosas que, aun cuando parecen recibidas
de la naturaleza, “no las he recibido sin embargo de ella, sino de una
cierta costumbre de juzgar inconsideradamente, y por lo tanto sucede
con frecuencia que sean falsas”” ¢A qué cosas se refiere? Primero, a
que sea vacio todo espacio en el que no acontezca algo que conmueva
mis sentidos.’ Segundo, a que en el cuerpo, por ejemplo, exista algo ca-
liente, parecido por completo a la idea de calor en mi; que en lo blanco
o en lo verde haya la misma blancura o verdor que experimento; que
en lo dulce o en lo amargo esté el mismo sabor, y asi también en todo
lo demaés. Por ultimo, a que las torres y las estrellas —o cualquier otro
cuerpo a la distancia— posean el mismo tamafio y forma que se me
muestran en los datos de la sensibilidad.

La naturaleza en sentido mas preciso

En este momento de la Meditacion sexta el autor francés ha conclui-
do, por medio del examen de las ideas claras y distintas, que ya no
es posible dudar de que “yo soy, yo existo”,” de que Dios existe y de
que las cosas materiales existen. A partir de ahora, Descartes parece
sefialar otro rumbo que debe seguirse para investigar otro tipo de
problemas. Como afirma Leiser Madanes, “La tarea consistiria [...] no

7. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 181 (AT VII, 82).

8. Es necesario aclarar que “Espacio y materia [...] son lo mismo para Descartes. Esto significé6 que
ademaés de considerar que no existe espacio fuera del universo, espacio externo a lo material, puesto
que espacio y materia son lo mismo —igual que establecia Aristoteles—, tampoco existen espacios
internos. No hay huecos de vacio entre la materia. Toda materia, en Descartes, esta tocindose por todas
partes. De manera que no hay huecos”. Laura Benitez, “Fisica cartesiana: el problema del movimiento”
en Armando Sandoval (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno,
Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. §9-79, p. 71.

9. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 83 (AT VII, 25).

109



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en probar o explicar algo, sino en describir cierta clase de experien-
cias que reciben el nombre de enseflanzas de la naturaleza”.” Pero
para que tales ensefianzas de naturaleza no confundan lo que hasta
ahora ha quedado claro, y para que no se perciba algo que no sea
suficientemente distinto, nuestro filésofo define con cuidado lo que
él entiende por naturaleza en sentido mds preciso: “Porque en verdad
tomo aqui la naturaleza en sentido més estricto que la trabazén de
todo aquello que Dios me ha otorgado; porque en esa trabazén estan
contenidas muchas cosas que pertenecen solo a la mente, como que

9 11

yo perciba que lo hecho no puede ser no hecho”.

Descartes quiere dejar claro que todo aquello que se conoce por la
luz natural del espiritu —en la que no hay ayuda del cuerpo— no se
incluye en la categoria de naturaleza. Tampoco se incluyen las propie-
dades de los cuerpos. De ahi que, en este contexto, no se entienda por
el concepto en cuestion ni lo que pertenece tnicamente al cuerpo ni
lo que pertenece tinicamente al espiritu. Asi, la naturaleza en sentido
mds preciso comprehende aquellas cosas que “me han sido otorgadas
por Dios a mi como compuesto de cuerpo y de mente”.” Esto es, gracias a
estas ensefnanzas de la naturaleza podemos conocer todo aquello que
constituye la unidén cuerpo-alma sin tener en cuenta su distincion.
Esa naturaleza Ginicamente me ensefia de verdad a escapar de aquello
que genera dolor y a procurar lo que origina sensacidon de placer. Sin
embargo, en este instante de la meditacion, el autor del Discurso del
método concluye con la siguiente advertencia: no hay forma de ver
cdémo se nos pueda ensenar que, a partir de las percepciones de los
sentidos y sin un anterior examen del intelecto, sea factible concluir
algo referido a las cosas puestas fuera de nosotros, ya que saber lo
verdadero de estas percepciones parece ser propio de la mente sola,

10. Leiser Madanes, “¢Abandonamos la partida? Consideraciones sobre problemas mente-cuerpo en
Descartes” en Laura Benitez y José Antonio Robles (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 43-71, p. 59.

1. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 183 (AT V11, 82).

12. Idem. Cursivas propias.

o



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

pero no del compuesto mente y cuerpo.” Esto significa que sélo gracias
al espiritu podemos conocer qué es el espiritu y qué son los cuerpos.
De este modo, “las ensefianzas de la naturaleza se refieren a un grupo
reducido de fenémenos, vinculados con la descripcion de la union del

cuerpo y del alma y a cierta guia para nuestra vida practica”.*

De acuerdo con lo anterior, Descartes se propone mostrar que, aun
cuando nos equivoquemos de vez en cuando, si consideramos qué cosa
es una ensenanza de la naturaleza, la equivocacién misma no implica la
contradiccion de la bondad de Dios. Ya que sin duda alguna hay false-
dad intrinseca del sentimiento, es decir, el sujeto puede equivocarse al
momento de describir la experiencia de su propio sentimiento, puesto
que, con frecuencia, también erramos en aquello a lo que la naturale-
za nos impulsa. Por ejemplo, “cuando alguien, engafnado por el grato
sabor de algun alimento, consume el veneno que se halla dentro”,” o
cuando los enfermos ingieren una bebida o comida que les acrecentara
la enfermedad.

Exculpar a Dios

Si queremos exculpar a Dios de estas falsedades y errores es necesario
encontrar un nuevo procedimiento que pueda presumir su inocencia
y que ofrezca, pese a todo, validez al sentimiento. Una primera forma
de declarar a Dios inocente consiste en proponer que, si el sentimiento
es finito, éste es incapaz de conocer todas las cosas. No obstante, esta
explicacion no aclara el caso del enfermo que desea una bebida o una
comida que le hara dano, ya que la naturaleza esta directamente impli-
caday es la que conduce al enfermo a lo malo. Asi, pareceria que Dios
es irremediablemente responsable de la falta.

13. Ibidem, pp. 181-183 (AT VII, 82).

14. Leiser Madanes, “¢Abandonamos la partida?...”, p. 6o.

15. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 185 (AT VII, 83). Las cursivas se en-
cuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Para intentar exculpar a Dios, Descartes se adentra [...] en otra via que,
notémoslo, no es la suya sino la de los materialistas. Se tratara de di-
solver el concepto de mi “naturaleza”, que es la inica en relacién con
la cual se manifiestan el defecto y la falta, para reducirla a un modo
cualquiera de la naturaleza puramente material. En efecto, si por mi
naturaleza se entiende s6lo la maquina de mi cuerpo, es decir, el con-
junto de los dispositivos puramente materiales por los que este cuerpo
se mueve y que se explican enteramente por las leyes mecanicas; si,
en suma, se reduce “la naturaleza del hombre” (en sentido estricto) al
animal mdquina, es imposible hablar de un defecto.

Ahora bien, el problema no se resuelve concluyendo que el enfermo
yerra porque tiene su naturaleza limitada, en tanto que un hombre
enfermo no es menos criatura de Dios que uno sano.” Esto se justifica
afirmando que, descompuesto o no el animal mdquina, que consta de
modos de extensidon y de movimiento, “es siempre y en todos los casos
un fenémeno fisico conforme con las leyes necesarias de la naturaleza
fisica en general, es decir, del mundo material instituido por la volun-
tad inmutable de Dios”.* No es posible hablar, entonces, de una falta
de la naturaleza, ya que ésta acontece como debe ser, y, si esto es asi,
tampoco podemos afirmar una falta de Dios. Para hablar de una falta
de esta indole tendriamos que referirnos a algo fuera de la naturaleza,
como es el caso del propdsito de Dios de crear una maquina en funciéon
de los movimientos que en ella suelen darse.

Y asi como un reloj elaborado con ruedas y contrapesos no observa
con menos cuidado todas las leyes de la naturaleza cuando esta
mal fabricado y no indica correctamente las horas, que cuando
satisface por completo el propésito del artesano: asi, si considero
el cuerpo del hombre en cuanto es una cierta maquinaria adecuada
y compuesta de tal manera con huesos, nervios, musculos, venas,
sangre y piel que, cuando no existiera en ella una mente, tuviera sin

16. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones. Tomo II, Monte Avila Editores, Caracas, 1995,
PP- 204-205.

17. Ver René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 185 (AT VII, 84).

18. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 205. Las cursivas se encuentran en el
original.

n2



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

embargo todos los mismos movimientos que ahora no provienen
del mandato de la voluntad.”

Lo anterior significa que, para hablar del defecto del reloj cuando no
marca la hora con exactitud, es necesario referirnos a la intencién de
su artesano, yendo mas alla del reloj material en si, tal como existe
en la naturaleza.” Esto se debe a que el fin imputado al reloj no se
corresponde en nada real con la naturaleza; tal fin no puede hacer
parte realmente de la naturaleza del reloj. Esta situacion trae por con-
secuencia, como afirma Martial Gueroult, que “el reloj no puede ser
defectuoso en relacién con su propia naturaleza, puesto que no la tiene:
él es pura y simplemente una determinacion de la substancia mate-
rial, un modo de la naturaleza fisica universal”.” Lo tinico que podria
decirse es que el artesano se ha equivocado al fabricar un reloj que no
cumple cabalmente con el fin pretendido. Ahora bien, esto no aplica
para el caso del hombre enfermo, pues cuando lo consideramos como
el compuesto cuerpo-espiritu —y no simplemente como cuerpo—, no
es “de una pura denominacién extrinseca” sino un verdadero error de

3 23

la naturaleza, el que sienta sed cuando la bebida ha de serle nociva”.

19. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., pp. 185, 187 (AT VI, 84).

20. “Es también digno de destacar que, aunque existan diversos animales que den testimonio de més
habilidad que nosotros para realizar determinadas acciones, sin embargo, se observa igualmente que
carecen totalmente de ella para ejecutar otras muchas. Por el contrario, debemos afirmar que carecen
absolutamente de él y que es la Naturaleza quien obra en ellos, segun la disposicion de sus 6rganos,
del mismo modo que en un reloj, compuesto exclusivamente de ruedas y resortes, puede marcar las
horas y medir el tiempo con mayor precisién que nosotros a pesar de toda nuestra prudencia”. René
Descartes, Discurso del método, didptrica, meteoros y geometria, Alfaguara, Madrid, 1981, p. 42.

21. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 204. Las cursivas se encuentran en el
original.

22. “Y aunque, si se tiene en cuenta la utilizacién prevista para el reloj, yo podria decir que cuando no
indica correctamente las horas se aparta de su naturaleza; y, de la misma manera, al considerar la
magquinaria del cuerpo humano como construida para los movimientos que suelen realizarse en ella,
juzgue que también se aleje de su naturaleza si su garganta esta seca cuando la bebida dafia su conser-
vacion; sin embargo, caigo muy en la cuenta de que esta ultima acepcion de naturaleza difiere mucho
de la otra: porque ésta no es otra cosa que una denominacién que depende de mi pensamiento que
compara al hombre enfermo y al reloj mal fabricado, con la idea de hombre sano y el reloj bien hecho,
y es extrinseca a las cosas de las cuales se dice; en cambio con aquella entiendo algo que en verdad se
encuentra en las cosas, y que tiene por lo tanto algo de verdad”. René Descartes, Meditaciones acerca
de la Filosofia Primera..., pp. 187 (AT VII, 85).

23. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Interaccion entre mente y cuerpo en el marco de la fisiologia
mecanicista

Retomamos la cuestion anterior. ¢{Como es posible que la bondad de
Dios no sea tomada como engafiadora en el caso de sentir sed cuando
la bebida ha de ser nociva, pues, con respecto al compuesto mente-
cuerpo, si resultaria un verdadero error de la naturaleza? En primer
lugar, el cuerpo se distingue principalmente del alma en el hecho de
que aquél es divisible, mientras que ésta no lo es. Segun el filésofo
francés, en primer lugar, en cuanto soy una cosa pensante, no es posi-
ble diferenciar alguna parte en mi, sino que soy una cosa por comple-
to una e integra. En segundo lugar, Descartes advierte “que la mente
no es afectada inmediatamente por todas las partes del cuerpo, sino
unicamente por el cerebro”.* Se refiere a la glindula pineal, que no se
menciona en la presente meditacién.” Y, en tercer lugar, constatamos
que, gracias a esta afectacion, la mente puede sentir algo; “y que la
variacion del sentimiento depende de la variacion en la disposicion
de esa pequefia parte y no de la variacidon del sentimiento de todas las
otras partes”.”® Teniendo en cuenta lo anterior, nuestro filésofo utiliza
la analogia de la cuerda para entender cémo es posible la interaccién
entre mente y cuerpo en el marco de la fisiologia mecanicista. Esta
perspectiva se caracteriza por considerar el cuerpo como un arreglo de
partes (musculos, huesos, nervios) conectadas entre si de modo tal que
los movimientos de unas ocasionan los movimientos de las otras. La

24. Ibidem, p. 189 (AT VII, 86).

25. Dicha glandula se encuentra en Pasiones del alma: “Comprendamos, pues, ahora que el alma tiene su sede
principal en la pequefia glandula que est4 en el centro del cerebro, desde donde irradia a todo el cuerpo
a través de los espiritus, de los nervios e incluso de la sangre, que, como participa de las impresiones de
los espiritus, puede llevarlas por las arterias a todos los miembros. [...] Ahadiremos aqui que la pequefia
glandula que es la sede principal del alma estd suspendida de tal modo entre las cavidades que contienen
estos espiritus, que éstos pueden moverla de tan diversas maneras como de diversidades sensibles hay en
los objetos; pero también puede moverla de diversos modos el alma, cuya naturaleza es tal que recibe tan
diversas impresiones, es decir, que tan diversas percepciones como movimientos distintos llegan a esa
glandula. Como asimismo, y reciprocamente, la maquina del cuerpo esti compuesta de tal modo que s6lo
porque a esa glandula la mueva de modos varios el alma, o cualquier otra causa, impulsa los espiritus que
la rodean hacia los poros del cerebro, que los conducen por los nervios a los musculos, por medio de lo
cual hace mover los miembros”. René Descartes, Las pasiones del alma, Tecnos, Madrid, 1997, pp. 108-109.

26. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., p. 241.

n4



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

causacion aqui depende de la conexién fisica de cada parte conectada.
El movimiento de A genera un movimiento en D por intermedio de B
y C; es decir, en el cuerpo, al igual que en una cuerda, la cadena causal
est garantizada por la continuidad espacial y la conexién de las partes.
En este sentido, la causacion puede ser mediata o inmediata, esto es,
se puede mover A como efecto del movimiento B; o se puede mover A
como efecto del movimiento C por intermedio del movimiento B. Esta
analogia se aplica en la fisica para explicar qué pasa cuando alguien
siente dolor en el pie:

[...] cuando siento dolor en el pie, la Fisica me ensefia que esa sensa-
cién se produce mediante los nervios esparcidos por el pie, extendi-
dos hasta el cerebro a la manera de cuerdas, que cuando son tirados
en el pie, tiran también las partes intimas del cerebro a las que llegan,
y suscitan en ellas un cierto movimiento que ha sido establecido por
la naturaleza para que afecte a la mente con la sensacién de dolor
como si existiera en el pie.”

Lo anterior significa que, aun cuando el nervio tirase a partir de la ca-
dera, de la pierna o de los rifiones, aquél tirara de la glandula del mismo
modo v, asi, mi naturaleza me hara sentir dolor en el pie. “Ya que cada
sentimiento® de mi mente corresponde a una nueva disposicién de la
glandula y cada nueva disposiciéon corresponde un movimiento que
la causa, s6lo puede haber un tnico sentimiento que corresponda a
cada uno de los movimientos que modifican la glindula”.” Dios podria
darme el sentimiento de que tengo un dolor en el pie o el sentimiento
de que lo tengo en el cerebro o en cualquier parte del cuerpo que va
del pie hasta el cerebro. Dios hubiera podido escoger establecer en
la naturaleza que, en este caso, me dé uno u otro de los sentimientos
antedichos, pero la necesidad del mecanismo no permite darme unos

27. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 191 (AT VII, 88).

28. Desde aqui puede verse que el planteamiento de la unién depende de los “sentimientos” tipicamente
representados en Descartes como formas corpdreo-mentales.

29. Martial Gueroult, Descartes segtin el orden de las razones..., pp. 241-242.

ns



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sentimientos y otros al mismo tiempo. Asi, Dios ha establecido que
la necesidad del mecanismo me proporcionara el sentimiento de que
tengo dolor en el pie. Es lo que sucede a alguien que tiene un pie am-
putado: puede tener la ilusion del dolor en el pie, ya que no importa de
donde se tire el nervio, siempre poseera el mismo movimiento, la mis-
ma afectacion de la glandula, esto es, sentira dolor en el pie. Del mismo
modo se puede explicar el caso de la sed del enfermo hidrépico. Pero
épor qué Dios eligi6 de esa manera, es decir, por qué el dolor ligado al
movimiento de mi glindula se siente en el pie y no en el cerebro o en
otra parte del cuerpo? Porque esta manera es la mas adecuada y la méas
util para la conservacion del cuerpo humano cuando éste se encuentra
completamente sano.

A pesar de haber dirimido la inmensa bondad de Dios, “la naturaleza
del hombre, en cuanto compuesto de mente y cuerpo, no puede no ser
algunas veces enganadora”.** Sin embargo, es preferible que la natu-
raleza engafie de vez en cuando, como en el caso del hidrdpico, a que
lo haga siempre que el cuerpo esté totalmente sano. Ahora bien, la
explicacion de la unioén del alma con el cuerpo no satisface la pregunta
de como es posible la uniéon de una parte del cuerpo, que es divisible,
con una indivisible. Esto s6lo demuestra que concebir tal unién esta
maés alla del entendimiento. De ahi que podamos hacernos la pregunta

que abre el apartado siguiente.

La propuesta de la union del alma y del cuerpo como
interaccion, ées inteligible?

Como ya vimos, en las Meditaciones tenemos s6lo dos sustancias to-
talmente diferentes y con una serie de atribuciones, lo que a su vez
permite concebir cada una de ellas por separado. De ahi que es muy
dificil explicar, a partir de ese mismo texto, la unién y la interaccién

30. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 193 (AT VII, 89).

né



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

entre una sustancia pensante y una sustancia extensa; pues al intentar
compararlas no hallamos alguna medida comun. Por esto ultimo, perso-
najes como Elisabeth de Bohemia, Pierre Gassendi o Henry More, entre
otros contemporaneos de Descartes, le exigiran a éste una respuesta
al problema “de qué forma puede el alma del hombre determinar a los
espiritus del cuerpo para que realicen los actos voluntarios, siendo asi

9 31

que no es el alma sino substancia pensante”.

Hay dos posiciones distintas en relacién con este problema. 1) Algunos
piensan que la unién alma-cuerpo como interaccién es una propuesta
ininteligible. Asi, en las objeciones de Elisabeth y Gassendi se sostiene
que la ausencia de homogeneidad sustancial no permite la aplicacién
de la nocién de causalidad que muestre la mente en tanto causa de
efectos en el cuerpo, o bien, el cuerpo en tanto causa de efectos en
la mente. Laura Benitez recuerda que esta objecion “es reiterada en
nuestros dias por Gilbert Ryle, quien encuentra semejantes relaciones
imposibles, por Bernard Williams, que las ve como un escandalo, por
Anthony Kenny y por Margaret Wilson, que atacan de ella aspectos
concretos”.* 2) Otros autores proponen que tal union es inteligible,
siempre y cuando se haga una lectura atenta de las respuestas que Des-
cartes redact6 a sus objetores. Esta postura es defendida por autores
como Daniel Garber, Robert Richardson y Roger Ariew. En seguimien-
to de esta segunda postura, tomamos la carta escrita el 21 de mayo de
1643, en la cual Descartes responde a Elisabeth que existen dos modos
de entender el alma. El primero refiere a la distincidon entre ésta y el
cuerpo, tal como lo hizo en las Meditaciones. Ahi revela que el modo
esencial del alma es el pensamiento. El segundo modo destaca el alma
en su union con el cuerpo y su capacidad para obrar en éste. Precisa-

31. René Descartes, “De Isabel a Descartes. La Haya, 16 de mayo de 1643” en René Descartes, Correspon-
dencia con Isabel de Bohemia y otras cartas, Alba, Barcelona, 1999, pp. 25-20.

32. Laura Benitez, “Reflexiones en torno al interaccionismo cartesiano” en Laura Benitez y José Antonio
Robles (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo, pp. 25-41, p. 31.

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

mente, la unién alma-cuerpo es uno de los objetivos principales de
Las pasiones del alma, texto de indole mas cientifico que metafisico.

Con esto podemos ver que en el filésofo francés no hay una sola via
de respuesta con respecto a los problemas de la interaccion. Asi, ade-
maés de la explicacidon metafisica, existe una explicacién moral o de
“filosofia de la accion”. Como reaccidn, Elisabeth envia una segunda
correspondencia a Descartes. En ella le expone otra objecion, a saber:
“Y confieso que me seria mas facil otorgar al alma materia y extension
que concederle a un ser inmaterial la capacidad de mover un cuerpo
y de que éste lo mueva a é1”.* El autor del Discurso del método replica
que la explicacion mecanica de la accidon entre los cuerpos no interesa
cuando se trata de comprender la interaccion. Esto se debe a que hay
una nocidn especial —que nos permite entender la interaccién men-
te—cuerpo— que es totalmente distinta de las nociones a través de las
cuales entendemos por separado la mente y el cuerpo. Asi, es conve-
niente enfatizar que, segin Descartes, la distincion entre la mente y el
cuerpo se presenta a nivel de la metafisica, y no al nivel de las ciencias,
lo que supone que Las pasiones del alma sea un texto cientifico y no
metafisico. Ahora bien, ¢cudles son estas tltimas nociones?

Seglun Descartes, existen ciertas nociones primitivas, tales como la
extension y la mente. Aquélla la referimos cuando hablamos de los
cuerpos, mientras que esta ultima la sefialamos cuando indicamos el
alma. Pero existe otra nocidén primitiva que evidencia la unién mente-
cuerpo: “por ultimo, para el alma y el cuerpo juntos, s6lo tenemos la
de su unioén, de la que depende la de la fuerza con que cuenta el alma
para mover el cuerpo, y el cuerpo para influir en el alma, provocando
en ella sentimientos y pasiones”.* Pero ¢por qué afirma Descartes que

33. René Descartes, “De Isabel a Descartes. La Haya, 20 de junio de 1643” en René Descartes, Correspon-
dencia..., pp. 32-34, p. 33.

34. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643” en René Descartes,
Correspondencia..., pp. 27-31, p. 28 (AT III, 665).

ns



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

estas nociones son primitivas? Alma, cuerpo y su unién son primitivas
porque no pueden ser explicadas en los mismos términos unas y otras,
pues so6lo son entendidas por si mismas.

Ademas, el autor francés hace hincapié en que cada una posee su pro-
pio dominio de aplicacién. Con esto quiere mostrar a Elisabeth que ella
trastoca los dominios al querer aplicar la explicacién mecanica de la
accion de un cuerpo sobre otro al &ambito o dominio de la interaccion.
De este modo, si comprendemos la extension y el pensamiento como
ideas claras y distintas, que se conocen por el entendimiento, no po-
demos hacer lo mismo al explicar la unién mente-cuerpo, ya que esa
interaccidn sélo se conoce claramente por mediacién de los sentidos.”
De esta forma, Descartes concluye que tal uniéon no puede ser objeto
de la reflexion filoséfica, sino que “cuando atendemos sélo a lo que nos
muestra la vida y a conversaciones intranscendentes y nos abstenemos
de meditar y estudiar las cosas que ejercitan la imaginacion, aprende-
mos a concebir la unién del alma con el cuerpo”.* Esto significa, en
altima instancia, que la nocién adquirida de la unién mente-cuerpo es
confusa para el entendimiento, sin embargo, no es incoherente.

Robert Richardson coincide con Descartes en que la nocién primitiva
de la unién no es incoherente. Afirma que la interacciéon mente-cuerpo
no descansa en el esquema de la causaciéon mecanica de los cuerpos,

35. “El alma s6lo puede concebirse mediante el entendimiento puro; el cuerpo, es decir, la extension, las
figuras y los impulsos que los mueven, puede también conocerse sin mas ayuda que la del entendimien-
to, pero es preferible que en ayuda del entendimiento acuda a la imaginacion; y, por tltimo, las cosas
que atafien a la union del alma y el cuerpo sélo se conocen de forma muy obscura con la inica ayuda
del entendimiento, y otro tanto sucede si la imaginacioén ayuda al entendimiento. Mas los sentidos
las dan a conocer con gran claridad. De ahi que a quienes no filosofan nunca y no usan nunca sino sus
sentidos, no les quepa duda de que el alma mueve el cuerpo y que el cuerpo influye en el alma, pero
los consideran a ambos como una sola cosa, es decir, conciben su unién, pues concebir la unién que
existe entre dos cosas equivale a concebirlas como una sola”. René Descartes, “De Descartes a Isabel.
Egmond de Hoef, 28 de junio de 1643” en René Descartes, Correspondencia..., pp. 35-39, pp. 35-36 (AT
111, 691-692).

36. Ibidem, p. 36 (AT 111, 692). Esto no significa que Descartes no pretenda dar una explicacién coherente
de la unién alma-cuerpo. Lo que busca el francés es distinguir la nocién primitiva que hace referencia
al entendimiento de la “distincion alma y cuerpo” de la nocion primitiva que remite al entendimiento
de “la unién alma-cuerpo”.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sino en el esquema mas amplio, que admite causas agentes, es decir,
libres o no determinadas. Asi, para explicar la inteligibilidad de inte-
raccion en la perspectiva de un esquema causal ampliado, se apoya en
Garber y hace su propia lectura de la fisica cartesiana. Laura Benitez

lo

cita de la siguiente manera:

[...]11as leyes del movimiento y del choque derivan de las causas del
movimiento. Descartes afirma que la causa general del movimiento
es Dios, sin embargo, en la perspectiva de Garber, los movimientos
particulares también tienen como causa a Dios, ya que los cuerpos
en movimiento no son la causa real del cambio en el choque sino que
tal causa es Dios quien empuja a los cuerpos como parte del proceso
de conservacion de la misma cantidad de movimiento en la materia
desde el momento en que la cred.”

Lo importante del tema que nos ocupa es la acciéon de Dios en el mun-
do, ya sea general o particular. Cuestionarnos por el como de la acciéon
de Dios sobre el mundo es preguntarnos por la acciéon de la sustancia
inextensa sobre la extensa. Al respecto, esto es lo que Descartes res-
ponde a una epistola de More:

37
38.

[...] y como no conviene a un filésofo creer que Dios puede mover
un cuerpo, aunque no piense que Dios sea corporeo, no le conviene
tampoco creer algo parecido respecto a las sustancias incorporeas:
y pese a que creo que ninguna manera de actuar conviene en el
mismo sentido a Dios y a las criaturas, confieso, sin embargo, que
no encuentro en mi mismo ninguna idea que me haga presente una
forma por la que Dios o un angel puedan mover la materia que sea
diferente a la que me hace presente la conciencia en mi mismo de
que puedo mover mi cuerpo por mi pensamiento.”

Laura Benitez, “Reflexiones...”, p. 37.

José Luis Gonzalez Recio (Ed.), La correspondencia Descartes-Henry More, Ediciones Antigona, Ma-
drid, 2011, p. 139. La traduccion del latin consigna lo siguiente: “pero, confieso, sin embargo, que en mi
mente no encuentro ninguna idea que me indique el modo en el que Dios o un dngel pueda[n] mover
la materia diferente de la (idea) que me muestra el modo en el que yo soy consciente para mi mismo
de que puedo mover mi cuerpo por medio de mi pensamiento”. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

Segun Garber, este texto muestra lo siguiente: la idea que yo tengo
de la manera en que Dios obra sobre el mundo se basa en la nocién
que yo posea de como puedo actuar sobre mi cuerpo; esto es, de la
nocién primitiva de la interaccién mente-cuerpo. Para este autor la
respuesta de Descartes a Elisabeth no debi6 ser que ella mezcla las
nociones primitivas, ya que si queremos comprender la accién causal
en el mundo fisico, debemos tener como base la nocién primitiva de
la uni6én mente-cuerpo. Mas atin, como sostiene Laura Benitez, “la
interaccién mente-cuerpo es el paradigma de todas las explicaciones
causales y si no fuera inteligible por si misma ninguna otra lo seria”.*’
En fin, lo que debe someterse a la explicacion causal de la mecanica no
es lainteraccidon mente-cuerpo, sino que, antes que nada, si queremos
comprender la casualidad de los cuerpos fisicos hasta sus primeras
causas, es necesario entender como acttia la mente sobre el cuerpo.

De la correspondencia entre Descartes y Elisabeth se sigue que “toda la
ciencia de los hombres no consiste sino en diferenciar bien esas nociones y
en no atribuir cada una de ellas sino a las cosas a las que les corresponden”.*’
Asi que toda ciencia del hombre consistira esencialmente en hacer una ade-
cuaday clara distincion entre las tres nociones primitivas antes expuestas.
De esta forma, por ejemplo, la fisica, la quimica y la biologia son ciencias que
tratan de desarrollar la nocion primitiva de extension, mientras que la filo-
sofia y la teologia tienen que esclarecer la nocién primitiva de pensamiento.
En efecto, si yo quiero recurrir a la imaginacion para explicar la naturaleza
del alma, o si deseo explicar las formas en que esta ltima mueve al cuerpo,
remitiéndonos al modo en que un cuerpo mueve a otro, no estaré haciendo
ciencia, sino pseudociencia. Si deseo describir como se mueve el alma no
puedo utilizar la idea de movimiento material porque aquélla es inmaterial.
Este mal uso de nociones sucede porque alma y cuerpo se constituyen como
dos axiomas distintos: axioma de pensamiento y axioma de materialidad

39. Laura Benitez, “Reflexiones...”, p. 38.
40. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643”, pp. 28-29 (AT 111, 666).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

no pueden explicarse el uno al otro. Lo que muchas veces acontece es que
la gente busca explicar cdmo se mueve el alma en términos fisicos, o cdmo
piensa el cuerpo en términos metafisicos. Sin embargo, es necesario aclarar
que, para Descartes, las tres nociones primitivas se hallan en el alma —in-
cluso la extension—, pero no es facil distinguirlas con claridad suficiente.
Esto dltimo lo podemos corroborar en las respuestas a las sextas objeciones
que Descartes formula a diversos tedlogos, fildsofos y gedbmetras:

Pero tras haber considerado suficientemente todas esas cosas, y ha-
ber distinguido cuidadosamente la idea del espiritu humano de las
ideas del cuerpo y el movimiento corporeo, y tras darme cuenta de
que todas las demds ideas que antes habia tenido, ya sea de las cua-
lidades reales, ya de las formas sustanciales, habian sido compuestas
por mi espiritu a partir de aquéllas, no me costé mucho trabajo des-
hacerme de las dudas que aqui se producen.”

Un ejemplo concreto de la necesidad de esta diferenciacién y atribu-
cién —a menos que caigamos en un error colosal— es el que expone
Descartes a Elisabeth:

41

Creo [...] que confundimos en este caso la nocién de la fuerza con la
que actua el alma en los cuerpos con esa otra con la que un cuerpo
incide en otro; y que hemos atribuido ambas no al alma, pues atin no
la conociamos, sino a las diversas cualidades de los cuerpos, como
son la gravedad, el calor, y a todas las demas, que hemos supuesto
reales, a saber, con existencia independiente de la del cuerpo, y son,
en consecuencia, substancias, aunque las hayamos llamado cualida-
des. Y hemos recurrido para concebirlas tanto a las nociones que
poseemos para conocer al cuerpo, tanto como otras que residen en
nosotros y nos permiten conocer al alma, dependiendo de que les
hayamos atribuido propiedades materiales o inmateriales. Suponien-
do, por ejemplo, que la gravedad sea una cualidad real, de la que no
sabemos sino que tiene fuerza para desplazar el cuerpo que la alber-
ga hacia el centro de la Tierra, nada més facil que concebir de qué

René Descartes, Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Alfaguara, Madrid, 1977, pp.
337-338. Cursivas propias.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

forma mueve ese cuerpo o cOmo va unida a él. Y no suponemos que
sea la consecuencia de un contacto real entre dos superficies, pues
somos conscientes de que contamos, en nuestro fuero interno, con
una nocién particular que nos permite concebir ese hecho. Opino
que damos un uso equivocado a esa nocién si la aplicamos a la gra-
vedad, que no es nada que pueda separarse en realidad del cuerpo,
como espero demostrarlo en el campo de la fisica; pero nos ha sido
dada para concebir la forma en que el alma mueve el cuerpo.”

Descartes, entonces, le explica a Elisabeth “que confundimos en este
caso la nocion de fuerza con la que actiia el alma en los cuerpos con
esa otra [fuerza] con la que un cuerpo incide en otro”.* Confundimos
la idea del movimiento cuerpo-con-cuerpo y la idea del movimiento
alma-con-cuerpo, y atribuimos ambas fuerzas no al alma —que todavia
no conociamos— “sino a las diversas cualidades de los cuerpos, como
son la gravedad, el calor, y a todas las demas, que hemos supuesto
reales [...]”.* Suponemos que tales cualidades de los cuerpos poseen
existencia independiente del cuerpo y que, por tanto, las cualidades
son sustancias, a pesar de haberlas llamado “cualidades”; en pocas
palabras, tradicionalmente explicamos todo movimiento en términos
fisicos. Por otra parte, las concebimos de dos formas: “tanto a las no-
ciones que poseemos para conocer al cuerpo, tanto como otras que
residen en nosotros y nos permiten conocer al alma, dependiendo de

que les hayamos atribuido propiedades materiales o inmateriales”.*

Un ejemplo de esa confusion es el caso de la gravedad: al suponer que
ésta es una cualidad real, de la que s6lo se sabe que “tiene fuerza para
desplazar el cuerpo que la alberga hacia el centro de la tierra”, se puede
facilmente inferir que aquélla mueve al cuerpo o de qué manera esta
unida a tal cuerpo. Respondiendo a este tltimo interrogante, Descartes
sostiene que no suponemos que la manera como la gravedad mueve al

42. René Descartes, “De Descartes a Isabel. Egmond de Hoef, 21 de mayo de 1643, p. 30.
43. Idem.
44. Idem.
45. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

. . 6
cuerpo sea la “consecuencia de un contacto real entre dos superficies”,*

debido a que él es consciente de que contamos en el fuero interno de la
mente “con una nocién particular que nos permite concebir ese hecho”;"
es decir, que la consecuencia de la forma como la gravedad mueve al
cuerpo no sea la de “un contacto entre dos superficies”.* El fildsofo fran-
cés opina que se daria un uso erréneo ala nocion particular de la fuerza
con la que el alma actia en el cuerpo si se aplicase a la cualidad de la
gravedad, ya que no es posible separar este fendmeno de facto del cuerpo
mismo, tal como ¢l aspira demostrar posteriormente en el terreno de
la fisica. Esto es, nosotros entendemos la gravedad pre-newtoniana en
términos de que los objetos se atraen por un centro denso o un centro
fuerte que genera esa atracciéon.” Entonces, asumimos que, asi como los
cuerpos se mueven mecanicamente de esa manera, pasa lo mismo con
las relaciones alma-cuerpo, pensamiento-materia. Concluimos, pues,
que el pensamiento tiene un centro gravitacional que atrae al cuerpo y
que, por eso, puede moverlo. Asi, si no hacemos una correcta distinciéon y
aplicacion de las nociones primitivas, equivocadamente pensaremos que
la forma en que la gravedad mueva al cuerpo es producto de la aplicacion
de la nocién particular de la unién cuerpo-alma y no de la aplicacién de
la nocidn particular del cuerpo mismo.

Otro ejemplo de la posible confusién entre las nociones primitivas
corresponde a la respuesta que da Descartes a las quintas objeciones
elaboradas por Gassendi:

Lo que aqui decis acerca de la unién del espiritu con el cuerpo se
parece mucho a las dificultades anteriores. Nada objetais contra mis

46. Idem.

47. Idem.

48. Idem.

49. “Deseo que ahora consideréis cudl es la gravedad de esta Tierra, es decir, la fuerza que une sus partes
y hace que tiendan hacia su centro —cada una mas o menos segtin sea mayor o menor y mas o menos
sdlida—, fuerza que no es otra ni consiste en otra cosa mas que en lo siguiente: las partes del pequefio
cielo alrededor de la Tierra, girando mucho mas de prisa que las de ésta en torno a su centro, tienden
también con mas fuerza a alejarse de ély, por consiguiente, las repelen [a las partes de la Tierra] hacia
el centro”. Rene Descartes, El mundo. Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona, 1989, p. 173 (AT XI, 73).



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

razones, sino que tan sélo proponéis las dudas que parecen seguir-
se de mis conclusiones, aunque tales dudas se os ocurren sélo por
querer someter al examen de la imaginacién cosas que, por su natu-
raleza, no caen bajo la jurisdicciéon de ella. Asi por ejemplo, cuando
se 0s ocurre comparar la mezcla de cuerpo y espiritu con la de dos
cuerpos, me bastara con responder que esa comparacion es imposi-
ble, ya que ambas cosas son enteramente diferentes, y que no puede
imaginarse que haya partes en el espiritu, aunque el espiritu conciba
que hay partes en el cuerpo. ¢Pues quién os ha ensefiado que todo
lo que concibe el espiritu deba darse realmente en él mismo? Si asi
fuera, y dado que concibe la magnitud del universo, deberia tenerla
él, y asi seria, no s6lo extenso, sino méas extenso que la tierra toda.”

El solo hecho de dejarnos arrastrar por la falta de atencion y reflexion
nos conducira a confundir estas nociones, en lugar de distinguirlas;
llevara a que, en vez de perfeccionarse unas con otras, se destruyan
entre si. S6lo basta la falta de atencion para que se adulteren mi natura-
leza en sentido estricto, mi naturaleza en sentido amplio y los elementos
que la constituyen. De ahi podemos ya deducir que, para Descartes, la
demarcacion de lo que es ciencia y lo que no es, lo que es verdadero y
lo que es falso, lo que es puro y lo que es impuro, lo que es armoénico y
lo que es desorden consistira en distinguir con claridad esas nociones
primitivas, haciendo que haya armonia entre sus elementos.

Con el fin de cerrar el presente articulo, segtn lo tratado en la Medi-
tacién sexta y ya conociendo el criterio de demarcacién que elabora
Descartes respecto a lo que es y lo que no es ciencia, nos planteamos
la siguiente cuestion: épodemos asegurar que Dios es el fundamento
de la ciencia? Si es asi, ¢a qué Dios se refiere Descartes, al Dios de los
fildsofos o al Dios cristiano?

50. René Descartes, Meditaciones metafisicas..., p. 305.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

El Dios que fundamenta las dos nociones primitivas y el
problema que surge de la tercera nocion primitiva

Antes de responder la primera cuestiéon abordaremos la segunda. Desde
luego, en el momento en que escribe sus obras, Descartes no hace distingo
alguno entre el Dios de los filésofos y el Dios cristiano. Tal diferenciaciéon
es, mas bien, contemporanea.” En efecto, el Dios al que remite siempre
nuestro autor es el Dios cristiano que sustenta la fe religiosa de su época.
Pero aqui lo importante no es si el Dios cartesiano corresponde o no al
Dios del cristianismo, ya que la intencion fehaciente del pensador francés
al distinguir las tres nociones primitivas es ir en contra del renacimiento,
que pretendia sustituir “el querer de Dios creador por la ‘naturaleza pa-
gana’ —sustantivada, sacralizada, poblada de dioses—".” Por eso mismo,
“Descartes reduce el mundo a instrumento sin alma de la libertad humana.
La naturaleza no es mas que una extension vacia de sentido, incapaz de
simbolizar el espiritu, una materia sujeta nada mas que a leyes de movi-
miento”, sostiene Claude Bruaire.” La mision del ser humano consiste
entonces en conocer las leyes de ese mundo desierto a través de su propio
saber racional. Le toca al hombre capturar las fuerzas del mundo y utili-
zarlas sin reserva. La mision de la ciencia es, precisamente, restablecer al
ser humano un mundo vacio de Dios.

Indudablemente, parece necesario postular la naturaleza como una ex-
tension desacralizada. Esto por dos razones: la primera consiste en que
la naturaleza no corresponde a una potencia que se oponga a la potencia
de Dios; la segunda declara, siguiendo a Bruaire, que la naturaleza “debe
llegar a ser el instrumento de la libertad humana duefia del mundo. Tanto

51. Joseph Ratzinger alude a la distincién entre el Dios de los fildsofos griegos y el Dios cristiano. Aquél
remite a un acto puro, que se piensa a si mismo y, por ende, no sale de si; éste corresponde al amor
(dgape) que, al alegrarse y padecerse por el ser humano, sale a su encuentro para salvarlo. Ver Joseph
Ratzinger, Introduccién al cristianismo. Lecciones sobre el credo apostélico, Sigueme, Salamanca, 2015,
pp. 117-127.

52. Claude Bruaire, El derecho de Dios, Sigueme, Salamanca, 2018, p. 73. Las comillas se encuentran en el
original.

53. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

es asi que el humanismo renacentista peca por defecto al haber reestable-
cido la idolatria del cosmos. No ha captado la plena medida de nuestra
autonomia”* Por el contrario, para Descartes la libertad humana es una
réplica de la libertad de Dios, cuya principal caracteristica es fundar una
especie de racionalismo laico cuyo objetivo es la construccion logica y
cientifica del mundo, sin necesidad de que Dios figure como elemento
central. Este objetivo tenia como finalidad reemplazar la fisica aristotélica
por la fisica moderna. Dios garantiza que lo claro y distinto de la men-
te o el alma corresponda al mundo natural, esto es, que lo que concibe
el entendimiento como res cogitans corresponda a la realidad. De este
modo, el Dios en que cree realmente Descartes es aquél que crea tanto
las verdades geométricas como el orden del mundo natural: “Garantiza
verdades evidentes que dependen de su voluntad. La libertad absoluta de
la Deidad cartesiana muestra indiferencia a las verdades de la razén. Todo
proviene de un libre decreto de Dios”.” Pero esto no significa que nues-
tro fildsofo sea un mero fideista que piense que la divinidad no se puede
abordar desde la razon. Por el contrario, para él la necesaria distinciéon
entre la sustancia pensante y la sustancia extensa se debe a que Dios ha
dado al ser humano pensante, que es el “yo soy, yo existo”™ (Meditacién
segunda), “una fuerte inclinacién a creer que las ideas del mundo [le] son
enviadas por cosas corporales”.” De ahi podemos concluir que, ademas de
la sustancia pensante, existe también la sustancia extensa. La primera es
indivisible, mientras que la segunda es divisible por constituirse en partes.

Ahora bien, ¢qué podemos especificar tanto de la res extensa como de
Dios? Con respecto a la res extensa, las cualidades son el movimiento, la
magnitud, la figura, la situacién y el nimero. Sin embargo, no podemos
decir lo mismo del sonido, el sabor, el color y el olor, ya que se hallan

54. Ibidem, p. 78.

55. Agustin Basave Fernindez del Valle, “Pensamiento y trayectoria de Renato Descartes” en Armando
Sandoval (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno, Universidad
de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. 81-96, p. 86.

56. René Descartes, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera..., p. 83 (AT VII, 25).

57. Ibidem, p. 87.

127



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en nosotros mismos y no en la sustancia corpdrea. Dicha sustancia o
realidad se reduce a ser estudiada por una fisica mecanicista, en la cual
se analiza el movimiento de partes extensas. Con respecto a Dios, al ser
inmutable, El es la causa del movimiento de las cosas. Ademas, el pensa-
dor francés deduce, a partir de la inmutabilidad de Dios, “el principio de
inercia, el movimiento en linea recta, la conservacion del movimiento,
aunque choquen los cuerpos entre si. La cantidad permanece constante.
Con estas simples leyes cree Descartes poder explicar la naturaleza y la
estructura del universo”.*® Todo el universo es una especie de mecanis-
mo, ausente de causa final y de fuerza animada.

Los problemas surgen para nuestro autor cuando pretende unir la sus-
tancia pensante con la sustancia extensa por medio de la glandula pineal,
ya que cabe preguntar: “¢De qué naturaleza es la glandula pineal? Si es
sustancia extensa, [¢]como lo extenso se comunica con lo inextenso o es-
piritual[?]1Y alainversa: Si es de naturaleza espiritual, [¢]coémo la sustancia
inextensa se comunica con la extensa[?]”.” Parece que “el problema de
la comunicacién de sustancias en el hombre es un falso problema. Cada
uno de los seres humanos es una unidad sustancial. Inteligencia sintien-
te, corporeidad animica”.”” Nos adscribimos a pensar lo mismo, que el
problema de la comunicaciéon de las sustancias es un falso problema, ya
que, al introducir el argumento de la glandula pineal, la supuesta unidad
cuerpo-alma queda dividida irremediablemente en un dualismo radical,
en el cual las dos sustancias que comunica dicha glandula son de caracter
heterogéneo. Consideramos que Descartes pudo haber evitado tal argu-
mento para sostener la inteligibilidad de la unién alma-cuerpo. Como ya
afirmabamos anteriormente, que la nocién primitiva de la unién sea con-
fusa para el entendimiento no significa que en si misma sea incoherente
como tal, es decir, que sea ininteligible.

58. Ibidem, p. 88.
59. Ibidem, p. 93.
6o. Idem.



LA UNION E INTERACCION ENTRE EL ALMA Y EL CUERPO, Y SU POSIBLE INTELIGIBILIDAD EN DESCARTES

En fin, a manera de cierre, y a pesar del falso problema antedicho, pode-
mos sostener que Dios resulta ser el fundamento no sélo de la sustancia
inextensa —ya comprobado en la tercera meditacion cartesiana—, sino
también de la sustancia extensa. X

Fuentes documentales

Basave Fernandez del Valle, Agustin, “Pensamiento y trayectoria de Re-
nato Descartes” en Sandoval, Armando (Ed.), Trascendencia de la
filosofia y la ciencia cartesiana en el mundo moderno, Universidad
de Guanajuato, Guanajuato, 1998, pp. 81-96.

Benitez, Laura, “Fisica cartesiana: el problema del movimiento” en
Sandoval, Armando (Ed.), Trascendencia de la filosofia y la cien-
cia cartesiana en el mundo moderno, Universidad de Guanajuato,
Guanajuato, 1998, pp. 59-79.

“Reflexiones en torno al interaccionismo cartesiano” en Be-
nitez, Laura y Robles, José Antonio (Eds.), El problema de la rela-
cion mente-cuerpo, Universidad Nacional Auténoma de México,
México, 1993, pp. 25—41.

Bruaire, Claude, El derecho de Dios, Sigueme, Salamanca, 2018.

Descartes, René, Correspondencia con Isabel de Bohemia y otras cartas,
Alba, Barcelona, 1999.

Discurso del método, didptrica, meteoros y geometria, Alfa-
guara, Madrid, 1981.

El mundo. Tratado de la luz, Anthropos, Barcelona, 1989.

Las pasiones del alma, Tecnos, Madrid, 1997.

Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Seguidas de las
objeciones y respuestas, Universidad Nacional de Colombia, Bo-
gota, 2009.

Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Alfa-
guara, Madrid, 1977.

Gonzalez Recio, José Luis (Ed.), La correspondencia Descartes—Henry
More, Ediciones Antigona, Madrid, 2011.

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Gueroult, Martial, Descartes segtin el orden de las razones. Tomo II,
Monte Avila Editores, Caracas, 1995.

Madanes, Leiser, “¢Abandonamos la partida? Consideraciones sobre pro-
blemas mente-cuerpo en Descartes” en Benitez, Laura y Robles, José
Antonio (Eds.), El problema de la relacién mente-cuerpo, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 1993, pp. 43-71.

Ratzinger, Joseph, Introduccion al cristianismo. Lecciones sobre el credo
apostélico, Sigueme, Salamanca, 2015.

Williams, Bernard, Descartes: el proyecto de la investigacion pura, Ca-
tedra, Madrid, 1996.



Evald lliénkov y la contradiccion en la
configuracion del conocimiento

Vidzu Morales Huitzil*

Recepcidn: 2 de mayo de 2024
Aprobacion: 10 de diciembre de 2024

Resumen. Morales Huitzil, Vidzu. Evald Iliénkov y la contradiccién en la
configuracién del conocimiento. En este articulo expongo la relacién en-
tre contradiccién, contraposicién y conocimiento en la filosofia de Evald
Iliénkov. La propuesta de este autor se fundamenta en una logica dialécti-
ca, en la cual la contradiccién no es un impedimento, sino un determinante
en la configuracion del saber.

Palabras clave: Evald Tliénkov, contradiccién, conocimiento, contraposicion,
sistema.

Abstract. Morales Huitzil, Vidzu. Evald Ilienkov and Contradiction in the Con-
figuration of Knowledge. In this article I examine the relationship that exists
between contradiction, contraposition and knowledge in Evald Ilienkov’s phi-
losophy. This author’s proposal is based on a dialectical logic, where contra-
diction is not an impediment, but rather a determinant in the configuration
of knowledge.

Key words: Evald Ilienkov, contradiction, knowledge, contraposition, system.

*  Doctor en Literatura Hispanoamericana por la Benemérita Universidad Auténoma de Puebla. Realiz6 es-
tancia posdoctoral en Teoria y Filosofia de la Historia en la Fundacién Gustavo Bueno. vidzui@hotmail.com

131



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

La contradiccion en la obra Evald Iliénkov

Hay contradicciones que derivan de la negligencia subjetiva, de una
inexactitud en los términos que conduce a la ambigiiedad.
— EVALD ILIENKOV'

Alo largo de su quehacer filosofico, Evald Iliénkov escribi6 acerca de la
contradiccion, legando escritos que trataron dicho tema, entre ellos los
siguientes: En relacién a la cuestion de la contradiccién en el pensamien-
to, Sobre el papel de la contradiccién en el conocimiento, Contradicciones
imaginarias y reales y El problema de la contradiccion en la légica. Ahora
bien, équé entiende este autor por “contradiccion”? En su obra la define
como la co-determinacién objetivante de la contraposiciéon que cons-
tituye una “unidad concreta de contrarios mutuamente excluyentes,
[siendo la contradiccidn] el auténtico nucleo de la dialéctica [y] su
categoria central”.” Asi, este término implica un concepto limite del
pensamiento para abstraer diversas configuraciones que determinan
el objeto. En efecto, “la contradiccion fue, es y sera siempre la ley real
y, por ende, la forma (el esquema) universal de desarrollo del pensa-

miento, de la ciencia, de la teoria”.?

Para Iliénkov existen tres tipos de contradicciones: a) la contradiccién
aparente, en la cual el sujeto gnoseoldgico no vislumbra la complejidad
de su objeto de estudio —contradiccion externa—; b) la contradiccién
subjetiva, que, ensimismandose, no media gnoseolégicamente el tema
atratar, y ¢) la contradiccion interna, que expresa la confluencia de con-
traposiciones —continuidad y discontinuidad material— y, por ende,
funge como fundamento de la investigacion.

1. Evald Iliénkov, Obras escogidas. Volumen 11, Dos Cuadrados, Madrid, 2021, p. 224.

2. Fvald Iliénkov, “En relacion a la cuestion de la contradiccion en el pensamiento” en Cuestiones de
Filosofia, Moscd, N@ 4, 1957, p. 63.

3. “La contraddizione & stata, ¢ e sara sempre la legge reale, cio¢ la forma (lo schema) universale di
sviluppo del pensiero, della scienza, della teoria”. Evald Iliénkov, L’ uomo e i miti della tecnica, Editori
Riuniti, Roma, 1971, p. 63.

132



EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO

La contradiccion es un sintagma que exige comprender la pluralidad
material; por consiguiente, su negacién deriva en aseveraciones esta-
ticas e incuestionables: “la «prohibicién» de la contradiccion se con-
vierte en el criterio formal absoluto de verdad, en un canon aprioristico
incuestionable”.* El curso de las contradicciones internas implica una
unioén relacional y funcional, en la cual las partes involucradas son
continuidades o discontinuidades que dependen de su objetivacion; en
consecuencia, “para cualquier objeto O que sea un conjunto concreto,
habra algiin componente particular C que determine la posiciéon de
todos los demés componentes”.’ Asi, la contradiccion se desenvuelve
en la operatividad de los fendmenos, al ser “O y C una formacion inter-
namente contradictoria. A medida que se desarrolla a través de estas
contradicciones, C da lugar a 0”.° En este punto, el sujeto cognoscente
esquematiza las contradicciones externas (aparentes), cribando la co-
nexion de las contradicciones internas y aproximando, de esta forma,
“el desarrollo de C, [reconstruyendo] O de una manera que presenta
su evolucidén como una consecuencia necesaria del desarrollo de las
contradicciones dentro de C”.”

De lo anterior se exponen tres casos de contradiccidn interna. 1) Si O
implica la sintesis como contraposicion de C, y C,. Un ejemplo de esto es
la novela histérica, en la cual los actantes se presentan como superacion
de la contradiccion entre el nivel diegético de la literatura y la historia; es
decir, la unidad enunciativa, en la novela histdrica, puede expresar una
contraposicién gnoseoldgica tanto de la estructura ficcional como de la
estructura factico-histérica. 2) La contradicciéon aparente de un hecho
pretérito que prioriza determinado C_y enfatiza el posicionamiento de
una contradiccidn subjetiva. No obstante, en el cribado de dicho evento
—comprension de C, C,, C,, ..., C — se enuncian, mediante técnicas y

Idem.
David Bakhurst, Conciencia y revolucién en la filosofia soviética, Ediciones Dos Cuadros, Madrid, 2022,
p- 171
Idem.
Idem.

A

N e

133



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

metodologias historiograficas, los matices historicos de O —contradic-
cion interna del acontecer—. 3) La complejidad de un O que implica el
desglose de diversos conjuntos de C: [M={C,C,, C,,..,C }+ N{C,,C,, C,
..C}+P{C,C,C,..C}+Z ..]. Unejemplo de esto es la afirmacion
que expresa Iliénkov en el preludio de la cibernética: a diferencia de los
procesos computacionales, el conocimiento humano es el tnico que,
hasta el momento, puede sintetizar, dadas las metodologias requeridas,
las contradicciones externas, 16gico-formales, subjetivas e internas:

Los partidarios del punto de vista del profesor Kolman apelan, como
norma, a la practica contemporanea de la fabricacién de instrumen-
tos, a los principios de las maquinas de computacion, a la teoria de la
cibernética, que no puede dar un solo paso sin respetar el principio
de «no contradiccidén». Todo este campo de la técnica contempora-
nea serd imposible si en la base de su logica se coloca la resoluciéon
de contradicciones en las definiciones y no su prohibicién. No va-
mos a discutir con ellos en este punto, plantearemos solamente una
pregunta: ¢y por qué no suponer que el cerebro humano vivo con su
pensamiento se diferencia del modelo mecanico precisamente en
que no solo «soporta» la tensidon de la contradiccién interna, sino
que halla en ella el estimulo de su desarrollo, el movimiento segtin
la 16gica concreta del objeto concreto del que 1a maquina méas per-
feccionada no es capaz?®

Contradiccion y conocimiento

Una inteligencia habituada a atenerse a un molde, se extravia
precisamente en el momento en que debe elaborar una solucién y,
por ende, «no le gusta», la contradiccion.

— EVALD ILIENKOV®

8. Fvald Iliénkov, Obras escogidas..., pp. 240-241.

9. “Unr’intelligenza abituata ad attenersi a uno stampo, si smarrisce proprio nel momento in cui dovrebbe
elaborare una soluzione [...] e «<non ama» pertanto le contraddizioni”. Evald Iliénkov, L’ uomo e i miti
della tecnica, p. 100.



EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO

En esta seccidn se planeta la interrogante con la cual Iliénkov redne
las disyunciones y conjunciones de la contradiccién en el campo del
saber: “.coémo debe ser el pensamiento (el juicio sobre el objeto) que
expresa [la contradiccion]?”.” Para el oriundo de Smolensk la con-
figuracién del conocimiento implica complejidad y pluralidad (dis-
continuidad y continuidad ontolégica) de la realidad. Asi, la contra-
diccién “en las determinaciones tedricas del objeto es, sobre todo, un
hecho que continuamente se reproduce mediante el movimiento de
la ciencia”." El conocimiento opera, dado su limite, como integracion
de sus contradicciones, desentrafiando la inconsistencia de la uni-
dad formal que co-determina un campo gnoseoldgico. Sin embargo,
para el filésofo ruso el estancamiento teérico evade la contradiccion
para conservar su configuracion légico-formal. Y si bien en su obra
no se niegan los aportes de los canones tedricos, lo que é1 busca es
comprender los supuestos propuestos irresolubles, complejizando, con
ello, el campo gnoseoldgico a tratar.

El gran error estriba en omitir la contradiccién interna del campo gno-
seoldgico, que se desborda por las contraposiciones intrinsecas: “el
tedrico choca con semejante paradoja e inevitablemente la interpreta
como resultado de «errores» permitidos previamente por el pensa-
miento al elaborar y formular la ley universal”.” De esta manera, la
inmediatez del armazo6n tedrico, como respuesta a dichas irregulari-
dades y sin mediar su contradiccion, “adapta la ley universal [...] a la
situacion empirica evidente de las cosas”.” Sin embargo, que el sujeto
cognoscente intuya, en cierto modo, alguna de las contraposiciones
(externas, internas, psicoldgicas, etcétera) no implica su integracién
explicativa y con-causativa. En este punto, la complejidad se difumina
por la confusién entre contradiccién interna y contradiccion légica,

10. Evald Iliénkov, “En relacidn a la cuestion...”, p- 63.
1n. Idem.

12. Ibidem, p. 68.

13. Idem.

135



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

porque “cada una son por si mismas no contradictorias. [Se reduce] la
contradiccién interna a una contradiccidén «en diferentes relaciones
o momentos»”."* Asi, Iliénkov concluye que la contradiccion 1ogica lo
es, en gran medida, porque no integra la contradiccidn interna. Por
ejemplo, en semantica los sememas que constituyen un clasema (Z={v,
W, X, ¥, ...}) adquieren un grado mayor de significacidn, contrario a un
clasema contradictorio (A=1q, b, ¢, d, ...}). Por ende, para el pensador
marxista, “las antinomias [...] no son en absoluto contradicciones «16-
gicas» (es decir, puramente subjetivas, fruto de la negligencia o de la
inexactitud en las determinaciones extraidas), sino contradicciones

9 15

reales del objeto”.

La enunciacién de x en dos 0 mas campos gnoseoldgicos es inconsis-
tente tedricamente si no se comprende en sus diversas co-determina-
ciones (contradicciones internas y contraposiciones). Asi, el sujeto
cognoscente que comprende la inviabilidad de un presupuesto 16gi-
co-formal devela, a la postre, el curso de la contradiccién interna. Ante
esta situacion el investigador debe escrutar mas alla de las aparien-
cias (contradiccién externa) y enunciar, a la luz de su contradiccion,
la interioridad de dicho objeto de estudio: “en la contradiccién de
orden externo simplemente aparece externamente la contradicciéon
interna oculta en cada una de las cosas mutuamente relacionadas”.®
Por lo tanto, la comprension de x requiere su constante recursividad
gnoseoldgica ante el desenvolvimiento del fendmeno. A su vez, quien
no complejiza la contradiccion, estrecha su visién del mundo al mani-
festar el objeto en el “pensamiento, solo como contradiccidon externa,
[siendo] un indicador de unilateralidad, de superficialidad del saber.
Significa que el saber no ha aprehendido la contradiccién interna, sino

solo la forma externa de su manifestacion”.”

14. Idem.

15. Ibidem, p. 70.
16. Ibidem, p. 73.
17. Ibidem, p. 74.



EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO

La contradiccion interna determina lo siguiente: 1) la continuidad y
discontinuidad entre los campos del saber; 2) la re-configuracién in-
terna de los campos gnoseoldgicos; 3) la complejidad que los sujetos
cognoscentes deben plantearse para actualizar técnicas en dicho orden
teorético; 4) la variabilidad de las relaciones que la circundan; 5) la
supresion monolégica en torno al objeto de estudio, y 6) “la realidad
objetiva [que] se desarrolla mediante la aparicién, dentro de ella, de
una contradiccion concreta que halla su solucién en el seno de una

3 . 8
nueva y mas compleja forma”.'

Cuando un campo gnoseoldgico integra, dialécticamente, la contradic-
cidén interna, supera determinada contradiccidn subjetiva, desacoplando,
en torno al objeto de estudio, las proposiciones sustentadas en la contra-
diccién aparente (contradiccion externa). De esta manera, el sujeto cog-
noscente filtrara las limitantes de la contradiccion légica e inferira que la
contraposicion suprimida implica una mediacién sujeta a determinados
“hechos, que no son suficientes para la resolucion del problema, para la
resolucion de la contradiccidn tedrica concretamente dada”.” En otras
palabras, si la contradiccidn interna co-determina partes contrapuestas,
lo constituido no debera confundirse con una de sus partes, dado que, de
ser el caso, el investigador procederia mediante el presupuesto de una
simple apariencia y eludiria la contradiccion interna.

Para Iliénkov la contradiccion subjetiva niega el transito de su estadio
16gico a su referente interno. Esta se deriva de “la negligencia subjetiva,
de una inexactitud en los términos que conduce a la ambigiiedad”.” Asi,
el oriundo de Smolensk se pregunta como mitigar la contradiccién sub-
jetiva mediante un proceder metodolégico que vincule “la contradicciéon
puramente verbal y la expresion verbal de la contradiccién real”.” La

18. Ibidem, p.78.

19. Idem.

20. Evald Iliénkov, Obras escogidas..., p. 224.
21. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

actualizacion de los hechos exige al sujeto gnoseoldgico incluir la con-
tradiccion interna, a pesar de las limitantes de orden antropolégico. Por
ejemplo, cuando un sistema cientifico “adquiere un aspecto paradoéjico,
entonces este sistema se encuentra frente a un problema que exige una
solucién concreta en una nueva y més elevada teoria”.” Por su parte,
la inmediatez enunciativa y el estancamiento de un campo gnoseold-
gico no integran la contraposicion ni “exige[n] llevar la contradiccion
surgida a su completa, precisa y clara expresion, [es decir], a su limite
antindmico”.” De esta forma, al identificarse la contradiccion, se advier-
ten diversos enlaces del acontecimiento que seran cotejados, replantea-
dos, negados o afirmados mediante determinado niicleo teérico. No obs-
tante, si la contradiccion se integra como obsticulo dentro del proceso
de abstraccidon —contenida en la contradiccién subjetiva y enunciada en
la contradiccion légica—, superara la contradiccidn interna.

La presencia de x no se contrastara con sus partes constitutivas (y,
m, n, q, z, etcétera) y, por ende, se tornara un vacio semantico. Esto se
debe a que la “modificacidn, precisidon e incluso el cambio completo,
[no mantienen] una relacién [...] tedrica [con] la contradicciéon”.
Para Iliénkov esta petrificaciéon del pensamiento clausura el plausible
ensanchamiento gnoseolégico, estableciendo un sistema que advierte
“la contradiccion como indice de discordia al interior de si mismo y
como destruccidn de sus propios estatutos”.” Sin embargo, comple-
jizar la unilateralidad implica integrar el concepto en las contradic-
ciones que lo co-determinan, expresando “[...] su propia exigencia
‘l6gica’, esto es, [...] ‘no solo la identidad’, ‘sino también la diferencia’,

5 26

‘asi como la contraposicioén’ entre las cosas”.

22. Idem.

23. Idem.

24. Evald Iliénkov, La dialéctica antigua como forma de pensamiento, Universidad Central “Marta Abreu”
de Las Villas, Santa Clara, Cuba, 2009, p. 19.

25. Idem.

26. Evald Iliénkov, Obras escogidas..., p. 271.



EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO

La constante interaccién del mundo, asi como su abstraccion, requie-
ren de un sistema que incluya las contradicciones internas, a saber,
una légica dialéctica que no evada las “contradicciones, sino que
[sepa] resolverlas”.”” Lo concreto O se percibe en la contradicciéon
l6gica como configuracion de un conjunto C, dado un campo gnoseo-
légico especifico; no obstante, O no se concibe en todos los niveles
que estructuran las contradicciones internas ni integra la totalidad
de contraposiciones del fenémeno en cuestiéon [C, + C, + C, ... C_D.
De esta manera, el pensamiento unilateral integra las contradiccio-
nes ideando un sistema “[...] mas alla de los limites de la situacién
contradictoria, méas all4 de las fronteras de la situacién existente de
las cosas y de los conceptos que las expresan”.”® De ahi que el filésofo
ruso considera que las determinaciones tedricas deben exteriorizar la
complejidad del objeto, correlacionando la abstraccién y la contradic-
cién interna, con el fin de evitar la “subyugacion [de esta abstraccion]
a los patrones verbales”.”” Con ello, la identidad que contiene una
contradiccion interna se co-determina, mediante otra identidad, en
una totalidad. Por ejemplo, un cuerpo politico es una unidad z que
adquiere, en ciertos momentos, un grado de complejidad al contra-
ponerse dos identidades [x y n] que la conforman (“los ‘contrarios’
[...] se conciben en su unidad, la cual alcanza su identidad, por lo que
tanto los ‘contrarios’ como su ‘identidad’ intervienen como momentos
de transito del uno al otro mutuamente presupuestos”).*

La comprension de una contradiccion légica en el entramado tedrico
posibilita la recursividad del conocimiento con su objeto de estudio, ob-
jetivindose como unidn entre determinadas contradicciones. Por otra
parte, suprimir la contradiccién l6gica implica la simple repeticion de la
contradiccidn subjetiva y, con ello, la extension del error contenido en su

27. Evald Iliénkov, La dialéctica antigua como forma de pensamiento, p. G1.
28. Evald Iliénkov, Obras escogidas..., p. 248.

29. Ibidem, p. 402.

30. Ibidem, p. 269.

139



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

enunciacion, a saber, un sistema “no puede consistir en una absoluta iden-

9 31

tidad, privada de cualquier contradiccion, en la unidad de la consciencia”.

Sila demarcacion del objeto de estudio como entidad aislada (contradic-
cion logica) implica una operacién unilateral, entonces la contradiccion
interna seria el sustrato necesario en la configuraciéon de los campos gno-
seologicos. Es decir, toda investigacion se debe plantear como la unién
de contraposiciones en los hechos. La contradiccidn interna se encuentra
“Insita en la sustancia misma de la cosa, y no en el ideal, que siempre
precede y es externa a la acciéon”.* Asi, para el oriundo de Smolensk, el
conocimiento se concreta en la frontera de identidades en contraposicion,
subsumiendo las contradicciones logicas y subjetivas “en el curso del des-
doblamiento del sistema concreto de categorias, que [enuncia] al objeto en

[...] sus caracteristicas necesarias, de las condiciones objetivas de su ser”.

Conclusiones

[Se] exige el interpretar la contradiccién externa de dos cosas como
una manifestacion reciprocamente necesaria de la contradiccién
interna de cada una de ellas.

— EVALD ILIENKOV*

Hoy en dia la contradiccion en la configuracion del conocimiento sobre-
sale en dos espacios geopoliticos que la dotan de cierta relevancia. 1) En el
campo hispano tenemos el caso cubano, que ain abreva, en cierta medida,
del diamat® soviético y, por ende, pondera el papel de la contradiccioén

31. “Non puo consistere in una assoluta identita, priva di qualsiasi contraddizione, nell’unita della cos-
cienza”. Evald Iliénkov, L’ uomo e i miti della tecnica, p- 64.

32. “Insita nella sostanza stessa della cosa, e non nell ideale» che precede sempre ed ¢ esterno all’azione”. Idem.

33. Evald Iliénkov, Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en el “Capital” de Marx, Edithor, Quito, 2017, p. 341.

34. Ibidem, p. 361

35. Sintagma que, en este articulo, significa la vertiente soviética del materialismo dialéctico (contrapuesto
a otras posturas del materialismo filoséfico que, aun tomando como eje la categoria de materia, se
alejan o pugnan con ciertos presupuestos del diamat).



EVALD ILIENKOV Y LA CONTRADICCION EN LA CONFIGURACION DEL CONOCIMIENTO

en los procesos cognoscitivos.”® 2) En el campo anglosajéon encontramos
la contradiccidén como posibilitante gnoseoldgica y no como condiciéon
fundamental.” En este terreno los presupuestos filosoficos de Iliénkov,
alejados en cierta medida de la ortodoxia de su tiempo, permiten proble-
matizar, desde una perspectiva sugerente, el tema en cuestion.

Fuentes documentales

Agazzi, Evandro, “Can Knowledge Be Acquired through Contradic-
tion?” en Studies in Soviet Thought, Springer Nature, Berlin, vol.

39, N° 3/4,1990, pp. 205-208.
Bakhurst, David, Conciencia y revolucion en la filosofia soviética, Edi-
ciones Dos Cuadros, Madrid, 2022.
Da Acosta, Newton, Sistermnas formais inconsistentes, Universidade Fe-
deral do Paran4, Paran4, 1963.
Iliénkov, Evald, “En relacion a la cuestion de la contradiccion en el pen-
samiento” en Cuestiones de Filosofia, Mosct, N?@ 4,1957, pp. 63-72.
Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en el “Capital” de Marx,
Edithor, Quito, 2017.
L’uomo e i miti della tecnica, Editori Riuniti, Roma, 1971.
La dialéctica antigua como forma de pensamiento, Universi-
dad Central “Marta Abreu” de Las Villas, Santa Clara, Cuba, 2009.

36. Ver Ernan Santiesteban Naranjo y Kenia Maria Velazquez Avila, “La concepcion dialéctico-materialista
de las antinomias en la investigacion cientifica” en Contribuciones a Las Ciencias Sociales, Servicios
Académicos Intercontinentales, Malaga, 2011; Ernan Santiesteban Naranjo, Kenia Maria Velazquez
Avila y Gisela Sanabria, “Las contradicciones en las investigaciones de las ciencias pedagégicas:
concepcion dialéctica de la investigacion cientifica” en Opuntia Brava, Universidad de Las Tunas, Las
Tunas, Cuba, vol. 7, N 4, 2015, pp. 68-77; Isidro Méndez Santos, “Hacia un enfoque sistémico de las
contradicciones en la investigacién educativa” en Humanidades médicas, Centro para el Desarrollo
de las Ciencias Sociales y Humanisticas en Salud, Camagiiey, Cuba, N© 14, 2014, pp. 472-498.

37. Ver la disertacién de Hans Chr Garmann Johnsen, James Karlsen, Roger Normann et al., “The con-
tradictory nature of knowledge: a challenge for understanding innovation in a local context and
workplace development and for doing action research” en AI & Society, Springer Science + Business
Media/Universidad de Brighton, Brighton, N© 23, 2009, pp. 85-98. Ver también los estudios de Newton
da Acosta, Sistemas formais inconsistentes, Universidade Federal do Paran4, Paran4, 1963; las reflexio-
nes de Evandro Agazzi, “Can Knowledge Be Acquired through Contradiction?” en Studies in Soviet
Thought, Springer Nature, Berlin, vol. 39, N? 3/4, 1990, pp. 205-208; 0 la obra de Graham Priest, Logic:
A Very Short Introduction, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 2017.

141



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Obras escogidas. Volumen 11, Dos Cuadrados, Madrid, 2021.

Johnsen, Hans Chr Garmann, Karlsen, James, Normann, Roger et al.,
“The contradictory nature of knowledge: a challenge for unders-
tanding innovation in a local context and workplace development
and for doing action research” en AI & Society, Springer Science +
Business Media/Universidad de Brighton, Brighton, N2 23, 2009,
pp. 85-98.

Méndez Santos, Isidro, “Hacia un enfoque sistémico de las contradic-
ciones en la investigacion educativa” en Humanidades médicas,
Centro para el Desarrollo de las Ciencias Sociales y Humanisticas
en Salud, Camagiiey, Cuba, N© 14, 2014, pp. 472-498.

Priest, Graham, Logic: A Very Short Introduction, Oxford University
Press, Oxford, Reino Unido, 2017.

Santiesteban Naranjo, Ernan y Velazquez Avila, Kenia Marfa, “La con-
cepcion dialéctico-materialista de las antinomias en la investi-
gacion cientifica” en Contribuciones a Las Ciencias Sociales, Ser-
vicios Académicos Intercontinentales, Malaga, 2o11. Documento
electronico sin paginacion.

Santiesteban Naranjo, Ernan, Veldzquez Avila, Kenia Maria y Sanabria,
Gisela, “Las contradicciones en las investigaciones de las ciencias
pedagoégicas: concepcidn dialéctica de la investigacion cientifica”
en Opuntia Brava, Universidad de Las Tunas, Las Tunas, Cuba,
vol. 7, N@ 4, 2015, pp. 68-77.

142



Vidas precarias y cuerpos normados.
Desafios para la democracia

Gergana Neycheva Petrova*

Recepcidn: 2 de septiembre de 2024
Aprobacion: 4 de octubre de 2024

Resumen. Neycheva Petrova, Gergana. Vidas precarias y cuerpos norma-
dos. Desafios para la democracia. En el presente articulo abordo la pro-
blematica que representa la dimensién publica del cuerpo para la conso-
lidacion de la democracia. A partir de la pregunta de Theodor Adorno,
“¢qué lugar hay para un yo en el régimen discursivo en que vivo?”, y de
un didlogo con Judith Butler en su inquietud respecto a qué vidas carecen
de valor, exploraré la polémica vida de los migrantes. El llamado hacia el
respeto por la pluralidad de las minorias que, a su vez, implica una forma
equitativa de gobierno, nos conduce a indagar las circunstancias en que
el ethos colectivo se torna violento y la posibilidad de una visién cosmo-
polita que supere esta condicion.

Palabras clave: violencia, barbarie, emancipacion, legalidad, moral.

Abstract. Neycheva Petrova, Gergana. Precarious Lives and Regulated Bo-
dies. Challenges for Democracy. In this article I address the problem that the
public dimension of the body represents for the consolidation of democra-
cy. Beginning with Theodor W. Adorno’s question “What place is there for
an I in the discursive regime in which I live?” and, in dialogue with Judith
Butler’s concern about which lives lack value, I explore the controversial
life of migrants. The call for respect for the plurality of minorities, which,

* Doctora en Filosofia por la Universidad de Guanajuato. Profesora-investigadora de medio tiempo en la
Universidad de Guanajuato y Tesorera de la Asociacion Filosofica de México. gn.petrova@ugto.mx

143



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

in turn, implies an equitable form of government, leads us to investigate the
circumstances under which the collective ethos becomes violent, as well as
the possibility of a cosmopolitan vision that overcomes these circumstances.
KRey words: Violence, barbarity, emancipation, legality, morality.

Introduccion

A lo largo de la historia se ha definido el cuerpo como el lugar en el
que se encuentran las pasiones, la memoria, los deseos y los procesos
biolbgicos y fisioldgicos, que son la condicion de la vida. No obstante,
como lo senala Judith Butler, el cuerpo posee de modo invariable una
dimension publica y se constituye en tanto fendmeno social en la esfera
publica. En palabras de Butler: “constituido como fenémeno social en
la esfera ptblica, mi cuerpo es y no es mio. Desde el principio es dado
al mundo de los otros, lleva su impronta, es formulado en el crisol de
la vida social; s6lo posteriormente el cuerpo es, con una innegable in-
certidumbre, aquello que reclamo como mio”." Asi pues, el cuerpo esté
dado al mundo de los otros, a sus reglas legales y normativas morales,
a sus costumbres y perspectivas. De tal forma, aquél va adquiriendo
una particular constitucion y, en determinados momentos, se le exige
cumplir ciertos simbolismos para prevalecer dentro de la sociedad o
colectividad a la que pertenece, la cual no deja lugar para lo individual.
Por ello, el cuerpo debe tratarse como territorio politico y publico, pues
si hablamos de lo individual dentro de una colectividad, estaremos
tratando casos aislados en vez de sefialar un potencial problema social.

El presente texto apunta hacia el analisis de la dimension ptblica del
cuerpo y los desafios que ésta conlleva para la constitucién de una
democracia como presupuesto para la sociedad actual. En particular,
nos dirigiremos al llamado del respeto por la pluralidad de las mino-
rias que, a su vez, debe involucrar una forma equitativa de gobierno,

1. Judith Butler, Deshacer el género, Paidds, México, 2021, p. 40.



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

ya que hablar de una democracia implica la coexistencia y el respeto
por la heterogeneidad y la pluralidad. En este sentido, nos remitiremos
a dos cuestiones muy polémicas que siguen resonando con toda su
fuerza en el discurso publico: la vida de los migrantes —cuyo estatus
moral y legal, en cuanto sujetos que permanecen fuera de la esfera
oficialmente reconocida, al subsistir en la sombra, los conduce hasta
el extremo de ser considerados vidas carentes de valor— y la visiéon
cosmopolita que formula nuevas alternativas y no la mera elecciéon
entre lo que ya es dado.

Vidas precarias

La pregunta por la posibilidad de que el individuo pueda llegar a reco-
nocerse a si mismo es una de las ideas centrales en la obra de Butler. De
cara a un ethos colectivo que adiestra a los seres humanos a constatar
hechos como si fueran un verdadero saber —y que, a la postre, se con-
vierte en un discurso politico que adoctrina sobre como deben ser las
cosas—, darse cuenta de si mismo se torna una elecciéon entre modelos
y formas de conducta estereotipados. De esta manera, la conciencia
queda fuera de si para permanecer sujeta por el principio de identidad
operante dentro del sistema social hegemdnico y monolitico, del cual
nos advierte Theodor Adorno.”

Paradojicamente, arrojada asi a la existencia normada por el mundo
exterior que se le impone, la conciencia debilitada concede al individuo
aislado mantener su si mismo; y la bisqueda de un yo se desvanece
ante la omnipotencia de la objetividad operante que ya antes ha fijado
su configuracion como individuo. De este modo, al despojar a la con-
ciencia de su lado subjetivo y critico, y al someterla a la presion social
con miras a un mundo ordenado que fija funciones determinadas a sus
integrantes, el individuo se convierte en presa de la cosificacidén que

2. Theodor Adorno, Consignas, Amorrortu, Buenos Aires, 1969, pp. 143-158.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

le impide tomar conciencia de aquello que lo oprime y, a la vez, disipa
toda oportunidad para devenir una autoconciencia critica y autorre-
flexiva. De cara a esta situacion, Butler dialoga con Adorno y Michel
Foucault, y nos interpela con la interrogante siguiente: “¢Qué lugar hay
para un yo en el régimen discursivo en que vivo?™

La pérdida de autonomia e identidad de los individuos no es tema nue-
vo. Desde principios del siglo XX los tedricos de la Escuela de Frankfurt
denunciaron la transformacién de los individuos en productos privados
de poder, que se tornaron objetos de necesidades introyectadas de
consumo de otros productos, mercancias y estilos estereotipados de
vida. La organizacidn de los procesos sociales, junto con el desarrollo
industrial y su implicita interconexién con el movimiento del capital,
mantienen al individuo sosegado frente a la insistencia de las imagenes
seductoras de las mercancias y sometido ante la autoridad de la colec-
tividad. De ahi que Adorno apunte lo siguiente en su correspondencia
con Walter Benjamin:

La consciencia colectiva fue inventada solamente para desviar la
atencion de la verdadera objetividad y de su correlato, la subjetivi-
dad alienada. Nos corresponde a nosotros polarizar dialécticamente
y disolver esta “consciencia” en los extremos de la sociedad y el
individuo, y no galvanizarla como correlato iconico del caracter de
la mercancia.*

Ante tal escenario, Adorno denuncia que la racionalidad de lo real
—es decir, en términos hegelianos, la posibilidad de que la sociedad
llegue a un cambio objetivo en virtud de su propia dinamica al diso-
ciarse del individuo como sujeto del devenir— incurre en un error
propio de la racionalidad misma, mientras que el movimiento del
espiritu es petrificado bajo el impetu de un exceso de racionalidad

3. Judith Butler, Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y responsabilidad, Amorrortu, Buenos Aires,

2009, p. 157.
4. Theodor Adorno y Walter Benjamin, Correspondencia (1928-1940), Trotta, Madrid, 1998, p. 114.



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

instrumentalizada para el ordenamiento racional de la sociedad. La
humanidad es asi arrojada a las arbitrariedades de las constelaciones
de poder y de las fuerzas econémicas intrinsecas del sistema capita-
lista; y, en el marco del mundo administrado, el individuo se reduce
a mero funcionario de engranaje. Esto tiene consecuencias no s6lo en
cémo concebimos nuestra propia realidad, sino también en nuestra
actividad en el mundo que nos rodea.

El caracter represor del ethos colectivo, del que da cuenta Butler en
su discusion con Adorno, fue postulado previamente por Sigmund
Freud en El malestar en la cultura’ y encuentra su génesis en la cultu-
ra civilizadora. En el proceso de convertirse en ser social el hombre
debe ceder ante la disciplina normativa de la cultura civilizadora
y contener sus instintos bioldgicos frente a las reglas sociales. Es
decir, los seres humanos “[...] aspiran a la felicidad, quieren llegar a
ser felices, no quieren dejar de serlo. Esta aspiracion tiene dos fases:
un fin positivo y otro negativo; por un lado, evitar el dolor y el dis-
placer; por el otro, experimentar intensas sensaciones placenteras”.’
Asi, la condicién del hombre como ser cultural implica la represién
de los deseos naturales y la renuncia a sus instintos biolégicos con
la finalidad de incorporarse al orden histérico sociocultural vigente
y asumir su rol como miembro dentro del funcionamiento sobera-
no de la comunidad en la que ha nacido. Por su parte y al respecto,
Herbert Marcuse sefiala que, asi, el individuo “Llega a ser un sujeto
consciente, pensante, engranado a una racionalidad que le es impues-
ta desde afuera”’” Sin embargo, es importante precisar en este punto
que, para Marcuse, “El animal hombre llega a ser un ser humano sélo
por medio de una fundamental transformacién de su naturaleza que
afecta no sdlo las aspiraciones instintivas, sino también los ‘valores’

Sigmund Freud, El malestar en la cultura, Folio, Barcelona, 2007.

Ibidem, p. 23.

7. Herbert Marcuse, Eros y civilizacion, Planeta DeAgostini, Barcelona, 198s, p. 27. Las cursivas se en-
cuentran en el original.

[ 4]

147



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

instintivos”.® La interiorizacién efectiva de las normas impuestas se
hace patente en la existencia de una moral individual. Es importante
puntualizar que, si bien para Freud la idea de una civilizacién no re-
presiva es una ilusiéon, Marcuse concibe el antagonismo de los princi-
pios de placer y realidad como resultado de la organizacién social en
un momento histéricamente determinado y no como parte inherente
de la condicién humana. Por ello, la posibilidad de una sociedad no
represiva se define no por la naturaleza del ser humano, sino por la
configuraciéon y el desarrollo social de la civilizacion.

Paraddjicamente, quiza el rasgo mas perverso del capitalismo y del
neoliberalismo que lo acompafa esta en la ilusiéon de una fragil fe-
licidad que el individuo defiende a toda costa y que justifica por to-
dos los medios una divisiéon del trabajo que refuerza el dominio de
la autoconservacion de la totalidad sistémica, en la cual todos estan
encadenados al Todo para asegurar la funcionalidad reticular de la
asi representada vida social. Adorno es categoérico al respecto: “Los
hombres son reducidos a actores de un documental monstruoso que
no conoce espectadores por tener hasta el ultimo de ellos un papel
en la pantalla”.’ La funcién antagénica del sujeto aparece resuelta en
relaciones y vinculos suyos con el mundo, en relaciones de consumo,
de pertenencia a instituciones o a diversos modelos econémicos, re-
laciones de adaptacion y de explotacion. Y, como explica el teérico de
Frankfurt, los planes de progreso han dirigido al hombre a su propia
esclavitud, y los individuos mismos reproducen la represion sufrida. A
lo que afiade: “la democracia consolida la dominacidén méas firmemente
que el absolutismo, la libertad administrada y la represion instintiva
llegan a ser las fuentes renovadas sin cesar de la productividad”.”

8. Ibidem, pp. 27-28.
. Theodor Adorno, Minima moralia. Reflexiones desde la vida dafiada, Akal, Madrid, 2006.
10. Herbert Marcuse, El hombre unidimensional, Ariel, Barcelona, 2005, p. 7. Las cursivas se encuentran
en el original.



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

En esta misma linea de reflexion, Butler, siguiendo a Foucault, sefiala
que la hipdtesis de un proceso civilizatorio basado en la represion de
los instintos fracasa porque la represion genera los mismos deseos que
procura regular:"

La represion de la libido debe verse siempre como una represion
libidinalmente cargada. Por consiguiente, la libido no es del todo
negada por la represion, sino que se convierte en el instrumento de
su propio sometimiento. La ley represiva no es externa a la libido a
la que reprime, sino que reprime en la medida en que la represiéon
se convierte en actividad libidinal. Por otra parte, las interdicciones
morales, especialmente las que se dirigen contra el cuerpo, son sus-
tentadas por la misma actividad corporal que pretenden refrenar.”

En su libro Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y responsabilidad
Butler retoma las conferencias sobre problemas de la filosofia moral
pronunciadas por Adorno en 1963, para comprender la problematica
de la discrepancia entre el interés universal y el interés particular. Ahi
identifica al menos tres momentos en los que el ethos colectivo se tor-
na violento: 1) cuando su pérdida de autoridad se hace patente en una
falsa unidad que pretende eliminar las particularidades individuales;
2) cuando se torna anacrénico e instrumentaliza la violencia para im-
ponerse en el presente, negando su devenir histérico; 3) la violencia
del ethos colectivo se expresa cuando éste, al asumir su caracter de
universalidad abstracta, se muestra indiferente a las condiciones his-
torico-sociales particulares.

1. “Foucault considera que la hip6tesis represiva, que parece incorporar en su estructura el modelo de
la sublimacion, fracasa precisamente porque la represion genera los mismos placeres y deseos que se
propone regular. Para él, la represién no opera sobre un campo preexistente de placer y deseo, sino
que, mas bien, constituye ese campo con todo aquello que debe ser regulado, aquello que esté siempre
potencial o realmente bajo la rtbrica de la regulacion. El régimen represivo, como lo llama Foucault,
exige su propio agrandamiento o proliferaciéon”. Judith Butler, Mecanismos psiquicos del poder. Teorias
sobre la sujecién, Catedra, Valencia, 2001, p. 69.

12. Ibidem, p. 90.

149



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Indagar la fuerza de la moral en la produccion del individuo lleva a
Butler a constatar que la moral misma es efecto sublimado de la agre-
si6n primaria volcada contra uno, “la consecuencia idealizada de una
rebelion contra la propia destructividad”.® Eso no deja de tener con-
secuencias sobre el modo en el que nos relacionamos con el mundo,
siendo la dimension lingiiistica una de las formas en las que esto se
hace patente; es decir, un régimen discursivo puesto al servicio del
ethos colectivo, lo cual nos lleva al problema del uso del lenguaje,
cuyas formulaciones exigen rigor y precision en la comunicabilidad
politicamente correcta. No obstante, detras del entusiasmo actual por
el uso del lenguaje inclusivo descuella la sospecha del lenguaje en
tanto complice de una apariencia socialmente necesaria que, lejos de
expresar la dimension de una interioridad subjetiva autorreflexiva, se
torna un requisito para la comunicabilidad social. Dicho en términos
hegelianos, el lenguaje parece incluso impedir el enfrentamiento de
las conciencias, por medio del cual se posibilita la autoconciencia. Es
preciso senalar que cuando hablamos de “lenguaje” nos adherimos al
seflalamiento explicito de los tedricos de Frankfurt respecto a la atrofia
lingiiistica representada en la expresion convencional y en la transiciéon
hacia un proceso comunicativo social que acalla las voces individuales;
una comunicacién basada en un lenguaje mecanizado ante el cual la
propia experiencia individual, que es tnica e irreductible, se suprime
(0, como sefnalan Adorno y Benjamin, la experiencia enmudece). Quiza
el verdadero problema que nos gustaria subrayar aqui con el lenguaje
inclusivo es que en él se da por supuesta la conciencia de la problemati-
carelacion de género, cuando es justamente eso lo que falta desarrollar.
En este sentido, Butler explica que la identidad —v, en particular, la
identidad sexual— es el resultado de las practicas discursivas domi-
nantes y las relaciones de autoridad que éstas refuerzan. Pero la misma
performatividad lingiiistica conduce también a la subversion, ya que la
propia produccién de identidad esté en la reapropiacion de los cddigos

13. Ibidem, p. 29.



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

que nos niegany, a la vez, abre a constatar que las normas con las que
buscamos dar cuenta de nosotros mismos tampoco nos pertenecen. Al
respecto, la autora confirma: “No estoy obligada a adoptar formas con-
cretas de formacion del sujeto ni a seguir convenciones establecidas
para relacionarme conmigo misma, pero si estoy atada a la socialidad
de cualquiera de estas posibles relaciones”.

De cara a la problematica relaciéon con la agencia performativa del
lenguaje, la filésofa estadounidense dialoga con Foucault y Adorno, y
sitia la formacion del sujeto en un orden ontolégico histéricamente
instituido, mantenido por fuerzas coercitivas y que implica la cuestion
de orden moral. Desafiar lo convencional implica actuar dentro de este
horizonte histérico-social con la intencién de fracturarlo; o, como la
autora suscribe con Adorno, “Necesitamos aferrarnos a las normas
morales, la autocritica, la cuestion del bien y el mal, y al mismo tiempo
a un sentido de la falibilidad de la autoridad que tiene la confianza de
intentar esa autocritica”.” Volverse humano, en palabras de Adorno,
implica, antes que nada, la conciencia de nuestra propia falibilidad.

El lenguaje que nos niega, que nos ofende, insulta, agrede, abre el pen-
samiento a nuevas posibilidades, como lo explica Butler:

Tal vez ain mas importante: es necesario reconocer que la ética
nos exige arriesgarnos precisamente en los momentos de descono-
cimiento, cuando lo que nos forma diverge de lo que esta frente a
nosotros, cuando nuestra disposicién a deshacernos en relacién con
otros constituye la oportunidad de llegar a ser humanos. Que otro
me deshaga es una necesidad primaria, una angustia, claro esta, pero
también una oportunidad: la de ser interpelada, reclamada, atada
a lo que no soy yo, pero también movilizada, exhortada a actuar,
1nterpelarme a mi misma en otro lugar y, de ese modo, abandonar
el “yo” autosuficiente considerado como una especie de posesion.”

14. Ibidem, p.157.
15. Ibidem, p.143.
16. Ibidem, p.183.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Subversion y cosmopolitismo

Ante el asedio de los Estados sobresalen la barbarie y la violencia que
conllevan la reduccién de lo diverso a la unidad bajo el principio de
identidad. Y, como se expuso lineas atras, la imposibilidad de auto-
determinacién frente al poder institucionalizado es expresion de la
més profunda debilidad del yo. En estas circunstancias sobresale la
condicion de vida del migrante indocumentado, la cual puede ser facil-
mente violentada, como denuncia Butler: “[...] a los sin papeles se los
describe a menudo como sombras en la esfera publica, son vidas cuyo
estatus moral y legal en cuanto que sujetos vivos no esta plenamente
reconocido”.” Este hecho implica sombrios efectos. Las vidas que ca-
recen de valor pueden desaparecer sin consecuencia alguna o pueden
juzgarse de forma irregular y violenta por las autoridades. El migrante
se encuentra entre las fauces del Estado por la prohibicién de tener
un techo, de conseguir un trabajo o de libre transito; por la privaciéon
del derecho a la libre expresién y la ausencia de acceso a la salud, ya
que pueden ser deportados con facilidad y tachados de criminales.
En el momento en que se ponen en accién las supuestas “medidas de
seguridad” implementadas por el Estado, haciendo uso de la fuerza
policial, el migrante es preso no por estar en una carcel como tal, sino
por verse sujeto a leyes volatiles, a detenciones arbitrarias y a un “[...]
sistema legal que posterga o rehiisa procesar sus demandas o las para-
liza indefinidamente”.”® El migrante no s6lo migra con su cuerpo, sino
también con las costumbres de su lugar natal y sus propias tradiciones
y cosmovisidn a un territorio ajeno que ya cuenta con ciertas nociones
sobre la ciudadania y la identidad nacional. El choque entre éstas es
frecuentemente acompafiado de juicios morales y posturas xen6fobas.

17. Judith Butler, Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy, Penguin Random House Grupo
Editorial, Madrid, 2020, p. 54.
18. Ibidem, p.16.

152



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

El tema no puede ser mas actual, a la luz de la guerra emergente entre
Rusia y Ucrania, o el caso de Tapachula, la ciudad que se ha vuelto la
carcel de los migrantes en México —restringiendo a méas de cinco mil
migrantes que piden la resolucién de sus tramites, sin derecho al tran-
sito fuera de la ciudad, al trabajo, a servicio médico, etc.—. Estos han
alzado la voz en distintas ocasiones y de diversas maneras. Por ejem-
plo, el 3 de febrero de 2022 su protesta escald bajo la forma de ayuno
“hasta que su salud y cuerpo aguanten”, encadenando su cuerpo bajo la
denuncia de que “[la] migracién nos esti cazando como depredadores
y eso es inhumano”.” La gran paradoja de la situacién surge a raiz de
afirmaciones como las siguientes del presidente de México, Andrés
Manuel Lépez Obrador: “Todos los que lo soliciten seran bienvenidos”,
“México brindara refugio a todas las personas que lo soliciten sin im-
portar su nacionalidad”, “Quisiéramos refugiar a todos, abrazar a todos,
que no hubiesen [sic] fronteras. Somos del partido de la fraternidad
universal”. Entonces, de cara a estas contradicciones entre el discurso
oficial tan benevolente y la realidad precaria que viven los migrantes
indocumentados nos preguntamos, junto con Judith Butler, ¢qué vidas
si? écudles no? écudles son llorables? écudles tienen valor?

Frente a la problematica relacion entre la soberania del Estado, la figura
del inmigrante y del cuerpo marginado, es importante, como ya se dijo an-
tes, situar la formacion del sujeto en un orden histérica y ontolégicamente
instituido y mantenido por fuerzas coercitivas, el cual debe comprender
cuestiones de indole moral. Desafiar lo convencional implica actuar den-
tro de este horizonte histérico-social. Sobre esto la fildsofa estadouni-
dense expresa lo siguiente: “Si entendiéramos que somos vulnerables y
permeables, podriamos pensar de modo distinto sobre la inmigracion, y
ver las fronteras no como barreras para mantener a los extranjeros al otro
lado, sino como lugares de paso, modos de transaccion y espacios en los

19. Marvin Bautista, “Migrantes se encadenan ante falta de atenciéon del INM” en Diario del Sur, 7 de febrero
de 2022, https://www.diariodelsur.com.mx/local/migrantes-se-encadenan-ante-falta-de-atencion-del-
inm-7831092.html Consultado 10/111/2022.

153



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

que se produce la interpenetracion cultural”.” El llamado al respeto por la
pluralidad de las minorias debe implicar también una forma equitativa de
gobierno, mientras que una democracia plural involucra la coexistencia'y
el respeto por la heterogeneidad. Tal postulado, no obstante, nos conduce
a otro problema del proceso civilizatorio, impulsado por el programa de
la modernidad, que se funda sobre el principio unitario de coherencia
y organizacién tanto de la vida social como del mundo exterior corres-
pondiente a esta vida; y suscita la formacion de las instituciones que lo
garantizan, instituciones que, a la postre, devinieron en la autoridad exte-
rior para la estructuracion de la disciplina —como indica Foucault—, de
la uniformidad y de la reproduccion ideologica —segutin Louis Althusser,
entre otros—, asi como de la confianza en el liderazgo gubernamental para
asegurar la experiencia “progresista”.

Ciertamente, el gran proyecto transformador que caracteriza a la mo-
dernidad conlleva la otredad como un rasgo fundamental. Es a través
del encuentro con el otro que el yo busca su determinacién. Hegel lo
explica en los siguientes términos: “La buena consciencia es este poder,
por cuanto sabe los momentos de la consciencia como momentos y los
domina al ser su esencia negativa”.” El autor de la Fenomenologia del
espiritu postula la negatividad como principio que impulsa el movi-
miento del devenir de la conciencia. Asegura que su fuerza radica en
el vinculo con el otro; es la conexion que revela que lo particular nunca
es un simple existir para si y que lo individual no puede reducirse a
algin esquema determinado. En eso, precisamente, debemos insistir
cuando repensamos las condiciones y los procesos de minorizacion,
que comprenden hacer frente a la dimension politica del cuerpo y la
precariedad a la que son condenados los migrantes por un ethos co-
lectivo institucionalizado por el Estado.

20. Judith Butler, Violencia de Estado, guerra, resistencia. Por una nueva politica de la izquierda, Katz
Editores, Madrid, 2011, p. 62.

21. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fenomenologia del espiritu, Fondo de Cultura Econémica, México,
2010, p. 374-



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

Frente al panorama actual de globalizacion, la crisis del sentido de la
existencia colectiva no puede ser abstraida de los procesos de migra-
cién ni de la diversidad de cuestiones religiosas, étnicas y lingiiisticas
que éstos conllevan, como tampoco de la consecuente lucha por el
reconocimiento y la libertad de eleccion de vida que las diversas co-
munidades buscan. Defender la pluralidad cosmogonica y la diversidad
implica comprender la complejidad de las relaciones situadas en un
panorama de perenne cambio a escala global. Para lograr esto se re-
quiere una nueva imaginacién que supere los procesos de integracién
y homogenizacion, esto es, una imaginacion cosmopolita. Es aqui don-
de “La imaginacidon cosmopolita” de Gerard Delanty, que implica una
vision de la sociedad como un proceso continuo de auto-constitucion,
nos da la pauta. Lejos de una propuesta cosmopolita que centre la pro-
blematica en el estudio de diversos modos y estilos de vida, tradicio-
nes y formas de comunicacidn, Delanty propone un cosmopolitismo
critico capaz de conducir hacia la indagacidon de nuevas formas de ver
el mundo y sus procesos sociales y econémicos, considerando la plu-
ralidad de culturas y personas que atraviesan por problemas comunes.
La cuestion tiene implicaciones politicas, por lo que se requiere de una
nueva imaginacioén que pueda comprender la determinacion nacional o
etnolingiiistica —como es el caso de los grupos minoritarios nativos—
y, ala par, corresponder a una experiencia del proceso de globalizacién
en el que esta inmersa la sociedad. En eso consiste la imaginacién cos-
mopolita de Delanty. Su comprensién del cosmopolitismo se funda en
dos argumentos concretos: 1) la redefinicion de la realidad social como
llena de posibilidades inmanentes y 2) una concepcién de la moderni-
dad que enfatiza su naturaleza multiple e interactiva.

Las relaciones sociales y culturales ya no pueden verse como algo
que acontece en los limites territoriales o como determinaciones so-
cioculturales, sino como un espacio caracterizado por la incertidum-
bre y la conflictividad, en el que las decisiones —sean individuales
o colectivas— se definen por la complejidad de contextos globales.

155



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Asi, el cosmopolitismo critico propuesto por Gerard Delanty™ redefi-
ne la propuesta del multiculturalismo en tres dimensiones: 1) aban-
dono de la distincién entre lo cultural y lo social —lo que exige una
determinacidn cultural de los grupos étnicos minoritarios distinta
de las determinaciones de la cultural oficial—; 2) reconsideracion
del multiculturalismo en términos que implican la discriminacién
y el racismo cotidiano como factores que no pueden simplemente
resolverse con medidas administrativas, y 3) comprensién de que el
reto frente a las comunidades multiculturales involucra procesos de
migracién global, mestizaje de la poblacidén y emergencia de nuevas
formas de ser que superan la mera eleccion entre lo ya dado.

Considerar esas tres dimensiones resulta esencial para comprender
la dimensién politica del cuerpo y el desafio que ésta presenta para la
configuracién de un mundo distinto, uno en el cual la violencia ejer-
cida por el régimen publico sobre el cuerpo esté resuelta y superada
en el surgimiento de nuevas formas de convivencia que permitan que
vuelva a emerger la intersubjetividad marcada por la autoconciencia de
la libertad, ala que Hegel aclama como el salto a la modernidad, y que
actualmente esta desmoronada al interior de la perspectiva de la per-
sistencia de la colosal estructura. Reivindicar la dimensién individual,
rescatindola de los imperantes retrégrados del colectivismo, instala al
individuo en tanto sujeto del desmoronamiento, capacitado para ir mas
all4 de la mera facticidad que entumece a toda la humanidad.

Conclusiones
De cara a la reproduccion de identidades nacionales mediante politicas

coercitivas y restrictivas, es importante subrayar que la precariedad del
cuerpo inmigrante es resultado de la pretension de soberania de los Esta-

22. Gerard Delanty, The Cosmopolitan Imagination. The Renewal of Critical Social Theory. Cambridge
University Press, Nueva York, 2009, pp. 132-133.



VIDAS PRECARIAS Y CUERPOS NORMADOS. DESAF{OS PARA LA DEMOCRACIA

dos politicos y de la imaginaria amenaza que representa contra las costum-
bresy tradiciones locales, reproducida a través de discursos nacionalistas
y religiosos. No obstante, volver a replantear el problema de la igualdad
y la dimensidn politica del cuerpo no es una cuestion exclusiva de la vida
precaria del migrante indocumentado. En este sentido, suscribo que la
lucha no es exclusivamente relativa a los principios de “integracion” y de
“asimilacién” como una via posible de hacer la vida de los inmigrantes
maés asequible, sino que en ella deben sumarse todos aquellos que resul-
tan marginados por el orden imperante. Insisto en que el llamado hacia
el respeto por el pluralismo de las minorias implica también una forma
equitativa de gobierno, ya que hablar de una democracia entrafia la coe-
xistencia y respeto por la heterogeneidad y la pluralidad. X

Fuentes documentales

Adorno, Theodor y Benjamin, Walter, Correspondencia (1928-1940),
Trotta, Madrid, 1998.

Adorno, Theodor, Consignas, Amorrortu, Buenos Aires, 1969.

Adorno, Theodor, Minima moralia. Reflexiones desde la vida dafiada,
Akal, Madrid, 2006.

Bautista, Marvin, “Migrantes se encadenan ante falta de atencion del
mw” en Diario del Sur, 7 de febrero de 2022, https://www.diario-
delsur.com.mx/local/migrantes-se-encadenan-ante-falta-de-aten-
cion-del-inm-7831092.html Consultado 10/111/2022.

Butler, Judith, Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y responsabilidad,
Amorrortu, Buenos Aires, 2009.

Deshacer el género, Paidos, México, 2021.

Mecanismos psiquicos del poder. Teorias sobre la sujecion,
Catedra, Valencia, 2001.

Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy, Penguin
Random House Grupo Editorial, Madrid, 2020.

Violencia de Estado, guerra, resistencia. Por una nueva politica
de la izquierda, Katz Editores, Madrid, 2011.

157



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Delanty, Gerard, The Cosmopolitan Imagination. The Renewal of Criti-
cal Social Theory. Cambridge University Press, Nueva York, 2009.

Foucault, Michel, Vigilar y castigar, Siglo XX1I, Buenos Aires, 2022.

Freud, Sigmund, El malestar en la cultura, Folio, Barcelona, 2007.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Fenomenologia del espiritu, Fondo de
Cultura Econdémica, México, 2010.

Marcuse, Herbert, El hombre unidimensional, Ariel, Barcelona, 2005.

Eros y civilizacion, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1985.



Cielo rojo:* 1a pretension de ser escritor

Luis Garcia Orso, S.J.*

Recepcion: 5 de octubre de 2024

Dos jovenes amigos, Leon y Felix, llegan en carro de Berlin a la costa
norte, junto al mar Baltico. Pasaran unas semanas del verano en una
casa de campo, junto al bosque. Leon quiere terminar de escribir una
novela, y Felix prepara una carpeta de fotos para ingresar a la escuela
de Arte. Desde el principio notamos lo diferentes que son ambos: Felix
es delgado, agil, extrovertido; Leon es fornido, adusto, malhumorado,
nada practico. No sabemos qué los une en amistad, mas que el interés
por aprovechar el verano en un lugar tranquilo. Pronto las diferencias
se hacen mas notables: Felix quiere disfrutar al maximo los dias solea-
dos y la playa; Leon se vuelve mas quejumbroso y poco sociable, y no
se ve muy dedicado a la escritura de su trabajo.

*  Christian Petzold, Roter Himmel (pelicula), Anton Kaiser y Florian Koerner von Gustorf (productores),
Schramm Film Koerner & Weber, Alemania, 2023 (color, 102 min.).

** Profesor de Teologia en la Universidad Iberoamericana Ciudad de México; miembro de la Comisiéon
Teolodgica de la Compaiifa de Jestis en México y miembro de SIGNIS (Asociacién Catélica Mundial
para la Comunicacién). Igorso@jesuits.net

159



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Las cosas se complican cuando, al arribar a la casa, los restos de comida
y laropa en una habitacién indican que hay una huésped desconocida a
la que también le prestaron el lugar. Y todavia mas cuando, al llegar la
noche, los gemidos de relaciones sexuales en la habitacion vecina exas-
peran a nuestro protagonista escritor y aumentan su malestar. Pronto
empezamos a suponer que Leon no estd muy interesado en terminar
su novela, porque é1 mismo intuye que no es del todo buena, por mas
que presuma de sus cualidades. Cuando aparece la otra joven hués-
ped, Nadja, el ambiente se impregna de belleza, libertad, buen gusto,
inteligencia, mientras los comportamientos de Leon van siendo més
extrafos y exasperantes: quejas, malhumor, pereza.

El pretendido escritor rehuiye las idas a la playa y aprovecha los mo-
mentos de estar solo para comer, holgazanear o curiosear las pertenen-
cias de Nadja. Una atraccién ambigua hacia la bella joven se va pose-
sionando de él; una atracciéon que nunca explicita, siempre reprime y
lo tensiona. Luego, a los otros dos protagonistas, Nadja y Felix, se une
Devid, el guardacostas de la playa, y juntos rien, conviven, disfrutan.
Intuimos que la novela escrita no llegara a buen fin, pero no sabemos
a donde se dirigira la historia que estamos viendo.

El director alemén, Christian Petzold, une pocos y significativos
elementos de la naturaleza para poner el terreno donde él apues-
ta que puede florecer la creacion del arte y la literatura: sol, mar,
bosque, silencios, convivencia amistosa. Nadja y Felix representan
la mirada a los demas, al mundo exterior, a lo novedoso; Leon es
la mirada egofista, introvertida, cerrada, autosuficiente, de la que el
cineasta no cree que pueda brotar algo para comunicar. El bloqueo
del escritor en ciernes revela a un ser que atin no sabe cémo vivir
y como aprovechar lo que la vida le regala todos los dias, y mucho
menos escribir sobre ella. Sus paginas siguen en blanco porque no
se abre a que la vida sea la que escriba.



CIELO ROJO: LA PRETENSION DE SER ESCRITOR

El punto de crisis llega cuando el novato escritor se entera de que
Nadja es también una estudiante de posgrado en Literatura, que su
modesto trabajo en el pueblo es sélo para ayudarse en el verano, y que
se especializa en el poeta del romanticismo aleman Heinrich Heine
(1797-1856). De él, la joven les recita una noche Los Asra, unos versos
sobre aquellos que “mueren cuando aman”. Alli quizas haya que buscar
las claves de esta pelicula con una riqueza sutil de tonos, que van del
humor al amor y a la tragedia, muy poco frecuente en el cine actual.'

Cielo rojo, de 2023, es una historia sobre el aqui y el ahora, sobre la no-
vedad de cada momento, sobre el amor y la amistad, y sobre el modo
en que el arte se nutre de elementos de la vida cotidiana y con frecuen-
cia los recrea o los problematiza. Leon es un autoproclamado artista
que se ha cerrado al mundo por decisiones equivocadas, pretendiendo
agudizar sus habilidades de escritura y su sentido de la percepcién. El
aparenta ser una persona que lo ha resuelto todo, pero que se impone
convertirse en artista en lugar de dejar que la inspiracién venga, se vaya
y fluya. Todo lo que hace es reaccionario porque se niega a dejar que
la experiencia se interponga en el camino de su presuncion; porque se
niega a darse cuenta de que ser desafiado o conmovido ayudara a su
arte en lugar de obstaculizarlo.

Cielo rojo es una pelicula que mantiene un sentido de humanidad, a
pesar de los atributos de su personaje principal situado en un entor-
no en el que el mundo literalmente esta quemandose a su alrededor
mientras él no se enciende con nada. Es una pelicula que pide al
espectador tomar distancia de la perspectiva del protagonista —que
nos va resultando antipatico— para descubrir lo que se encuentra
mas alla de su alcance, aquello a lo que no habia querido darle im-
portancia, lo que los otros le ensefian. Por ello, resulta fascinante ver

1. Luciano Monteagudo, ““Cielo rojo’: los que mueren cuando aman” en Pdgina | 12: La otra mirada sobre
Argentina y el mundo, 14 de septiembre de 2023, https://www.paginai2.com.ar/587780-cielo-rojo-los-
que-mueren-cuando-aman Consultado 29/X/2024.

161



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Cielo rojo. Son los desconcertantes riesgos estructurales de la peli-
cula, su humor sobre el desorden y la confusién humana, y el golpe
final sobre lo dramatica que es a veces la naturaleza, lo que hace tan
sutilmente emocionante y conmovedora la historia que cuenta: un
escritor novato y pretencioso, obligado a deshacer todo para seguir
adelante con lo que la vida le ha traido. X



Otra cosa*

José Israel Carranza**

Recepcion: 14 de octubre de 2024

Si: hay hechos y datos que, al traslucirse detras de las historias que
aqui se cuentan y de los cuadros que aqui se describen, hacen pensar
en un ejercicio autobiografico —aparentemente reticente, retraido,
cosa que imprime verosimilitud a los pasajes entrevistos de esa vida
y, sobre todo, refuerza el deseo de que sean verdad—. La narradora,
de creer en esos hechos y esos datos, seria una mujer atin joven, de-
dicada a la critica de arte y proveniente de una familia cuyo abolengo
fue desgastando el roce con la realidad argentina, si bien su madre
preserva la amargura o el rencor causados por imaginar que esa de-
cadencia es ilusoria. Nifia o adolescente, 0 a punto de ser ella misma
madre, o mientras busca abrirse camino en el mundo de las galerias
y los coleccionistas, por lo general sola aunque esté con una amiga
o con el marido o con sus recuerdos, la mujer cuyas circunstancias
advertimos mientras la vemos mirar cuadros dice lo suficiente acerca
de si misma como para satisfacer nuestras dudas mas elementales,

*  Resefia del libro de Maria Gainza, El nervio éptico, Anagrama, Barcelona, 2017.

** Ensayista, narrador, editor y periodista. Es profesor de literatura en el ITESO, editor de la revista
Magis, del ITESO, y editorialista del diario Mural. Su libro mas reciente es la novela Tromse (Malpaso,
Barcelona, 2018).

163



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

y se ocupa mas bien de lo que verdaderamente importa. Llama la
atencidn, por esto, que, en general, la recepcion de El nervio éptico
haya hecho énfasis en su caracter autobiografico, dando primacia a
las vivencias y desoyendo lo que la propia narradora advierte ya en
el cierre de la primera de las once historias: “...supongo que siempre
es asi: uno escribe algo para contar otra cosa”.!

Otra cosa. La exacerbacién de la individualidad en las sociedades con-
temporaneas ha tenido el nocivo efecto, en literatura, de saturar la
ficcidon con una sobreexplotacion del yo que es fuente inagotable de
tedio. Entre el narcisismo irreprimible y la consecuente desatencion a
las posibilidades de la invencioén literaria como via 6ptima de compren-
sion de la realidad colectiva, la llamada autoficcion se ha ensefioreado
en la novela y el ensayo, y el resultado —en especial en el panorama
latinoamericano— es una multitud de voces que hablan, ante todo,
para escucharse a si mismas, en buena medida desentendidas de plan-
tearse si aquello que dicen es susceptible de identificarse como arte.
Excepcional y felizmente, la voz de Maria Gainza esta lejos de seme-
jante ensimismamiento. Como ha expresado en una entrevista reciente:
“Cuando escribi El nervio éptico no estaba al tanto de la existencia del
término autoficcion. Después me dijeron que asi se llamaba lo que
hacia, y si te soy sincera, me pareci6 raro, porque lo habia visto hacer

”» 2

desde el Tristram Shandy en adelante”.

Lo que le interesaba, entonces, era esa otra cosa: el sostenido empefo
en detectar, mientras va contando, las ocasiones de revelacién que
surte la experiencia de contemplaciéon y asimilacién de las pinturas que
van conformando una coleccion personalisima, asi como los modos en

1. Maria Gainza, El nervio dptico, p. 20.

2. Marta Ailouti, “Maria Gainza, escritora: ‘Si lo mio es autoficcion, espero que sea de la buena™ en El
Espariol - Diario digital, plural, libre, indomable, tuyo, El Le6n de El Espaiiol Publicaciones, 22 de junio
de 2024, https://www.elespanol.com/el-cultural/letras/20240622/maria-gainza-escritora-autoficcion-
espero-buena/863913985_o.html Consultado 19/X/2024.



OTRA COSA

que esas pinturas se imbrican con lo vivido y le dan sentido. Un ejem-
plo: en “Ser ‘rapper’”, la narradora descubre en un museo el cuadro La
nifa sentada, de Augusto Schiavoni, y la cautiva el asombroso parecido
que guarda con la imagen de ella misma a los once afios:

A esa altura, ya habia quedado abducida por el cuadro, comple-
tamente aislada del mundo, como si alguien hubiera tapado con
brochazos de pintura negra todas las figuras a mi alrededor. Eramos
ella y yo. La seduccién de reconocerme fue clave, no voy a negarlo,
esa chica me provocaba infinitos sobornos de ternura, queria correr
a abrazarla [...] <no son todas las buenas obras pequenos espéjos?
¢Acaso una buena obra no transforma la pregunta «qué esta pasan-
do» en «qué me estd pasando»?*

Gainza escribe guiada por la determinacién de que su prosa im-
presione la sensibilidad de sus lectores de la misma forma en que
una pintura lo hace con quien se adentra en ella: mostrando, pero
sobre todo sugiriendo. “A veces me preocupa [sic] de mis textos
atributos que son propios de la plastica: la textura, la luminosidad,
los llenos, los vacios”,* ha dicho. Asi, en las once historias de este
libro hay una voluntad poética gracias a la cual lo leido se vuelve de
inmediato memorable y, al mismo tiempo, inacabable: uno experi-
menta la necesidad de regresar a ver de nuevo, y entiende entonces
algo que habia pasado inadvertido. Pero hay, ademads, una incesante
inteligencia del mundo que se desprende de lo que las palabras o
los trazos consiguen, y en ello radica, acaso, como ocurre con todo
auténtico artista, la originalidad innegable de esta voz y de esta
mirada. (Al recordar el impulso del que nacié El nervio dptico la
autora ha hablado de una cierta impunidad: escribir sin otro fin
que decir lo que tenia que decir). Entre otras certezas que obsequia

Maria Gainza, El nervio éptico, p. 124.

4. Cristian Cruzat, “Entrevista. Maria Gainza” en Cuadernos Hispanoamericanos, Agencia Espafiola de
Cooperacion Internacional para el Desarrollo, 1 de julio de 2024, https://cuadernoshispanoamericanos.
com/maria-gainza/ Consultado 19/x/2024.

@

165



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

esa inteligencia esta el hecho de que el arte ayuda a comprenderlo
todo, pero también conduce a admitir que nada podremos jamas
comprender. Y que da lo mismo.

Oscar Wilde afirmaba que la mejor prueba de que un libro vale la pena
ocurre cuando uno siente el deseo de volver a leerlo incluso antes de
terminar la primera lectura. Es el caso. A afios luz de tantas soporiferas
excavaciones en si mismos que tantos autores producen hoy en dia, es de
agradecerse el encuentro con una narradora que declara: “Uno habla de

si mismo todo el tiempo, uno habla tanto que termina por odiarse”’ X

5. Maria Gainza, El nervio éptico, p. 136.



Legitimidad, legalidad y seguridad. Su
confusion y relaciones en el contexto de
violencia en México

Luis Eduardo Rivero Borrell Zermeno*

Recepcidn: 15 de noviembre de 2024
Aprobacion: 9 de diciembre de 2024

Resumen. Rivero Borrell Zermeno, Luis Eduardo. Legitimidad, legalidad y se-
guridad. Su confusién y relaciones en el contexto de violencia en México. En el
articulo presento el avance de un proyecto de investigacién en curso, desa-
rrollado en colaboracién con Antonio Fuentes Diaz (BUAP) y Rocio del Pilar
Moreno Badajoz (UDG) con comunidades del pueblo P’urhépecha en Michoa-
can. Abordo la compleja relacion entre seguridad, legitimidad y legalidad en
este contexto marcado por el pluralismo y la violencia criminal. Propongo una
reflexion critica sobre estos conceptos para profundizar en los diferentes hori-
zontes de legitimidad y en las relaciones entre actores que, de manera diversa,
establecen algun tipo de gobierno en la regién o un uso legitimo de la fuerza.
Esto es, partiremos del pluralismo real sin intentar abandonarlo o resolverlo
a priori, situando nuestra reflexiéon en la confusiéon que de hecho se presenta,
para poder describir estas relaciones o redes entre actores.

Palabras clave: legitimidad, legalidad, seguridad, pluralismo, comunidades in-
digenas autébnomas, violencia criminal en Michoacan.

Abstract. Rivero Borrell Zermefio, Luis Eduardo. Legitimacy, Legality and Se-
curity. Their Confusion and Relations in the Context of Violence in Mexico. In
this article I present partial results from a research project that I am currently
conducting in collaboration with Antonio Fuentes Diaz (BUAP) and Rocio del
Pilar Moreno Badajoz (UDG) and with communities of the P'urhépecha people

* Doctor en Derecho por el Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM. Profesor del ITESO e
investigador. luisrivero@iteso.mx

167



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

in Michoacan. I look at the complex relationship between security, legitimacy
and legality in this context marked by pluralism and criminal violence. I offer
a critical reflection on these concepts as a way to think more deeply about the
different horizons of legitimacy and the relationships among actors who, in
different ways, establish some kind of government or legitimate use of force in
the region. That is to say, our reflection takes the existing pluralism as a star-
ting point, without trying to dismiss it or resolve it a priori, which situates the
reflection within the confusion in which the actors find themselves, in order
to describe the relationships or networks among them.

KRey words: legitimacy, legality, security, pluralism, autonomous indigenous
communities, criminal violence in Michoacéan.

Seguridad, legitimidad y legalidad, su confusion en la
actualidad

Un dia cualquiera, en alguna parte de México, podemos ser detenidos
en la carretera por una camioneta de la que descienden varios sujetos
armados y vestidos con trajes camuflajeados. Estas personas no tienen
la intencién de extorsionarnos o cometer algin delito, sino que nos
preguntan de déonde venimos y a dénde vamos, y nos permiten o no
seguir con nuestro trayecto. Dependiendo de las circunstancias, este
acto nos puede producir incomodidad o temor; aunque también lo
podemos ver como algo normal o, incluso, nos puede provocar una
sensacion de seguridad —por ejemplo, si las personas armadas nos
advierten de un peligro o si sentimos que nos estan protegiendo—. Lo
que me interesa rescatar de este ejercicio imaginativo es que resulta
imposible distinguir, segtn lo narrado sobre este caso en México, si las
personas armadas son policias 0 miembros del ejército, si pertenecen a
una policia comunitaria o a algtin grupo de autodefensa local, o si son
parte de un grupo paramilitar o de seguridad privada. También puede
tratarse de un grupo del crimen organizado; sin embargo, en este caso
no se trata de un acto de “inseguridad” —o de una amenaza a nuestra
integridad—, sino de “seguridad”, o el punto en el que se confunden.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

El anterior ejercicio imaginativo resulta similar al que utilizan autores
como H.L.A. Hart, Hans Kelsen y John Austin, en su teorizaciéon sobre el
derecho, para clarificar la diferencia entre el uso o amenaza del uso de
la fuerza empleado por la policia o algin cuerpo del Estado y el de una
banda de ladrones o cualquier agente privado. Sus reflexiones toman di-
ferentes caminos, pero coinciden en presentar al derecho como un con-
junto de reglas coercitivas que generan un “deber ser” o que funcionan
como razdn para obedecer —a diferencia del mero uso de la fuerza, em-
pleado por la banda de ladrones—. Su argumentacion, entonces, muestra
que el uso de la violencia se considera legitimo cuando guarda relacién
con el derecho. Nuestros 6rdenes juridicos actuales expresan nuestros
consensos sociales e historicos sobre la justicia o el poder legitimo —por
ejemplo, contienen un reconocimiento de los derechos humanos y de
principios democraticos—, por lo que ningin acto por fuera de la ley, en
especial cuando implica la amenaza o el uso de la fuerza, se considera le-
gitimo." Esto nos muestra que la relacion entre legalidad y legitimidad se
hace mas estrecha, hasta llegar a confundirse. Tal confusion provoca que
los problemas o crisis de legitimidad tiendan a resolverse por medio de
la legalidad, generando mas leyes (o reformando la Constitucién). Esto
produce, a su vez, una hipertrofia en el derecho y en las instituciones
del Estado encargadas de garantizarlo, al mismo tiempo que genera un
exceso de legalidad formal en detrimento de la legitimidad sustancial.
Como refiere Giorgio Agamben:

Los poderes y las instituciones hoy no se encuentran deslegitimados
porque han caido en la ilegalidad; mas bien es cierto lo contrario: la
ilegalidad esta tan difundida y generalizada porque los poderes han
perdido toda conciencia de su legitimidad. Por eso es inutil creer
que puede afrontarse la crisis de nuestras sociedades a través de la
accidén —sin duda necesaria— del poder judicial. Una crisis que gol-
pea la legitimidad no puede resolverse exclusivamente en el plano
del derecho. La hipertrofia del derecho, que pretende legislar, sobre

1. Norberto Bobbio, Nicola Matteucci y Gianfranco Pasquino, Diccionario de politica, Siglo xx1, México,
1988, p. 453.

169



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

todo, antes bien conlleva, por medio de un exceso de legitimidad
formal, la pérdida de legitimidad sustancial. El intento de la Moder-
nidad de hacer coincidir legalidad y legitimidad, buscando asegurar
por el derecho positivo la legitimidad de un poder, es —como resulta
del indetenible proceso de decadencia en el que han entrado nues-
tras instituciones democraticas— absolutamente insuficiente. Las
instituciones de una sociedad se mantienen vivas s6lo si estos dos
principios [legalidad y legitimidad] [...] siguen estando presentes y
acttian en ella sin pretender coincidir jamas.”

Agamben critica la creciente confusion entre legalidad y legitimidad,
seflalando que esta confusion refleja una crisis profunda en las demo-
cracias contemporaneas. Para este autor, la legalidad se refiere a la
conformidad con normas y procedimientos juridicos, mientras que la
legitimidad est4 vinculada a una dimensién ética y politica mas amplia,
que otorga autoridad moral a las leyes y al ejercicio del poder. En su
analisis, inspirado en la renuncia de Benedicto XVI, Agamben observa
que, cuando las democracias modernas privilegian la legalidad formal
sobre la legitimidad sustancial, el derecho puede convertirse en una he-
rramienta vacia de contenido ético, lo que pone en riesgo la confianza
de los ciudadanos y socava las bases de la autoridad politica. Este pro-
blema, segun €l abre el camino a un estado de excepcién permanente, en
el que el poder puede actuar sin restricciones legitimas. En Agamben
tal estado apunta a una situacién en la que la suspension de las leyes,
inicialmente concebida como temporal en contextos de emergencia, se
normaliza y se convierte en una forma regular de gobierno, diluyendo
la distincidn entre legalidad y arbitrariedad.’

Esta confusién no sélo se presenta dentro de la tradicion liberal del pen-
samiento politico y juridico, sino que también aparece al interior de la
tradicién comunitarista que ha buscado hacerle frente y que enfatiza los

2. Giorgio Agamben, El misterio del mal. Benedicto XV1y el fin de los tiempos, Adriana Hidalgo Editora,
Buenos Aires, 2013, pp. 12-13.
3. Giorgio Agamben, Homo Sacer: el poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Valencia, 1998.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

multiples sentidos morales que existen en las diversas culturas y pueblos.*
El debate —principalmente anglosajon— entre ambas posturas se centra
en las preguntas sobre la fundamentacioén de la organizacion politica y la
distribucion de derechos y deberes en la sociedad. Por ejemplo:

¢Qué tipo de disposiciones o limites, sustantivos o procedimenta-
les, pudiera requerir la convivencia en un contexto de pluralidad
y de tensiones sociales derivadas de esta condicidon? éCon base en
qué o por referencia a qué podria justificarse la posibilidad de que
alguna de las multiples nociones de bien o de vida buena sea méas
valida que otras? {Qué tipo de validez cabria esperar en los discur-
sos y juicios morales? ¢Qué posiciones existen o podrian existir
entre los extremos del absolutismo, por un lado, y del escepticismo
o el relativismo, por otro?’

De este modo, frente a la evidencia de multiples formas de viday de prac-
ticas de convivencia, asi como de un temor a los extremos del totalitarismo
y el relativismo, ambas posturas discuten sobre qué forma de organizacién
politica y sistema de derechos podria considerarse més valida. Ya sea
desde una perspectiva kantiana (que enfatiza la libertad y establece un
conjunto de reglas formales para alcanzar un consenso justo) o desde un
enfoque hegeliano o aristotélico (que promueve un sentido moral de bien
comun reflejado en las leyes) ambas aproximaciones vinculan la legitimi-
dad con la legalidad, hasta el punto en que estos conceptos se confunden.

Ahora bien, el ejercicio imaginativo con el que iniciamos muestra un
problema respecto al cual las teorias politicas y juridicas tradicionales

4. Del lado liberal, tal vez el autor mas importante es John Rawls; y del lado comunitarista se podria
referir a Charles Taylor o Alasdair MacIntyre. “[...] mientras que desde la tradicién liberal —procedente
de Kant— se ha considerado que la vida en una sociedad politica requiere trazar una distincién entre,
por un lado, aquellas preguntas relativas a los proyectos personales de vida buena, y por otro, las
dirigidas al hecho de que necesitamos convivir unos con otros, desde la tradicidon comunitarista —de
raiz aristotélica o hegeliana, segtn el caso— se ha pensado que, tal y como lo cristalizan muchos de
los sintomas de las sociedades actuales, el tejido social es incapaz de sobrevivir a esta clase de distin-
cién, pues toda vida en comin requiere de muchos mas elementos compartidos —creencias, valores,
proyectos— de lo que los liberales estan dispuestos a conceder”. Instituto Tecnoldgico y de Estudios
Superiores de Occidente, Programa de Investigacion de los Departamentos de Formacién Humana'y de
Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, Jalisco, 2021, p. 8.

5. Idem.

m



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

—basadas en soberania, representacioén popular y derechos fundamen-
tales— resultan insuficientes para describir y valorar la legitimidad del
acto. La pregunta por la legitimidad se complejiza si consideramos el plu-
ralismo juridico que, de hecho, se presenta en nuestras sociedades, don-
de diferentes legalidades se relacionan con diferentes discursos sobre
la legitimidad. En el caso mexicano las comunidades indigenas poseen
un derecho propio més o menos reconocido por el Estado; sin embargo,
sus horizontes de legitimidad refieren a un sentido comunitario e iden-
titario, y no al Estado de derecho.® Ademas, es necesario considerar los
problemas de violencia e inseguridad que se manifiestan en América
Latina, donde el crimen organizado y otros actores que utilizan la vio-
lencia armada alcanzan a ocupar un lugar dentro de los ordenamientos
locales, ofreciendo servicios de seguridad o, incluso, de justicia.

Asi, dada la insuficiencia de la teoria politica y juridica estandar, tanto
para describir como para fundamentar la legitimidad de los modelos
normativos y politicos presentes en estos contextos, la propuesta de este
ensayo es detenernos para describir y analizar con mas detalle sus ma-
nifestaciones empiricas. Mas que apresurarnos a decidir a priori acerca
de la validez de una forma de organizacién, proyectos de vida o sobre
legitimidad en el uso de la fuerza, considero que conviene detenernos
para profundizar en estas relaciones confusas que se revelan entre la
seguridad, la legitimidad y la legalidad en México.

Esta confusion no se resolvera solamente mediante la diferenciacién entre
la legalidad y la legitimidad —que ciertamente resulta necesaria—, sino
que ademas requiere de un ejercicio de descripcidn sobre los diferentes
horizontes de legitimidad, la manera en la que operan entre siy su relacion

6. Benjamin Maldonado Alvarado, “Comunalidad y responsabilidad autogestiva” en Cuadernos del Sur,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social, Oaxaca, afio 18, N© 34, 2013, pp. 21-28; Luis Eduardo Rivero Borrell Zermefio, La
inhibicién de la comunidad y la posibilidad de un derecho en comiin. La relacién entre la forma de vida
comunitaria y el derecho a partir de la experiencia autonémica de Cherdn, tesis de Doctorado en Derecho
realizada en la Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2022.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

con las diversas legalidades (o0 normalidades) que producen. Esto es, partir
del pluralismo real sin intentar abandonarlo o resolverlo a priori, situar
nuestra reflexion en la confusion que de hecho se presenta para, antes de
las preguntas en torno a la validez, profundizar en “c6mo es mejor vivir
y cdmo hemos de convivir[?], las preguntas morales por antonomasia”.’
Para continuar con este ejercicio de profundizaciéon a partir de una re-
flexion situada, referiré al contexto reciente en el estado de Michoacanyy,
en especifico, al ejercicio de autonomia que realizan varias comunidades

indigenas a partir de un modelo propio de autogobierno y de seguridad.

Seguridad comunitaria, violencia y Estado en la meseta
p’urhépecha

Michoacan presenta un contexto complejo. Durante las décadas de
los ochenta y noventa del siglo XX se implement6 ahi un modelo de
desarrollo rural regional que sustituy6 cultivos tradicionales por cul-
tivos de alto valor comercial, lo que transformé al estado en un en-
clave agroexportador. Esta reconfiguracion modifico el paisaje y la
economia regional, generando ingresos significativos y una profunda
acumulacion de capital en las zonas agricolas, al mismo tiempo que
increment6 la desigualdad. Lo anterior fue creando un entorno favo-
rable para la diversificacién de las actividades delictivas que operaban
en la region. A finales de los afios noventa el crimen organizado, ini-
cialmente centrado en el narcotrafico, penetr6 en actividades como la
tala ilegal, la extraccién de minerales y la extorsién a productores.’ Los
grupos criminales, entonces, comenzaron a controlar el territorio, y
las actividades ilicitas se enquistaron en la region. Las organizaciones
criminales en Michoacan “utilizaron el territorio como un recurso de
autogestion, lucha armada, trinchera politica, explotaciéon control y

7. Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente, Programa de Investigacion..., p. 5.

8. Antonio Fuentes Diaz, Rocio del Pilar Moreno Badajoz y Luis Eduardo Rivero Borrell Zermefio, “El
autogobierno de Cheran K’eri en la defensa del territorio” en Revista d’Estudis Autonomics i Federals,
Institut d’Estudis Autonomics, Palma de Mallorca, N© 34, 2021, pp. 207-210.

173



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

dominacién”.’ Para Carmen Ventura, en su colusion con agentes del
estado y empresas privadas, que también emprenden formas de ex-
plotacién y extractivismo, en Michoacan opera un necrocapitalismo
en el que prevalece cierta ambigiiedad entre lo legal y lo ilegal, y en el
que el Estado parece “ya no disputar el monopolio de la violencia, sino
que sélo interviene de manera estratégica para el funcionamiento de
la dominacién econémica y politica”.””

En 20006 se implementé la politica nacional de seguridad conocida
como la “guerra contra el narco”, que desemboc6 en un alto nimero
de desapariciones y muertes por los enfrentamientos que se ocasio-
naron entre grupos del crimen organizado. A Michoacan, entre 2006
y 2014, se enviaron aproximadamente 53 mil elementos de las fuerzas
armadas, un cuarto de la fuerza total del pais, lo cual generd una
acumulaciéon de conflictos, principalmente en el sur del estado, con
efectos devastadores para la poblacidén que, ademas de las muertes
y desapariciones, provocaron el desplazamiento forzado de varias
comunidades.” A pesar de que en el anterior sexenio se adoptd una
politica de “abrazos, no balazos”, y de que actualmente la presidenta
Claudia Sheinbaum Pardo continda con esta politica —aunque ma-
tizada como politica preventiva que se acompafia con un discurso
de “cero tolerancia a la impunidad y al crimen”—, los indices de
inseguridad siguen incrementandose, junto con el de las personas
asesinadas,” y en el estado contintian los enfrentamientos por el con-
trol del territorio entre grupos criminales, al tiempo que aparecen
nuevas formas de violencia contra las comunidades.

9. Salvador Maldonado Aranda, La ilusién de la inseguridad. Politica y violencia en la periferia michoacana,
El Colegio de Michoacan, México, 2018, p. 92.

10. Maria del Carmen Ventura Patifio, Cartografias autonémicas en Michoacdn. Utopias y resistencias,
Cétedra Jorge Alonso/El Colegio de Michoacin, México, 2024, p. 36.

1. Alberto Colin Huizar, “Volver a la Escuela: Violencia criminal y desplazamiento forzado interno de
profesores en Michoacan, México” en Bajo el volcdn. Revista del Posgrado de Sociologia BUAP, Bene-
mérita Universidad Auténoma de Puebla, Puebla, afio 4, N2 8, 2023, pp. 103-107.

12. David Satl Vela, “Gobierno admite 180 mil asesinatos en el actual sexenio” en El Financiero, 2 de mayo
de 2024, https://www.elfinanciero.com.mx/nacional /2024/05/02/gobierno-admite-180-mil-asesinatos-
en-el-actual-sexenio Consultado 15/X1/2024.

174



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

Otra parte del contexto se conforma por las politicas respecto a los pue-
blos indigenas, en las que encontramos dos paradigmas principales. El
primero, conceptualizado como multiculturalismo liberal (o neoliberal), se
caracteriza por politicas y discursos de inclusién de la diversidad identita-
ria, de las minorias étnicas o nacionales, siempre y cuando se garanticen
las libertades individuales. Este paradigma se critica por desatender las
estructuras que generan desigualdad y se encuentra opuesto al paradigma
autondémico.” En México este paradigma surgi6 a partir del auge de movi-
lizaciones indigenas en los anos noventa. Estos tltimos fueron colocando
la autonomia y la libre determinacién como eje de sus reivindicaciones.™”
Tales movimientos se encuentran enmarcados en el viraje hacia el globa-
lismo neoliberal y, desde sus inicios, mostraban su oposicion a los princi-
pios de politica econémica que se imponian a los Estados, cuestionando
los procesos de integracidon y los mecanismos de negacion y dominaciéon
intensificados por este modelo de globalizacién econémica.”

Aunque en 2024 se aprobd una reforma constitucional que reconoce
de manera mas amplia los derechos de libre determinacién de los pue-
blos indigenas; y, a pesar de que el discurso oficial habla del “fin del
neoliberalismo”, los megaproyectos impulsados desde el Estado," asf

13. Willem Assies, “Territorialidad, Indianidad y Desarrollo: las cuentas pendientes” en Laura Valladares
de la Cruz (Coord.), Grandes temas de la antropologia juridica, RELAJU, Morelos, 20006, pp. 123-132;
Araceli Burguete Cal y Mayor, “Autonomia: la emergencia de un nuevo paradigma en las luchas por
la descolonizacién en América Latina” en Miguel Gonzalez, Ruby Araceli Burguete Cal y Mayor y
Pablo Ortiz, (Coords.), La autonomia a debate. Autogobierno indigena y estado plurinacional en Amé-
rica Latina, Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales/Cooperaciéon Técnica Alemana/Grupo
Internacional de Trabajo sobre Asuntos Indigenas/Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social/Universidad Intercultural de Chiapas, Quito, 2010, pp. 63-84.

14. “Las demandas indigenas han adoptado diferentes caracteres en la historia, y en la actualidad coinciden
en colocar a la autonomia y la libre determinacién como el eje de sus reivindicaciones: partiendo de la
reivindicacion del derecho a la ‘tierra’ se ha transitado al ‘territorio’, al de ‘habitat’ para después incor-
porar el concepto de ‘etnodesarrollo’ (o ‘desarrollo con identidad’) como paso previo a la consolidacion
y generalizacién de la exigencia de libre determinacion, entendida como demanda ‘madre’, origen y
espacio de todas las otras”. Marco Aparicio Wilhelmi, “El derecho de los Pueblos Indigenas a la libre
determinaciéon” en Mikel Berraondo (Coord.), Pueblos Indigenas y Derechos Humanos, Universidad
de Deusto, Bilbao, 2000, pp. 399-422, p. 399.

15. Gerardo Otero (Coord.), México en transicién: globalismo neoliberal, Estado y sociedad civil, H. Cimara
de Diputados, Lix Legislatura/Simon Fraser University/Universidad Auténoma de Zacatecas/Miguel
Angel Porria, México, 2006.

16. Inés Duran Matute y Rocio Moreno, La lucha por la vida frente a los megaproyectos en México, Catedra
Interinstitucional Universidad de Guadalajara-ciesas-Jorge Alonso, México, 2021.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

como la explotacion agroforestal y el aumento de la violencia de los
grupos criminales contra las comunidades en Michoacéan,” ponen en
duda la atencidn a las causas estructurales de sus problemas y al ejer-
cicio efectivo de su autonomia. Para seguir profundizando y situando
nuestra reflexién en la complejidad de este contexto, a continuacién
se exponen los casos de tres comunidades pertenecientes al pueblo
p’urhépecha, en Michoacan, que han transitado hacia un modelo es-
pecifico de autonomia que se ha desarrollado en ese estado.

El primer caso es el de la comunidad de Cheran, cabecera municipal
con una poblacién aproximada de 15 mil habitantes, que result6 ser
una experiencia novedosa y ejemplar en la regién. En 2011 la comuni-
dad realiz6 un levantamiento “en defensa de los bosques y la vida”, en
contra de la desforestacion y la violencia hacia las personas por parte
de un grupo del crimen organizado. Este levantamiento tomo la forma
de un autositio y derivé en la expulsion de los partidos politicos, la
reactivacion y renovacion de instituciones tradicionales comunitarias,
y, de manera novedosa en México, el reconocimiento de su autonomia
por via jurisdiccional. El reconocimiento abarcé tanto la eleccidén de
autoridades por “usos y costumbres” como el derecho a regirse por
sus estructuras de gobierno y derecho propio, permitiéndoles también
cierto grado de ejercicio auténomo del presupuesto municipal. Asimis-
mo, deriv6 en el reconocimiento de su cuerpo de seguridad o “policia
comunitaria”, la ronda comunitaria, que fue una de sus instituciones
tradicionales reactivadas y renovadas durante el levantamiento.”

A partir del caso Cheran, otras comunidades indigenas optaron por
luchar y ejercer una forma similar de autonomia. Sin embargo, a
diferencia de ese lugar, que es cabecera municipal, este ejercicio de

17. Maria del Carmen Ventura, Cartografias autonémicas..., pp. 93-205; Alberto Colin, “Volver a la escue-
la...”, pp. 93-103.

18. Antonio Fuentes Diaz, Rocio del Pilar Moreno Badajoz y Luis Eduardo Rivero Borrell Zermeno, “El
autogobierno...”, pp. 210-217.

176



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

autogobierno se realiza en otros casos a escala submunicipal. Estos
procesos comenzaron en 2016 por las comunidades de Pichataro,
San Felipe de los Herreros y Arantepacua, que son tenencias”” que
habian dependido politica y administrativamente de las cabeceras
municipales y que histéricamente han sido discriminadas y relega-
das. Posteriormente, estas y otras comunidades se agruparon en el
“Frente por la Autonomia de Consejos y Comunidades Indigenas”,
y realizaron un ejercicio de movilizacion politica que derivo en
una serie de reformas a la Ley Organica Municipal de Michoacén,
aprobadas en 2021. Esta Ley reconoce el derecho a la libre autode-
terminacion de las comunidades por medio del ejercicio directo del
presupuesto con base en los usos y costumbres, y autoridades pro-
pias de las comunidades. Por otra parte, en julio de 2024 sus cuerpos
de seguridad propios fueron reconocidos mediante una reforma a
la Ley del Sistema Estatal de Seguridad Publica.

El siguiente caso es el de la comunidad de Arantepacua, tenencia que
pertenece al municipio de Nahuatzen y que cuenta aproximadamente
con 3,500 habitantes. El 5 de abril de 2017 una caravana con mas de 40
unidades de la policia de Michoacan realiz6 un ejercicio represivo en
la comunidad que dejé 4 muertos, detenciones ilegales con 10 casos
de tortura y mas de 750 lesionados. Ante esta situacion, la comunidad
decidi6 expulsar a los 6rdenes de gobierno, partidos y fuerza publica.
Ese dia formaron un cuerpo de seguridad o policia comunitaria al
que nombraron Kuaricha (vocablo p’urhépecha que significa “aquél
que cuida, resguarda, protege o que cubre”), que en el presente es
usado por 24 comunidades regidas bajo el sistema de autogobierno.
Mis tarde, en 2021, mediante un proceso jurisdiccional, la comunidad
logro6 reconocimiento del Estado de su derecho al autogobierno, asi
como a recibir la parte del presupuesto que le corresponde por su

19. Una tenencia municipal es una demarcacion territorial y politica en la que un jefe de tenencia actda
como auxiliar de la administracién piblica municipal. Los municipios en Michoacan, y otros estados de
México, se dividen (de manera jerarquica) en cabecera municipal, tenencias y encargaturas del orden.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

numero de habitantes.”” Como en toda la region, en la actualidad hay
una fuerte presencia del crimen organizado que, no obstante, se ha
logrado contener en la comunidad por medio de su forma de auto-
gobierno y su Kuaricha.

El dltimo caso que se refiere es el de la comunidad p’urhépecha de La
Cantera, tenencia con aproximadamente 5,000 habitantes, que forma parte
del municipio de Santiago Tangamandapio y que desde 2022 se inscribe al
régimen de autogobierno de conformidad con la Ley Organica Municipal.
En 2019, €l jefe de tenencia convocé a profesionistas de la comunidad
para hacer un balance sobre la situacién del municipio que revel6 las
condiciones de abandono por parte de autoridades mestizas y una fuerte
division social provocada por los partidos politicos. Ante esto los pobla-
dores decidieron luchar por el ejercicio del presupuesto directo; en un
primer momento, mediante protestas, y, después, con la adscripcion al
movimiento juridico y al “Frente por la Autonomia de Consejos y Comu-
nidades Indigenas”, el cual, como se indic6, derivé en la aprobacion de la
Ley Organica Municipal de Michoacan en 2021. Por medio de este marco
juridico, la comunidad de La Cantera se convierte en la segunda comuni-
dad en ejercer el régimen de autogobierno previsto por esta Ley. Aunque
no se habian presentado sucesos de conflictos violentos con el crimen o
el Estado, como en los otros dos casos, el 20 de agosto de 2024 siete kuaris
o policias comunales de La Cantera y un civil fueron desaparecidos. El 21

20. Jacqueline Silva y Natalia Ruiz, “Kuarichas en Michoacén: los cuerpos de seguridad que simbolizan
la lucha de los pueblos originarios por tener autogobierno” en Animal Politico, 13 de octubre de 2022,
https://animalpolitico.com/sociedad/kuarichas-michoacan-seguridad-pueblos-originarios Consul-
tado 15/X1/2024.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

de agosto la comunidad realiz6 fuertes protestas para exigir su aparicion
con vida. El 23 de agosto fueron rescatados vivos.”

Seguridad, legitimidad y legalidad, sus relaciones en un
contexto especifico

En la actualidad existen 48 comunidades indigenas en Michoacan que
se rigen con un sistema de autogobierno reconocido por el Estado. La
mayoria de ellas tienen la categoria de tenencias municipales, siete
son encargaturas del orden y s6lo Cheran es cabecera municipal. Las
vias para lograr su reconocimiento han sido la Ley Organica Municipal
de 2021 y la via jurisdiccional o los acuerdos politicos (dentro de los
que destaca el caso de Nurio, que desde 2005 ejerce su presupuesto de
manera directa por medio de sus instituciones propias).” Las comuni-
dades que han obtenido este reconocimiento optaron por una organi-
zacion basada en concejos comunales divididos en rubros o carteras
como educacidn, salud, medioambiente, obras publicas, deportes, agua
potable, administracion local y honor y justicia. A este ultimo concejo
se adscriben las instituciones propias de seguridad comunitaria.

En estos casos es posible observar dos ejercicios centrales en su forma
de autonomia. El primer ejercicio consiste en la referida asignacion pro-
porcional del presupuesto municipal para administrar autbnomamente
sus recursos. Al recibir de forma directa su parte proporcional, las comu-
nidades deciden, de manera asamblearia y en la practica de democracia

21. Antonio Fuentes Diaz, Rocio del Pilar Moreno Badajoz y Luis Eduardo Rivero Borrell Zermeiio,
“Mujeres p’'urhépecha al frente de la seguridad y justicia comunitaria en Michoacan” en Ojald, 19 de
septiembre de 2024, https://www.ojala.mx/es/ojala-es/mujeres-purhepecha-al-frente-de-la-seguridad-
y-justicia-comunitaria-en-michoacan Consultado 15/X1/2024. Estos hechos se presentan dentro de un
contexto generalizado de violencia contra las comunidades de Michoacan. Ese mismo dia la comunidad
de San Angel Zurumucapio anunci6 que todo el pueblo se levantaria en armas y blindaria sus princi-
pales accesos, debido a la inseguridad que padecen por el crimen organizado. A ello la SSP respondi6
con un didlogo para acordar un trabajo en conjunto. El martes 277 de agosto se realiz6 una caravana de
las Kuaricha de diversas comunidades en apoyo a las comunidades afectadas por estos sucesos. El 29
de agosto la comunidad de Carapan realizé un bloqueo para exigir seguridad y por la desapariciéon de
una familia; y se proyecta un levantamiento de la comunidad similar al de San Angel Zurumucapio.

22. Maria del Carmen Ventura, Cartografias autonémicas..., pp. 43-51.

179



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

participativa, qué proyectos ptblicos son prioritarios. Un segundo ejerci-
cio es la construccidn de instituciones que garanticen la seguridad local.
En el contexto de Michoacan, el ejercicio del autogobierno y el derecho
ala autonomia son inseparables de la formacién de cuerpos de seguridad
armada por la presencia del crimen organizado.” Asimismo, estas expe-
riencias coinciden en un distanciamiento e, incluso, en la expulsién de
los partidos politicos de las comunidades, como sucedi6 en los tres casos
narrados. Esta decision se justifica con la necesidad de evitar las divisio-
nes partidistas y relaciones clientelares que se suscitaban dentro de las
comunidades, por las posibles vinculaciones que podian presentar con
el crimen organizado. Ademés, la decision se basa en las experiencias de
otras luchas de resistencia indigena, como el EZLN y otros movimientos
similares en América Latina, que confluyen dentro del paradigma auto-
némico referido (opuesto a las politicas multiculturales y neoliberales).

No obstante, en contraste con otras experiencias, como las comuni-
dades y los Municipios Auténomos Rebeldes Zapatistas, la forma de
ejercicio de su libre determinacién presenta una mayor relaciéon y ar-
ticulacion con instituciones del Estado, lo que ha abierto inquietudes
por las posibles afectaciones a sus derechos de libre determinacién y
a su forma de vida comunitaria. A pesar de sus logros, el “denominado
‘régimen de autogobierno’ ha implicado en los hechos la exclusién
de comunidades que no ejercen el presupuesto directo, a las que no
se les reconoce sus propias formas de gobierno indigena comunal”.*
Por otra parte, aunque el Estado reconoce esta forma de autonomia,
como se refirid, la explotacion agroforestal y el aumento de la violen-
cia de los grupos criminales hacia las comunidades ponen en duda la
atencidn a las causas estructurales de sus problemas para el ejercicio
efectivo de su autonomia. Ademaés, las comunidades no estan exentas
de conflictos al interior por su decisién en relacion con su forma de

23. Antonio Fuentes Diaz, Rocio del Pilar Moreno Badajoz y Luis Eduardo Rivero Borrell Zermefio, “El
autogobierno...”, pp. 227-229.
24. Maria del Carmen Ventura, Cartografias autonémicas..., p. 15.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

organizacion politica,” especialmente con personas que son afines a
. spe 6
los partidos politicos.’

Es necesario considerar que en estos contextos de violencia y des-
igualdad las afectaciones a la autonomia de estas comunidades y
a las formas de vida comunitarias van mas alla de la lesién a sus
derechos identitarios, como se ha planteado de manera usual en
relacion con los Derechos de los Pueblos Indigenas. Ademas, tam-
bién se afectan las formas de organizacidén y cooperacion social que
los grupos realmente utilizan para la satisfaccién de necesidades
fundamentales o para el goce de sus derechos. Estas formas de or-
ganizacion suplen las deficiencias de las instituciones del Estado
o el incumplimiento de sus obligaciones para hacer efectivos los
derechos. En algunos casos, las comunidades encuentran mejores
formas de satisfacer necesidades fundamentales o complementar
las que el Estado puede ofrecer por si mismo.” Aquéllas, entonces,
cuentan con sus propias instituciones para la colaboracién social
y se hallan en una etapa de innovacidn en cuanto a la creacién y el
uso de reglas para la organizacidén comunitaria.

Estas nuevas formas politicas y juridicas apuntan hacia el acceso a
la justicia y la vigencia de los derechos en sectores ignorados por el
modelo dominante. Como sefialé al inicio, es posible apreciar que el
horizonte comunitario es muy potente, en el sentido de que alcanza
a distinguirse y oponerse al del Estado, y funciona como una fuente

25. Marfa del Carmen Ventura, Cartografias autonémicas..., pp. 98-116; Luis Eduardo Rivero Borrell Zer-
meno, La inhibicién de la comunidad..., pp. 123-148 y 170-184.

26. Un caso importante fue el de la cabecera municipal de Nahuatzen, que habia optado por un sistema
de gobierno propio, pero que en la actualidad regres6 a una forma de gobierno de tipo ayuntamiento,
después de fuertes conflictos al interior de la comunidad. “Atacan casa del Consejo Ciudadano Indigena
de Nahuatzen”, Desinformémonos - Periodismo de abajo, 8 de mayo de 2021, https://desinformemonos.
org/atacan-casa-del-consejo-ciudadano-indigena-de-nahuatzen Consultado 15/X1/2024.

27. Antonio Carlos Wolkmer, “Pluralismo juridico: Nuevo marco emancipatorio en América Latina” en
Mauricio Garcia Villegas y César Rodriguez Garavito (Coords), Derecho y sociedad en América Lati-
na: Un debate sobre los estudios juridicos criticos, Instituto Latinoamericano para una Sociedad y un
Derecho Alternativos, Bogot4, 2023, pp. 254-256; Marco Aparicio Wilhelmi “El derecho de los Pueblos
Indigenas...”, pp. 407-409.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de legitimidad, segiin se pudo observar también en los tres casos de
las comunidades narradas. De ello deriva una tensién entre la con-
cepcion tradicional de la politica y del derecho, y las nuevas formas,
practicas y sentidos que se estan impulsando en las comunidades
indigenas. Asimismo, en los casos narrados se pudo observar que el
sentido de diversas instituciones, normas y de la misma estructura
de gobierno comunitario se expresa como una respuesta ante la vio-
lencia del crimen organizado.

Estas experiencias concretas, entonces, aportan elementos para abor-
dar la confusion en la complejidad del contexto y, con ello, clarificar
las relaciones presentes entre legitimidad, legalidad y seguridad.
Tales relaciones, ademés, pueden entenderse dentro de los rasgos
caracteristicos que México comparte con América Latina. En cuan-
to ala relacion entre legalidad y legitimidad podemos enumerar las
siguientes caracteristicas:

1. La debilidad o discontinuidad de las estructuras estatales, el
escaso grado de internalizacion de la obligatoriedad de las normas
y la ausencia de pautas uniformes de obediencia al derecho.

2. Lainsuficiente cobertura de las necesidades basicas de amplios
sectores de la poblacidn, la polarizacion de la riqueza y la pobreza,
y la existencia de altos grados de exclusion o la defectuosa y des-
igual inserci6n social, politica, econémica y cultural.

3. Lacoincidencia de los procesos de reformas constitucionales
con un momento de menor consenso sobre los principios libe-
rales, que se pone de manifiesto en los diversos modos que el
debate sobre el multiculturalismo y el pluralismo juridico adopta
en la regidon en contraste con la mayor homogeneidad de la base
valorativa que fundament6 los marcos institucionales de la de-
mocracia constitucional en Europa occidental o, en su momento,
en los Estados Unidos de Norteamérica.

4. Lainfluencia del tradicional trasfondo juridico-constitucio-
nal hibrido (anglosajén y continental) latinoamericano sobre



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

un mapa de subcomunidades juridicas que ocupan posiciones
muy dispares entre formalismo y antiformalismo.”

Ademas de estos rasgos, es necesario considerar la relacion de la le-
galidad y la legitimidad con los problemas de violencia e inseguridad
presentes en la region, derivados del crimen organizado y de otros
contextos de violencia armada. Como sostiene Julieta Lemaitre, los
territorios que los criminales controlan o en los que el Estado esta
ausente no son zonas sin ley; y en la poblacién la normalizacién de la
violencia puede acabar por legitimarla, al tiempo que se vincula con
los sentidos sociales sobre lo que es aceptable o normal y, por ello,
normativo.” En Michoacén, y en diferentes lugares en América La-
tina, los grupos criminales utilizan sus recursos para la explotacion,
el control y dominacién, incluso mediante la construccion de ideolo-
gias localistas que les brindan legitimidad entre la poblacién.** Como
seflalan Natalia de Marinis y Antonio Fuentes, aquéllos emplean sus
repertorios de violencia para instaurar formas de control social y ex-
traccién econdémica, y, en algunos casos, alcanzan a ocupar un lugar
dentro de los ordenamientos locales, ofreciendo servicios como obra
publica, seguridad o, incluso, justicia.*

Alejandro Agudo y Marco Estrada afirman que estos poderes no esta-
tales disputan la soberania, realizando tareas que son responsabilidad
del Estado, a la vez que fungen como administradores de la violencia
en los territorios y los cuerpos.” En un sentido similar, Achille Mbem-
be acude a los conceptos necropolitica y gobiernos privados indirectos

28. Francisca Pou Giménez, “Justicia constitucional y proteccién de derechos en América Lantina: el debate
sobre la regionalizacion del activismo” en César Rodriguez Garavito (Coord.), El derecho en América
Latina: Un mapa para el pensamiento juridico del siglo xx1, Siglo xX1, Buenos Aires, 2011, pp. 211-250.

29. Julieta Lemaitre Ripoll, “.Constitucién o barbarie? Cémo repensar el derecho en las zonas ‘sin ley”
en César Rodriguez Garavito (Coord.), El derecho en América Latina..., pp. 47-68.

30. Salvador Maldonado Aranda, La ilusién de la inseguridad..., p. 92.

31. Natalia de Marinis y Antonio Fuentes, “Repensar las violencias y el estado en Latinoamérica: estados de
excepcidn, gobernanza criminal y extractivismo” en Bajo el volcdn. Revista del Posgrado de Sociologia
BUAP, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, Puebla, afio 4, N2 8, 2023, pp. 11-30.

32. Alejandro Agudo Sanchiz y Marco Estrada Saavedra, “Introduccion: El Estado o los efectos de poder
de la incertidumbre y la fragmentacién” en Alejandro Agudo Sanchiz y Marco Estrada Saavedra (Eds.),
Estatalidades y soberanias disputadas, El Colegio de México, México, 2017, pp. 9-44.

183



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

para referir a una gobernanza basada en la distribucion de la muerte y
en una soberania situada en la capacidad para definir quién tiene im-
portancia y quién es desechable.” Se trata de un estado de excepcion
permanente cuyas caracteristicas, no obstante, difieren de las sefialadas
por Agamben.” Para este autor, el poder soberano se caracteriza por su
capacidad de suspender las leyes o decretar el estado de excepciodn,
lo que también se observa en el caso de los grupos criminales; sin
embargo, en estos ultimos, dicho estado no opera mediante las institu-
ciones del estado y del derecho. Asi, en estos casos, la confusion no se
presenta entre la legalidad y la arbitrariedad, sino entre la legitimidad
y la arbitrariedad.

Por su parte, como se sefialaba al inicio, las teorias politica y juridica
estindar —basadas en conceptos como la soberania estatal, la represen-
tacion y los derechos individuales— resultan insuficientes tanto para
describir como para fundamentar la legitimidad de los modelos nor-
mativos y politicos presentes en estos contextos. Es necesario partir del
pluralismo real, sin intentar abandonarlo o resolverlo al margen de sus
manifestaciones empiricas y del sentido practico que tienen las decisio-
nes. Para ello considero ttil recurrir a un concepto de legitimidad amplio,
que pueda abarcar tanto la probabilidad de lograr obediencia ante un
mandato,” los discursos y procesos que justifican los acuerdos politicos y
normas como correctas o justas® como los discursos presentados como
justificaciones dadas por quien reclama obediencia, independientemen-
te de su correccion o procesos deliberativos.” Este sentido amplio del
concepto resulta necesario para abarcar un contexto en el que operan
grupos criminales y en el que las comunidades, mediante su ejercicio de
autonomia y sus formas de organizacion, confrontan este contexto de

33. Achille Mbembe, Necropolitica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011.

34. Giorgio Agamben, Homo sacer..., pp. 9-89.

35. Max Weber, Economia y sociedad, Fondo de Cultura Econémica, México, 1969.

36. Jurgen Habermas, Facticidad y validez, Trotta, Madrid, 2001.

37. Julia Grauvogel y Christian von Soest, “Claims to legitimacy count: Why sanctions fail to instigate
democratisation in authoritarian regimes” en European Journal of Political Research, European Con-
sortium for Political Research, Colchester, Reino Unido, vol. §3, N 4, 2014, pp. 635-653.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

violencia, control territorial y disputas por el poder. Un escenario en el
que se expresan diversas fuentes de legitimidad, diversas legalidades y
diferentes precepciones sobre la seguridad.

Conclusion

En los casos descritos es posible observar las relaciones concretas
que se establecen entre los diferentes discursos sobre la legitimidad,
las acciones de seguridad y las legalidades con las que opera el orden
institucional del Estado, asi como las estructuras propias de gobierno
de las comunidades. Es factible apreciar que el horizonte comunitario
alcanza a distinguirse y oponerse al del Estado, y que funciona como
una fuente de legitimidad; asi como que el sentido de diversas insti-
tuciones, normas y la misma estructura de gobierno comunitario se
expresa en tanto respuesta ante la violencia del crimen organizado.
De manera central, muestra que las diversas formas de legitimidad
s6lo resultan comprensibles en las relaciones entre variados actores
que, de manera diversa, establecen un tipo de gobierno en la regién
o un uso legitimo de la fuerza.

Aunque este articulo s6lo muestra un pequefio avance de una investiga-
cidn en curso, aporta elementos para trazar el mapa o lared de relaciones
entre los agentes para clarificar, con ello, las relaciones ciertamente con-
fusas entre la legitimidad, la legalidad y la seguridad. Para continuar con
este ejercicio de reflexion situada, considero conveniente centrarse en
las estrategias y acciones de seguridad comunitarias, ya que este ambito
ofrece un espacio de observacion clave para entender la complejidad de
los fenémenos en la regién. Su perspectiva es la que mas me interesa, tal
vez por un prejuicio dialéctico, en tanto estimo que en otras formas de
legitimidad y ejercicio del poder no hay futuro; s6lo muerte o institu-
ciones atrofiadas. El proyecto de investigaciéon que se plantea, entonces,
busca comprender los horizontes que legitiman sus acciones de seguri-
dad, particularmente en su relacion con la legitimidad que reclaman o

185



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

detentan otros agentes —el Estado, los grupos criminales o las grandes
empresas—. Como sugiere Michel Foucault,”® queremos mostrar el juego
entre tipos de saber, las formas de normalidad, los modos de relacionarse
con uno mismo y los otros, y, habria que agregar, el territorio.

Fuentes documentales

“Atacan casa del Consejo Ciudadano Indigena de Nahuatzen”, Desin-
formémonos - Periodismo de abajo, 8 de mayo de 2021, https://des-
informemonos.org/atacan-casa-del-consejo-ciudadano-indigena-
de-nahuatzen Consultado 15/X1/2024.

Agamben, Giorgio, El misterio del mal. Benedicto XV1y el fin de los tiem-
pos, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2013.

Homo Sacer: el poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Va-
lencia, 1998.

Agudo Sanchiz, Alejandro y Estrada Saavedra, Marco, “Introduccion:
El Estado o los efectos de poder de la incertidumbre y la fragmen-
taciéon” en Agudo Sanchiz, Alejandro y Estrada Saavedra, Marco
(Eds.), Estatalidades y soberanias disputadas, El Colegio de Mé-
xico, México, 2017, pp. 9-44-.

Aparicio Wilhelmi, Marco, “El derecho de los Pueblos Indigenas a la libre
determinacién” en Berraondo, Mikel (Coord.), Pueblos Indigenas y
Derechos Humanos, Universidad de Deusto, Bilbao, 2006, pp. 399-422.

Assies, Willem, “Territorialidad, Indianidad y Desarrollo: las cuentas
pendientes” en Valladares de la Cruz, Laura (Coord.), Grandes te-
mas de la antropologia juridica, RELAJU, Morelos, 2000, pp. 123-132.

Bobbio, Norberto, Matteucci, Nicola y Pasquino, Gianfranco, Diccio-
nario de politica, Siglo Xx1, México, 1988.

Burguete Cal y Mayor, Ruby Araceli, “Autonomia: la emergencia de un
nuevo paradigma en las luchas por la descolonizacion en América
Latina” en Gonzalez, Miguel, Burguete Cal y Mayor, Ruby Araceli y

38. Michel Foucault, Historia de la sexualidad 11. El uso de los placeres, Siglo Xx1, México, 2014.



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

Ortiz, Pablo (Coords.), La autonomia a debate. Autogobierno indigena
y estado plurinacional en América Latina, Facultad Latinoamericana
de Ciencias Sociales/Cooperacién Técnica Alemana/Grupo Inter-
nacional de Trabajo sobre Asuntos Indigenas/Centro de Investiga-
ciones y Estudios Superiores en Antropologia Social/Universidad
Intercultural de Chiapas, Quito, 2010, pp. 63-84.

Colin Huizar, Alberto, “Volver a la Escuela: Violencia criminal y desplaza-
miento forzado interno de profesores en Michoacin, México” en Bajo
el volcan. Revista del Posgrado de Sociologia BUAP, Benemérita Uni-
versidad Auténoma de Puebla, Puebla, afio 4, N? 8, 2023, pp. 91-127.

De Marinis, Natalia y Fuentes, Antonio, “Repensar las violencias y el
estado en Latinoamérica: estados de excepcion, gobernanza cri-
minal y extractivismo” en Bajo el volcan. Revista del Posgrado de
Sociologia BUAP, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla,
Puebla, ano 4, N2 8, 2023, pp. 11-30.

Duran Matute, Inés y Moreno, Rocio, La lucha por la vida frente a los
megaproyectos en México, Catedra Interinstitucional Universidad
de Guadalajara-CIEsAs-Jorge Alonso, México, 2021.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad 1I. El uso de los placeres,
Siglo xx1, México, 2014.

Fuentes Diaz, Antonio, Moreno Badajoz, Rocio del Pilar y Rivero Borrell
Zermernio, Luis Eduardo, “El autogobierno de Cheran K’eri en la de-
fensa del territorio” en Revista d’Estudis Autonomics i Federals, Insti-
tut d’Estudis Autonomics, Palma de Mallorca, N© 34, 2021, pp. 205-232.

“Mujeres p’'urhépecha al frente de la seguridad y justicia comu-
nitaria en Michoacan” en Ojald, 19 de septiembre de 2024, https://
www.ojala.mx/es/0jala-es/mujeres-purhepecha-al-frente-de-la-segu-
ridad-y-justicia-comunitaria-en-michoacan Consultado 15/X1/2024.

Grauvogel, Julia y Von Soest, Christian, “Claims to legitimacy count:
Why sanctions fail to instigate democratisation in authoritarian
regimes” en European Journal of Political Research, European Con-
sortium for Political Research, Colchester, Reino Unido, vol. 53,

N© 4, 2014, pp. 635-653.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Habermas, Jurgen, Facticidad y validez, Trotta, Madrid, 2001.

Instituto Tecnolégico y de Estudios Superiores de Occidente, Programa
de Investigacion de los Departamentos de Formacion Humanay de
Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, Jalisco, 2021

Lemaitre Ripoll, Julieta, “‘Constitucion o barbarie? Coémo repensar el de-
recho en las zonas ‘sin ley’” en Rodriguez Garavito, César (Coord),
Elderecho en América Latina: Un mapa para el pensamiento juridico
del siglo xx1, Siglo XX1, Buenos Aires, 2011, pp. 47-68.

Maldonado Alvarado, Benjamin, “Comunalidad y responsabilidad auto-
gestiva” en Cuadernos del Sur, Instituto Nacional de Antropologia
e Historia/Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social, Oaxaca, ano 18, N9 34, 2013, pp. 21-28.

Maldonado Aranda, Salvador, La ilusién de la inseguridad. Politica y
violencia en la periferia michoacana, El Colegio de Michoacan,
México, 2018.

Mbembe, Achille, Necropolitica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011.

Otero, Gerardo (Coord.), México en transicion: globalismo neoliberal,
Estado y sociedad civil, H. CAmara de Diputados, LIX Legislatura/
Simon Fraser University/Universidad Auténoma de Zacatecas/
Miguel Angel Porriia, México, 2006.

Pou Giménez, Francisca, “Justicia constitucional y proteccién de de-
rechos en América Lantina: el debate sobre la regionalizacién del
activismo” en Rodriguez Garavito, César (Coord.), El derecho en
América Latina: Un mapa para el pensamiento juridico del siglo
XXI, Siglo XX1, Buenos Aires, 2011, pp. 211-250.

Rivero Borrell Zermefio, Luis Eduardo, La inhibicion de la comunidad
y la posibilidad de un derecho en comiun. La relacion entre la forma
de vida comunitaria y el derecho a partir de la experiencia auto-
nomica de Cherdn, tesis de Doctorado en Derecho realizada en la
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2022.

Silva, Jacqueline y Ruiz, Natalia, “Kuarichas en Michoacan: los cuerpos
de seguridad que simbolizan la lucha de los pueblos originarios
por tener autogobierno” en Animal Politico, 13 de octubre de 2022,



LEGITIMIDAD, LEGALIDAD Y SEGURIDAD.
SU CONFUSION Y RELACIONES EN EL CONTEXTO DE VIOLENCIA EN MEXICO

https://animalpolitico.com/sociedad/kuarichas-michoacan-segu-
ridad-pueblos-originarios Consultado 15/X1/2024.

Vela, David Sadl, “Gobierno admite 180 mil asesinatos en el actual
sexenio” en El Financiero, 2 de mayo de 2024, https://www.elfi-
nanciero.com.mx,/nacional /2024/05/02/gobierno-admite-180-mil-
asesinatos-en-el-actual-sexenio Consultado 15/X1/2024.

Ventura Patifio, Maria del Carmen, Cartografias autonémicas en Mi-
choacdn. Utopias y resistencias, Catedra Jorge Alonso/El Colegio
de Michoacan, México, 2024.

Weber, Max, Economia y sociedad, Fondo de Cultura Econémica, Mé-
xico, 1969.

Wolkmer, Antonio Carlos, “Pluralismo juridico: Nuevo marco eman-
cipatorio en América Latina” en Garcia Villegas, Mauricio y Ro-
driguez Garavito, César (Coords), Derecho y sociedad en Améri-
ca Latina: Un debate sobre los estudios juridicos criticos, Instituto
Latinoamericano para una Sociedad y un Derecho Alternativos,

Bogota, 2023, pp. 247-259.

189



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.



‘@’ ITESO, Universidad
5

Jesuita de Guadalajara

Presentacion
Miguel Ferndndez Membrive

Michel Foucault II. A 40 anos
El historiador en el filésofo
Kevin Rios Ospina

Acercamientos filoséficos
Patologfas de la yoidad: una lectura secular de La enfermedad mortal
Fernando Rudy Hiller

Sobre la firmeza del dnimo contra la esclavitud humana en la Etica de Spinoza
Maria Edith Veldzquez Herndndez

La unién e interaccion entre el alma y el cuerpo, y su posible
inteligibilidad en Descartes
Fredy Humberto Castafneda Vargas, s,.

Evald lliénkov y la contradiccién en la configuracién del conocimiento
Vidzu Morales Huitzil

Vidas precarias y cuerpos normados. Desafios para la democracia
Gergana Neycheva Petrova

Cine y literatura
Cielo rojo: la pretensidn de ser escritor
Luis Garcia Orso, s.).

Otra cosa
José Israel Carranza

Justicia y sociedad

Legitimidad, legalidad v seguridad. Su confusién vy relaciones en el
contexto de violencia en México

Luis Eduardo Rivero Borrell Z.

ISSN 2448-9085

97 72448l908002





