Paideia y pedagogia: reflexiones
sobre el imaginario educativo

Alonso Casanueva Baptista*

Recepcidn: 10 de noviembre de 2019
Aprobacidn: 20 de noviembre de 2019

Resumen. Casanueva Baptista, Alonso. Paideia y pedagogia: reflexiones sobre
el imaginario educativo. Una tarea propia a la filosofia y la sociologia es la de
pensar la educacién como instituciéon central de la sociedad. Haciendo uso
de la obra de Cornelius Castoriadis, el presente articulo examina el lugar que
ocupa la educacién respecto a las actividades sociales mas importantes, y la
concibe como un imaginario caracterizado por su capacidad creativa y su ten-
dencia hacia modos de vida en comin mas democraticos. Esta aproximacién
permite reconsiderar la conexién existente entre proyectos educativos y la
cultura en la que emergen.

Palabras clave: paideia, educacion, imaginario, cultura, praxis pedagogica, Castoriadis.

Abstract. Casanueva Baptista, Alonso. Paideia and Pedagogy: Reflections on the
Educational Imaginary. One of tasks of philosophy and sociology tasks is to
think about education as society’s core institution. Using Cornelius Castoria-
dis’ work as a basis, this article looks at education’s role in the most important
social activities, with a view of education as an imaginary characterized by its
creative capacity and its tendency toward more democratic forms of common
life. This approach serves to reconsider the connection between educational
projects and the culture in which they emerge.

Reywords: paideia, education, imaginary, culture, pedagogical praxis, Castoriadis.

*  Doctor en Sociologia por la Trobe University, actualmente académico asistente en la misma univer-
sidad y editor de la revista Thesis Eleven. zupzoiso@hotmail.com

261



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Introduccion

Es una grata sorpresa encontrar —después de muchos anos de expe-
riencia— que mi trabajo académico y la labor intelectual de Alfonso
Ibafiez siguen cruzando caminos. A €l debo mi interés por la filoso-
fia politica de Cornelius Castoriadis, que devino en un ensayo critico
durante la licenciatura y ahora forma parte de mi tesis doctoral. La
introduccion de Alfonso a pensar el ser de la sociedad a manera de un
imaginario sigue generando ecos en mi mente, que ondean de vuelta
a su encuentro, en esta y otras reflexiones que me hago acerca de la
educacion. Por ello, celebro la ocasidon de poder publicar un texto que
ojala él considerara mas serio que mis primeros balbuceos en el ambito
de la teoria social.

El filésofo estadounidense John Dewey escribid en 1938, tras haber
experimentado con sistemas educativos y otras iniciativas publicas,
que para elaborar una filosofia de la educacién innovadora habia que
mantenerse al margen de los ismos y en su lugar habia que partir de la
definicién de términos centrales. En su época, asi como en la nuestra,
las discusiones sobre ensefianza se planteaban desde extremos tradi-
cionalistas o progresivistas.” Precisamente, uno de los peligros de los
ismos se encuentra en simplificar el tema de la educacién a cuestiones
escolares o a preocupaciones de corte politico. Y aunque se requiera
una discusioén constante entre pedagogos/as que elaboren curriculos
efectivos, o con politicos que cuestionen, reformen o transformen de
tajo los reglamentos y preceptos sobre los cuales se ha edificado un
sistema nacional centralizado de escolarizacioén, primero es necesario
pensar cual tipo de educacion refleja mejor la direccidon que se busca

1. Ensu libro Experience and education.

2. Elprimer extremo corresponde, en un pais como México, a la escuela estandar promovida por la Secre-
taria de Educacion Publica, asi como a muchas otras escuelas de denominacion religiosa. El segundo
extremo, que en México no conforma mas que un porcentaje pequeilito de escuelas privadas para las
clases media y alta, corresponde a las iniciativas pedagdgicas alternativas propuestas por educadores/
as como Maria Montessori o Rudolph Steiner, o0 mas recientemente por proyectos como universidades
indigenas e indigenistas, ademas de colegios especializados basados en pedagogias criticas.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

tomar como sociedad. Para ello se necesita la intervencion de tedricos
(socidlogos y fildsofos) que comprendan las dinamicas sociales carac-
teristicas del hacer cotidiano y promuevan, desde sus analisis, proyec-
tos educativos que conecten el ser de la sociedad con sus posibilidades.

En este articulo busco examinar los términos que permitan repensar
la educacion haciendo uso del marco teérico propuesto por Cornelius
Castoriadis, el fildsofo-economista-psicoanalista greco-francés mejor
conocido por su ontologia de la creaciéon y por su proyecto politico de
autonomia. A pesar de que Castoriadis nunca desarroll una teoria ex-
haustiva acerca de la educacion, su filosofia politica contiene elemen-
tos suficientes para poder sentar bases de pensamiento alrededor del
tema. En concreto, quisiera explorar el lugar que ocupa la educacion
como institucion creativa y radical (es decir, perteneciente a la raiz)
de una sociedad. Mi argumento es que esto es posible si se analizan
dos conceptos a los que Castoriadis se refiridé en sus menciones a la
educacion: los conceptos de paideia y de praxis pedagogica.

Antes de discutir estos conceptos explicaré concisamente dos dina-
micas que Castoriadis identifica como fundamentales para el hacer
social. Ambas son centrales para su definiciéon de lo que implica la
educacion y ayudan a concebirla como una actividad privilegiada para
la autoafirmacién de cualquier sociedad. Por un lado, esta el encuentro
constante entre los polos de formacién de lo social, mejor conocidos
como el imaginario instituido y el imaginario instituyente (o el poder
instituyente). Por otra parte, existe una relacion que revela los niveles
o dimensiones del hacer social: el encuentro inevitable y constante
entre la psyché y la sociedad.

En segundo lugar, distinguiré la definicion trisémica que he encontrado
en el trabajo de Castoriadis acerca del término griego paideia, y demos-
traré en qué manera(s) esta contenida dentro la praxis pedagbgica que
es tan importante para la transformacion radical de la sociedad. En este



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

punto, es importante resaltar que una educacién como ésta es indife-
renciable (incluso en su posible ejercicio) de aquello que entendemos
por cultura, tanto en sus formas intencionales como no intencionadas.
Y larelacion que existe entre educacidon y cultura es de caracter radical
creativa, al tiempo que participa de las distintas dimensiones histori-
co-sociales (privada, intersubjetiva y social).

Por ultimo, apuntaré a algunos de los limites que tiene la aproximacion
castoriadiana. En especifico, que su concepcioén de educacion carece
de un caracter humano (porque estd subordinado al caricter “social”
del individuo) que sirva de orientacién a la disposicion del ensefiante
y aprendiz, y también que hay una ausencia de discusiones programa-
ticas sobre como enfrentar un proyecto educativo de autonomia a un
contexto de cultura heter6noma.

Contexto y relaciones pertinentes

En el contexto de Europa durante la mitad del siglo XX, especificamen-
te la Europa de los proyectos socialistas, marxistas y (post)estructu-
ralistas, escribié Castoriadis criticas profundas al marxismo —a los
marxismos—’ que después darian pie a la elucidacién de una teoria
sobre la institucion de la sociedad por la sociedad misma.* En breve,
Castoriadis juzgaba de manera negativa el poder que habia sido con-
ferido a la Historia (como teleologia) desde los escritos de Karl Marx.’

3. Entre los aflos 1948 a 1965 Castoriadis cofundé y dirigié el grupo Socialisme ou Barbarie, del cual forma-
ron parte Claude Lefort (cofundador), Jean-Francois Lyotard, Edgar Morin, Marcel Gauchet, etc. Este
colectivo public una serie de textos en los que criticaban el régimen burocratico de 1a URSS, asi como
su defensa o justificacion por parte de los miembros de la Cuarta Internacional, al tiempo que promovian
ideas concernientes a sindicatos obreros, movimientos de derechos obreros y su fortalecimiento.

4. Castoriadis recopild sus intervenciones en Socialisme ou Barbarie para ser publicadas como la primera
mitad de su libro mas conocido y sistematico: La Institucién Imaginaria de la Sociedad. La segunda mitad
corresponde a la elucidacion de una teoria sobre el caricter radical del imaginario social y su papel
en la constitucion de sociedades especificas. En este articulo hago referencia a este libro, pero también
a muchos articulos escritos por él, ya que las menciones a la educacion son breves y estan esparcidas a
lo largo de su obra.

5. Enrealidad, su oposicion a la vision teleoldgica de la Historia se extiende mas all4 que a Marx (por
ejemplo, esté el caso de Hegel). Su critica, que es indicativa de un problema mayor —el problema de
la determinacion—, esta dirigida a la Historia de la filosofia que se piensa unificada y determinante.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

El griego veia en ésta y otras concepciones teoricas el ejercicio de un
mito muy poco probable: el de que el tinico ser existente es el ser de-
terminado. En sus palabras, “la teoria que hace del ‘desarrollo de las
fuerzas productivas’ el motor de la historia presupone implicitamente
[sic] un tipo invariable de motivacion basica para todos los individuos;
a grandes rasgos, una motivacién econémica”.” A modo de respuesta, su
propuesta filos6fica consistié en entender el mundo como la creaciéon
constante de una sociedad abierta. En otras palabras, el ser (siempre
parcialmente indeterminado) de la sociedad se hace a si mismo a través
del tiempo, mediante la encarnacién y creaciéon de formas por parte de
sus miembros. La historia, en contraste al elevamiento progresivo profe-
sado por los intérpretes hegelianos, fue entendida por él como creacion:
“La historia es esencialmente poiesis, no poesia imitativa sino creaciéon
y génesis ontoldgico en y a través del hacer y representar/decir de
los individuos”.” En consecuencia, los principios o “leyes” que deduci-
mos de la historia no pueden tomar forma méas que en retrospectiva y
de manera fragmentaria. Mas adn, estos principios se establecen desde
la 6ptica especifica de una sociedad en particular, lo que en definitiva
altera el peso que adjudicamos a ciertos sucesos o su valor para la
identidad propia de la sociedad que los observa.

Su contribucién méas importante fue probablemente radicalizar la ima-
ginacion humana, convirtiéndola en la capacidad fundacional del modo
de ser social. Para Castoriadis, lo que distingue al ser humano no es
su habilidad racional sino el hecho de que el ser humano es capaz de
ser algo otro que racional. El ser humano instituye un mundo que le
es significativo y, por lo tanto, participa de un mundo que excede por
mucho la correspondencia entre lo que es y lo que necesita ser.

6. Cornelius Castoriadis. The Imaginary Institution of Society, Polity Press, Cambridge, 1998, p. 25. Nota:
todas las traducciones de citas del inglés y del francés al espafiol son mias.
7. Ibidem, pp. 3-4.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Esta teoria centrada en la creacion de formas se comprende a partir
de una serie de relaciones a través de las cuales es posible problema-
tizar el mundo. Una fue la relacidén que Castoriadis estableci6 entre lo
instituido (entendido como “estructuras dadas, instituciones y obras
“materializadas”, sean materiales o no”)° y lo instituyente (“aquello
que estructura, instituye, materializa”),” que permite entender la in-
teraccidn entre el mundo que ya es y aquel que esta por venir. Casto-
riadis también llama a la unificacion de esta dinamica lo histérico-so-
cial. El imaginario instituido se refiere a la red de formas socialmente
compartidas que han sido creadas y validadas por una sociedad en un
momento determinado. Por otro lado, el imaginario instituyente es la
“fuerza” que pertenece a cada sociedad y que le permite establecer
constantemente significaciones no triviales que hacen posible la no-
vedad. Una manifestacion de cada polo se encuentra en la distincion
mas concreta entre lo tradicional y lo radical creativo. Mientras que el
primer polo concierne a las formas y valores que ejercen su presencia
atribuyendo sentido a una instancia extra social o cuya raison d’étre
queda entredicha, el segundo es el ejercicio (idealmente consciente)
de laimaginacion con el fin de instituir formas a través de las cuales la
sociedad se rige y cuya razon de ser no es otra que la sociedad misma.

La segunda relacién importante es la que Castoriadis explica entre
los polos de tension desde los cuales se configura la sociedad: éstos
son la psyché y la sociedad o colectivo anénimo. En este punto, la con-
tribucidén de Castoriadis difiere de otras reflexiones filos6ficas més
usuales: entre sujeto y objeto, o individuo y sociedad. Una de las ra-
zones por las cuales Castoriadis prefiere discutir el polo de la psyché
es que su conocimiento sobre psicoanalisis le confiere argumentos
importantes que ayudan a equilibrar los argumentos socioldgicos so-
bre lo histérico-social. Otra razén es que el individuo —quien en su

8. Ibidem, p.108.
9. Idem.
10. A la que Castoriadis se refiere en sus textos como una vis formandi mas una libido formandi.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

deliberacion consciente se comporta como Sujeto— es pensado por
Castoriadis como punto de encuentro, no como sustancia. Ello tiene
fuertes repercusiones para su concepcion de la educacion, ya que nos
obliga a pensar al individuo no como un ser en si que perfecciona sus
habilidades inherentes o sus cualidades esenciales, sino como un ser
para si'y para los demds que es creado por su sociedad al tiempo que
es capaz de modificarla a su vez.

La dupla psyché y sociedad es poseedora tanto de lo instituido como de
lo instituyente, y por ello cada polo es capaz de reconocerse como ex-
tremo opuesto de una relaciéon necesaria: la psyché es portadora de una
imaginacion radical, y la sociedad de un imaginario radical. La psyché
operacionaliza la imaginacion para dar forma a algo que antes no era/
existia, en ejemplos como suefios, obras de arte o delirios psicoticos.
La sociedad, en contraste, concibe su imaginario como radical en tanto
que nace de si, en lugar de ser dado o impuesto. El imaginario, que esta
conformado por significaciones e instituciones, es radical porque es el
ser especifico de la sociedad en cuestion.

Los inicios helenos de la educacion

Las interacciones entre psyché y sociedad, y entre lo instituido y lo
instituyente, pueden entenderse con mayor claridad a través de la
comprension de la practica educativa, en su variacion pedagogica y
como paideia. Estas nos permiten entender las interacciones sociales
en cuanto aluden a la apertura ontologica que Castoriadis atribuye a
la sociedad. Y aunque las reflexiones sobre los distintos términos que
significan educacion no formaron parte sustancial del trabajo del grie-
g0, las menciones de éstos son centrales para comprender el esqueleto
filos6fico desarrollado por él. Para nuestros propdsitos, tanto la paideia
como la praxis pedagdgica demuestran los principios rectores del que-
hacer educativo, diametralmente opuestos a los objetivos actuales de
numerosos sistemas escolares alrededor del mundo.

267



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Antes de proceder a la definicion de paideia y de pedagogia, sera til
presentar un trasfondo histérico de la educacion en Hellas, la Grecia
de la Antigliedad. Este momento histérico-social es el origen de la
significacion de paideia y también un importante precedente historico
para la educacion profesada en sociedades alrededor del mundo, iden-
tificadas con la etiqueta de “greco-occidental”. Ademas, es el ejemplo
al que constantemente regresa Castoriadis como paradigmatico de
sociedades radicalmente creativas.

Paideia, cuya raiz etimoldgica pais significa infante, es la palabra que
en la antigua Grecia indicaba educacion. Desde las épicas de Homero
han existido referencias a este término. Por ejemplo, la paideia de Te-
lémaco" fue la educacién que fue incorporando al buscar el paradero
de su padre, Odiseo. Para Homero como para sus contemporaneos,
la paideia era un proceso especificamente dedicado a los hijos de la
aristocracia, quienes usualmente eran guiados por figuras paternales
de gran estima social debido a sus proezas en vida (en el caso de Telé-
maco, su guia se llamaba Mentor).

Siglos después los espartanos vendrian a reconocer la paideia en tér-
minos militares, mediante la ensefianza de artes de guerra tanto a nifias
como a nifios. El caso especifico de Esparta difiere mucho de preceden-
tes y coetaneos, no solamente por promover un aprendizaje abierto a la
poblacién general sino también por hacerlo un aprendizaje especifico.
Sin embargo, hasta donde sé no existe bibliografia que indique la adop-
cién de los modos de la paideia espartana por otros pueblos helenos.”
En contraste, reverbera a través de la historia el ejemplo de paideia
profesado por la ciudadania ateniense durante el siglo V a.C., un caso
privilegiado de educacién civico democratica. Este momento histori-

1. Véase Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1993.

12. El trabajo de Werner Jaeger en el primer volumen de su Paideia: los ideales de la cultura griega, con-
cretamente en el capitulo quinto, es quizas una excepcion a la regla. Entre las fuentes limitadas de las
que hace uso esta la poesia de Tirteo y la Constitucion de los lacedemonios, de Jenofonte.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

co-social es fundacional en tanto que la paideia se extendid a la polis
entera y promovié una orientacion politica basada en la participacién
activa. A diferencia de los espartanos, los atenienses atentaron contra
la estructura jerarquica previamente reconocida en Hellas y educaron
sobre el ejercicio de una democracia directa.

A cada paideia corresponden sus paideusis, o educadores. Este papel
fue atribuido particularmente a dos figuras de gran importancia en
Hellas: los poetas y las polis. Los primeros —Homero, Her6doto, Tir-
teo, Solon, por nombrar algunos— reflejaban a través de su lirica y sus
discursos el espiritu compartido con sus pares. Elegias para la batalla,
recuentos cotidianos de la vida campirana, reflexiones sobre el espiritu
que debe permanecer en la sociedad, son maneras que garantizaron el
aprecio y la admiracion de la poblacién por los poetas, de modo que
notaban en ellos caracteristicas propias de si mismos.

Las polis también educan. Existen varios registros histéricos que tes-
timonian este sentimiento. Se dijo de Atenas que educaba a través de
sus muros (arquitectura) y de su modo de ser. La polis de Atenas, si
la entendemos como el historiador francés Edmond Lévy,” es polis
tres veces: 1) es el lugar fisico, 2) es su institucion, o 3) es sus ciudada-
nos." Asi, Atenas al igual que un poeta es paideusis al representar los
valores (las formas) compartidas por sus miembros. Mas ain, Atenas
supuso un ejemplo de institucién politica y social para otros pueblos
helenos, por lo cual fue apodada por Parménides “la educadora de

3 15

Grecia”.

13. Edmond Lévy, “La Cité Grecque: Invention Moderne ou Réalité Antique?” en Du Pouvoir dans U’Anti-
quité: Mots et Réalités, Droz, Ginebra, 1990.

14. La distincién también tiene relevancia actual, especialmente en tiempos en que naciones ex-situ
pierden (debido a razones como el cambio climatico o por haberse convertido en zonas de guerra) su
territorio y lo que los une es su identidad conjunta como miembros de la misma sociedad, asi como
la permanencia de una instancia politica que garantice sus derechos ante la comunidad internacional.

15. Véase Tucidides, “Discurso fnebre de Pericles” en Historia de la Guerra del Peloponeso. Libro II,
interclassica.um.es.

269



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Mais alla de su reconocimiento histérico, la paideia ha sido revivi-
da por clasicistas como Werner Jaeger (quien dedicé tres volimenes
para discutir el entretejido de educaciéon y cultura que forjé a Grecia
en la Antigliedad) y pensadores como Cornelius Castoriadis para su
interpretacion en tiempos modernos. Las multiples definiciones super-
puestas que le han sido atribuidas explican el caracter no intencionado,
cotidiano y especifico de la educacién. A continuacién desarrollo las
tres definiciones que he identificado en los escritos de Castoriadis.

Paideia, un concepto trisémico

La primera definicion castoriadiana de paideia equivale a socializacion.
En la sociologfa clasica (Georg Simmel, Emile Durkheim, Talcott Par-
sons), “socializacidon” se refiere al proceso mediante el cual se forma a
nuevos individuos para comportarse como parte de una sociedad. Este
proceso sucede regularmente desde la infancia (aunque también puede
referirse a la introduccién de extranjeros en una sociedad), partiendo
de un momento en el que el recién llegado no puede ser considerado
un individuo, sino una psyché. Esta es un flujo incesante de deseos-
intenciones-afectos que no responden ni a las formas ni a las l6gicas
sociales.”” En su estado primigenio la psyché se comporta como una
monada cuya cerrazdén serd rota a través de una violencia afectiva y
eventualmente serd i(nter)rumpida para su adecuacion a las l6gicas
sociales. En pocas palabras, lo que sociolégicamente se conoce como
“socializacion”, psicoanaliticamente es llamado “sublimacion”.

Laintervencién castoriadiana del concepto de socializacion al invocar
la idea de paideia quiere denotar que la formacién de un individuo es
un proceso educativo mediante el cual la sociedad extiende una serie
de significaciones, que después el individuo porta como expresion
especifica de s mismo. En otras palabras, la psyché que una vez formé

16. Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, p. 300.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

el mundo tnico del recién nacido se repliega dejando terreno para la
adopcion de formas y modos de ser en los que el individuo termina re-
conociéndose y desde los cuales aprende a relacionarse con el mundo.

Ahora bien, mientras que la sociologia ha condicionado el concepto
de socializacién a tener una connotacién reproductiva y preservativa,
Castoriadis la concibe como creativa. Debido a que el Gnico mundo
que podemos habitar es el histérico-social, y que este mundo conlleva
una serie de valores, normas, preceptos (significaciones sociales ima-
ginarias) especificos a la sociedad desde la cual uno/a se relaciona con
ese mundo, se entiende que debe haber un proceso de auto instituciéon
social a través del tiempo que incluye, pero no esta reducida a la forma-
cién de miembros de tal o cual sociedad. La psyché, obligada a aceptar
para su funcionalidad principios que le permitiran sostener relaciones,
se convierte a través de su socializacion en un fragmento recursivo de
su sociedad. Al tiempo que adquiere herramientas para sobrevivir con
otros, mantiene un caracter que problematiza la suficiencia y adecua-
cién de las herramientas obtenidas. Lo que sigue es la posibilidad de
agencia, el poder instituyente.” La posibilidad de agencia, tan pequefia
como pudiera ser, es el centro de atencidn para Castoriadis.

Para entender esto habra que superar esta definicion tan general de
paideia 'y considerar su presencia en el hacer(se) especifico de un mo-
mento histérico-social. Castoriadis, como ha sido subrayado en nume-
rosas ocasiones por él y por sus estudiantes y criticos, consideraba que
el ejemplo mas radical de una paideia fiel a la cualidad creativa de la
sociedad es el de la polis ateniense durante el siglo v a.C., también co-
nocida como la Atenas democratica. Esa sociedad, popularmente deno-
minada con el titulo de “primer polis en Hellas” (sin especial atenciéon
al precedente lacedemonio), representa la emergencia simultanea de

17. Solamente en casos hipotéticos extremos se puede concebir una sociedad que engendre individuos
incapaces de actuar por si mismos, a nivel de funcionalidad.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

la filosofia y la politica (esta iltima a manera de democracia directa),
y para nuestros fines, un ejemplo paradigmatico de educacién civica.

El perfil de la educacién ateniense es la formacion de ciudadanos ca-
paces de cuestionar y deliberar acerca del ser y la direccién de la
polis (las dos actividades fundamentales para la filosofia y la politica).
Una educacioén asi nos remite al sueflo emancipador que tomé fuerza
en América Latina en la década de los cincuenta. Lo que marca una
diferencia infranqueable entre la paideia de los hombres libres y la
pedagogia de los oprimidos, es por lo menos un par de caracteristicas:
1) la constitucion del ser social de los individuos en cuestion, y 2) la
manifestacion del proceso educativo (como educacion no intencionada
o intencional).

El ateniense era caracteristicamente masculino, libre y adulto. En la
antigua polis se calcula un nimero aproximado de 40 mil atenienses,
sin contar a mujeres, infantes y esclavos. Considerando que solamente
los hombres eran capaces de participar en la politica, es importante
notar que el interés de Castoriadis esta en que cada uno de los 40 mil
ciudadanos tenia la oportunidad y responsabilidad de decidir sobre
el destino de Atenas. En otras palabras, cada uno de ellos era un frag-
mento de Atenas, de su voluntad y su institucién.

La paideia de Atenas no estuvo constrefiida a las paredes de un edificio
ni a la ensefianza de individuos especificos. La presencia de sofistas, en
este periodo, no significé la institucionalizacidén de un modelo educati-
vo, ni de otros aspectos (por ejemplo, la didactica) que son creaciones
histéricas posteriores y que reconocemos en la escolarizacion. La tuto-
ria especializada de un sofista era una de muchas maneras en las cuales
se podia aprender, quizas una de las menos democriticas.”” La paideia
en Atenas estaba incorporada en la vida cotidiana. Se educaba a través

18. Véase Henri-Irénée Marrou, A History of Education in Antiquity, Sheed and Ward, Nueva York, 1956.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

de la arquitectura, de la puesta en escena de las tragedias griegas, de
la convivencia en el dgora y de la discusion en la ekklesia (asamblea
general). La paideia ateniense, entonces, es mas que la irrupcion vio-
lenta de la sociedad en la psyché de los recién llegados; es el ejercicio
constante y no intencionado de las significaciones de la sociedad por
si misma con el propdsito de afirmar su ser como esa Atenas. A ello
llama Castoriadis una paideia verdadera, que, al igual que el ejercicio
de una politica o una democracia “verdadera”, concede que la busqueda
social es la busqueda por la autonomia.

Como es bien sabido, el experimento ateniense durdé menos de un
siglo. Esto, en lugar de anunciar simplemente la fragilidad inherente
al establecimiento de una democracia auténtica, indica asimismo la
necesidad de una educacién de la sociedad por la sociedad misma que
constantemente promueva la valia de la critica profunda y la delibe-
racion sobre la institucién y limitacion politica. La pérdida de demo-
cracia fue indicativa del cambio de valores positivamente investidos
por la ciudadania.

Ademas de la paideia socializante y la que se traduce a educacion ci-
vica, una tercera definicién del concepto como cultura aparece en los
escritos y entrevistas mas tardios de Castoriadis. A diferencia de una
educacion descrita desde una 6ptica psicosocial o historica, la tercera
aproximacion al término surge de los debates que Castoriadis suscitd
en torno al estado politico social de Europa durante los afios ochenta.
En varias contribuciones Castoriadis hace hincapié en la importancia
que la paideia juega en relacion con la cultura y la cohesion social. De
hecho, admite que no hay posibilidad de sociedad sin paideia.

Desde esta Optica, ya anunciada de cierto modo en nuestro analisis
de la Grecia antigua, paideia es la expresién de una educacién que se
extiende al terreno de la creacion cultural. La definicidon de paideia en
este contexto es la siguiente: “cualquier cosa que, en una sociedad dada,



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

dentro del dominio ptublico, va méas all4d de lo simplemente funcional
o instrumental y que, sobre todo, presenta una dimension invisible in-
vestida positivamente por los miembros de dicha sociedad”.”” Veamos
en detalle esta definicion.

Primero, se refiere a un proceso que sucede en el dominio publico,
la calidad del cual se ha puesto en duda a lo largo del siglo XXI. La
creacién cultural, en su significado mas amplio, es la creacién de sig-
nificaciones socialmente compartidas, lo cual implica compartirlas
en espacios y a través de métodos que actualicen la vida publica. Si
bien esos espacios y métodos siguen vigentes y varian en consistencia
dependiendo de la sociedad en cuestion, las teorias sobre la posmo-
dernidad/modernidad tardia/modernidad liquida® han mostrado
suficientemente la realidad de la privatizacion de la vida social, a grado
tal que la creacion cultural en la esfera puablica se ha transformado en
una resistencia constante a su inversion privada.

Segundo, la paideia es todo aquello que va mas alla de lo funcional/
instrumental. Para los conocedores de Castoriadis esto equivale a es-
tipular que la creacién cultural se sobrepone a la l6gica ensemblista—
identitaria.” Este concepto tan importante para la ontologia creativa
del griego se refiere a las (proto)instituciones que permiten el orden
y la categorizacién en la vida social, incluyendo el lenguaje y el hacer.
Sin ahondar demasiado en algo que requiere un trabajo detallado, ex-
plicaré que “ir mas alla” de esta loégica de supervivencia y continuidad
anuncia también que la creacién cultural excede lo que reconocemos
como “necesario” para la vida diaria. La paideia asi entendida es la
construccion de redes de significaciones que hacen de la vida mucho

19. Cornelius Castoriadis, “Paideia and Democracy” en Counterpoints, Jstor, vol. 422, 2012, pp. 71-80, pp.
71-72.

20. Por ejemplo, La condicién posmoderna de Jean-Francois Lyotard, Las consecuencias de la modernidad
de Anthony Giddens, y Modernidad liquida de Zygmunt Bauman.

21. Cornelius Castoriadis. “Transformation sociale et création culturelle” en Critique sociale et création
culturelle, Presses de I'Université de Montréal, Montréal, vol. 11, N° 1, 1979, pp. 3348, p. 35.

274



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

mas que el acto de sobrellevar tareas para la reproduccién de un ser
especifico.

Tercero, Castoriadis se refiere a la dimensién invisible, o aquello que
es suscitado a partir de lo visible, de lo més evidente. Tomemos como
ejemplo escuchar una melodia de jazz. La matemaética de las notas y
los instrumentos involucrados (piano, bateria, trompeta, saxofén) son
elementos “visibles” o evidentes de la melodia. Pero lo que motiva la
paideia es aquello que cada uno descubre cuando se toca/escucha la mu-
sica, que incluye improvisacion, compatibilidad entre los instrumentos
de la banda, los sentimientos del escucha y las relaciones mentales que
ella/él puede establecer con la pieza.

Cuarto, esta implicito que la paideia de una sociedad supone la
creacion de formas por parte de sus miembros (fragmentos moviles
de significacioén) e idealmente, su autorreconocimiento como fuen-
te de dichas formas.

Una ventaja de traer la paideia a situaciones contemporaneas es que
permite establecer términos de discusion para juzgar la habilidad de
una sociedad con tendencias neoliberales a establecer sus significacio-
nes de manera auténoma y democratica. Simultineamente, al enfocarse
en el tema de la cultura, uno puede tomar ejemplos de interacciéon
social como el de un encuentro entre artista, obra de arte y publico/
audiencia, para comparar casos de creaciéon autbnoma —como el de
un poeta paideusis griego— con otros mas polémicos —como la exhi-
bicién de arte en galerias y museos contemporaneos.

El veredicto de Castoriadis fue negativo: sociedades como la francesa
de los afios ochenta valoraban positivamente significaciones muy dife-
rentes a aquellas aplaudidas por el ptblico heleno. A las virtudes que



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Pericles™ enaltecié frente al pueblo ateniense (el amor por la belleza
y la sabiduria) se podria contraponer valores de fama, lujo, eficiencia,
produccién que le son propios al imaginario capitalista. Ademas, los
espacios se han tornado cada dia menos publicos y mas autorreferentes
(la academia universitaria es un ejemplo privilegiado de esto), hacien-
do de los museos un lugar para la taxidermia de la fauna artistica y del
encuentro con la audiencia, un espacio de tolerancia silente mas que
de critica y provocacion.

Podemos ser mas concretos. Asi como lo exhibe Damon A. Young en su
articulo “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and Polyphonic
Paideia”, la tragedia griega —otra de las grandes herencias de la Atenas
del siglo V a.C.— era un foro de educacién en democracia para la au-
diencia de la obra. De la mano de escritos de Jean-Pierre Vernant™ (uno
de varios historiadores franceses con quien Castoriadis solia debatir
sobre la correcta interpretacidon de la Antigiiedad en Grecia), Young
describe como la interaccion entre los personajes principales y el coro
acerca de un contenido especifico (la tragedia del héroe) permiti6 por
primera vez al publico ateniense analizar su propia sociedad en con-
traste con las historias pre-déricas de Homero.” El héroe tragico, de
acuerdo con Vernant, se presentaba a la audiencia como problema, no
como modelo a seguir, y el coro manifestaba las voces y juicios de la
ciudadania en respuesta a los eventos que sucedian. También, el hé-
roe era una figura del pasado, en contraste con un coro que expresaba
los sentires contemporaneos. A través de un proceso de “objetivacion
de la tradicion cultural de la polis [...] se permiti6 a la audiencia de la
mimesis ateniense distinguir entre el mito per se y la narrativa creativa
por primera vez”.” Es decir, la puesta en escena de una tragedia grie-

22. Citado en Cornelius Castoriadis, Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy, Oxford
University Press, Nueva York, 1991, p. 288.

23. Véase Jean Pierre-Vernant en Jean-Pierre Vernant & Pierre Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Gréce
Ancienne, Editions Maspero, Paris, 1977.

24. Damon A. Young, “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and Polyphonic Paideia” en Democracy
and Nature, Carfax, Londres, 2003, vol. 9, N° 2, pp. 221-235, p. 225.

25. Idem.

276



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

ga sirvid de instrumento para el debate y para la reflexion critica, al
oponer los valores atenienses a aquellos que le precedieron; al tiempo
que enfrentaba al publico al esfuerzo creativo individual del drama-
turgo. Mas aun, la tragedia tuvo el efecto de contraponer la tradiciéon
(el imaginario instituido) a la afirmacion del ser ateniense (el poder
instituyente).

Mucho de este quehacer nos ha de parecer familiar, pues en la actua-
lidad el teatro puede servirnos para efectos similares. La variedad de
aproximaciones al escenario también ha generado novedades que ha-
cen imposible la tarea de reducir el espectro teatral al modelo tragico.
Sin embargo, lo que Young y Vernant suponen a través de sus ejemplos
es que la tragedia atica era un catalizador para la reflexividad critica,
de manera tal que se destilaba el “telos politico” de Atenas y obligaba
a la audiencia a decidirse en contra de significaciones como el hubris
o el apoliticismo y a favor de significaciones correspondientes a la
democracia. Ello es algo que el género teatral actual no suele provocar.

De hecho, Castoriadis estaba convencido de que la época en que vi-
vimos —la del posmodernismo y lo posindustrial— ha atropellado la
logica correspondiente a la actualizacion de la autonomia en las dimen-
siones individual y social. En contraste, la l6gica que se ha perpetuado
e incluso fortificado a través de la creacion cultural pero también del
hacer social y politico, es aquella que promueve la expansion y el do-
minio de la (pseudo)racionalidad, del Progreso con “P” maytscula.”
Es aquella que “se encarna en la cuantificacién y conduce a la feti-
chizacion del ‘crecimiento’ por si misma”.”” Esta logica caracteristica
del capitalismo, al encontrarse sin su contrapeso original, atenta con-
tra la reflexividad critica y también por ello contra la posibilidad de
una paideia “verdadera”. Como escribié Alfonso Ibafiez en su ensayo

26. Cornelius Castoriadis, “La época del conformismo generalizado” en El mundo fragmentado, Terramar,
La Plata, 2008.
27. Ibidem, p. 20.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Castoriadis o el proyecto de autonomia democrdtica, “todo esto viene
acompanado de una des-educacion politica de los ciudadanos que los
disuade de participar en los asuntos publicos para dejarlos en manos de
los expertos”.” La consecuencia que avista Castoriadis es la institucion
de una sociedad que valora el pasado, pero es incapaz de concebirse de
manera positiva; es decir, una sociedad que no puede pensarse a partir
de sus propios valores sino a través de la comparacidén/negacién de

otros.
Dentro de la paideia, la praxis pedagégica

La nota oscura de Castoriadis sobre el estado fragmentado de las so-
ciedades actuales podria llevarnos al pesimismo o al conformismo
generalizado. Sin embargo, es la base idonea para preguntar: ¢qué al-
ternativas nos quedan? La respuesta es: un hacer pensante intencional.
Esto es lo que se reconoce en la literatura (pos)marxista como praxis.”
Castoriadis en particular entendi6 la praxis®* como un hacer asociado a
la promocién de autonomia (social e individual), por lo cual era capaz
de mantener una confianza extrema en que la apertura del ser social
no puede escapar a su posible democratizacidn. La dificultad que en-
cuentro con este argumento es que Castoriadis nunca explica de qué
manera reverbera el hacer intencional (praxis) en la instituciéon de una
cultura (paideia) no intencionada y abarcadora de la sociedad entera.

28. Alfonso Ibafez Izquierdo. “Castoriadis o el proyecto de la autonomia democratica” en Areté: Revista
de Filosofia, Departamento de Humanidades de la Pontificia Universidad Catélica del Perd, Lima, vol.
16, N° 2, 2004, pp. 207-241, pp. 232-233.

29. Témese, por ejemplo, la definicién que Paulo Freire promueve en su libro La pedagogia de los oprimi-
dos: la praxis es un hacer que combina accién con reflexion. Para Freire, a diferencia de Castoriadis,
el acento de la praxis debia ser puesto sobre el balance entre ambas actividades. Demasiado de cada
una devendria en exageracion y perversion. Para un analisis interesante acerca del concepto véase
Gyorgy Markus, “Praxis and Poiesis: Beyond the Dichotomy” en Thesis Eleven, Sage: Melbourne, vol.
15, N° 1, 1986.

30. Cornelius Castoriadis, “Theory and Revolutionary Project”, capitulo 2 de The Imaginary Institution
of Society.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

La tnica pista se encuentra en las escasas menciones que hace de
los distintos modos de la praxis para explicar su correspondencia al
posible futuro democratico. Castoriadis distingue en La Institucién
Imaginaria de la Sociedad entre tres haceres que pueden ser encar-
nados como praxis: la politica, la pedagogia y la medicina® (que en
otros textos cambia por el psicoanélisis). Las tltimas dos son descritas
como haceres que existen en una dimensién intersubjetiva del mun-
do histérico-social. Esto quiere decir que tanto la medicina como la
pedagogia cobran sentido como practicas en el encuentro cotidiano
entre las partes interesadas, y pueden ser entendidas solamente como
ese encuentro especifico. Por otro lado, la politica es, como ya ha sido
descrita a través del ejemplo ateniense, un hacer preocupado por la
organizacion y la institucion de la sociedad. En lugar de funcionar a
partir del hacer intersubjetivo entre individuos, la politica implica el
hacer de la sociedad por la sociedad misma (por el colectivo an6ni-
mo, si utilizamos su término preferido). En otras palabras, la politica
evidencia la existencia de una dimensién social que excede el ambito
intersubjetivo.

El propésito de la politica en su acepcion de praxis, y por ende el
objetivo ultimo de cualquier otro modo de praxis social, es “crear ins-
tituciones que, siendo internalizadas por individuos, facilitan al maxi-
mo el acceso a su autonomia individual y su participacion efectiva en
todas las formas de poder explicito existentes en la sociedad”.”” Por
afiadidura, la praxis pedagbgica se presenta como un terreno arduo
pero prometedor para la promocioén de autonomia.

Como concierne al encuentro entre pupilos y maestras/os, la peda-
gogia requiere la promocion constante e intencional de la autonomia
de los involucrados. Esto se traduce en que las interacciones entre el
individuo interesado por aprender y aquel capaz de ensenar dé lugar

31. Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, p. 75.
32. Cornelius Castoriadis, Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy, p. 173.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

a una mayor habilidad en el ejercicio consciente de la auto-instituciéon
de normas, especialmente por parte del ensefiante.”

Se puede distinguir entre dos procesos simultianeos que hacen la pra-
xis pedagodgica. Por un lado, se trata de un encuentro para ensefar
y aprender. Por otro, se trata de un encuentro y reconocimiento del
otro. Mas especificamente, se reconoce al otro en su calidad de Sujeto
autéonomo. El Sujeto, a diferencia de un individuo, es la presentacién
de este ultimo como agente de critica y deliberacion. Va mas alla de su
institucién como fragmento moévil de su sociedad y tiende, a través de
su praxis, hacia la transformacioén radical. Es decir, el Sujeto instituye
mediante su relacion pedagoégica.

En el fondo, para que la relacion pedagdgica sea posible, es necesaria
una apertura a la alteridad. Es decir, al reconocer al otro como Sujeto
auténomo uno reconoce la radicalidad de su otredad. Ello indica la
existencia de una disposicion que le es propia al individuo —en rea-
lidad, a la psyché que es la primera instancia en la que se percibe una
apertura al ser social—, la cual se atina a la disposicion del otro y de
lo otro a ser reconocido. Estas disposiciones no fueron descritas en
detalle por Castoriadis, y por ello suponen un limite a su aproximacién
sobre el imaginario educativo.

Un caso particularmente interesante de pedagogia en autonomia es
registrado por Sophie Wustefeld en su articulo “Institutional pedagogy
for an autonomous society: Castoriadis & Lapassade”. Wustefeld ha
estudiado la emergencia y practica de un movimiento llamado peda-
gogia institucional, liderado en parte por Georges Lapassade, quien
fuera colega de Castoriadis y colaborador en el grupo Socialisme ou

33. Numerosos pedagogos, desde John Dewey hasta Peter McLaren, han notado que la mayor dificul-
tad al querer establecer una relacién pedagédgica autbnoma es el imaginario instituido de los/las
maestros(as), ya que las practicas precedentes aprendidas por ellos (con acento en dindmicas de
disciplina y orden) obstaculizan la mayoria de las veces el encuentro genuino entre iguales.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

Barbarie. Lapassade aplicé los principios filos6ficos castoriadianos al
territorio escolar, haciendo que la labor educativa fuese creacion de
los/las estudiantes y no imposicién de los/las maestros/as ni del apa-
rato administrativo. Parte del proyecto implicaba el fortalecimiento de
relaciones entre pares, para que el alumnado como colectivo tuviese la
primera palabra acerca del curriculo y los tiempos, en lugar de admitir
la imposicidn de la autoridad del maestro. Ello alimentaba la iniciativa
del aprendiz al tiempo que ejercitaba la actividad politica dentro de la
escuela. También se promovia de manera consciente (en el pensar y
el hacer) la autonomia individual y social.

Uno podra notar que la propuesta por una pedagogia con estas caracte-
risticas es una apuesta y también materia de esfuerzo. Mas aun, la pre-
gunta que emerge es si un hacer de este tipo puede mantenerse a flote
por periodos prolongados. Serd importante subrayar, entonces, que la
praxis pedagogica de Castoriadis es inherentemente revolucionaria.
Por lo tanto, es una practica que debe estar motivada por transformar
una cultura heteré6noma o, en el mejor de los casos, por mejorar el
estado de una cultura auténoma. Esta es la relacién que existe entre
paideia y pedagogia: dentro de la primera encontramos la segunda. El
hacer intencional con el propoésito de generar mayor autonomia debe
desearse en su modalidad no intencionada, como el ejercicio cotidiano
de la educacion de la sociedad por si misma.

Limites de la aproximacion y conclusién

La paideia de una sociedad ha sido explicada como su autoafirmacién
a través de modos de socializacion, educacion civica y creacién cul-
tural. Concierne a la sociedad como totalidad y, por tanto, excede el
hacer educativo en su dimensién intersubjetiva. La paideia es un ha-
cer no-intencionado que si promueve la autonomia social adquiere el
adjetivo de “verdadero”, ya que replica el modo de ser mas genuino de
la sociedad en cuestion (de las voluntades de sus miembros). Dentro



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

de ella, a nivel intersubjetivo, emerge la praxis pedagdgica cuando la
relacién educativa promueve la autonomia de las partes. A ésta le es
propio un caracter intencional que implica el esfuerzo y la apuesta de
quien busca ensenar y aprender.

Existen algunos problemas con el esqueleto filoséfico de Castoriadis
que vendria bien comentar para resolverlos y superarlos. Ya he sena-
lado dos de ellos: 1) la ausencia de caracter “humano” en la teoria, y 2)
la falta de discusiones programaéticas acerca de la praxis pedagogica.

Es importante notar que los escritos de Castoriadis, como se indicé en
la introduccion del presente articulo, tratan al individuo como punto
de encuentro. Castoriadis lo llama un individuo social que se relaciona
con otros individuos y objetos sociales. En lo que he estudiado de su
obra no parece haber mayores referencias al ser humano. Dado que el
individuo es casi en su totalidad una creacidn social, los valores que
ejerza seran aquellos que adopt6 del imaginario correspondiente. Sien-
do éste el caso, la aproximacion castoriadiana no nos puede proveer
una concepcion fuerte de la constitucion personal del individuo, mas
que en lo referente al Sujeto.

La ausencia de un caracter humano se refiere, pues, a la falta de reco-
nocimiento en la obra de Castoriadis a una serie de disposiciones que
sean propias a los individuos y que permitan una mejor apropiacion de
la busqueda de autonomia. Al haberse enfocado principalmente en la
institucion politica de la sociedad, Castoriadis olvido prestar atencion
a la conformacion ética y afectiva de los seres humanos.** Asilo reconoce
la fildsofa hiingara Agnes Heller (quien cataloga al griego como neo-
aristotélico), estipulando que en las preocupaciones de Castoriadis

34. Este es un punto de desacuerdo entre Castoriadis y Agnes Heller. Para una exploracion de su discusion
véanse las contribuciones de Heller y Castoriadis en Pour une Philosophie militante de la démocratie.
Autonomie et autotransformation de la société. Hommage a Cornelius Castoriadis, Revue Européenne
de Sciences Sociales, Cahiers Vilfredo Pareto, Librairie Droz, Ginebra, 1989, tomo XXVII, N° 86, pp.
161-171.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

“Los libros 8 al 10 de la Etica a Nicémaco son relegados al fondo; las
virtudes aristotélicas son mencionadas en cuanto se manifiesten como
justicia politica; el hombre bueno como distinto al buen ciudadano
tampoco captura su interés”.” El respondié a la critica de Heller con
que no habia necesidad de discutir la ética si ya estaba siendo abarcada
en su politica. Esto bien pudo ser el caso para el objeto central de su
teoria —la instituci6on imaginaria de la sociedad—, pero el caso de la
educacioén es distinto.

La ontologia de la creacién y el proyecto radical de autonomia de Cas-
toriadis permiten a quien los estudia completar el esqueleto filos6fico
con las significaciones que sean propias de cada sociedad especifica.
Como una teoria general de la sociedad, da lugar a muchas posibi-
lidades para “rellenar” los espacios que han quedado vacios con las
distintas formas socialmente compartidas que caracterizan el ser de la
sociedad. Sin embargo, al enfrentarse al caso de una institucién central
como la educacidn, uno se percata de que existen catalizadores para
promover un ejercicio a fondo de modos de ser auténomos. Estos ca-
talizadores —que denomino disposiciones ético-afectivas— debieran
formar parte de la misma estructura tedrica basica desde la cual pensar
el hacer revolucionario.

El caracter humano que busco se refiere en parte a un reconocimiento
de la ética en el terreno del hacer cotidiano. He aprendido a través de
proyectos pedagdgicos del siglo Xx*° que existen modos de apertura
a la alteridad que hacen mas interesante el encuentro intersubjetivo
entre ensefiante y aprendiz; significaciones que participan del afecto de
la psychéy de la responsabilidad moral del individuo, que no necesaria-
mente se traducen en el florecimiento de una polis como producto ulti-
mo del hacer auténomo. Los ejemplos abundan, y varian dependiendo
de la tradicion filos6fica a la que uno se adhiera. Empero, cualesquiera

35. Idem.
36. En el trabajo de John Dewey, Ivan Illich y Paulo Freire.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

que sean las formas que estas disposiciones tomen, deben estar unidas
a la significacion de autonomia. Por tanto, la pregunta “¢cuales son
las disposiciones que han de ser propuestas y practicadas?” debera
ser formulada a partir del deseo que los integrantes de una sociedad
sientan hacia la autonomia propia y del otro.

La segunda objecidn a la aproximacion castoriadiana es la falta de dis-
cusion acerca de la praxis pedagdgica. Si las menciones a la paideia son
breves, mas escasas son las concernientes a la pedagogia. Su importan-
cia, sin embargo, es mayor que la manifestacién de un modo concreto
del proyecto de autonomia: esta en la recuperacion de un sentido de
utopia en tiempos que no las permiten méas. Un tipo de educaciéon
revolucionaria en tiempos neoliberales es un proyecto improbable, y
por lo tanto indispensable. Hay mucha informacién acerca de este tipo
de iniciativas y de como han sido instituidas en distintas sociedades
(la pedagogia institucional de Lapassade es una de ellas). Su analisis
nos permite cuestionar asuntos de corte pedagdgico y politico, y ahora
también econémico, como el papel de la autoridad docente y adminis-
trativa. También permite la emergencia de la pregunta fundamental
sobre la que estara basada cualquier pedagogia critica y autorreflexiva:
équé tipo de educacion corresponde a nuestra sociedad?

Afortunadamente, ambas limitaciones inspiran reflexiones. Los con-
ceptos de paideia y pedagogia también invitan a reconsiderar la edu-
cacion como institucion central de la sociedad intimamente relacio-
nada a la creacién de nuevos modos de ser mas auténomos. Y a pesar
de que se trate de un esfuerzo a contracorriente, examinar las bases
sobre las que erigimos nuestras relaciones culturales seguird dando
pie a encuentros en los que se cuestione “la sabiduria autonombrada,
serenidad y autoridad de lo Real”.” Este texto sugiere la adopcion de

37. Zygmunt Bauman, Culture as praxis, Sage Publications, Londres, 1999.



PAIDEIA Y PEDAGOGIA: REFLEXIONES SOBRE EL IMAGINARIO EDUCATIVO ¢ ALONSO CASANUEVA BAPTISTA

una educacién comprometida que parta del esfuerzo intencional y
reverbere en el hacer de la sociedad. X

Fuentes documentales

Bauman, Zygmunt, Culture as praxis, Sage Publications, Londres, 1999.

Castoriadis, Cornelius, “Transformation sociale et création culturelle”
en Critique sociale et création culturelle, Presses de 'Université de
Montréal, Montréal, vol. 11, N° 1, 1979, pp. 33-48.

—— Philosophy, politics, autonomy: essays in political philosophy,
Oxford University Press, Nueva York, 1991.

—— The Imaginary Institution of Society, The MIT Press, Cambridge,
1998.

—— El mundo fragmentado, Terramar, La Plata, 2008.

—— “Paideia and Democracy” en Counterpoints, Jstor, vol. 422, 2012,
pp. 71-80. www.jstor.org/stable/42981755

Dewey, John, Experience and Education, Simon & Schuster, Nueva York,
1997.

Freire, Paulo, Pedagogy of the Oppressed, Penguin Books, Londres, Nue-
va York, 1990.

Heller, Agnes, “With Castoriadis to Aristotle; from Aristotle to Kant;
from Kant to Us” en Pour une Philosophie militante de la démo-
cratie. Autonomie et autotransformation de la société. Hommage
a Cornelius Castoriadis, Revue Européenne de Sciences Sociales,
Cahiers Vilfredo Pareto, Librairie Droz, Ginebra, 1989, tome XXVII,
N° 86, pp. 161-171.

Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1993.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, “Castoriadis o el proyecto de la autonomia
democratica” en Areté: Revista de Filosofia, Departamento de Hu-
manidades de la Pontificia Universidad Catoélica del Pert, Lima,
vol. 16, N° 2, 2004, pp. 207-241.

Jaeger, Werner, Paideia: los ideales de la cultura griega, FCE, México,
2004.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

Lévy, Edmond, “La Cité Grecque: Invention Moderne ou Réalité An-
tique?” en Du Pouvoir dans I'Antiquité: Mots et Réalités, Droz,
Ginebra, 1990.

Markus, Gyorgy, “Praxis and Poiesis: Beyond the Dichotomy” en Thesis
Eleven Journal, Sage Publications, Londres, vol. 15, N° 1, pp. 30-47.

Marrou, Henri-Irénée, A History of Education in Antiquity, Sheed and
Ward, Nueva York, 1956.

Tucidides, “Discurso finebre de Pericles” en Historia de la Guerra del
Peloponeso. Libro II, interclassica.um.es.

Vernant, Jean-Pierre y Pierre Vidal-Naquet, Mythe et Tragédie en Gréce
Ancienne, Librairie Francois Maspero, Paris, 1977.

Waustefeld, Sophie, “Institutional pedagogy for an autonomous society:
Castoriadis & Lapassade” en Educational Philosophy and Theory,
Routledge, Londres, 2018, vol. 50, N° 10, pp. 936-940.

Young, Damon A., “The Democratic Chorus: Culture, Dialogue, and
Polyphonic Paideia” en Democracy and Nature, Carfax, Londres,
2003, vol. 9, N° 2, pp. 221-235.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





