Alfonso Ibaiiez y la praxis
pedagogica liberadora

Rodrigo José Pinto Escamilla, SJ*

Recepcion: 30 de agosto de 2019
Aprobacion: 15 de noviembre de 2019

Resumen. Pinto Escamilla, Rodrigo José, SJ. Alfonso Ibdfiez y la praxis pedago-
gica liberadora. El objetivo de este articulo es vincular dos facetas de Alfonso
Ibafez Izquierdo, la de autor y la de profesor, a través de la relacion entre
su modo de ensefar y algunas de las ideas contenidas en su obra. En primer
lugar, se presenta una experiencia para ejemplificar la pedagogia educativa de
Ibafnez y su aparente desconexion con sus escritos y, en segundo lugar, se plan-
tean correspondencias tedricas desde distintas relecturas que Ibanez realiz6
de Marx, Castoriadis y Nietzsche para entender el fundamento pedagégico de
su obra, en la que se aprecia la transicidon de una vision de la pedagogia revo-
lucionaria a una praxis pedagdgica de la autonomia.

Palabras clave: pedagogia, praxis, educacioén, autonomia, revolucion, paideia,
Ibanez, Castoriadis.

Abstract. Pinto Escamilla, Rodrigo José, SJ. Alfonso Ibdfiez and Liberating Pe-
dagogical Praxis. The objective of this article is to link two facets of Alfonso
Ibanez Izquierdo’s career, his work as author and as professor, by relating his
way of teaching with some of the ideas discussed in his written works. First,
one experience is presented in order to exemplify Ibafnez’s educational peda-
gogy and its apparent disconnection from his writings; then, theoretical ties
are proposed from different re-readings that Ibafiez made of Marx, Castoria-

* Maestro en Filosofia por el ITESO. rodrigopintoe@hotmail.com



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

dis and Nietzsche in order to understand the pedagogical foundations of his
written works, which reveal a shift from a vision of revolutionary pedagogy
to a pedagogical praxis based on autonomy.

Keywords: pedagogy, praxis, education, autonomy, revolution, paideia, Ibafiez,
Castoriadis.

Introduccion

Autonomia, multiculturalismo, democracia, revoluciéon y utopia son
algunas de las grandes categorias que podemos encontrar en la obra
de Alfonso Ibanez. Su virtud no consistia s6lo en pensar de manera
global, sino también en unificar todo tipo de pensamientos diversos
y aparentemente distintos. Su constante creatividad provenia de su
habilidad para poner en didlogo a potentes pensadores de diversos
tiempos y regiones, siempre bajo la critica latinoamericana. Su inicial
militancia politica pedagdgica que narra en el libro Educacién popular
y proyecto historico (1988) ya dejaba ver las Fracturas de Marx (1983)
y, paulatinamente, hizo suya la postura de Castoriadis, quien “se vio
obligado a escoger entre permanecer marxista o permanecer revolucio-
nario, optando por esta tltima [...] porque en el trasfondo, la teoria de
Marx reposa en un ‘racionalismo determinista’ que finalmente bloquea

» 1

la creaci6n historica”.

En su libro El hombre matinal de Maridtegui: un marxista nietzscheano
(2005) Ibanez deja ver su habilidad para apropiarse y vincular distintos
pensamientos, asi como supo hacer venir a Nietzsche entre nosotros
(2001) para sumarse al pensamiento de América Latina. Se propuso
repensar la Dificil democracia (1994), la Reivindicacién de la utopia
(2008) y el Multiculturalismo en América Latina (2002). Muchos de
sus ultimos esfuerzos se concentraron en destacar El buen vivir como
un proyecto civilizatorio intercultural (2014) desde la sabiduria de los

1. Guibal, Francis e Ibafiez Izquierdo, Alfonso, Cornelius Castoriadis: lo imaginario y la creacién de la
autonomia, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2000, p. 6.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

pueblos originarios. Con un sentipensar Ibafiez recrea los temas iconi-
cos tradicionales de la filosofia y la politica para colocar la Utopia de
un mundo donde quepan todos los mundos (2009) como eje pluralista
para las democracias y las autonomias.

Ibafiez Izquierdo apostaba por un proyecto politico mundial transcul-
tural sin los universalismos abstractos propios de la imposiciéon de una
sola cultura. Su pensamiento solia moverse del logocentrismo griego al
corazonar amerindio, de las Europas ala América Latina, de la filosofia
de la antigua Grecia a la posmodernidad, de lo global a lo local y de las
experiencias concretas a las grandes directrices generales. En todo ello
siempre exhortando a propios y extrafios, a intelectuales y aprendices,
a militantes y académicos; porque a

[...] cada uno desde su lugar donde nos toque estar y actuar, nos corres-
ponde practicar una autonomia abierta a los otros, ensayando e inventando
la comunicacion intercultural, la conjugacién del pasado y el futuro, de
lo tradicional y lo moderno, de lo local con lo mundial, del conocimiento
técnico cientifico con los valores éticos mas universalizables.”

Dentro de esta mezcla creativa, critica y propositiva, la educacion tuvo
un lugar en la vida de Alfonso Ibanez y un papel en su pensamiento:
no s6lo fue autor; fue profesor, y su practica docente era iluminada por
su pensamiento, asi como su pedagogia dinamizaba sus reflexiones
filos6ficas y politicas.

Alfonso Ibaiiez, autor y profesor

Alfonso Ibafnez Izquierdo fue un pensador profundo y sus escritos
no dejan lugar a dudas. Sin embargo, este texto no pretende destacar
categoria alguna de su obra, sino tan s6lo vincular dos de sus facetas:

2. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “El amor a la sabiduria en los tiempos de célera” en Xipe totek, Revista del
Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. IX, N° 34, p. 126.

316



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

profesor y autor. Y aunque advierto que la pedagogia no figura como
uno de los ejes principales de su pensamiento, sila considera un pivote
para alcanzar la autonomia y la democracia.

Si se trata de homenajear a Ibafiez, considero una traiciéon remitirme
a él sbélo desde “su pensamiento” plasmado en sus escritos. Esto no
Unicamente porque en su obra se percibe la experiencia constante de
pensar la accién y de aplicar las ideas, sino también porque Ibanez
propuso distanciarse del logos hegemoénico y apostarle a la imagina-
cién, a la creacion basada en la experiencia. Es por ello que, reitero,
en este texto busco dar cuenta de la manera de pensar y entender a
Alfonso como profesor desde el Ibafiez autor que recuerdo en mi ex-
periencia con él, como su alumno y lector. Gracias a él conoci a Karl
Marx y a Cornelius Castoriadis en los seminarios que imparti6 en el
Instituto Tecnoloégico y de Estudios Superiores de Occidente (ITESO)
de Guadalajara, y le debo asimismo muchas de las reflexiones de mi
trabajo filosofico.

Afirmé Nietzsche que “todo pensador profundo tiene méis miedo a
ser entendido que a ser malentendido”.? Puedo asegurar que muchos
de los alumnos de Alfonso le ayudamos a disipar ese miedo a ser en-
tendido. El Alfonso profesor no siempre coincidia con el Ibafiez autor.
Los escritos criticos y estimulantes contenidos en su obra no siempre
coincidian con la metodologia de sus seminarios de estudio en los
cuales parecia que era alcanzado por la insignificancia y la impotencia
creadora que tanto deseaba contrarrestar en su obra escrita. Fue un
profesor peculiar y controvertido.

Para entender el modo de ensefiar de Alfonso en los seminarios de
estudio en el ITESO es necesario buscar el fundamento pedagdgico en
su obra. Para esto, en un primer momento, presentaré mi experiencia

3. Friedrich Nietzsche, Mds alld el bien y del mal, Tomo Clasicos, México, 2005, p. 147.

317



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

con Alfonso como profesor y lo que vivi de su “cuestionable” pedagogia,
y, en un segundo momento, vincularé su modo de ensefiar con algu-
nos pasajes de su obra en los que hace lecturas de Marx, Castoriadis y
Nietzsche sobre temas de educacion y pedagogia: en su lectura de Marx
abordaré las reflexiones que relata Ibanez con respecto a su experien-
cia de ensenanza en zonas marginales de Pery, plasmadas en uno de
sus primeros libros de la década de los anos ochenta; de Castoriadis
tomaré la idea de praxis junto con la categoria griega de paideia
entendida como educacién integral, y, finalmente, me acercaré a la
influencia de Nietzsche en Ibafiez para hablar de la propuesta de
reivindicacion del sujeto frente a la posmodernidad en un dinamismo
de no integracion.

Una cuestionable pedagogia

Pensar en Alfonso como profesor es evocar una de las descripciones
que él mismo hizo de Nietzsche: “muchas veces, resulta equivoco, irri-
tante y paraddjico, lleno de mascaras y juegos laberinticos. Pero [...] en
todo caso, lanza un desafio ante el cual es casi imposible permanecer
impasible”.* Fue motivo de discusién aclarar si Ibafiez Izquierdo era
un buen profesor o no, de si tenfa una pedagogia o si mas bien dejaba
que la inercia marcara el ritmo. En la primera sesién de los seminarios
solia plantear las reglas del juego con un programa bastante completo,
abundante bibliografia y con un método sencillo de lectura individual
previa, didlogo en equipos y discusién general final. En esta misma
primera sesidén preguntaba a los alumnos sobre la posibilidad de cam-
biar la dindmica de las sesiones y de la evaluacion. Del silencio y las
miradas dudosas no salia propuesta alguna. Las discusiones en las pri-
meras sesiones eran algidas y formativas. Preguntas iban y venian.
Tuvimos sesiones en las que el tiempo nos estorbaba para continuar
reflexionando, y otras en las que la monotonia era la gran protagonista.

4. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Nietzsche entre nosotros” en Segmentos, Guadalajara, N° 2, 2001, p. 2.



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

Los alumnos teniamos la libertad para decidir qué hacer con el tiempo
y la dindmica de las sesiones, sea aprovechar el seminario o aprove-
charnos de él para otros intereses. Alfonso dialogaba y discutia en la
medida en que los alumnos colocabamos alguna cuestion y callaba ante
la ausencia de comentarios. Todo bien hasta este punto. Con el paso del
tiempo, los alumnos podiamos ausentarnos sin problema o no llegar
preparados con lecturas previas o cuestiones a debatir; Alfonso no de-
cia palabra alguna. Nunca reclamé ni exhort6 al estudio; no cuestion6
los silencios ni los pocos intereses aparentes, y no cambid el método
de ensefianza aun en momentos en los cuales la inasistencia y los si-
lencios eran lo mas constante. Entre sus alumnos surgian comentarios
de halagos por dejar que la dindmica siguiera su curso, mezclados con
reclamos por no proponer algo distinto ante sesiones evidentemente
ala deriva. ¢Qué intencion tenia Alfonso con esta metodologia?

Las dudas sobre la pedagogia de Alfonso como profesor eran similares
a las que él mismo tenia de Nietzsche como fil6sofo, de quien afirmé
que “con frecuencia irrumpe una duda y hasta un dilema: ¢La filosofia
de Nietszche es liberadora u opresora, es fundamentalmente destruc-
tiva o constructiva, estd basicamente puesta al servicio de un no o de
un si a la vida?”® Asi se puede pensar de Alfonso como profesor. éDon-
de estaba ese empuje vital suyo que se expresa en sus escritos? ¢Dénde
estaba ese Alfonso que cree en el siperhombre de Nietzsche, en el
hombre matinal de Mariategui, en lo magmatico creativo de Castoria-
dis, en el salto cualitativo de Gramsci? ¢O tal vez Alfonso fue alcanzado
por el nihilismo pasivo del Gltimo hombre, por la insignificancia? ¢A
qué le apostaba nuestro profesor con ese método cuestionable?

Los textos de Ibanez estan llenos de bisquedas por la transformacién
de las instituciones, por la reivindicacién de la utopia de las maltiples
autonomias democraticas para revertir las burocracias estériles. ¢Como

5. Ibidem,p.3.

319



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

compaginar su obra escrita con su practica pedagogica? Si abogamos
por la responsabilidad individual a la que mucho apelaba, el mismo
Ibafiez sefnalaria que para crear la nueva utopia es necesario un grado
de compromiso personal que implica “relacionar imaginacién, accidon 'y
pensamiento critico en una dindmica de retroalimentacién continua”.’
¢Dénde estaban su compromiso y su pensamiento critico durante las
sesiones de los seminarios? Su paradoéjica y controvertida pedagogia
tiene un vinculo con su obra porque es un eje que posibilita la revolu-

cién social y la autonomia individual.
La praxis pedagogica revolucionaria

En su libro Educacion popular y proyecto histérico plasma una década
de experiencias dentro de la actividad critica y practica de la ense-
fianza junto con otras y otros. Es en 1988 cuando bullen los trabajos
sociales educativos en América Latina, y Perd no es la excepcion. El
pensamiento de Ibafiez en relacién con la educacidn esta vinculado
al marxismo y a la filosofia de la praxis, a la evangelizacion, a la bus-
queda de una nueva cultura politica, y a la pugna entre el Estado y los
movimientos sociales.

La conciencia de la existencia de una cultura hegemodnica se mezcla
con la opcién por la participacion activa para la transformacion social
desde un sector y a través de una estrategia, la de la educaciéon popu-
lar, 1a cual no se practica por populismo o por un fundamento de fe
ciega, sino porque existe el deseo de recrear el sistema de relaciones
sociales y porque “en la imaginacién popular se pueden encontrar los
gérmenes de una nueva cultura de liberacion y los embriones de una
democracia participante”.’” La revolucién social es fin y medio como pe-
dagogfa humana por excelencia. Ese es el axioma principal que resalta

6. Alfonso Ibéfiez Izquierdo, “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departamento de
Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XVII, N° 67, 2008, p. 262.
7. Alfonso Ibafiez Izquierdo, Educacién popular y proyecto historico, Tarea, Lima, 1998, p. 17.

320



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

Alfonso de Marx a partir de la tercera tesis sobre Feuerbach en la que
se aclara el dinamismo de la praxis al afirmar que “la coincidencia del
cambio de circunstancias con el de la actividad humana, o cambio de
los hombres mismos, s6lo puede concebirse y entenderse racionalmen-
te como practica revolucionaria”. El eje de la pedagogia es el ejercicio
de la transformacion del Estado hegemonico, y quienes se dedican a la
ensefanza deberan aplicar este eje porque “los educadores inicamen-
te logran eficacia en su trabajo de aportar a la transformacion de los
hombres si contribuyen a su vez en la transformacion revolucionaria
de la sociedad”’

Alfonso deja en claro que para la emancipacion de las alienaciones so-
ciales existe un camino por develar que no es “la recepciéon de una ver-
dad indiscutible o de la asimilacién de categorias previamente cristali-
zadas, sino mas bien la apertura a la aventura del descubrimiento de la
realidad en la cual nos hallamos inmersos y a veces como extraviados”.’
La problematizacion de la vida es la pedagogia para crear nuevos ho-
rizontes desde aquellos que la viven. No hay verdadera emancipacién

si no es autoemancipacion.

Ibafiez aclara que todo lo que versa sobre educacidon y pedagogia en
esta obra se refiere a la opcidon por la educacion informal popular
como la que es capaz de ser agente instituyente de toda la sociedad.
&Y la educacidn oficial qué?, se pregunta al final del libro y, sin elogiar
la labor de ésta, concluye que existe una tension creativa en ella.

En el propio aparato instituido, en tanto que espacio de confrontaciones,
surgen tendencias contestatarias que buscan revertir su sentido y orien-
tacion. Para lo cual, a través de una dificil lucha de posiciones, se van
conquistando determinados ‘margenes de autonomia’. Por lo tanto, en un
proceso vasto y complejo de transformacion societal, pueden gestarse pro-

8. Ibidem, p. 31.
9. Ibidem, p. 94.

321



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

puestas pedagodgicas novedosas [...] Alli se hacen esfuerzos para combatir
el ‘enclaustramiento’ convencional, abriendo las puertas de la universidad.”

La “praxis pedagdgica” sefialada por Ibafiez en la experiencia de educa-
cidén popular apunta a una dinamica en la que el hombre se transforma
a si mismo, humanizandose, en la medida que transforma su mundo.
Se trata de la praxis dialéctica revolucionaria de Marx que apunta a la
libertad de la sociedad; pero no es tal la visidon acabada sobre la educa-
cion que Ibafiez mantuvo hasta el final de su vida, pues en algin punto
comenzd a interesarse en el estudio de Cornelius Castoriadis, quien
retomé de Marx su idea de revolucion y educacion.

La paideia como educacion integral

Alfonso se sumerge en Las encrucijadas del laberinto (1978) de Cor-
nelius Castoriadis, obra en la que critica y se distancia de Marx por
colocar lo tedrico-especulativo por encima de la praxis abierta y crea-
tiva de la revolucion. Es desde las significaciones imaginarias sociales
que Castoriadis propone una politica revolucionaria con el objetivo
de orientar a la sociedad hacia la autonomia de todos, pero desde la
auto-institucion de la sociedad, en donde ella misma crea sus propias
instituciones. Para alcanzar esto se requiere de la reflexividad cons-
tante y sin imposicion. Es en lo que consiste la educacion.

La pedagogia, en todo este sistema de pensamiento, aparece cuando
Castoriadis se pregunta si los ciudadanos realmente se interesan en
los asuntos publicos para salir de la hegemonica inercia burocratica
y alienante. Surge el término griego paideia” “en tanto que educacién

3 12

continua e integral en y para la politica responsable”.” Esta paideia sera

10. Ibidem, pp. 97-98.

1. En la antigua Grecia la paideia era todo el sistema de educacidon ética que englobaba diversas disci-
plinas para la formacién de ciudadanos completos y comprometidos.

12. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto de autonomia democratica” en Xipe totek, Revista
del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XIV, No. 55, 2005, p. 223.

322



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

el punto decisivo para “la formacion de individuos que han interiori-
zado alavez la necesidad de la ley® y la posibilidad de ponerla en tela
de juicio, la interrogacion, la reflexividad y la capacidad de liberar la
libertad y la responsabilidad”.”

Ellugar por excelencia para ejercer esta paideia integral es el dgora, es-
pacio social de la antigua Grecia que retoma Castoriadis para referirse
a la necesidad de vincular lo publico (ecclesia) con lo privado (oikés)
y gestar la creacion de la reflexividad consciente de los ciudadanos.
El dagora es la vinculacion de lo publico y lo privado que posibilita la
gestacion de la verdadera autonomia.”

Es importante destacar un par de caracteristicas en la concepcion tanto
del dgora como de la adecuada paideia: la libertad y la igualdad, las
cuales tendran que ser valores constitutivos dentro de esta estrategia
pedagobgica y este espacio, pero con una dinimica complementaria e
inseparable, al punto de afirmar que “sélo los hombres iguales pueden
ser libres y s6lo los hombres libres pueden ser iguales”;° nunca uno sin
el otro. En términos pedagdgicos no basta con que cada uno ejerza su
propia libertad, sino que tendra que ser desde una maxima igualdad.
Esta dialéctica se comprende mejor desde la renovacién de la categoria
“praxis” que Alfonso resalta del pensamiento de Castoriadis.

La praxis y el sujeto autonomo

Cornelius Castoriadis llevara mas a fondo la praxis dialéctica y, aunque
no la vincula de manera directa con la educacion, es una categoria muy
sugerente para pensar la pedagogia de Ibanez.

13. El término ley para Castoriadis rebasa el ambito juridico-legislativo. Se refiere a la manera en la que
una sociedad esta regulada en su modo de vivir, de pensar y de comportarse en un tiempo y modo
determinados.

14. Cornelius Castoriadis, El mundo fragmentado, Terramar, Buenos Aires, 2008, p. 108.

15. Cornelius Castoriadis, Los dominios del hombre, encrucijadas del laberinto, Gedisa, Barcelona, 1988,
pp. 119-125.

16. Ibidem, p.104.

323



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

La praxis se presenta ya no como un ejercicio de un proyecto, sino
como actitud de mirar a los otros como quienes son capaces de vivir-
la en su presente. “Comienzo, fin, medio, la praxis no se reduce a la
aplicacién de un saber preestablecido, sino que es un proceso creador
cuyo objetivo es lo nuevo y donde la elucidacién y transformacion de
lo real progresan en un condicionamiento reciproco”.” Transparentar
la realidad es condicién para progresar en su transformacion.

No se trata de la praxis como movilizacién del pensamiento ni de pen-
sar la accion.

Llamamos praxis a este hacer en el cual el otro o los otros son vistos como
seres autbnomos y considerados como el agente esencial del desarrollo de
su propia autonomia [...] se podria decir que para la praxis la autonomia
del otro o de los otros es a la vez el fin y el medio; la praxis es lo que apunta
al desarrollo de la autonomia como fin y utiliza con este fin a la autonomia
como medio."”

Aqui Castoriadis evoca esa bina de libertad e igualdad como mutua-
mente necesarias para que sea cada una en si, pero en clave de autono-
mia. Ya no se trata de propiciar el interés por lo publico para caminar
hacia la autonomia social como eje posibilitante para la autonomia de
todos. Se trata de pensar en la autonomia de cada uno de los sujetos,
pero ya considerandolos como tales.

Praxis para la autotransformacion creativa

Se trata de dejar atras el impulso de la praxis pedagogica que apunta a
la transformacion del sujeto s6lo por su participacién en la revoluciéon
social. Castoriadis, sin dejar de pensar en la revolucion, lleva a otro
nivel la tesis XI de Feuerbach para apuntar a lo esencial cuando dice

17. Alfonso Ibafez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto...”, p. 220.
18. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria de la sociedad, Tusquets, México, 2013, p. 122.

324



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

que “Hay que terminar con las ‘transformaciones del mundo’ y las
obras exteriores y hay que considerar como finalidad esencial nuestra
propia transformacién”.” Ya no es més pensar el mundo ni cambiarlo,
es la revolucion humana.

El giro que propone Castoriadis para construir la autonomia no s6lo
considera en ese proyecto a los sujetos como auténomos, sino que son
éstos el eje rector de toda revolucion; arriesgado proyecto por los labe-
rintos que en el camino se pueden encontrar, no sélo en la politica sino
también en nuestro tema, la educacion. “El psicoanalisis, la pedagogia
y la politica, esas tres ‘profesiones imposibles’ segtin la expresion de
Freud, son eminentemente ‘practico-poiéticas™ y estdn encaminadas
al desenvolvimiento de la praxis como auto-transformacién. La praxis
pedagogica se dificulta en la medida en que se considera la creativi-
dad como ejercicio de libertad que nadie mas que uno mismo puede
propiciar. Se trata de disipar veladas tendencias formativas desiguales.

Praxis sin manipulacion

En alguna de las charlas con Alfonso para la revision de mi tesis le pre-
gunté si le preocupaban las tltimas ausencias generales en las clases. El
me respondié refiriéndose a su experiencia de estudios en Paris: “Ahi
cada uno tenia que descubrir su propio método de aprendizaje; nadie
estaba detras de nosotros sino nosotros mismos”. En otra ocasién me
comparti6 que ahi solia participar en algunos circulos de estudio para
profundizar en distintas actividades politicas. “A veces el contenido
de lo que estudidbamos en las sesiones ya era suficiente para movili-
zarnos; yo creo que asi les puede pasar a ustedes, ¢no?”

Alfonso no propicid que se convirtiera el saloén de clases en una suerte
de dgora con una pedagogia explicita que vinculase los estudios con la

19. Cornelius Castoriadis, Los dominios del hombre..., p. 259.
20. Cornelius Castoriadis, La institucién imaginaria..., p. 103.

325



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

problematizacion de la realidad hacia una participaciéon que ayudara a
transitar de lo privado (los estudios) hacia lo pablico (lo politico demo-
cratico social). No lo hacia. Tampoco propicid inquietantes cuestiones
sobre como es que nosotros entendiamos o aplicabamos lo que tanto
leiamos de autonomia y libertad auténticas.

En uno de sus libros sobre Castoriadis, Alfonso adjetiva la praxis desde
un “no” para gestar lo positivo de la auténtica libertad: “la praxis sin
manipulacién”. Ya no se trata simplemente de entender el vinculo entre
pensar la accién y actuar el pensamiento en el ejercicio de liberacion
histérica. En este punto Ibafiez entiende, a través de Castoriadis, que
cualquier institucién puede ser alienada y alienante, incluyendo la
educacion, sea popular, pablica o privada. Junto con Castoriadis, quiere
estimular la real autonomia sin manipular.

Lo que la modernidad capitalista y burocratica lleva a su punto extremo
es la tendencia, profundamente enraizada en el hombre, a desconocerse y
a huir de su libertad auténoma y creadora; tendencia naturalista que lleva
a los sujetos a ser reducidos o a reducirse al estado de objetos pasivos,
integrados al funcionamiento de un sistema exterior dado.”

Alfonso, como profesor, no pretendia ser eje y centro formativo. No
huia de la arriesgada pero genuina e instituyente libertad auténomay
creadora. El sabfa que “el saber es una modalidad de poder”,” y por eso
queria remover su autoridad instituida como profesor para no indicar
“el” modo pedagdgico en la enseflanza ni mucho menos la manera de
acercarse a los autores estudiados. Antes de ejercer cualquier tipo de ac-
cidén que apuntase al proyecto revolucionario que crease instituciones
lacidas, Ibanez seguia los cuestionamientos que el mismo Castoriadis

se hacia al preguntarse

21 Alfonso Ibafiez Izquierdo, Cornelius Castoriadis: lo imaginario..., p. 36.
22 Alfonso Ibafez Izquierdo, Educacién popular..., p. 10.

326



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

¢Coémo podria yo cooperar a que otro acceda a su autonomia? ¢Coémo decir a
los otros que deben destituir a los ‘duefios’ sin ponerse en posicion de due-
fios? Antinomia insoluble para la burda l6gica del entendimiento, pero no
paralarazén responsable que sabe que respetar la libertad de cada cual
no es no tocarla, es tratarlo como a un adulto y decirle lo que uno piensa.”

La praxis pedagogica liberadora

Las clases con Alfonso no siempre tenian el mejor de los finales. Uno
terminaba con una dubitativa y endeble satisfaccion de tener un pa-
norama completo de lo abordado. Cada uno tenia que habérselas con
su propia sintesis y algunos responsabilizdbamos al profesor por no
plantear una metodologia clara y distinta. La pedagogia de Ibafiez era
una apuesta por la alteracion constante de significaciones de la insti-
tucion educativa. Su metodologia “se remite al proceso continuo de
cuestionamientos de lo establecido a través de una creacién histérica
incesante que no se sostiene en alguna promesa o garantia ‘mesianica’
de llegar a un ‘final feliz”.*

Retomo la comparacion que hice unas paginas atras de Alfonso respec-
to de Nietzsche para enfatizar que la pedagogia de Ibafiez se asienta
en lo inacabado y en la no integracién debido a que, para provocar lo
mas auténtico y creativo de cada sujeto, la pedagogia tiene que dejar
un espacio inconcluso y aparentemente imperfecto.

En uno de los textos sobre Nietzsche, Alfonso se plantea la aventura
de la “reivindicacion de si” para liberar la propia subjetividad. En la
interrogacion sobre si es viable un proyecto personal unitario de sujeto
frente al desencanto posmoderno aparece la dialéctica entre Apolo
y Dionisio junto a su constante complementariedad. Aqui ubicamos
una antropologia abierta: “a diferencia de la individualidad fundada

23. Alfonso Ibafez Izquierdo, Cornelius Castoriadis: lo imaginario..., p. 49.
24. Ibidem, p. 7.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

en guiones continuos, la individuaciéon es movimiento incesante de
recreaciéon que imprime forma al caos”.” Dionisio es constante mo-
vimiento impredecible que s6lo cobra unicidad gracias a lo apolineo
temporal.

Entre lo apolineo y los dionisiaco, Ibafez parafrasea a Nietzsche para
decir que la “libertad sdlo es concebible en los espacios donde la inte-
gracion no se logra, pues es la no coincidencia lo que abre la posibili-
dad de la libertad”.”® El espacio sin propuesta, sin direccién, sin didlogo
dirigido, es el que permite que surja la verdadera libertad, no aquélla
que se impone, se proyecta o se calcula, porque “la salida para una vo-
luntad autorrecreadora no esta en una pretension salvifica, sino en to-
mar su propia vulnerabilidad como parte de su riqueza experiencial”.”

Alfonso tuvo una propuesta poco convencional y cuestionable por
diversas razones; pero hay que reconocer que fue congruente con su
pensamiento que se desarrolla en buena parte de su obra. Le apostd
a una manera entre tantas para “favorecer la actividad instituyente,
introduciendo al mismo tiempo la maxima capacidad de reflexividad,
a través de las instituciones y de una paideia pertinentes”.”® Alfonso
cred una paideia pertinente gracias a ese espacio de no-integracion
que posibilit6 dialogar con los preconceptos heredados de la educacion
instituida. Ejercié una pedagogia que no explic6 para no sabotearla,
porque revelarla era enterrarla. Se arriesgd al crear ese espacio ambi-
guo, dudoso y poco dialogado para apostarle a gestar la originalidad de
cada uno de sus alumnos desde ese caos; originalidad por ser propia
y no por ser destacada. No hablamos de una pedagogia de la “desin-
tegracion” porque no se trata de acabar directamente con algo; es una

25. Alfonso Ibafiez Izquierdo, “Dionisio-Apolo en el desencanto postmoderno y como aventura de re-
invencion de si mismo” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO,
Tlaquepaque, vol. X, N° 37, 2001, p. 38.

26. Ibidem, p. 39.

27. Ibidem, p. 41.

28. Alfonso Ibafez Izquierdo, “Castoriadis o el proyecto...”, p. 226.

328



ALFONSO IBANEZ Y LA PRAXIS PEDAGOGICA LIBERADORA e RODRIGO JOSE PINTO ESCAMILLA, SJ

pedagogia de la “no integracidon” porque es espacio no culminado, es
tiempo no controlado, es silencio elocuente del profesor como praxis
pedagogica que posibilita creaciones auténticas.

Alfonso trataba a sus alumnos como libres e iguales. No buscé centrar-
se en crear sujetos autonomos en el salon de clases, pues ya los con-
sideraba como tales. Para este profesor, el campo abierto y arriesgado
de la libertad igualitaria en la educacion se sobrepuso a cualquier otro
programa loable de transmisiéon de conocimientos.

La praxis revolucionaria, que s6lo considera una verdadera pedagogia
del sujeto en la medida que éste transforma la realidad, no fue la me-
todologia que Alfonso propuso como profesor. La praxis pedagogica
por la que apost6 Ibafiez apunta a la autotransformacion del sujeto sin
manipulacion, considerandolo libre y auténomo para la reinvencion de
si mismo. La praxis pedagdgica de Alfonso Ibafiez fue revolucionaria
porque fue liberadora. X

Fuentes documentales

Castoriadis, Cornelius, El mundo fragmentado, Terramar, Buenos Aires,
2008.

—— La institucién imaginaria de la sociedad, Tusquets, México, 2013.

—— Los dominios del hombre: encrucijadas del laberinto, Gedisa, Bar-
celona, 1988.

Guibal, Francis e Ibanez Izquierdo, Alfonso, Cornelius Castoriadis: lo
imaginario y la creacion de la autonomia, Universidad de Guada-
lajara, Guadalajara, 2006.

—— Educacién popular y proyecto historico, Tarea, Lima, 1998.

Ibafiez Izquierdo, Alfonso, “Castoriadis o el proyecto de autonomia
democratica” en Xipe totek, Revista del Departamento de Filoso-
fia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XIV, N° 55, 2005, pp.
207-244.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO o ANO 28 ¢ NO 112

——“Dionisio-Apolo en el desencanto postmoderno y como aventura
de reinvenciéon de si mismo” en Xipe totek, Revista del Departa-
mento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. X, N°
37,2001, pp. 33745.

—— “El amor a la sabiduria en los tiempos de cdlera” en Xipe totek,
Revista del Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tla-
quepaque, vol. IX, N° 34, 2000, pp. 110-132.

—— “Nietzsche entre nosotros” en Segmentos, CUSCH-Universidad
de Guadalajara, Guadalajara, N° 2, 2001. La version electrénica de
este articulo no especifica paginas.

—— “Reivindicacion de la utopia” en Xipe totek, Revista del Departa-
mento de Filosofia y Humanidades, ITESO, Tlaquepaque, vol. XVII,
N° 67,2008, pp. 260-2063.

Nietzsche, Friedrich, Mds alld el bien y del mal, Tomo Clasicos, Mé-
xico, 2005.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





