
1 

Resumen. Castro Guerrero, Edgar Iván. El concepto ignorancia teleológica 
en la ética tomista: una aproximación desde la Suma Teológica y la Suma 
Contra Gentiles. En el presente artículo analizo el concepto de teleología y la 
noción de ignorancia en Tomás de Aquino. Destaco que, siguiendo a Aristó-
teles, toda creatura posee un fin intrínseco orientado hacia la bondad divina, 
siendo este fin la base del orden cósmico y moral. Aquino diferencia entre 
ignorancia invencible, que exime de culpa al individuo por estar fuera del 
alcance del conocimiento, e ignorancia vencible, considerada pecado por ne-
gligencia. Además, en el texto exploro cómo la epistemología tomista, inicia-
da en la percepción sensible y desarrollada mediante la abstracción, limita el 
conocimiento humano de lo inmaterial y de los fines últimos. La ignorancia 
teleológica se concibe como la carencia de entendimiento del propósito últi-
mo de las acciones, lo que afecta la moral y la realización de la felicidad. Así, 
la integración de teleología e ignorancia en Aquino revela la importancia del 
conocimiento adecuado para orientar la acción humana hacia el bien supre-
mo. En suma, es fundamental.
Palabras clave: teleología, ignorancia, moralidad, epistemología, fin último, 
Tomás de Aquino.

El concepto ignorancia teleológica en la ética 
tomista: una aproximación desde la Suma 
Teológica y la Suma Contra Gentiles

Edgar Iván Castro Guerrero*

Recepción: 27 de febrero de 2025
Aprobación: 8 de mayo de 2025

* 	 Maestro en Filosofía Aplicada por la Universidad Vasco de Quiroga. Profesor en la Universidad del 
Centro de México. edgar.castro2504@gmail.com



2       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Abstract. Castro Guerrero, Edgar Iván. The Concept of Teleological Ignoran-
ce in Thomist Ethics: An Approach from the Summa Theologica and the Sum-
ma Contra Gentiles. In this article I analyze the concept of teleology and 
the notion of ignorance in Thomas Aquinas. I point out that, according to 
Aristotle, every creature has an intrinsic end directed toward divine good-
ness, and that this end is the basis of the cosmic and moral order. Aquinas 
distinguishes between invincible ignorance, which relieves individuals from 
blame when they have no access to the knowledge in question, and vincible 
ignorance, considered a sin of negligence. Furthermore, in the text I explore 
how Thomist epistemology, which starts with sensory perception and deve-
lops by abstraction, limits human knowledge of the immaterial and of ulti-
mate ends. Teleological ignorance is conceived as a lack of understanding of 
the ultimate purpose of actions, which affects morality and the attainment of 
happiness. Thus, the integration of teleology and ignorance in Aquinas re-
veals the importance of adequate knowledge to orient human action toward 
the supreme good. In short, it is fundamental.
Key words: teleology, ignorance, morality, epistemology, ultimate end, Thomas 
Aquinas.

Sin lugar a dudas, uno de los pensadores más influyentes a lo largo de 
la historia de la filosofía —y no sólo de la filosofía, sino del pensamien-
to cristiano en general— ha sido Tomás de Aquino (1225–1274 d. C.). 
Gracias a él se desarrolló una importante contribución al pensamiento 
teológico de la época, ya que fue el periodo de las grandes “síntesis” o 
“sumas”, en el que principalmente el pensamiento clásico aristotélico 
tomó gran relevancia no solamente en pensadores cristianos (quienes 
lo sistematizaron con más rigor en la teología cristiana), sino también 
árabes. En esta síntesis de la razón y la fe sobresale Aquino por su cla-
ridad de pensamiento y por haber armonizado la filosofía clásica con 
la teología, en un corpus sólido y coherente que sigue siendo referencia 
para filósofos y teólogos.

En este breve artículo se buscará desarrollar un concepto relevante a 
partir de las notas de Aquino en sus dos obras principales. Se trata del 
concepto ignorancia teleológica. Su relevancia reside en el impacto que 
tiene en la moralidad individual y colectiva, en la formulación ética y 
en la orientación de la acción hacia la consecución del bien supremo. Se 



3 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

propone así un concepto que no se encuentra textualmente en la obra 
de Aquino, pero que, sin duda alguna, puede desarrollarse a partir de 
sus postulados. Esto deja algunas preguntas que se espera abordar a lo 
largo del texto: ¿qué es la ignorancia teleológica?, ¿se puede hablar de una 
definición clara del concepto ignorancia teleológica en la obra de Tomás 
de Aquino?, ¿cuál es la relevancia de ese término?, principalmente.

Para dar respuesta a estas preguntas, el artículo trata de revalorizar 
la contribución de Tomás de Aquino en el campo de la ética y la epis-
temología, al ofrecer una interpretación renovada de su concepción 
teleológica, ubicando en la ignorancia teleológica la raíz de la reflexión 
ética. El análisis tomista, que articula las nociones aristotélicas fin y 
propósito con la distinción propia de Aquino entre ignorancia invenci-
ble e ignorancia vencible, permite comprender con profundidad cómo 
la falta de conocimiento del fin último afecta la acción moral y la con-
figuración de normas éticas en la sociedad. La propuesta es pertinente 
en un contexto contemporáneo en el que se debate la recuperación de 
una teleología auténtica frente a visiones reduccionistas y materialis-
tas, aportando claridad conceptual y enriqueciendo el diálogo entre 
tradición y modernidad.

Teleología en la Suma Teológica y en la Suma Contra Gentiles de 
santo Tomás de Aquino

El concepto “teleología” deriva de una palabra griega τέλος, que sig-
nifica “fin” o “propósito”. Tal propósito es inherente a la cosa, sin una 
fuerza externa que le proyecte esa finalidad. En los trabajos de Aquino 
este concepto es esencial, por una parte, para entender la naturale-
za del universo y, por otra, para comprender la naturaleza humana. 
Ciertamente, no es exclusivo de él, pues ya Aristóteles hablaba de 
una finalidad intrínseca en la naturaleza, manifestada en una de las 
famosas cuatro causas, en particular en la causa final. Éste la aborda 



4       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

en su Metafísica, que definirá como ciencia de la verdad.1 Aquí Tomás, 
siguiendo a Aristóteles, afirma que todo ser tiene un fin último al cual 
tiende de forma natural. Por eso, para comprender la teleología en 
aquél es necesario explorar su origen en éste.

Es necesario distinguir en un primer momento entre operación, ac-
ción, acto y acto humano, ya que cada uno de estos términos señala 
diferentes niveles de intencionalidad y conocimiento en el proceder 
de un ente, lo que resulta fundamental para comprender y evaluar el 
concepto que se busca desarrollar en este trabajo. En la operación, 
que se define como un movimiento natural, no interviene un proce-
so de deliberación ni la voluntad; por lo tanto, una “ignorancia” que 
se relacione con procesos meramente naturales no es moralmente 
imputable. Esta noción se aplica, por ejemplo, a los procesos na-
turales, como el crecimiento de una planta o el movimiento de un 
cuerpo, en los que la actualización se da de manera automática, sin 
que la voluntad medie, y tanto la generación como la actualización 
de la potencia suceden por la fuerza.2 En contraste con la acción y, 
en particular, con el acto humano, que sí involucran la deliberación 
y la elección consciente del fin. Si en estos casos el agente actúa sin 
comprender o sin orientarse hacia el fin último, se configura la ig-
norancia teleológica. Aquino apunta que sólo aquellos actos que se 
realizan con conocimiento y voluntad deliberada pueden evaluarse 
en términos morales.3 En este sentido, la acción no es simplemente la 
realización de un proceso natural, sino que implica una orientación 
consciente hacia un objetivo determinado. El acto humano involucra 
dos elementos esenciales: la deliberación racional y la voluntad.

1.	 Aristóteles, Metafísica, Gredos, Madrid, 1994, p. 22 (ii, 1). 
2.	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. ii, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1968, pp. 85–86 

(libro iii, cap. ii).
3.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. ii: Parte i–ii, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1989, p. 102 

(i–ii ae, q. 6, a. 1, resp.).



5 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

La teleología en Aquino no se limita solamente a los seres huma-
nos, sino que incluye a todo el universo, en la que cada uno de los 
elementos que la conforman tiene un propósito establecido por 
Dios. En este sentido, esa teleología establece en el mundo una 
racionalidad y un orden inherentes a la creación divina. En la Suma 
Teológica, parte i, cuestión 2, artículo 3, Aquino desarrolla las vías 
para la demostración de la existencia de Dios y expresa lo siguiente 
respecto de la quinta vía:

La quinta se deduce a partir del ordenamiento de las cosas. Pues 
vemos que hay cosas que no tienen conocimiento, como son los 
cuerpos naturales, y que obran por un fin. Esto se puede comprobar 
observando cómo siempre o a menudo obran igual para conseguir 
lo mejor. De donde se deduce que, para alcanzar su objetivo, no 
obran al azar, sino intencionadamente. Las cosas que no tienen co-
nocimiento no tienden al fin sin ser dirigidas por alguien con cono-
cimiento e inteligencia, como la flecha por el arquero. Por lo tanto, 
hay alguien inteligente por el que todas las cosas son dirigidas al 
fin. Le llamamos Dios.4

Tomás, en sintonía con estas ideas, afirma que la teleología no úni-
camente explica la finalidad de los fenómenos naturales, sino todo 
lo que engloba al mundo creado. Para él, sólo Dios es el fin último 
de todas las cosas, y todo el universo está ordenado hacia Él como 
su propósito último. Por eso, en la concepción tomista, Dios no nada 
más es creador y diseñador del orbe, sino también es su sentido y 
meta final. Por lo tanto, todos los seres, tanto animados como ina-
nimados, están impregnados por un propósito dado por El Creador. 
Esta idea presupone y engloba también las leyes de la naturaleza 
que rigen el cosmos, las acciones humanas y las estructuras sociales, 
etcétera. Todo está ordenado a Él. 

4.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. i: Parte i, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2001, pp. 112–113 
(i, q. 2, a. 3, resp.).



6       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

La finalidad de los fenómenos de la naturaleza, en su orden y regulari-
dad observable y medible, revela también una inteligencia ordenadora 
detrás de ellos. Plantas y otros seres vivos crecen y se reproducen 
siguiendo regularidad y patrones que aseguran la continuidad de la 
vida en el mundo vegetal y permiten sobrevivir en el mundo animal.

Todo agente obra por un fin, en caso contrario no se seguiría de 
su acción un determinado fin, a no ser casualmente. Ahora bien, 
uno mismo es el fin del agente y del paciente en cuanto tales, pero 
de forma distinta, pues uno y lo mismo es lo que el agente inten-
ta transmitir y lo que el paciente intenta recibir. Sin embargo, hay 
algunos agentes que obran y reciben la acción al mismo tiempo y 
éstos son agentes imperfectos, a los que les corresponde que, aun 
cuando actúen, intenten conseguir algo. Pero al primer agente, que 
es exclusivamente activo, no le corresponde actuar para adquirir 
algún fin, sino que tan sólo intenta comunicar su perfección, que es 
su bondad. En cambio, todas las criaturas intentan alcanzar su per-
fección que consiste en asemejarse a la perfección y bondad divinas. 
Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas.5

Como Aquino afirma, “omne agens agit propter finem”.6 En este senti-
do, la finalidad de la realidad no es meramente accidental, sino que es 
algo propio de la misma naturaleza del agente, siguiendo el orden y el 
propósito antes expuestos. En esta parte Aquino presenta una distin-
ción entre agente y paciente, en la que ambos, de cierta manera, buscan 
el fin de la realidad, aunque de maneras distintas: el agente trasmite 
algo, mientras que el segundo recibe algo. Esta diferencia es decisi-
va para comprender la acción en la creación. Los agentes imperfectos 
obran y reciben la acción al mismo tiempo, y buscan alcanzar algo a 
través de ella. En contraste, el primer agente, causa incausada, motor 
inmóvil (el cual es Dios) no actúa para llegar a un fin ni por la influen-
cia de un agente externo que lo mueva; por eso mueve sin ser movido.

5.	 Ibidem, p. 446 (i, q. 44, a. 4, resp.).
6.	 “Todo agente actúa en pos de un fin”.



7 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

Dios es el primer agente, es exclusivamente acto puro y su acción no 
se dirige a adquirir algo, sino a comunicar la perfección que de suyo 
ya posee. Esta idea se fundamenta en la noción de que Dios es absolu-
tamente perfecto en sí mismo.7 La perfección divina no necesita nada 
fuera de sí misma, sino que se expresa en la comunicación de su bondad 
y perfección en la creación. De ahí que la conclusión de la cita anterior 
(“Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas”) sintetiza 
la visión teleológica de Tomás de Aquino. En él, como se ha visto, se 
considera que la creación está siendo constantemente atraída por la 
bondad divina, como un imán que atrae las cosas hacia sí. Esta misma 
perfección final, a la cual se orienta la creación, establece un orden 
cosmológico y moral que subraya la coherencia y la racionalidad de la 
creación. En la Suma Contra Gentiles encontramos la misma idea de 
la perfección divina:

Aunque los seres que existen y viven son más perfectos que los que 
únicamente existen, sin embargo, Dios, que no es otra cosa que su 
propio existir, es el ser de universal perfección, no faltándole ningún 
género de nobleza […]. Es necesario que encontremos en Dios, en 
grado mucho más eminente, todas las perfecciones de cualquier 
ser, y no al contrario. Dios, por consiguiente, es el Ser perfectísimo.8

Dentro de la obra, Tomás de Aquino sigue la misma reflexión con 
respecto a la teleología en la creación: argumenta en el capítulo ii del 
libro iii que todo agente obra con un propósito definido, independien-
temente de si éste tiene un conocimiento consciente de tal fin. Con-
signa algunos ejemplos de la naturaleza y de la acción humana para 

7.	 “Dios es tenido como primer principio, pero no material, sino como causa eficiente; y por eso es 
necesario que sea perfecto en grado sumo. Pues, así como la materia en cuanto tal está en potencia, 
del mismo modo el agente en cuanto tal está en acto. De ahí que el primer principio activo precisa 
en grado sumo estar en acto; y consecuentemente también en grado sumo ser perfecto. Pues se dice 
que algo es perfecto en cuanto que está en acto. Se llama perfecto a lo que, de cuanto requiere su 
perfección, nada le falta”. Ibidem, p. 123 (i, q. 4, a. 1, resp.).

8.	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. i, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1952, p. 168 
(libro i, cap. 28).



8       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

demostrar que cada acción está dirigida hacia un fin específico, lo que 
pone en evidencia una estructura teleológica intrínseca en el universo:

En los seres que obran manifiestamente por un fin, llamamos fin 
a aquello hacia donde va dirigido el impulso del agente; de modo 
que, cuando lo consigue, se dice que ha conseguido el fin […]. Todo 
agente obra por instinto o intelectualmente. Y no cabe duda de que 
los que obran intelectualmente lo hacen por un fin, puesto que con 
la mente conciben lo que llevarán a cabo con la acción, y con tal 
concepto previo obran, que es obrar intelectualmente. […] Con todo 
lo dicho se rechaza el error de los antiguos naturalistas, quienes 
sostenían que todo se hace por necesidad de la materia, negando, 
en consecuencia, la causalidad final de lo creado.9

También es importante comentar que, desde la visión tomista, el agente 
produce acciones específicas, lo que demuestra que éstas no son alea-
torias. Por ejemplo, el calor produce calefacción y el frío genera refri-
geración. Tal especialidad de las acciones indica que cada una de ellas 
guarda un propósito determinado, ya sea que concluya en un hecho 
concreto o no. Dentro del capítulo ii Aquino refuta la imposibilidad 
de un proceso infinito en las acciones del agente. Argumenta que, si 
éstas se dirigieran hacia un fin infinito, nunca alcanzarían un objetivo 
final, lo cual haría imposible la finalidad porque nada se mueve hacia 
algo que no puede ser alcanzado. Por lo tanto, debe existir un fin último 
hacia el cual todas las acciones del agente se dirijan.

También en la Suma Contra Gentiles Tomás de Aquino no sólo profun-
diza en la cuestión teleológica de la realidad, sino que le dedica todo 
un libro para desarrollar la idea sobre la naturaleza de esa finalidad. 
Dentro del libro iii, dedicado a la cuestión teleológica, Aquino asegura 
que no sólo el agente obra por un fin, sino que también el fin que per-
sigue es intrínsecamente bueno.

9.	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. ii, pp. 82–86 (libro iii, cap. 2).



9 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

Además, se ha de demostrar que todo agente obra por el bien. Ya 
hemos probado que todo agente obra por un fin, porque obra por 
algo determinado. Mas lo que el agente intenta determinadamente 
es, sin duda alguna, algo que le conviene; de lo contrario, no tendería 
hacia ello. Y como lo que conviene a uno es su propio fin, síguese 
que todo agente obra por un bien. Fin es todo aquello que aquieta el 
deseo del motor y de lo movido. Pero el aquietar el deseo es propio 
del bien, dado que “bien es lo que todo ser apetece”. Luego toda 
acción y todo movimiento van dirigidos al bien. […] Todo móvil es 
conducido al fin por el motor y el agente. Es, pues, preciso que el 
motor y lo movido tiendan hacia el mismo término; pues lo que es 
movido, como quiera que está en potencia, tiende al acto y, por tanto, 
a lo perfecto y al bien, porque por el movimiento pasa de la potencia 
al acto. Luego el agente y el motor, cuando obran y mueven, lo hacen 
siempre por el bien.10

Aquino desarrolla dentro del capítulo iii una argumentación detalla-
da y lógica para demostrar que los agentes obran con la finalidad de 
alcanzar un bien. Ya en la Suma Teológica se había anunciado que la 
bondad divina mueve a toda la creación; pero, en este sentido, ahora 
la acción del agente busca el bien. Así, tanto la antropología como 
la cosmología tomista orientan la realidad del universo hacia ese fin 
inherentemente bueno. En ella, cada acción y movimiento tiene una 
orientación conveniente y buena, ordenada por la bondad divina. Una 
vez que Aquino ha demostrado que todo agente obra por un fin, le sigue 
la demostración de que fin es todo aquello que aquieta el deseo del motor 
y de lo movido. Para ello identifica el bien como aquello capaz de satis-
facer el deseo. Esta identificación del bien está en consonancia con la 
definición aristotélica de bien como aquello a lo que todo ser apetece.11

Tomás de Aquino argumenta y complementa la idea anterior en el 
capítulo xvi del libro iii: sostiene que todo agente actúa con el pro-
pósito de alcanzar un bien que le es propio y que, a su vez, le permite 
ir alcanzando la perfección. Los seres racionales lo hacen por conoci-

10.	 Ibidem, pp. 86–88 (libro iii, cap. 3).
11.	 Aristóteles, Ética nicomáquea, Gredos, Madrid, 1985, p .129 (i, i).



10       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

miento y voluntad, mientras que los irracionales lo hacen instintiva-
mente, dirigidos por fuerzas externas. Así, tanto los seres conscientes 
como los inconscientes están ordenados al bien como su fin último.

De la misma manera están ordenados al fin los seres que lo conocen 
como los que no lo conocen; aunque los que lo conocen se mueven 
por sí mismos hacia el bien, mientras que los que no lo conocen 
tienden hacia él como dirigidos por otro, según se ve en el ejemplo 
del saetero y la saeta. Mas los que conocen el fin se ordenan siem-
pre al bien, tomado como fin; porque la voluntad, que es el apetito 
del fin preconocido, sólo tiende a lo que tiene razón de bien, el cual 
es su propio objeto. Así, pues, incluso las cosas que no conocen el 
fin se ordenan al bien como a su fin. Por lo tanto, el fin de todas las 
cosas es el bien.12

Más adelante, en el capítulo xxii, Tomás de Aquino aborda las di-
versas maneras en que se ordenan las cosas a sus propios fines. Ar-
gumenta que el fin último de cualquier ser es su propia operación, 
la cual puede manifestarse de varias formas. Por ejemplo, hay ope-
raciones que implican mover a otros, como calentar o cortar; otras 
consisten en ser movidos por otros, como ser calentado o cortado, y, 
finalmente, hay operaciones que son perfección en sí mismas, como 
entender, sentir y querer. Los seres que no mueven a otros, pero con-
servan su perfección, tienden a asemejarse a Dios en su perfección. 
Aquéllos que mueven y obran en otros tienden a asemejarse a Dios 
en ser causas. Los cuerpos celestes, que se mueven a sí mismos y a 
otros, buscan la semejanza divina en ambas formas, siendo causa de 
generación y corrupción en los cuerpos inferiores, y su movimiento, 
naturalmente, tiende a mantener su propia forma y lugar.13

Con este breve esbozo se puede concluir que la teleología, según 
Aquino, tal como se presenta en la Suma Teológica y en la Suma Con-
tra Gentiles, ofrece gran coherencia y profundidad, ya que es central 

12	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. ii, p. 118 (libro iii, cap. 16).
13.	 Ibidem, pp. 131–133 (libro iii, cap. 22). 



11 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

para todo el sistema tomista, además de que ayuda a comprender el 
ser y sus acciones. Esto también explica la ordenación del universo 
que tiende al fin; pero no sólo al fin sin más, pues tal ordenación 
se centra en el hombre como fin último del género. Al respecto, 
Aquino comenta: “Luego si el movimiento celeste está ordenado a 
la generación, y ésta se ordena totalmente al hombre, como fin úl-
timo de este género, es evidente que el fin del movimiento celeste 
está ordenado al hombre, considerado como último fin de las cosas 
generables y corruptibles”.14

Tomás de Aquino también distingue cuidadosamente entre el fin como 
término y el fin como finalidad.15 De esta manera libera el finalismo de 
todo antropocentrismo y panpsiquismo.16 Todo movimiento tiene un 
término que lo define y lo especifica,17 ya que es una realidad intencio-
nal que toma sentido en su relación con las otras cosas. Por lo tanto, no 
es necesario que el ser que se mueve conozca ese fin como finalidad. El 
tener determinada una dirección es precisamente lo que hace que un 
movimiento tenga un fin. Así, tanto si el fin es sólo un término como 
si es conocido y querido como finalidad, siempre es el bien del agente.

La acción misma demuestra que el fin es conveniente y beneficioso, 
como ya se ha comentado antes, dejando en evidencia que todo agente 
actúa por un bien. El fin de la acción es también el fin del ser, y la 
acción alcanza su perfección al completarse. De aquí se desprenden 
dos consideraciones que deben tomarse en cuenta. En primer lugar, 
el fin se presenta en una multiplicidad de aspectos. Por ejemplo, el 

14.	 Idem.
15.	 El fin entendido como término se refiere al punto final o al resultado hacia el cual se dirige una acción 

o movimiento. La naturaleza del término es objetiva y no requiere que el agente tenga conocimiento 
o intención de alcanzarlo. El fin como finalidad, por otro lado, implica la intención consciente por 
parte del agente, el cual busca alcanzar un objetivo específico. Este fin es conocido y querido.

16.	 Tomás de Aquino, al hacer esta distinción, libera al finalismo de la necesidad de atribuir conciencia o 
intencionalidad a todos los agentes, evitando así un enfoque antropocéntrico, en el que se humanizan 
todos los actos, o un panpsiquismo, en el que se atribuye una forma de conciencia a todas las cosas.

17.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. v: Parte iii, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1994, p .76 
(iii a, q. 2, a. 7, ad 2).



12       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

fin al que se dirige la acción no es necesariamente lo que el agente 
pretende; el bien al que se dirige la acción es inseparable del ser 
para el cual este fin es buscado; el bien al cual se dirige la acción es, 
o bien extrínseco a la acción y dependiente de ella o independiente, 
o bien intrínseco a la misma acción una vez llegada a su término (es 
el caso de las operaciones inmanentes que tienen por fin un objeto y 
su propia referencia a ese objeto). En segundo lugar, el fin es causa de 
las causas, ya que, sin una intención hacia un resultado determinado, 
ninguna causa podría ejercer su causalidad. Sin la intención hacia el 
resultado el agente permanecería inactivo, la materia no ejercería 
función material y no adquiriría forma alguna. “Cualquier cosa tiende 
como al fin, mediante su acción o movimiento, a un bien determinado, 
según hemos demostrado (c. xvi). Pero un ser participa del bien en 
la medida en que se asemeja a la primera bondad, que es Dios. Luego 
todos los seres, mediante sus acciones y movimientos, tienden como 
al fin último a su semejanza con Dios”.18

La ignorancia en santo Tomás de Aquino

La noción de ignorancia ocupa un lugar especial dentro de la ética y la 
epistemología de santo Tomás. La distinción entre los diversos tipos 
de ignorancia será fundamental para comprender su impacto en la 
moralidad de las acciones humanas y la complejidad del pensamiento 
de Tomás de Aquino en este ámbito.

Algo central que se debe hacer en un primer momento es definir la 
palabra “ignorancia”. Para Aquino es “la privación del conocimiento 
que el hombre debe de tener”.19 En este sentido, su definición implica 
que el concepto en cuestión no es simplemente la ausencia de co-
nocimiento, sino que es asimismo la ausencia de un conocimiento 
necesario o esperado para una situación concreta y determinada. To-

18.	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. ii, p. 124 (libro iii, cap. 19).
19.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. ii: Parte i–ii, p. 601 (i–ii ae, q. 76, a. 1, resp.).



13 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

más aborda el tema de la ignorancia en la prima secundae de la Suma 
Teológica, en la que se tratan temas de carácter teológico–moral, 
particularmente en la sección sobre los vicios y pecados en general. 
Es aquí, en la cuestión 76, artículo 2, donde distingue la ignorancia de 
la nesciencia, al ser esta última la simple ausencia de conocimiento, 
que puede ser moralmente neutra; mientras que la ignorancia implica 
una falta de conocimiento que debería estar presente en el sujeto y 
que puede tener implicaciones morales y prácticas.

La ignorancia difiere de la nesciencia en que la nesciencia denota 
mera negación de conocimiento; por ende, si uno no posee el co-
nocimiento de algunas cosas, se puede decir que no las sabe, y en 
este sentido pone Dionisio nesciencia en los ángeles […]. Mas la 
ignorancia implica privación de conocimiento: esto es, cuando le 
falta a uno el conocimiento de aquellas cosas que tiene aptitud para 
conocer por su naturaleza. Y algunas de éstas está uno obligado a 
saber: aquellas sin cuyo conocimiento no puede cumplir bien el acto 
debido. Por consiguiente, todos están obligados a saber en general 
las cosas de la fe y los preceptos universales del derecho; y cada 
uno, las cosas tocantes a su estado u oficio. Mas hay ciertas cosas 
que, aunque uno sea naturalmente capaz de conocer, sin embargo, 
no está obligado a saberlas, excepto en algún caso, los teoremas de 
la geometría y los singulares contingentes.20

Tomás de Aquino distingue dos tipos de ignorancia: la invencible y 
la vencible. La primera no puede ser superada por el sujeto, inde-
pendientemente de sus esfuerzos. En otras palabras, es un tipo de 
ignorancia que la persona no tiene capacidad de evitar en absolu-
to. Excusa al individuo de la culpa moral, ya que no se espera que 
actúe con un conocimiento fuera de su alcance real. La segunda, la 
ignorancia vencible, es aquélla que puede ser superada con esfuerzo 
razonable. Aquino sostiene que esta ignorancia es pecado y que no 
excusa al individuo de la responsabilidad moral, ya que debió adquirir 
el conocimiento necesario para evitar el error.

20.	 Ibidem, pp. 602–603 (i–ii ae, q. 76, a. 2, resp).



14       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Ahora bien, es evidente que cualquiera que descuida tener o hacer 
lo que está obligado a tener o hacer, peca por omisión. Por lo tan-
to, la ignorancia de aquello que uno debe saber es pecado por la 
negligencia. Mas no se le imputa a uno como negligencia el que no 
sepa aquello que no puede saber. De ahí que la ignorancia de esto 
se llame invencible: porque no se puede superar por el empeño (o 
diligencia). Y por eso tal ignorancia, no siendo voluntaria, ya que no 
está en nuestra facultad el superarla, no es pecado. Por lo cual es evi-
dente que ninguna ignorancia invencible es pecado. Mas es pecado 
la ignorancia vencible si es respecto de aquellas cosas que uno está 
obligado a saber; pero no si es de lo que no está obligado a saber.21

A todo lo anterior es necesario añadir un tercer elemento que conviene 
precisar: para santo Tomás era algo muy evidente (como se aborda en 
la cuestión 76 de la prima secundae de la Suma Teológica) el hecho de 
que la ignorancia haya llevado a muchas personas a actuar mal. Ya se 
ha distinguido la ignorancia de la nesciencia, pero también tiene que 
distinguirse aquélla del error. Estos tres estados (ignorancia, nescien-
cia y error) comparten una falta de conocimiento, aunque presentan 
diferencias sutiles, siendo el error el más grave, ya que implica un nivel 
superior de ignorancia. Mientras que la ignorancia significa simple-
mente no conocer algo que se debería saber, pero sin emitir juicios 
sobre ello, el error surge cuando se emiten juicios sobre lo que se des-
conoce, tomando lo falso como verdadero, y lo verdadero como falso.22

Además de lo antedicho, santo Tomás hace una nueva distinción 
cuando habla de la ignorancia en relación con la voluntad: existe 
ignorancia concomitante o posterior a la voluntad, e ignorancia an-
terior a la voluntad, ambas dentro de la ignorancia vencible. Esto 
lo precisa en el artículo 8 de la cuestión 6, de la prima secundae de 
la Suma Teológica. La ignorancia concomitante ocurre cuando una 

21.	 Idem.
22.	 “[…] en algunos individuos la razón está corrompida por la pasión, por un vicio o por una mala dispo-

sición en su naturaleza: es por este motivo que el robo entre los germanos no era considerado como 
malo, según refiere Julio César, aun cuando se trata de algo expresamente contrario a la ley natura”. 
Ibidem, pp. 735–736 (i–ii ae, q. 94, a. 4, resp.).



15 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

persona realiza un acto sin saberlo, pero, incluso si lo supiera, no 
dejaría de realizarlo. En este caso, la ignorancia no induce a querer 
el acto en sí, sino que simplemente acompaña la acción. Por ejem-
plo, si alguien quiere matar a un enemigo y, sin saberlo, lo mata 
mientras está de cacería, la ignorancia no causa el acto voluntario. 
Según Aquino, esta ignorancia no produce lo involuntario porque 
no genera algo que es contrario a la voluntad; más bien, causa lo 
no voluntario, ya que no se puede querer en acto lo que se ignora. 
Esta distinción es fundamental para comprender cómo ciertos actos 
pueden ser moralmente neutros o menos culpables debido a la falta 
de conocimiento específico sobre la acción realizada.

[La ignorancia es concomitantemente], cuando versa acerca de lo 
que se hace, pero, aunque se supiera, no dejaría de hacerse. En este 
caso la ignorancia no induce a querer hacerlo, sino que ocurre que 
hay a la vez algo hecho e ignorado, como en el ejemplo puesto, cuan-
do uno quiere matar a un enemigo y lo mata sin saberlo, pensando 
que mata un venado. Esta ignorancia no produce involuntario, como 
dice el Filósofo, porque no causa algo que sea contrario a la voluntad; 
sino que causa no voluntario, porque no puede ser querido en acto 
lo que se ignora.23

La ignorancia consiguiente se da cuando la ignorancia misma es volun-
taria. Esto puede ocurrir de dos maneras distintas: cuando la voluntad 
se dirige activamente hacia la ignorancia o cuando alguien no hace el 
esfuerzo necesario para adquirir el conocimiento que debería de tener. 
La primera forma de ignorancia consiguiente se denomina ignorancia 
afectada, que ocurre cuando alguien elige no saber algo para tener una 
excusa de realizar el mal o para no ser disuadido del pecado. La se-
gunda forma se refiere a la negligencia en adquirir conocimiento. Este 
tipo de ignorancia, que puede surgir de la pasión o del hábito, también 
es voluntaria porque uno no considera lo que debería tener en cuen-
ta. Un ejemplo es ignorar los principios universales del derecho, que  

23.	 Ibidem, p. 111 (i–ii ae, q. 6, a. 8, resp.).



16       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

todos deben conocer. Esta negligencia se concibe voluntaria y, aunque 
no causa lo involuntario estrictamente, precede al movimiento de la 
voluntad para realizar un acto, lo que no ocurriría, en todo caso, si se 
tuviera el conocimiento adecuado.24

Finalmente, la ignorancia antecedente se presenta cuando, sin ser vo-
luntaria, causa que una persona quiera algo que, de otro modo, no 
querría. Ocurre cuando alguien desconoce alguna circunstancia de un 
acto que no tiene obligación de conocer, lo que lo lleva a realizar una 
acción que no haría si tuviera el conocimiento adecuado. Un ejemplo 
de esto es cuando alguien que, sin saber que hay un transeúnte en el 
camino, lanza una flecha y lo mata. En este caso, la ignorancia ocasiona 
lo involuntario de manera total, ya que la acción realizada es contraria 
a la voluntad informada del sujeto.25

Una vez aclarada la cuestión preliminar sobre el concepto de la igno-
rancia en Tomás de Aquino queda revelado su impacto en la morali-
dad humana. Aquino sistematiza la comprensión del concepto con la 
meticulosa distinción previamente desarrollada, que no sólo refleja la 
agudeza filosófica de Santo Tomás, sino que también devela su compro-
miso con el comportamiento humano. Es importante también subrayar 
la interrelación entre conocimiento, voluntad y moralidad.

Noción preliminar de ignorancia teleológica en Tomás de Aquino

Como ya se ha visto, el tema de la ignorancia es una parte integral de 
la ética y la epistemología tomista, y se manifiesta en una red bastan-
te compleja de distinciones que trata de comprender su impacto en 
la moralidad humana y en la dirección hacia un fin último. Aunque 

24.	 Idem.
25.	 Ibidem, p. 112 (i–ii ae, q. 6, a. 8, resp.).



17 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

explícitamente no se encuentra en la doctrina tomista un concepto 
textual de “ignorancia teleológica” sí se puede desarrollar a partir de 
sus postulados, que se siguen naturalmente de sus puntos reflexivos 
sobre la finalidad y la moralidad de las acciones humanas.

Tomando como base las nociones antes presentadas, se puede integrar 
un concepto llamado ignorancia teleológica, que se construye a partir 
de la integración de la teleología y la teoría de la ignorancia tomista. En 
este sentido, ignorancia teleológica se refiere a la falta de conocimiento 
sobre el fin último de una acción o de la naturaleza misma de un ser, 
que debería estar presente para que tal acción sea moralmente correc-
ta. En este sentido, y tomando en consideración que la finalidad última 
y la felicidad abordadas desde la ética tomista no pueden tratarse como 
elementos independientes, la ignorancia teleológica afecta directamen-
te el actuar humano y la consideración misma de la felicidad.

Para dejar en claro lo anterior se retomará una breve reflexión sobre el 
fin último en el hombre, ya que, en toda acción deliberada, éste actúa 
con un fin específico en mente y orienta sus acciones libremente hacia 
él. Esto sirve de fundamento y, a su vez, se fundamenta en la premisa de 
que cada acción realizada por una capacidad inherente al ser humano 
está dirigida de acuerdo con su objeto: “Ahora bien, todas las acciones 
que proceden de una potencia son causadas por ella en razón de su ob-
jeto. Pero el objeto de la voluntad es el bien y el fin. Luego es necesario 
que todas las acciones humanas sean por un fin”.26 En este contexto, 
el objeto de la voluntad es el fin y el bien, como ya se ha señalado. La 
consideración del fin último no puede ser evitada, ya que se basa en 
la imposibilidad de un progreso infinito, tanto en el orden de los fines 
como en el de las causas eficientes.

26.	 Ibidem, p. 38 (i–ii ae, q. 1, a. 1, resp.).



18       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Toda acción humana consciente se realiza con un fin en mente. Este fin 
último, además de ser un bien supremo y completamente satisfactorio, 
polariza y unifica la multiplicidad de actos e intenciones particulares, 
otorgando a la existencia humana su coherencia interna. La noción de 
fin último implica, de manera inherente, un bien perfecto que no deja 
lugar a deseos ulteriores. Así, cada acto humano, aunque orientado 
hacia fines no últimos o intermedios,27 está, en última instancia, diri-
gido hacia este fin último absoluto. A nivel colectivo, todos los seres 
humanos coinciden en desear su perfección última, aunque divergen en 
la elección concreta del objeto considerado su fin último. Esto se refleja 
en la diversidad de opiniones humanas y la experiencia de vida, demos-
trando que la humanidad comparte un destino común cuya concreción 
puede variar significativamente. En cuanto a las diversas modalidades 
de manifestación de esa finalidad (según sea el caso de que el agente 
esté dotado o no de razón, y, a su vez, sea capaz de conocer o no su 
finalidad, y, también, de orientarse o no en su propio movimiento), ya 
las trata Aquino en la Suma Teológica.28

Tomás, abonando a la reflexión acerca del fin último del hombre, deja 
en claro la unicidad del fin último, principalmente en los artículos 
5–8. Primero, demuestra que una persona no puede tener o desear dos 
fines últimos al mismo tiempo. Esto se debe a que el mismo concepto 
de fin último implica un bien perfecto que satisface completamente el 
deseo sin dejar espacio para otro: “Es imposible que la voluntad de un 
hombre desee a la vez objetos diversos como fines últimos”.29 En efecto, 
todo lo que desea una persona, lo hace en función a su fin supremo; 
aunque esta intención por dicho fin no tiene que estar presente en 
todo momento.30

27.	 Ibidem, pp. 41–42 (i–ii ae, q. 1, a. 4, resp.). 
28.	 Ibidem, pp. 41–42 (i–ii ae, q. 1, a. 2, resp.).
29.	 Ibidem, p. 43 (i–ii ae, q. 1, a. 5, resp.).
30.	 Ibidem, p. 44 (i–ii ae, q. 1, a. 6, resp.).



19 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

El concepto de ignorancia teleológica en tanto carencia de conoci-
miento o comprensión sobre el fin último de las acciones y la existen-
cia misma, trae consecuencias no sólo a nivel de una vida ética, sino, 
incluso, en el sentido de la vida humana en general. En este sentido, 
no puede verse como una mera falta de información, sino como una 
desconexión fundamental entre los objetivos y propósitos que dan 
coherencia y dirección a la vida. A continuación se desarrollan algunas 
consecuencias de este tipo de ignorancia.

La primera y más inmediata consecuencia es la desviación de la ac-
ción moralmente correcta. Santo Tomás de Aquino, al afirmar que toda 
acción está orientada a un fin último, proporciona una guía para la 
conducta moral. La ignorancia de este fin puede llevar a que las accio-
nes se realicen sin una adecuada orientación al bien absoluto. Cuando 
una persona actúa sin un conocimiento claro del fin último puede 
buscar fines intermedios o no últimos que, aun cuando sean válidos 
en sí mismos, no contribuyen a la realización del bien supremo. Esto se 
puede entender de forma concreta cuando existe la posibilidad de que 
alguien elija objetivos aparentemente buenos, en un contexto limitado, 
pero que, en última instancia, no conducen a la plenitud humana. La 
falta de entendimiento en este aspecto daría lugar a decisiones que, 
aunque puedan estar bien intencionadas, resultan deficientes e inco-
herentes. La ignorancia teleológica, desde esta postura, impide que los 
individuos alcancen la verdadera felicidad y compromete la integridad 
de la moral personal.

Ya en un nivel social y ético la ignorancia teleológica tiene diversos 
efectos significativos en la estructura de la sociedad y en las normas 
morales colectivas. La falta de claridad en torno a una visión del fin 
último puede conducir a una pluralidad contradictoria y conflictiva 
de visiones del bien dentro de una sociedad. Si las personas y las co-
munidades no están de acuerdo con el fin último que debería guiar la 
conducta, surgen discrepancias en la evaluación de lo que constituye 



20       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

el bien común y la justicia. A esto se suma que, al ignorar el fin último, 
surgen sistemas éticos relativistas en los cuales los criterios de mora-
lidad se vuelven subjetivos y variables en función de las percepciones 
de cada individuo. Este relativismo puede afectar en gran medida las 
bases éticas y dar lugar a que la ética se perciba como una cuestión de 
preferencias personales, en lugar de principios objetivos y universales.

Desde una perspectiva de desarrollo humano, la ignorancia teleológica 
puede obstaculizar el crecimiento y la autorrealización. El fin último, 
en la concepción tomista, no sólo es orientadora de acciones, sino que 
también proporciona un marco de referencia para la perfección huma-
na y el desarrollo integral. Como ya se trató en el libro iii, capítulo ii 
de la Suma Contra Gentiles, la acción humana está orientada a un fin 
último, y este fin último es bueno y perfecto, lo que trae por consecuen-
cia la perfección humana, en la medida en que se sigue esa perfección. 
Sin un conocimiento claro del fin último los individuos pueden verse 
atrapados en la búsqueda de logros meramente superficiales o efímeros 
que no contribuyen a su verdadero desarrollo personal. Esta falta de 
conocimiento puede hacer que la persona lleve una vida caracterizada 
por la búsqueda de placeres momentáneos y la evasión de compromi-
sos y desafíos necesarios para el crecimiento integral.

Una consecuencia importante consiste en las repercusiones tanto filosó-
ficas como teológicas de la ignorancia teleológica. Esta ceguera respecto 
al fin último se fundamenta en una vaga y errónea comprensión de la 
naturaleza del ser humano y de su relación con lo divino, deviniendo 
una especie de antropología limitada sólo a lo biologicista–materialis-
ta, o con una espiritualidad desvinculada de toda trascendencia al fin 
último. En la visión tomista del fin último, puesto que es fundamental 
aquel bien supremo que orienta las acciones y decisiones (tanto para 
la antropología como para la ética de Aquino), la ignorancia teleoló-
gica compromete la capacidad de entender el propósito humano en la 
creación y en la existencia. De lleno en una perspectiva teológica, esta 



21 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

misma forma de ignorancia llevaría a una comprensión incompleta o 
errónea de la relación humana con Dios. De esta manera, el ser huma-
no sería incapaz de comprender su vocación a la visión beatífica en 
el contexto del plan divino, lo que provocaría una separación entre el 
sujeto y su plan trascendental. También influiría en su comprensión 
antropológica y epistemológica.

Nociones preliminares de e pistemología en santo Tomás de 
Aquino

Algo importante a considerar al abordar la epistemología tomista es 
que el propio Aquino no desarrolló una epistemología en el sentido y en 
los términos que se entenderían después de Kant. Sin embargo, a partir 
de sus escritos es posible definir e identificar una teoría del conocimiento. 
Desde este horizonte se puede plantear una justificación epistemoló-
gica sobre la posibilidad de un conocimiento metafísico.31

Según Aspacia Patrou32 es posible identificar en la obra de Aquino 
ideas centrales para justificar una teoría del conocimiento sólida y 
permitir un conocimiento más allá del mundo natural y conducir al 
conocimiento de Dios:

1. El entendimiento humano no contiene ideas innatas. Según Tomás 
de Aquino, en consonancia con el pensamiento de Aristóteles, el 
entendimiento humano es potencial respecto a lo inteligible y, al 
principio, es como una hoja en blanco. Desde esta perspectiva, las 
ideas sólo pueden considerarse innatas en el sentido de que la mente 
humana tiene capacidad natural para la abstracción y la formación 
de ideas; pero, en cuando a ideas en acto, aquélla es originalmente 

31.	 Aspacia Petrou, “Epistemología tomista: Una concepción ontológica de la realidad” en Lógoi. Revista 
de filosofía, Universidad Católica Andrés Bello, Caracas, Nº 23, enero/junio de 2013, pp. 42–55, p. 44. 

32.	 Ibidem, pp. 45–47. 



22       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

una tabula rasa. Con esto se afirma que no contiene conocimientos 
a priori en un sentido estricto:

Por su parte, el entendimiento humano, el último en el orden de los 
entendimientos y el más alejado de la perfección del entendimiento 
divino, está en potencia con respecto a lo inteligible, y, al principio, 
es como una tablilla en la que nada hay escrito, como dice el Filósofo 
en III De Anima. Esto resulta evidente por el hecho de que en un 
principio estamos sólo en potencia para entender, y luego entende-
mos en acto. Así, pues, resulta evidente que nuestro entender es un 
cierto padecer, según el tercer sentido de pasión. Consecuentemen-
te, el entendimiento es una potencia pasiva.33

2. El objeto propio e inmediato del intelecto humano en esta vida es la 
esencia de los entes. La esencia de los entes es cognoscible mediante 
un proceso denominado “abstracción”. Cuando se abstrae la esencia 
de un ente, aislamos intelectualmente lo universal, separándolo de las 
características particulares. Esta capacidad de abstracción es ejercida 
por el entendimiento agente.34

3. El conocimiento de las esencias de los entes comienza con la percep-
ción sensible. Dentro de la visión tomista, el conocimiento comienza 
con la percepción sensible; es imposible entender o conocer sin una 
representación sensible en un primer momento. “No obstante, en la vida 
intelectual hay también diversos grados. Pues, aunque el entendimiento, 
humano pueda conocerse a sí mismo, toma, sin embargo, del ex-
terior el punto de partida para su propio conocimiento, ya que es 
imposible entender sin contar con una representación sensible”.35

Mediante estas tres ideas centrales se fundamenta la epistemología 
tomista, la cual es mediada por la percepción del mundo sensible o los 
objetos de la experiencia inmediata, es decir, el mundo natural y sus 

33.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. i: Parte i, p. 723 (i a, q. 79, a. 2, resp.).
34.	 Ibidem, p. 726 (i a, q. 79, a. 4, resp.).
35.	 Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles. ii, p. 679 (libro iv, cap. xi).



23 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

creaturas. La reflexión y los procesos de abstracción sobre este mundo 
son lo que permite elevar el conocimiento más allá del mundo sensible, 
lo que posibilita incluso el conocimiento de Dios a partir de la reali-
dad de las creaturas. Como sostiene Antonio Prevosti: “La capacidad 
de conocer que tiene el entendimiento radica en su inmaterialidad, 
pero asimismo, la inteligibilidad de todo [lo] inteligible viene por su 
inmaterialidad”.36

Sin embargo, pueden encontrarse ciertas dificultades al poner en re-
lación la epistemología tomista con la ignorancia teleológica. Si la 
epistemología tomista sostiene que el conocimiento comienza con la 
percepción sensible, se tiene como consecuencia una ignorancia te-
leológica, ya que éstos no pueden captar directamente los fines últimos 
o las causas finales de las cosas, especialmente aquéllas inmateriales. 
Así, el conocimiento humano no puede partir de lo sensible y quedarse 
únicamente ahí; el entendimiento necesita trascender la materialidad 
mediante la razón.

Unido a lo anterior, según Aquino, aunque la mente humana logra abs-
traer los universales de los entes materiales, este proceso está condicio-
nado por la capacidad de los sentidos para percibir la realidad sensible. 
Esto significa que aquélla puede quedar en ignorancia de los aspectos 
teleológicos no manifestados directamente a través de lo sensible, o, que 
por lo menos, hayan dejado su huella en el mundo material. No obstante, 
también sugiere que el entendimiento agente cuenta con un papel en 
la producción de conocimiento que va más allá de la mera recepción 
pasiva de la información dada por los sentidos, permitiendo una cierta 
capacidad para intuir los fines o propósitos de las cosas a través del 
ejercicio de la razón.

36.	 Antonio Prevosti, “El autoconocimiento del yo según Santo Tomás” en Espíritu, Fundación Balmesiana/
Instituto Santo Tomás, Barcelona, año 63, Nº 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381–402, pp. 397–398.



24       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Tomás de Aquino ya nos da la respuesta a la posibilidad del conoci-
miento más allá de lo sensible en la cuestión 88 de la prima pars de la 
Suma Teológica en los artículos 1–3. En el artículo 1 explora si el alma 
humana, en su estado actual, puede conocer directamente las sustan-
cias inmateriales. Esto también lo comenta David Suescun Martínez al 
afirmar que el alma es principio “receptivo por cuanto nuestra forma 
está unida substancialmente con el cuerpo”.37 Dentro del artículo en 
la obra de Aquino se consignan varios argumentos a favor basados en la 
semejanza entre la mente humana y las sustancias inmateriales; así 
como la idea de que lo inteligible no corrompe el intelecto humano, 
lo que posibilita que tales conocimientos sean posibles. Sin embar-
go, Tomás de Aquino rechaza esta posibilidad apuntando que, según 
Aristóteles, nuestro entendimiento está naturalmente enfocado a las 
esencias de los entes materiales y depende de la imagen sensorial; 
por tal razón, no puede conocer directamente las sustancias inmate-
riales. Aquino, en este sentido, refuta a Averroes, quien sostenía que 
el entendimiento agente es una sustancia separada y que puede unir-
se al intelecto humano para conocer sustancias inmateriales. Aquino 
argumenta que esta unión no puede ser sustancial y que, además, el 
entendimiento agente no es una sustancia separada, sino una facultad 
humana. La imposibilidad de conocer lo inmaterial directamente a la 
luz de la razón es definitiva.

Durante la vida terrena, nuestro entendimiento posible es apto 
para recibir la semejanza de las cosas materiales abstraídas de las 
imágenes. Por eso conoce mejor las sustancias materiales que las 
inmateriales. […] En cambio, no conocemos de la misma manera las 
sustancias materiales, que conocemos por abstracción, y las inma-
teriales, que no podemos entender de esta manera, porque de ellas 
no hay ninguna imagen.38

37.	 David Suescun Martínez, “La «doble respectividad» gnoseológica a la luz de la ontología del co-
nocimiento tomista. Una aproximación desde la metafísica de Francisco Canals Vidal” en Revista 
Internacional de Filosofía Teórica y Práctica, ed&tic Research Center, Bogotá, vol. 1, Nº 1, enero/junio 
de 2021, pp. 51–68, p. 58.

38.	 Tomás de Aquino, Suma de teología. i: Parte i, pp. 798–799 (i a, q. 88, a. 1, ad 2 y 5).



25 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

En el artículo 2 Aquino aborda la posibilidad de conocer las sustancias 
inmateriales a través del conocimiento de las cosas materiales. Según 
él, aunque se puede obtener cierto conocimiento de los ángeles y de 
otras realidades inmateriales mediante la negación y la analogía, este 
tipo de conocimiento es indirecto e imperfecto. No hay una proporción 
adecuada entre las realidades materiales e inmateriales, lo que limita 
el grado de conocimiento que se puede alcanzar. Su análisis sostiene 
que, dado que las sustancias inmateriales no son simplemente for-
mas abstractas de la materialidad, es imposible que el entendimiento 
humano llegue a conocerlas perfectamente a través del proceso del 
conocimiento.

Esto [el conocimiento directo de las sustancias inmateriales] sería 
cierto si tales sustancias inmateriales fueran las formas y especies de 
las materiales, como sostenían los platónicos. Pero si no se admite 
esto y, en cambio, se supone que las sustancias inmateriales son de 
naturaleza completamente distinta a las esencias de las materiales, 
por mucho que nuestro entendimiento abstraiga de la materia la 
esencia de un objeto material, nunca llegará a algo semejante a la 
sustancia espiritual. Por lo tanto, por las cosas materiales no pode-
mos conocer perfectamente las sustancias inmateriales.39

Finalmente, en el artículo 3, Aquino reflexiona si Dios es el primer 
objeto conocido por la mente humana. A pesar de los argumentos que 
sugieren que conocemos todo en la luz de la verdad suprema, aquél 
concluye que el conocimiento directo de Dios no es lo primero que 
alcanzamos. Su conocimiento se obtiene a través de las creaturas, y 
lo primero que conocemos son las esencias de las cosas materiales. 
Santo Tomás distingue entre la luz intelectual, que es un medio de 
conocimiento, y Dios como objeto de conocimiento. Argumenta que 
la luz intelectual no es objeto de conocimiento per se, sino una par-
ticipación de la primera verdad. Por lo tanto, Dios no es conocido 
directamente en esta vida.

39.	 Ibidem, p. 800 (i a, q. 88, a. 2, resp.). 



26       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Como nuestro entendimiento, durante la vida terrena, no puede 
conocer las sustancias inmateriales creadas, como dijimos, mucho 
menos podrá conocer la esencia de la sustancia increada. Por eso 
hay que afirmar: Dios no es lo primero que conocemos, sino que lle-
gamos a su conocimiento por medio de las criaturas, según aquello 
del Apóstol en Rom 1,20: Conocemos lo invisible de Dios por medio 
de aquello que ha sido hecho. Lo primero que nosotros entendemos 
en el estado terreno de nuestra vida es la esencia de lo material, 
que es el objeto de nuestro entendimiento, como hemos repetido 
tantas veces.40

De esta forma, Aquino deja en claro cómo el ser humano puede 
acceder a formas de conocimiento más allá de lo sensible mediante 
la vía de la analogía y de la negación. Esto demuestra cómo el alma 
puede conocer las sustancias inmateriales. Sostiene que, mientras 
el alma está unida al cuerpo, ésta conoce principalmente a través 
de imágenes sensibles y no puede alcanzar directamente el conoci-
miento de las sustancias separadas.

La teleología después de Tomás de Aquino: Bruno, Kant y 
Hegel

Uno de los referentes del pensamiento teleológico posteriores a Aqui-
no fue Giordano Bruno, quien replanteó la teleología desde un cosmos 
infinito y dinámico. Bruno distingue entre causa y principio. En esta 
distinción sostiene que no necesariamente un principio es causa, ya 
que hay principios que no son causas,41 atribuyendo a la materia una 
fuerza interna de autoconservación y diversidad. Incluso concibe las 
anomalías como parte de la perfección cósmica, guiada por un inte-
lecto universal que actualiza todas las formas posibles en la materia y 
prioriza el bien común sobre el individual.

40.	 Ibidem, p. 801 (i a, q. 88, a. 3, resp.). Las cursivas se encuentran en el original.
41.	 Silva Manzo, “Causalidad y teleología en Giordano Bruno” en De Andrade Martins, Roberto, Lewowi-

cz, Lucía, Hidalgo Ferreira Drummond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e história da ciência 
no Cone Sul. Seleçao de trabalhos do 6º Encontro, Asociación de Filosofía e Historia de la Ciencia del 
Cono Sur, Campinas, Brasil, 2010, pp. 409–415, p. 409.



27 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

Otro filósofo fue Kant, quien abordó la teleología críticamente en la 
Crítica de la facultad de juzgar. Distinguió entre juicios determinantes 
(objetivos) y juicios reflexivos (subjetivos), ubicando la teleología en 
estos últimos. Al observar organismos la mente humana proyecta fines 
para comprender su complejidad, aunque esto no implica que existan 
objetivamente.42 Kant sostiene que la razón no puede confirmar fines en 
la naturaleza, los cuales son incognoscibles en sí; pero su uso es válido 
como guía metodológica. Esta “teleología formal” evita afirmaciones 
metafísicas, reconociendo la necesidad de un enfoque teleológico, aun-
que los fines no se puedan conocer realmente.43 

Por su parte, Hegel integró una visión teleológica en su sistema dialéc-
tico. Criticó a Kant por relegar los fines a lo subjetivo, argumentando 
que la teleología es inherente a la realidad. En su Ciencia de la lógica, 
al hablar de las ciencias, postula que lo mecánico y lo químico son 
momentos previos a lo orgánico, en donde la finalidad se manifiesta 
plenamente. Para Hegel la historia es un proceso teleológico guiado 
por el espíritu absoluto hacia la libertad y la autoconciencia. Según Ed-
gar Maraguat, para Hegel los organismos, aunque finitos, reflejan una 
autodeterminación que anticipa la síntesis dialéctica de la totalidad, 
promoviendo una comprensión objetiva de la finalidad interna, similar 
a la teleología aristotélica–tomista.44

A lo largo de los siglos xix y xx la teoría de la evolución, con su énfasis 
en la selección natural, promovió una visión del mundo en la que los 
fenómenos naturales son resultado del azar, descartando cualquier tipo 
de finalidad intrínseca. En este contexto, nociones como “función” y 
“utilidad” fueron reinterpretadas para sostener una especie de finalidad 
sin propósito real. A esto se le llamará teleonomía.

42.	 Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar, Monte Ávila Editores, Caracas, 1992, pp. 317–318.
43.	 Ibidem, p. 326.
44.	Edgar Maraguat, “Mecanicismo y teleología en la Lógica de Hegel” en Diánoia, Instituto de Investiga-

ciones Filosóficas/Universidad Nacional Autónoma de México, México, vol. 58, Nº 70, mayo de 2013, 
pp. 59–87, pp. 66–69.



28       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

El filósofo Robert Spaemann criticó esta postura al argumentar que lo 
que realmente se estaba rechazando no era una auténtica teleología, 
sino una versión distorsionada de ella. Según este autor, el evolucionis-
mo enfrentaba contradicciones internas, ya que ideas fundamentales 
como la causalidad y la información remiten inevitablemente a una 
estructura teleológica. Por ello defendió la necesidad de recuperar la 
teleología como una clave esencial para comprender tanto la realidad 
como la acción humana, evidenciando las limitaciones de una expli-
cación basada únicamente en la causalidad.45

Conclusión

Finalmente, quisiera puntualizar que el análisis de la ignorancia te-
leológica en la obra de santo Tomás de Aquino ha permitido revelar 
la profundidad y relevancia de su pensamiento, mostrando cómo la 
integración de conceptos como fin, finalidad, ignorancia y teleología no 
sólo clarifica la orientación moral del ser humano, sino que también es-
tablece una base sólida para la formulación de normas éticas y sociales, 
pues estas últimas podrían orientarse a algo más allá de lo inmediato 
y poco trascendental. También se puede afirmar que la integración de 
esta perspectiva teleológica en la ética tomista constituye un eje central 
sobre el cual se ubica todo su pensamiento. Esto ha permitido dilucidar 
que, en virtud de esta visión, toda creatura posee un fin intrínseco, 
orientado a la bondad divina, la cual se manifiesta tanto en el orden 
del universo como en la moralidad del individuo. Esta finalidad no 
sólo concede sentido a la existencia, sino que también establece bases 
para el actuar humano, ya que cada movimiento, cada decisión y cada 
acto humano no pueden ser concebidos como una mera casualidad, 
sino como una acción intencional que busca la realización del bien 
y la propia perfección. Así, la teleología tomista permite entender la 

45.	 Lluis Clavell Ortiz–Repiso, “Redescubrir la finalidad natural. Robert Spaemann y Tomás de Aquino” 
en Sapientia, Pontificia Universidad Católica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, Nº 236, julio/diciembre 
de 2014, pp. 5–20, p. 12.



29 

El concepto ignorancia teleológica en la ética tomista

totalidad del universo como un sistema ordenado, en el que incluso el 
movimiento de los cuerpos celestes se orienta hacia la generación y la 
perfección del ser humano.

En el ámbito ético, la falta de conocimiento del fin último tiene se-
rias implicaciones: cuando el sujeto actúa sin orientarse adecuada-
mente al bien supremo se produce una desconexión entre el objeto 
de la voluntad y la verdadera felicidad. Esta carencia de claridad 
se traduce en acciones que, aun siendo correctas en cuanto a su 
ejecución o estando en función de objetivos inmediatos, resultan 
insuficientes para la consecución de una vida plena y coherente. 
Por eso la ignorancia teleológica se configura no sólo como una 
limitación cognitiva, sino también como una desviación ética que 
afecta al individuo.

Fuentes documentales:

Aristóteles, Ética nicomáquea, Gredos, Madrid, 1985. 
Aristóteles, Metafísica, Gredos, Madrid, 1994.
Clavell Ortiz–Repiso, Lluís, “Redescubrir la finalidad natural. Robert 

Spaemann y Tomás de Aquino” en Sapientia, Pontificia Univer-
sidad Católica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, Nº 236, julio/di-
ciembre de 2014, pp. 5–20.

De Aquino, Tomás, Suma contra los gentiles. i, Biblioteca de Autores 
Cristianos, Madrid, 1952.

_______ Suma contra los gentiles. ii, Biblioteca de Autores Cristianos, 
Madrid, 1968. 

_______ Suma de teología. i: Parte i, Biblioteca de Autores Cristianos, 
Madrid, 2001.

_______ Suma de teología. ii: Parte i–ii, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 1989.

_______ Suma de teología. v: Parte iii, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, Madrid, 1994.



30       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 123

Kant, Immanuel, Crítica de la facultad de juzgar, Monte Ávila Editores, 
Caracas, 1992.

Manzo, Silva, “Causalidad y teleología en Giordano Bruno” en De An-
drade Martins, Roberto, Lewowicz, Lucía, Hidalgo Ferreira Drum-
mond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e história da ciência 
no Cone Sul. Seleçao de trabalhos do 6º Encontro, Asociación de 
Filosofía e Historia de la Ciencia del Cono Sur, Campinas, Brasil, 
2010, pp. 409–415.

Maraguat, Edgar, “Mecanicismo y teleología en la Lógica de Hegel” 
en Diánoia, Instituto de Investigaciones Filosóficas/Universidad 
Nacional Autónoma de México, México, vol. 58, Nº 70, mayo de 
2013, pp. 59–87.

Petrou, Aspacia, “Epistemología tomista: Una concepción ontológica 
de la realidad” en Lógoi. Revista de Filosofía, Universidad Católica 
Andrés Bello, Caracas, Nº 23, enero/junio de 2013, pp. 42–55.

Prevosti, Antonio, “El autoconocimiento del yo según Santo Tomás” en 
Espíritu, Fundación Balmesiana/Instituto Santo Tomás, Barcelona, 
año 63, Nº 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381–402.

Suescun Martínez, David, “La «doble respectividad» gnoseológica a la 
luz de la ontología del conocimiento tomista. Una aproximación 
desde la metafísica de Francisco Canals Vidal” en Revista Inter-
nacional de Filosofía Teórica y Práctica, ed&tic Research Center, 
Bogotá, vol. 1, Nº 1, enero/junio de 2021, pp. 51–68.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




