El concepto ignorancia teleologica en la ética
tomista: una aproximacion desde la Suma
Teologicayla Suma Contra Gentiles

Edgar Ivan Castro Guerrero

Recepcidn: 27 de febrero de 2025
Aprobacion: 8 de mayo de 2025

Resumen. Castro Guerrero, Edgar Ivan. El concepto ignorancia teleoldgica
en la ética tomista: una aproximacién desde la Suma Teologica y la Suma
Contra Gentiles. En el presente articulo analizo el concepto de teleologia y la
nocidn de ignorancia en Toméas de Aquino. Destaco que, siguiendo a Aristé-
teles, toda creatura posee un fin intrinseco orientado hacia la bondad divina,
siendo este fin la base del orden c6ésmico y moral. Aquino diferencia entre
ignorancia invencible, que exime de culpa al individuo por estar fuera del
alcance del conocimiento, e ignorancia vencible, considerada pecado por ne-
gligencia. Ademis, en el texto exploro como la epistemologia tomista, inicia-
da en la percepcion sensible y desarrollada mediante la abstraccion, limita el
conocimiento humano de lo inmaterial y de los fines tltimos. La ignorancia
teleoldgica se concibe como la carencia de entendimiento del propdsito ulti-
mo de las acciones, lo que afecta la moral y la realizaciéon de la felicidad. Asi,
la integracion de teleologia e ignorancia en Aquino revela la importancia del
conocimiento adecuado para orientar la accién humana hacia el bien supre-
mo. En suma, es fundamental.

Palabras clave: teleologia, ignorancia, moralidad, epistemologia, fin dltimo,
Tomas de Aquino.

Maestro en Filosofia Aplicada por la Universidad Vasco de Quiroga. Profesor en la Universidad del
Centro de México. edgar.castro2504@gmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Abstract. Castro Guerrero, Edgar Ivan. The Concept of Teleological Ignoran-
ce in Thomist Ethics: An Approach from the Summa Theologica and the Sum-
ma Contra Gentiles. In this article I analyze the concept of teleology and
the notion of ignorance in Thomas Aquinas. I point out that, according to
Aristotle, every creature has an intrinsic end directed toward divine good-
ness, and that this end is the basis of the cosmic and moral order. Aquinas
distinguishes between invincible ignorance, which relieves individuals from
blame when they have no access to the knowledge in question, and vincible
ignorance, considered a sin of negligence. Furthermore, in the text I explore
how Thomist epistemology, which starts with sensory perception and deve-
lops by abstraction, limits human knowledge of the immaterial and of ulti-
mate ends. Teleological ignorance is conceived as a lack of understanding of
the ultimate purpose of actions, which affects morality and the attainment of
happiness. Thus, the integration of teleology and ignorance in Aquinas re-
veals the importance of adequate knowledge to orient human action toward
the supreme good. In short, it is fundamental.

Keywords: teleology, ignorance, morality, epistemology, ultimate end, Thomas
Aquinas.

Sin lugar a dudas, uno de los pensadores méas influyentes a lo largo de
la historia de la filosofia —y no sélo de la filosofia, sino del pensamien-
to cristiano en general— ha sido Tomas de Aquino (1225-1274 d. C.).
Gracias a él se desarrollé una importante contribucion al pensamiento
teologico de la época, ya que fue el periodo de las grandes “sintesis” o
“sumas”, en el que principalmente el pensamiento clasico aristotélico
tomo gran relevancia no solamente en pensadores cristianos (quienes
lo sistematizaron con mads rigor en la teologia cristiana), sino también
arabes. En esta sintesis de la razén y la fe sobresale Aquino por su cla-
ridad de pensamiento y por haber armonizado la filosofia clasica con
la teologia, en un corpus sélido y coherente que sigue siendo referencia
para filésofos y teblogos.

En este breve articulo se buscara desarrollar un concepto relevante a
partir de las notas de Aquino en sus dos obras principales. Se trata del
concepto ignorancia teleoldgica. Su relevancia reside en el impacto que
tiene en la moralidad individual y colectiva, en la formulacion ética y
en la orientacion de la accién hacia la consecucion del bien supremo. Se



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

propone asi un concepto que no se encuentra textualmente en la obra
de Aquino, pero que, sin duda alguna, puede desarrollarse a partir de
sus postulados. Esto deja algunas preguntas que se espera abordar a lo
largo del texto: équé es la ignorancia teleoldgica?, ése puede hablar de una
definicion clara del concepto ignorancia teleolégica en la obra de Tomas
de Aquino?, ¢cudl es la relevancia de ese término?, principalmente.

Para dar respuesta a estas preguntas, el articulo trata de revalorizar
la contribuciéon de Tomas de Aquino en el campo de la ética y la epis-
temologia, al ofrecer una interpretacién renovada de su concepcioén
teleoldgica, ubicando en la ignorancia teleolégica la raiz de la reflexion
ética. El analisis tomista, que articula las nociones aristotélicas fin y
propdsito con la distincién propia de Aquino entre ignorancia invenci-
ble e ignorancia vencible, permite comprender con profundidad c6mo
la falta de conocimiento del fin dltimo afecta la accién moral y la con-
figuracién de normas éticas en la sociedad. La propuesta es pertinente
en un contexto contemporaneo en el que se debate la recuperacion de
una teleologia auténtica frente a visiones reduccionistas y materialis-
tas, aportando claridad conceptual y enriqueciendo el didlogo entre
tradicién y modernidad.

Teleologia en la Suma Teoldgica y en la Suma Contra Gentiles de
santo Tomas de Aquino

El concepto “teleologia” deriva de una palabra griega télog, que sig-
nifica “fin” o “propdsito”. Tal propdsito es inherente a la cosa, sin una
fuerza externa que le proyecte esa finalidad. En los trabajos de Aquino
este concepto es esencial, por una parte, para entender la naturale-
za del universo y, por otra, para comprender la naturaleza humana.
Ciertamente, no es exclusivo de él, pues ya Aristoteles hablaba de
una finalidad intrinseca en la naturaleza, manifestada en una de las
famosas cuatro causas, en particular en la causa final. Este la aborda



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

en su Metafisica, que definird como ciencia de la verdad.' Aqui Tomas,
siguiendo a Aristoteles, afirma que todo ser tiene un fin tltimo al cual
tiende de forma natural. Por eso, para comprender la teleologia en
aquél es necesario explorar su origen en éste.

Es necesario distinguir en un primer momento entre operacion, ac-
cion, acto y acto humano, ya que cada uno de estos términos sefiala
diferentes niveles de intencionalidad y conocimiento en el proceder
de un ente, lo que resulta fundamental para comprender y evaluar el
concepto que se busca desarrollar en este trabajo. En la operacién,
que se define como un movimiento natural, no interviene un proce-
so de deliberacion ni la voluntad; por lo tanto, una “ignorancia” que
se relacione con procesos meramente naturales no es moralmente
imputable. Esta nocién se aplica, por ejemplo, a los procesos na-
turales, como el crecimiento de una planta o el movimiento de un
cuerpo, en los que la actualizacidén se da de manera automatica, sin
que la voluntad medie, y tanto la generacidon como la actualizacién
de la potencia suceden por la fuerza.” En contraste con la accién vy,
en particular, con el acto humano, que si involucran la deliberacién
y la eleccidén consciente del fin. Si en estos casos el agente actiia sin
comprender o sin orientarse hacia el fin dltimo, se configura la ig-
norancia teleolégica. Aquino apunta que s6lo aquellos actos que se
realizan con conocimiento y voluntad deliberada pueden evaluarse
en términos morales.’ En este sentido, la accién no es simplemente la
realizacion de un proceso natural, sino que implica una orientacién
consciente hacia un objetivo determinado. El acto humano involucra
dos elementos esenciales: la deliberacién racional y la voluntad.

1. Aristoteles, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994, p. 22 (11, 1).

2. Tomds de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1968, pp. 85-86
(libro 111, cap. n).

3. Tomés de Aquino, Suma de teologia. II: Parte I-11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1989, p. 102
(111 ae, g. 6, a. 1, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

La teleologia en Aquino no se limita solamente a los seres huma-
nos, sino que incluye a todo el universo, en la que cada uno de los
elementos que la conforman tiene un propdsito establecido por
Dios. En este sentido, esa teleologia establece en el mundo una
racionalidad y un orden inherentes a la creacién divina. En la Suma
Teolégica, parte I, cuestion 2, articulo 3, Aquino desarrolla las vias
para la demostracion de la existencia de Dios y expresa lo siguiente
respecto de la quinta via:

La quinta se deduce a partir del ordenamiento de las cosas. Pues
vemos que hay cosas que no tienen conocimiento, como son los
cuerpos naturales, y que obran por un fin. Esto se puede comprobar
observando cémo siempre o a menudo obran igual para conseguir
lo mejor. De donde se deduce que, para alcanzar su objetivo, no
obran al azar, sino intencionadamente. Las cosas que no tienen co-
nocimiento no tienden al fin sin ser dirigidas por alguien con cono-
cimiento e inteligencia, como la flecha por el arquero. Por lo tanto,
hay alguien inteligente por el que todas las cosas son dirigidas al
fin. Le llamamos Dios.*

Tomaés, en sintonia con estas ideas, afirma que la teleologia no tini-
camente explica la finalidad de los fendmenos naturales, sino todo
lo que engloba al mundo creado. Para él, s6lo Dios es el fin Gltimo
de todas las cosas, y todo el universo esta ordenado hacia El como
su proposito dltimo. Por eso, en la concepcidén tomista, Dios no nada
mas es creador y disefiador del orbe, sino también es su sentido y
meta final. Por lo tanto, todos los seres, tanto animados como ina-
nimados, estin impregnados por un proposito dado por El Creador.
Esta idea presupone y engloba también las leyes de la naturaleza
que rigen el cosmos, las acciones humanas y las estructuras sociales,
etcétera. Todo esta ordenado a El.

4. Tomads de Aquino, Suma de teologia. I: Parte 1, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2001, pp. 112-113
(1, q. 2, a. 3, resp.).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

La finalidad de los fendémenos de la naturaleza, en su orden y regulari-
dad observable y medible, revela también una inteligencia ordenadora
detras de ellos. Plantas y otros seres vivos crecen y se reproducen
siguiendo regularidad y patrones que aseguran la continuidad de la
vida en el mundo vegetal y permiten sobrevivir en el mundo animal.

Todo agente obra por un fin, en caso contrario no se seguiria de
su acciéon un determinado fin, a no ser casualmente. Ahora bien,
uno mismo es el fin del agente y del paciente en cuanto tales, pero
de forma distinta, pues uno y lo mismo es lo que el agente inten-
ta transmitir y lo que el paciente intenta recibir. Sin embargo, hay
algunos agentes que obran y reciben la accién al mismo tiempo y
éstos son agentes imperfectos, a los que les corresponde que, aun
cuando actten, intenten conseguir algo. Pero al primer agente, que
es exclusivamente activo, no le corresponde actuar para adquirir
algun fin, sino que tan s6lo intenta comunicar su perfeccion, que es
su bondad. En cambio, todas las criaturas intentan alcanzar su per-
feccién que consiste en asemejarse a la perfeccion y bondad divinas.
Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas.’

Como Aquino afirma, “omne agens agit propter finem”.” En este senti-
do, la finalidad de la realidad no es meramente accidental, sino que es
algo propio de la misma naturaleza del agente, siguiendo el orden y el
propoésito antes expuestos. En esta parte Aquino presenta una distin-
cidn entre agente y paciente, en la que ambos, de cierta manera, buscan
el fin de la realidad, aunque de maneras distintas: el agente trasmite
algo, mientras que el segundo recibe algo. Esta diferencia es decisi-
va para comprender la accién en la creacién. Los agentes imperfectos
obran y reciben la accién al mismo tiempo, y buscan alcanzar algo a
través de ella. En contraste, el primer agente, causa incausada, motor
inmévil (el cual es Dios) no actda para llegar a un fin ni por la influen-
cia de un agente externo que lo mueva; por eso mueve sin ser movido.

5. Ibidem, p. 446 (1, q. 44, a. 4, resp.).
6. “Todo agente acttia en pos de un fin”.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Dios es el primer agente, es exclusivamente acto puro y su accién no
se dirige a adquirir algo, sino a comunicar la perfeccién que de suyo
ya posee. Estaidea se fundamenta en la nocién de que Dios es absolu-
tamente perfecto en si mismo.” La perfeccion divina no necesita nada
fuera de si misma, sino que se expresa en la comunicacion de su bondad
y perfeccion en la creacion. De ahi que la conclusion de la cita anterior
(“Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas”) sintetiza
la vision teleoldgica de Tomas de Aquino. En él, como se ha visto, se
considera que la creacidn esta siendo constantemente atraida por la
bondad divina, como un iman que atrae las cosas hacia si. Esta misma
perfeccion final, a la cual se orienta la creacidn, establece un orden
cosmoldgico y moral que subraya la coherencia y la racionalidad de la
creacion. En la Suma Contra Gentiles encontramos la misma idea de
la perfeccion divina:

Aunque los seres que existen y viven son mas perfectos que los que
Unicamente existen, sin embargo, Dios, que no es otra cosa que su
propio existir, es el ser de universal perfeccion, no faltindole ningin
género de nobleza [...]. Es necesario que encontremos en Dios, en
grado mucho mas eminente, todas las perfecciones de cualquler
ser, y no al contrario. Dios, por consiguiente, es el Ser perfectisimo.’

Dentro de la obra, Tomds de Aquino sigue la misma reflexiéon con
respecto a la teleologia en la creacion: argumenta en el capitulo IT del
libro IIT que todo agente obra con un propoésito definido, independien-
temente de si éste tiene un conocimiento consciente de tal fin. Con-
signa algunos ejemplos de la naturaleza y de la accién humana para

7. “Dios es tenido como primer principio, pero no material, sino como causa eficiente; y por eso es
necesario que sea perfecto en grado sumo. Pues, asi como la materia en cuanto tal esti en potencia,
del mismo modo el agente en cuanto tal esta en acto. De ahi que el primer principio activo precisa
en grado sumo estar en acto; y consecuentemente también en grado sumo ser perfecto. Pues se dice
que algo es perfecto en cuanto que esta en acto. Se llama perfecto a lo que, de cuanto requiere su
perfeccion, nada le falta”. Ibidem, p. 123 (1, q. 4, a. 1, resp.).

8. Tomas de Aquino, Suma contra los gentiles. I, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1952, p. 168
(libro 1, cap. 28).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

demostrar que cada accidn esté dirigida hacia un fin especifico, lo que
pone en evidencia una estructura teleoldgica intrinseca en el universo:

En los seres que obran manifiestamente por un fin, llamamos fin
a aquello hacia donde va dirigido el impulso del agente; de modo
que, cuando lo consigue, se dice que ha conseguido el fin [...]. Todo
agente obra por instinto o intelectualmente. Y no cabe duda de que
los que obran intelectualmente lo hacen por un fin, puesto que con
la mente conciben lo que llevaran a cabo con la accién, y con tal
concepto previo obran, que es obrar intelectualmente. [...] Con todo
lo dicho se rechaza el error de los antiguos naturalistas, quienes
sostenian que todo se hace por necesidad de la materia, negando,
en consecuencia, la causalidad final de lo creado.’

También es importante comentar que, desde la vision tomista, el agente
produce acciones especificas, lo que demuestra que éstas no son alea-
torias. Por ejemplo, el calor produce calefaccion y el frio genera refri-
geracion. Tal especialidad de las acciones indica que cada una de ellas
guarda un propésito determinado, ya sea que concluya en un hecho
concreto o no. Dentro del capitulo I Aquino refuta la imposibilidad
de un proceso infinito en las acciones del agente. Argumenta que, si
éstas se dirigieran hacia un fin infinito, nunca alcanzarian un objetivo
final, lo cual haria imposible la finalidad porque nada se mueve hacia
algo que no puede ser alcanzado. Por lo tanto, debe existir un fin Gltimo
hacia el cual todas las acciones del agente se dirijan.

También en la Suma Contra Gentiles Toméas de Aquino no s6lo profun-
diza en la cuestion teleologica de la realidad, sino que le dedica todo
un libro para desarrollar la idea sobre la naturaleza de esa finalidad.
Dentro del libro I11, dedicado a la cuestion teleoldgica, Aquino asegura
que no sélo el agente obra por un fin, sino que también el fin que per-
sigue es intrinsecamente bueno.

9. Tomas de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, pp. 82-86 (libro 111, cap. 2).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Ademis, se ha de demostrar que todo agente obra por el bien. Ya
hemos probado que todo agente obra por un fin, porque obra por
algo determinado. Mas lo que el agente intenta determinadamente
es, sin duda alguna, algo que le conviene; de lo contrario, no tenderia
hacia ello. Y como lo que conviene a uno es su propio fin, siguese
que todo agente obra por un bien. Fin es todo aquello que aquieta el
deseo del motor y de lo movido. Pero el aquietar el deseo es propio
del bien, dado que “bien es lo que todo ser apetece”. Luego toda
accién y todo movimiento van dirigidos al bien. [...] Todo mévil es
conducido al fin por el motor y el agente. Es, pues, preciso que el
motor y lo movido tiendan hacia el mismo término; pues lo que es
movido, como quiera que esta en potencia, tiende al acto y, por tanto,
alo perfecto y al bien, porque por el movimiento pasa de la potencia
al acto. Luego el agente y el motor, cuando obran y mueven, lo hacen
siempre por el bien.”

Aquino desarrolla dentro del capitulo IIT una argumentacién detalla-
da y légica para demostrar que los agentes obran con la finalidad de
alcanzar un bien. Ya en la Suma Teoldgica se habia anunciado que la
bondad divina mueve a toda la creacion; pero, en este sentido, ahora
la accidn del agente busca el bien. Asi, tanto la antropologia como
la cosmologia tomista orientan la realidad del universo hacia ese fin
inherentemente bueno. En ella, cada accidén y movimiento tiene una
orientacién conveniente y buena, ordenada por la bondad divina. Una
vez que Aquino ha demostrado que todo agente obra por un fin, le sigue
la demostracién de que fin es todo aquello que aquieta el deseo del motor
y de lo movido. Para ello identifica el bien como aquello capaz de satis-
facer el deseo. Esta identificacion del bien estd en consonancia con la
definicion aristotélica de bien como aquello a lo que todo ser apetece."”

Tomas de Aquino argumenta y complementa la idea anterior en el
capitulo XVI del libro III: sostiene que todo agente acttia con el pro-
poésito de alcanzar un bien que le es propio y que, a su vez, le permite
ir alcanzando la perfeccion. Los seres racionales lo hacen por conoci-

10. Ibidem, pp. 86-88 (libro 111, cap. 3).
1. Aristoteles, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid, 1985, p .129 (1, ).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

miento y voluntad, mientras que los irracionales lo hacen instintiva-
mente, dirigidos por fuerzas externas. Asi, tanto los seres conscientes
como los inconscientes estan ordenados al bien como su fin tGltimo.

De la misma manera estan ordenados al fin los seres que lo conocen
como los que no lo conocen; aunque los que lo conocen se mueven
por si mismos hacia el bien, mientras que los que no lo conocen
tienden hacia él como dirigidos por otro, segin se ve en el ejemplo
del saetero y la saeta. Mas los que conocen el fin se ordenan siem-
pre al bien, tomado como fin; porque la voluntad, que es el apetito
del fin preconocido, sdlo tiende a lo que tiene razén de bien, el cual
es su propio objeto. Asi, pues, incluso las cosas que no conocen el
fin se ordenan al bien como a su fin. Por lo tanto, el fin de todas las
cosas es el bien.”

Mas adelante, en el capitulo XXII, Tomas de Aquino aborda las di-
versas maneras en que se ordenan las cosas a sus propios fines. Ar-
gumenta que el fin Gltimo de cualquier ser es su propia operacion,
la cual puede manifestarse de varias formas. Por ejemplo, hay ope-
raciones que implican mover a otros, como calentar o cortar; otras
consisten en ser movidos por otros, como ser calentado o cortado, v,
finalmente, hay operaciones que son perfeccién en si mismas, como
entender, sentir y querer. Los seres que no mueven a otros, pero con-
servan su perfeccion, tienden a asemejarse a Dios en su perfeccion.
Aquéllos que mueven y obran en otros tienden a asemejarse a Dios
en ser causas. Los cuerpos celestes, que se mueven a si mismos y a
otros, buscan la semejanza divina en ambas formas, siendo causa de
generacion y corrupcion en los cuerpos inferiores, y su movimiento,
naturalmente, tiende a mantener su propia forma y lugar.”

Con este breve esbozo se puede concluir que la teleologia, segin
Aquino, tal como se presenta en la Surma Teolégica y en la Suma Con-
tra Gentiles, ofrece gran coherencia y profundidad, ya que es central

12 Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 118 (libro 111, cap. 16).
13. Ibidem, pp. 131-133 (libro 111, cap. 22).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

para todo el sistema tomista, ademéas de que ayuda a comprender el
ser y sus acciones. Esto también explica la ordenacién del universo
que tiende al fin; pero no solo al fin sin mas, pues tal ordenaciéon
se centra en el hombre como fin tltimo del género. Al respecto,
Aquino comenta: “Luego si el movimiento celeste estd ordenado a
la generacién, y ésta se ordena totalmente al hombre, como fin dl-
timo de este género, es evidente que el fin del movimiento celeste
estd ordenado al hombre, considerado como ultimo fin de las cosas

generables y corruptibles”."

Tomés de Aquino también distingue cuidadosamente entre el fin como
término y el fin como finalidad.” De esta manera libera el finalismo de
todo antropocentrismo y panpsiquismo.® Todo movimiento tiene un
término que lo define y lo especifica,” ya que es una realidad intencio-
nal que toma sentido en su relacidon con las otras cosas. Por lo tanto, no
es necesario que el ser que se mueve conozca ese fin como finalidad. El
tener determinada una direccidn es precisamente lo que hace que un
movimiento tenga un fin. Asi, tanto si el fin es s6lo un término como
si es conocido y querido como finalidad, siempre es el bien del agente.

La acciéon misma demuestra que el fin es conveniente y beneficioso,
como ya se ha comentado antes, dejando en evidencia que todo agente
actua por un bien. El fin de la accién es también el fin del ser, y la
accién alcanza su perfeccion al completarse. De aqui se desprenden
dos consideraciones que deben tomarse en cuenta. En primer lugar,
el fin se presenta en una multiplicidad de aspectos. Por ejemplo, el

14. Idem.

15. El fin entendido como término se refiere al punto final o al resultado hacia el cual se dirige una accién
o movimiento. La naturaleza del término es objetiva y no requiere que el agente tenga conocimiento
o intencidén de alcanzarlo. El fin como finalidad, por otro lado, implica la intenciéon consciente por
parte del agente, el cual busca alcanzar un objetivo especifico. Este fin es conocido y querido.

16. Tomés de Aquino, al hacer esta distincidn, libera al finalismo de la necesidad de atribuir conciencia o
intencionalidad a todos los agentes, evitando asi un enfoque antropocéntrico, en el que se humanizan
todos los actos, o un panpsiquismo, en el que se atribuye una forma de conciencia a todas las cosas.

17. Tomés de Aquino, Suma de teologia. v: Parte 11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1994, p .76
(1 a, q.2,a.7 ad 2).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

fin al que se dirige la accidon no es necesariamente lo que el agente
pretende; el bien al que se dirige la accién es inseparable del ser
para el cual este fin es buscado; el bien al cual se dirige la accién es,
o bien extrinseco a la acciéon y dependiente de ella o independiente,
o bien intrinseco a la misma accién una vez llegada a su término (es
el caso de las operaciones inmanentes que tienen por fin un objeto y
su propia referencia a ese objeto). En segundo lugar, el fin es causa de
las causas, ya que, sin una intencién hacia un resultado determinado,
ninguna causa podria ejercer su causalidad. Sin la intencién hacia el
resultado el agente permaneceria inactivo, la materia no ejerceria
funcidon material y no adquiriria forma alguna. “Cualquier cosa tiende
como al fin, mediante su accién o movimiento, a un bien determinado,
seglin hemos demostrado (c. XVI). Pero un ser participa del bien en
la medida en que se asemeja a la primera bondad, que es Dios. Luego
todos los seres, mediante sus acciones y movimientos, tienden como

9 18

al fin Gltimo a su semejanza con Dios”.
La ignorancia en santo Tomas de Aquino

Lanocidn de ignorancia ocupa un lugar especial dentro de la éticayla
epistemologia de santo Tomas. La distincién entre los diversos tipos
de ignorancia sera fundamental para comprender su impacto en la
moralidad de las acciones humanas y la complejidad del pensamiento
de Tomas de Aquino en este ambito.

Algo central que se debe hacer en un primer momento es definir la
palabra “ignorancia”. Para Aquino es “la privacién del conocimiento
que el hombre debe de tener”.” En este sentido, su definiciéon implica
que el concepto en cuestion no es simplemente la ausencia de co-
nocimiento, sino que es asimismo la ausencia de un conocimiento
necesario o esperado para una situaciéon concreta y determinada. To-

18. Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 124 (libro 111, cap. 19).
19. Tomés de Aquino, Suma de teologia. ii: Parte I-1i, p. 601 (I-1I ae, g. 76, a. 1, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

mas aborda el tema de la ignorancia en la prima secundae de la Suma
Teoldgica, en la que se tratan temas de caracter teolégico-moral,
particularmente en la seccién sobre los vicios y pecados en general.
Es aqui, en la cuestion 76, articulo 2, donde distingue la ignorancia de
la nesciencia, al ser esta tilltima la simple ausencia de conocimiento,
que puede ser moralmente neutra; mientras que la ignorancia implica
una falta de conocimiento que deberia estar presente en el sujeto y
que puede tener implicaciones morales y practicas.

La ignorancia difiere de la nesciencia en que la nesciencia denota
mera negacion de conocimiento; por ende, si uno no posee el co-
nocimiento de algunas cosas, se puede decir que no las sabe, y en
este sentido pone Dionisio nesciencia en los angeles [...]. Mas la
ignorancia implica privaciéon de conocimiento: esto es, cuando le
falta a uno el conocimiento de aquellas cosas que tiene aptitud para
conocer por su naturaleza. Y algunas de éstas estd uno obligado a
saber: aquellas sin cuyo conocimiento no puede cumplir bien el acto
debido. Por consiguiente, todos estan obligados a saber en general
las cosas de la fe y los preceptos universales del derecho; y cada
uno, las cosas tocantes a su estado u oficio. Mas hay ciertas cosas
que, aunque uno sea naturalmente capaz de conocer, sin embargo,
no estd obligado a saberlas, excepto en algun caso, los teoremas de
la geometria y los singulares contingentes.”

Tomdas de Aquino distingue dos tipos de ignorancia: la invencible y
la vencible. La primera no puede ser superada por el sujeto, inde-
pendientemente de sus esfuerzos. En otras palabras, es un tipo de
ignorancia que la persona no tiene capacidad de evitar en absolu-
to. Excusa al individuo de la culpa moral, ya que no se espera que
actie con un conocimiento fuera de su alcance real. La segunda, la
ignorancia vencible, es aquélla que puede ser superada con esfuerzo
razonable. Aquino sostiene que esta ignorancia es pecado y que no
excusa al individuo de la responsabilidad moral, ya que debié adquirir
el conocimiento necesario para evitar el error.

20. Ibidem, pp. 602-603 (I-1I ae, q. 76, a. 2, resp).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Ahora bien, es evidente que cualquiera que descuida tener o hacer
lo que esta obligado a tener o hacer, peca por omisioén. Por lo tan-
to, la ignorancia de aquello que uno debe saber es pecado por la
negligencia. Mas no se le imputa a uno como negligencia el que no
sepa aquello que no puede saber. De ahi que la ignorancia de esto
se llame invencible: porque no se puede superar por el empefio (o
diligencia). Y por eso tal ignorancia, no siendo voluntaria, ya que no
estd en nuestra facultad el superarla, no es pecado. Por lo cual es evi-
dente que ninguna ignorancia invencible es pecado. Mas es pecado
la ignorancia vencible si es respecto de aquellas cosas que uno esta
obligado a saber; pero no si es de lo que no esté obligado a saber.”

A todo lo anterior es necesario afiadir un tercer elemento que conviene
precisar: para santo Tomas era algo muy evidente (como se aborda en
la cuestién 76 de la prima secundae de la Suma Teoldgica) el hecho de
que la ignorancia haya llevado a muchas personas a actuar mal. Ya se
ha distinguido la ignorancia de la nesciencia, pero también tiene que
distinguirse aquélla del error. Estos tres estados (ignorancia, nescien-
ciay error) comparten una falta de conocimiento, aunque presentan
diferencias sutiles, siendo el error el mas grave, ya que implica un nivel
superior de ignorancia. Mientras que la ignorancia significa simple-
mente no conocer algo que se deberia saber, pero sin emitir juicios
sobre ello, el error surge cuando se emiten juicios sobre lo que se des-
conoce, tomando lo falso como verdadero, y lo verdadero como falso.”

Ademads de lo antedicho, santo Tomds hace una nueva distincion
cuando habla de la ignorancia en relacién con la voluntad: existe
ignorancia concomitante o posterior a la voluntad, e ignorancia an-
terior a la voluntad, ambas dentro de la ignorancia vencible. Esto
lo precisa en el articulo 8 de la cuestion 6, de la prima secundae de
la Suma Teoldgica. La ignorancia concomitante ocurre cuando una

21. Idem.

22. “[...] en algunos individuos la raz6n esta corrompida por la pasion, por un vicio o por una mala dispo-
sicién en su naturaleza: es por este motivo que el robo entre los germanos no era considerado como
malo, segin refiere Julio César, aun cuando se trata de algo expresamente contrario a la ley natura”.
Ibidem, pp. 735-736 (I-11 ae, q. 94, a. 4, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

persona realiza un acto sin saberlo, pero, incluso si lo supiera, no
dejaria de realizarlo. En este caso, la ignorancia no induce a querer
el acto en si, sino que simplemente acompana la accién. Por ejem-
plo, si alguien quiere matar a un enemigo vy, sin saberlo, lo mata
mientras esta de caceria, la ignorancia no causa el acto voluntario.
Segin Aquino, esta ignorancia no produce lo involuntario porque
no genera algo que es contrario a la voluntad; mas bien, causa lo
no voluntario, ya que no se puede querer en acto lo que se ignora.
Esta distincidn es fundamental para comprender como ciertos actos
pueden ser moralmente neutros o menos culpables debido a la falta
de conocimiento especifico sobre la accién realizada.

[La ignorancia es concomitantemente], cuando versa acerca de lo
que se hace, pero, aunque se supiera, no dejaria de hacerse. En este
caso la ignorancia no induce a querer hacerlo, sino que ocurre que
hay a la vez algo hecho e ignorado, como en el ejemplo puesto, cuan-
do uno quiere matar a un enemigo y lo mata sin saberlo, pensando
que mata un venado. Esta ignorancia no produce involuntario, como
dice el Fil6sofo, porque no causa algo que sea contrario a la voluntad;
sino que causa no voluntario, porque no puede ser querido en acto
lo que se ignora.”

La ignorancia consiguiente se da cuando la ignorancia misma es volun-
taria. Esto puede ocurrir de dos maneras distintas: cuando la voluntad
se dirige activamente hacia la ignorancia o cuando alguien no hace el
esfuerzo necesario para adquirir el conocimiento que deberia de tener.
La primera forma de ignorancia consiguiente se denomina ignorancia
afectada, que ocurre cuando alguien elige no saber algo para tener una
excusa de realizar el mal o para no ser disuadido del pecado. La se-
gunda forma se refiere a la negligencia en adquirir conocimiento. Este
tipo de ignorancia, que puede surgir de la pasién o del habito, también
es voluntaria porque uno no considera lo que deberia tener en cuen-
ta. Un ejemplo es ignorar los principios universales del derecho, que

23. Ibidem, p. 111 (I-1I ae, q. 6, a. 8, resp.).

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

todos deben conocer. Esta negligencia se concibe voluntaria y, aunque
no causa lo involuntario estrictamente, precede al movimiento de la
voluntad para realizar un acto, lo que no ocurriria, en todo caso, si se
tuviera el conocimiento adecuado.”

Finalmente, la ignorancia antecedente se presenta cuando, sin ser vo-
luntaria, causa que una persona quiera algo que, de otro modo, no
querria. Ocurre cuando alguien desconoce alguna circunstancia de un
acto que no tiene obligacién de conocer, lo que lo lleva a realizar una
accién que no haria si tuviera el conocimiento adecuado. Un ejemplo
de esto es cuando alguien que, sin saber que hay un transetinte en el
camino, lanza una flecha y lo mata. En este caso, la ignorancia ocasiona
lo involuntario de manera total, ya que la accion realizada es contraria
a la voluntad informada del sujeto.”

Una vez aclarada la cuestion preliminar sobre el concepto de la igno-
rancia en Tomas de Aquino queda revelado su impacto en la morali-
dad humana. Aquino sistematiza la comprension del concepto con la
meticulosa distincion previamente desarrollada, que no sélo refleja la
agudeza filoséfica de Santo Tomas, sino que también devela su compro-
miso con el comportamiento humano. Es importante también subrayar
la interrelacion entre conocimiento, voluntad y moralidad.

Nocion preliminar de ignorancia teleoldgica en Tomas de Aquino

Como ya se ha visto, el tema de la ignorancia es una parte integral de
la ética y la epistemologia tomista, y se manifiesta en una red bastan-
te compleja de distinciones que trata de comprender su impacto en
la moralidad humana y en la direccién hacia un fin dltimo. Aunque

24. Idem.
25. Ibidem, p. 112 (I-1I ae, q. 6, a. 8, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

explicitamente no se encuentra en la doctrina tomista un concepto
textual de “ignorancia teleoldgica” si se puede desarrollar a partir de
sus postulados, que se siguen naturalmente de sus puntos reflexivos
sobre la finalidad y la moralidad de las acciones humanas.

Tomando como base las nociones antes presentadas, se puede integrar
un concepto llamado ignorancia teleolégica, que se construye a partir
de laintegracion de la teleologia y 1a teoria de la ignorancia tomista. En
este sentido, ignorancia teleoldgica se refiere a la falta de conocimiento
sobre el fin Gltimo de una accién o de la naturaleza misma de un ser,
que deberia estar presente para que tal accién sea moralmente correc-
ta. En este sentido, y tomando en consideracion que la finalidad tltima
y la felicidad abordadas desde la ética tomista no pueden tratarse como
elementos independientes, la ignorancia teleoldgica afecta directamen-
te el actuar humano y la consideracién misma de la felicidad.

Para dejar en claro lo anterior se retomara una breve reflexion sobre el
fin ultimo en el hombre, ya que, en toda accion deliberada, éste acttia
con un fin especifico en mente y orienta sus acciones libremente hacia
él. Esto sirve de fundamento y, a su vez, se fundamenta en la premisa de
que cada accién realizada por una capacidad inherente al ser humano
esta dirigida de acuerdo con su objeto: “Ahora bien, todas las acciones
que proceden de una potencia son causadas por ella en razén de su ob-
jeto. Pero el objeto de la voluntad es el bien y el fin. Luego es necesario
que todas las acciones humanas sean por un fin”.* En este contexto,
el objeto de la voluntad es el fin y el bien, como ya se ha sefialado. La
consideracion del fin dltimo no puede ser evitada, ya que se basa en
la imposibilidad de un progreso infinito, tanto en el orden de los fines
como en el de las causas eficientes.

26. Ibidem, p. 38 (I-1I ae, q. 1, a. 1, resp.).

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Toda accién humana consciente se realiza con un fin en mente. Este fin
ultimo, ademaés de ser un bien supremo y completamente satisfactorio,
polariza y unifica la multiplicidad de actos e intenciones particulares,
otorgando a la existencia humana su coherencia interna. La nocién de
fin Gltimo implica, de manera inherente, un bien perfecto que no deja
lugar a deseos ulteriores. Asi, cada acto humano, aunque orientado
hacia fines no tultimos o intermedios,” estd, en tltima instancia, diri-
gido hacia este fin Gltimo absoluto. A nivel colectivo, todos los seres
humanos coinciden en desear su perfeccion ultima, aunque divergen en
la eleccion concreta del objeto considerado su fin dltimo. Esto se refleja
en la diversidad de opiniones humanas y la experiencia de vida, demos-
trando que la humanidad comparte un destino comidn cuya concrecién
puede variar significativamente. En cuanto a las diversas modalidades
de manifestacidon de esa finalidad (segtn sea el caso de que el agente
esté dotado o no de razon, y, a su vez, sea capaz de conocer o no su
finalidad, y, también, de orientarse o no en su propio movimiento), ya
las trata Aquino en la Suma Teoldgica.”

Tomaés, abonando a la reflexién acerca del fin dltimo del hombre, deja
en claro la unicidad del fin Gltimo, principalmente en los articulos
5-8. Primero, demuestra que una persona no puede tener o desear dos
fines ultimos al mismo tiempo. Esto se debe a que el mismo concepto
de fin Gltimo implica un bien perfecto que satisface completamente el
deseo sin dejar espacio para otro: “Es imposible que la voluntad de un
hombre desee a la vez objetos diversos como fines tltimos”.” En efecto,
todo lo que desea una persona, lo hace en funcién a su fin supremo;
aunque esta intencién por dicho fin no tiene que estar presente en
todo momento.*

27. Ibidem, pp. 41-42 (I-11 ae, q. 1, a. 4, resp.).
28. Ibidem, pp. 41-42 (I-11 ae, q. 1, a. 2, resp.).
29. Ibidem, p. 43 (I-11 ae, q. 1, a. §, resp.).
30. Ibidem, p. 44 (I-11 ae, q. 1, a. 6, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

El concepto de ignorancia teleoldgica en tanto carencia de conoci-
miento o comprension sobre el fin tltimo de las acciones y la existen-
cia misma, trae consecuencias no sélo a nivel de una vida ética, sino,
incluso, en el sentido de la vida humana en general. En este sentido,
no puede verse como una mera falta de informacién, sino como una
desconexioén fundamental entre los objetivos y propdsitos que dan
coherencia y direccidn a la vida. A continuacion se desarrollan algunas
consecuencias de este tipo de ignorancia.

La primera y mas inmediata consecuencia es la desviacién de la ac-
cion moralmente correcta. Santo Tomds de Aquino, al afirmar que toda
accion esta orientada a un fin dltimo, proporciona una guia para la
conducta moral. La ignorancia de este fin puede llevar a que las accio-
nes se realicen sin una adecuada orientacién al bien absoluto. Cuando
una persona actda sin un conocimiento claro del fin dltimo puede
buscar fines intermedios o no ultimos que, aun cuando sean vdlidos
en si mismos, no contribuyen a la realizacién del bien supremo. Esto se
puede entender de forma concreta cuando existe la posibilidad de que
alguien elija objetivos aparentemente buenos, en un contexto limitado,
pero que, en ultima instancia, no conducen a la plenitud humana. La
falta de entendimiento en este aspecto daria lugar a decisiones que,
aunque puedan estar bien intencionadas, resultan deficientes e inco-
herentes. La ignorancia teleoldgica, desde esta postura, impide que los
individuos alcancen la verdadera felicidad y compromete la integridad
de la moral personal.

Ya en un nivel social y ético la ignorancia teleoldgica tiene diversos
efectos significativos en la estructura de la sociedad y en las normas
morales colectivas. La falta de claridad en torno a una vision del fin
ultimo puede conducir a una pluralidad contradictoria y conflictiva
de visiones del bien dentro de una sociedad. Si las personas y las co-
munidades no estan de acuerdo con el fin dltimo que deberia guiar la
conducta, surgen discrepancias en la evaluacién de lo que constituye



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

el bien comun y la justicia. A esto se suma que, al ignorar el fin tltimo,
surgen sistemas éticos relativistas en los cuales los criterios de mora-
lidad se vuelven subjetivos y variables en funcién de las percepciones
de cada individuo. Este relativismo puede afectar en gran medida las
bases éticas y dar lugar a que la ética se perciba como una cuestién de
preferencias personales, en lugar de principios objetivos y universales.

Desde una perspectiva de desarrollo humano, la ignorancia teleologica
puede obstaculizar el crecimiento y la autorrealizacion. El fin dltimo,
en la concepcién tomista, no sélo es orientadora de acciones, sino que
también proporciona un marco de referencia para la perfecciéon huma-
nay el desarrollo integral. Como ya se trat6 en el libro III, capitulo II
de la Suma Contra Gentiles, la accién humana esté orientada a un fin
dltimo, y este fin Gltimo es bueno y perfecto, lo que trae por consecuen-
ciala perfeccién humana, en la medida en que se sigue esa perfeccion.
Sin un conocimiento claro del fin Gltimo los individuos pueden verse
atrapados en la busqueda de logros meramente superficiales o efimeros
que no contribuyen a su verdadero desarrollo personal. Esta falta de
conocimiento puede hacer que la persona lleve una vida caracterizada
por la biisqueda de placeres momentaneos y la evasiéon de compromi-
sos y desafios necesarios para el crecimiento integral.

Una consecuencia importante consiste en las repercusiones tanto filosé-
ficas como teoldgicas de la ignorancia teleoldgica. Esta ceguera respecto
al fin ultimo se fundamenta en una vaga y errénea comprension de la
naturaleza del ser humano y de su relacion con lo divino, deviniendo
una especie de antropologia limitada sélo a lo biologicista-materialis-
ta, o con una espiritualidad desvinculada de toda trascendencia al fin
dltimo. En la visidén tomista del fin dltimo, puesto que es fundamental
aquel bien supremo que orienta las acciones y decisiones (tanto para
la antropologia como para la ética de Aquino), la ignorancia teleol6-
gica compromete la capacidad de entender el propoésito humano en la
creacioén y en la existencia. De lleno en una perspectiva teoldgica, esta



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

misma forma de ignorancia llevaria a una comprension incompleta o
erronea de la relacién humana con Dios. De esta manera, el ser huma-
no seria incapaz de comprender su vocacién a la vision beatifica en
el contexto del plan divino, lo que provocaria una separacion entre el
sujeto y su plan trascendental. También influiria en su comprension
antropolégica y epistemolégica.

Nociones preliminares de epistemologia en santo Tomas de
Aquino

Algo importante a considerar al abordar la epistemologia tomista es
que el propio Aquino no desarrollé una epistemologia en el sentido y en
los términos que se entenderian después de Kant. Sin embargo, a partir
de sus escritos es posible definir e identificar una teoria del conocimiento.
Desde este horizonte se puede plantear una justificaciéon epistemold-
gica sobre la posibilidad de un conocimiento metafisico.”

Segun Aspacia Patrou® es posible identificar en la obra de Aquino
ideas centrales para justificar una teoria del conocimiento sé6lida y
permitir un conocimiento mas alld del mundo natural y conducir al
conocimiento de Dios:

1. El entendimiento humano no contiene ideas innatas. Segin Tomas
de Aquino, en consonancia con el pensamiento de Aristoételes, el
entendimiento humano es potencial respecto a lo inteligible y, al
principio, es como una hoja en blanco. Desde esta perspectiva, las
ideas s6lo pueden considerarse innatas en el sentido de que la mente
humana tiene capacidad natural para la abstracciéon y la formacién
de ideas; pero, en cuando a ideas en acto, aquélla es originalmente

31. Aspacia Petrou, “Epistemologia tomista: Una concepcién ontoldgica de la realidad” en Légoi. Revista
de filosofia, Universidad Catdlica Andrés Bello, Caracas, N° 23, enero/junio de 2013, pp. 42-55, p. 44-
32. Ibidem, pp. 45-47.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

una tabula rasa. Con esto se afirma que no contiene conocimientos
a priori en un sentido estricto:

Por su parte, el entendimiento humano, el ltimo en el orden de los
entendimientos y el mas alejado de la perfeccién del entendimiento
divino, esta en potencia con respecto a lo inteligible, y, al principio,
es como una tablilla en la que nada hay escrito, como dice el Filésofo
en III De Anima. Esto resulta evidente por el hecho de que en un
principio estamos s6lo en potencia para entender, y luego entende-
mos en acto. Asi, pues, resulta evidente que nuestro entender es un
cierto padecer, segun el tercer sentido de pasién. Consecuentemen-
te, el entendimiento es una potencia pasiva.”

2. El objeto propio e inmediato del intelecto humano en esta vida es la
esencia de los entes. La esencia de los entes es cognoscible mediante
un proceso denominado “abstraccién”. Cuando se abstrae la esencia
de un ente, aislamos intelectualmente lo universal, separandolo de las
caracteristicas particulares. Esta capacidad de abstraccion es ejercida
por el entendimiento agente.**

3. El conocimiento de las esencias de los entes comienza con la percep-
cién sensible. Dentro de la visién tomista, el conocimiento comienza
con la percepcion sensible; es imposible entender o conocer sin una
representacion sensible en un primer momento. “No obstante, en la vida
intelectual hay también diversos grados. Pues, aunque el entendimiento,
humano pueda conocerse a si mismo, toma, sin embargo, del ex-
terior el punto de partida para su propio conocimiento, ya que es

imposible entender sin contar con una representacion sensible”.”

Mediante estas tres ideas centrales se fundamenta la epistemologia
tomista, la cual es mediada por la percepcion del mundo sensible o los
objetos de la experiencia inmediata, es decir, el mundo natural y sus

33. Tomds de Aquino, Suma de teologia. I: Parte I, p. 723 (1 a, q. 79, a. 2, resp.).
34. Ibidem, p.726 (1a, q. 79, a. 4, resp.).
35. Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 679 (libro 1v, cap. XI).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

creaturas. La reflexion y los procesos de abstraccion sobre este mundo
son lo que permite elevar el conocimiento mas alla del mundo sensible,
lo que posibilita incluso el conocimiento de Dios a partir de la reali-
dad de las creaturas. Como sostiene Antonio Prevosti: “La capacidad
de conocer que tiene el entendimiento radica en su inmaterialidad,
pero asimismo, la inteligibilidad de todo [lo] inteligible viene por su
inmaterialidad”.*

Sin embargo, pueden encontrarse ciertas dificultades al poner en re-
lacién la epistemologia tomista con la ignorancia teleolodgica. Si la
epistemologia tomista sostiene que el conocimiento comienza con la
percepcidn sensible, se tiene como consecuencia una ignorancia te-
leoldgica, ya que éstos no pueden captar directamente los fines tltimos
o las causas finales de las cosas, especialmente aquéllas inmateriales.
Asi, el conocimiento humano no puede partir de lo sensible y quedarse
Unicamente ahi; el entendimiento necesita trascender la materialidad
mediante la razén.

Unido a lo anterior, segin Aquino, aunque la mente humana logra abs-
traer los universales de los entes materiales, este proceso esta condicio-
nado por la capacidad de los sentidos para percibir la realidad sensible.
Esto significa que aquélla puede quedar en ignorancia de los aspectos
teleologicos no manifestados directamente a través de lo sensible, o, que
por lo menos, hayan dejado su huella en el mundo material. No obstante,
también sugiere que el entendimiento agente cuenta con un papel en
la produccién de conocimiento que va mas alld de la mera recepcion
pasiva de la informacién dada por los sentidos, permitiendo una cierta
capacidad para intuir los fines o propositos de las cosas a través del
ejercicio de la razon.

36. Antonio Prevosti, “El autoconocimiento del yo segin Santo Tomds” en Espiritu, Fundacion Balmesiana/
Instituto Santo Tomads, Barcelona, afio 63, N2 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381-402, pp. 397-398.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Tomas de Aquino ya nos da la respuesta a la posibilidad del conoci-
miento mas alli de lo sensible en la cuestion 88 de la prima pars de la
Suma Teolégica en los articulos 1-3. En el articulo 1 explora si el alma
humana, en su estado actual, puede conocer directamente las sustan-
cias inmateriales. Esto también lo comenta David Suescun Martinez al
afirmar que el alma es principio “receptivo por cuanto nuestra forma
estd unida substancialmente con el cuerpo”.”’ Dentro del articulo en
la obra de Aquino se consignan varios argumentos a favor basados en la
semejanza entre la mente humana y las sustancias inmateriales; asi
como la idea de que lo inteligible no corrompe el intelecto humano,
lo que posibilita que tales conocimientos sean posibles. Sin embar-
go, Tomas de Aquino rechaza esta posibilidad apuntando que, segtin
Aristételes, nuestro entendimiento esta naturalmente enfocado a las
esencias de los entes materiales y depende de la imagen sensorial;
por tal razén, no puede conocer directamente las sustancias inmate-
riales. Aquino, en este sentido, refuta a Averroes, quien sostenia que
el entendimiento agente es una sustancia separada y que puede unir-
se al intelecto humano para conocer sustancias inmateriales. Aquino
argumenta que esta unién no puede ser sustancial y que, ademas, el
entendimiento agente no es una sustancia separada, sino una facultad
humana. La imposibilidad de conocer lo inmaterial directamente a la
luz de la razén es definitiva.

Durante la vida terrena, nuestro entendimiento posible es apto
para recibir la semejanza de las cosas materiales abstraidas de las
imégenes. Por eso conoce mejor las sustancias materiales que las
inmateriales. [...] En cambio, no conocemos de la misma manera las
sustancias materiales, que conocemos por abstraccién, y las inma-
teriales, que no podemos entender de esta manera, porque de ellas
no hay ninguna imagen.’

37. David Suescun Martinez, “La «doble respectividad» gnoseoldgica a la luz de la ontologia del co-
nocimiento tomista. Una aproximacion desde la metafisica de Francisco Canals Vidal” en Revista
Internacional de Filosofia Teérica y Prdctica, ED&TIC Research Center, Bogot4, vol. 1, N2 1, enero/junio
de 2021, pp. 51-68, p. 58.

38. Tomés de Aquino, Suma de teologia. I: Parte I, pp. 798-799 (1 a, q. 88,a.1,ad 2 y 5).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

En el articulo 2 Aquino aborda la posibilidad de conocer las sustancias
inmateriales a través del conocimiento de las cosas materiales. Segin
él, aunque se puede obtener cierto conocimiento de los dngeles y de
otras realidades inmateriales mediante la negacién y la analogia, este
tipo de conocimiento es indirecto e imperfecto. No hay una proporcion
adecuada entre las realidades materiales e inmateriales, lo que limita
el grado de conocimiento que se puede alcanzar. Su analisis sostiene
que, dado que las sustancias inmateriales no son simplemente for-
mas abstractas de la materialidad, es imposible que el entendimiento
humano llegue a conocerlas perfectamente a través del proceso del
conocimiento.

Esto [el conocimiento directo de las sustancias inmateriales] seria
cierto si tales sustancias inmateriales fueran las formas y especies de
las materiales, como sostenian los platénicos. Pero si no se admite
esto y, en cambio, se supone que las sustancias inmateriales son de
naturaleza completamente distinta a las esencias de las materiales,
por mucho que nuestro entendimiento abstraiga de la materia la
esencia de un objeto material, nunca llegara a algo semejante a la
sustancia espiritual. Por lo tanto, por las cosas materiales no pode-
mos conocer perfectamente las sustancias inmateriales.”

Finalmente, en el articulo 3, Aquino reflexiona si Dios es el primer
objeto conocido por la mente humana. A pesar de los argumentos que
sugieren que conocemos todo en la luz de la verdad suprema, aquél
concluye que el conocimiento directo de Dios no es lo primero que
alcanzamos. Su conocimiento se obtiene a través de las creaturas, y
lo primero que conocemos son las esencias de las cosas materiales.
Santo Tomas distingue entre la luz intelectual, que es un medio de
conocimiento, y Dios como objeto de conocimiento. Argumenta que
la luz intelectual no es objeto de conocimiento per se, sino una par-
ticipacion de la primera verdad. Por lo tanto, Dios no es conocido
directamente en esta vida.

39. Ibidem, p. 800 (14, q. 88, a. 2, resp.).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Como nuestro entendimiento, durante la vida terrena, no puede
conocer las sustancias inmateriales creadas, como dijimos, mucho
menos podra conocer la esencia de la sustancia increada. Por eso
hay que afirmar: Dios no es lo primero que conocemos, sino que lle-
gamos a su conocimiento por medio de las criaturas, segin aquello
del Apoéstol en Rom 1,20: Conocemos lo invisible de Dios por medio
de aquello que ha sido hecho. Lo primero que nosotros entendemos
en el estado terreno de nuestra vida es la esencia de lo material,
que es el objeto de nuestro entendimiento, como hemos repetido
tantas veces.*

De esta forma, Aquino deja en claro como el ser humano puede
acceder a formas de conocimiento mas alla de lo sensible mediante
la via de la analogia y de la negacién. Esto demuestra como el alma
puede conocer las sustancias inmateriales. Sostiene que, mientras
el alma esta unida al cuerpo, ésta conoce principalmente a través
de imagenes sensibles y no puede alcanzar directamente el conoci-
miento de las sustancias separadas.

La teleologia después de Tomas de Aquino: Bruno, Kant y
Hegel

Uno de los referentes del pensamiento teleoldgico posteriores a Aqui-
no fue Giordano Bruno, quien replante¢ la teleologia desde un cosmos
infinito y dindmico. Bruno distingue entre causa y principio. En esta
distincidn sostiene que no necesariamente un principio es causa, ya
que hay principios que no son causas,” atribuyendo a la materia una
fuerza interna de autoconservacion y diversidad. Incluso concibe las
anomalias como parte de la perfecciéon cdsmica, guiada por un inte-
lecto universal que actualiza todas las formas posibles en la materia y
prioriza el bien comun sobre el individual.

40. Ibidem, p. 801 (I a, q. 88, a. 3, resp.). Las cursivas se encuentran en el original.

41. Silva Manzo, “Causalidad y teleologia en Giordano Bruno” en De Andrade Martins, Roberto, Lewowi-
cz, Lucia, Hidalgo Ferreira Drummond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e histéria da ciéncia
no Cone Sul. Selecao de trabalhos do 6° Encontro, Asociacién de Filosofia e Historia de la Ciencia del
Cono Sur, Campinas, Brasil, 2010, pp. 409-415, p. 409.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Otro fildsofo fue Kant, quien abord6 la teleologia criticamente en la
Critica de la facultad de juzgar. Distinguid entre juicios determinantes
(objetivos) y juicios reflexivos (subjetivos), ubicando la teleologia en
estos ultimos. Al observar organismos la mente humana proyecta fines
para comprender su complejidad, aunque esto no implica que existan
objetivamente.” Kant sostiene que la razén no puede confirmar fines en
la naturaleza, los cuales son incognoscibles en si; pero su uso es valido
como guia metodoldgica. Esta “teleologia formal” evita afirmaciones
metafisicas, reconociendo la necesidad de un enfoque teleoldgico, aun-
que los fines no se puedan conocer realmente.”

Por su parte, Hegel integr6 una vision teleoldgica en su sistema dialéc-
tico. Criticé a Kant por relegar los fines a lo subjetivo, argumentando
que la teleologia es inherente a la realidad. En su Ciencia de la logica,
al hablar de las ciencias, postula que lo mecanico y lo quimico son
momentos previos a lo organico, en donde la finalidad se manifiesta
plenamente. Para Hegel la historia es un proceso teleolégico guiado
por el espiritu absoluto hacia la libertad y la autoconciencia. Segtin Ed-
gar Maraguat, para Hegel los organismos, aunque finitos, reflejan una
autodeterminacidon que anticipa la sintesis dialéctica de la totalidad,
promoviendo una comprension objetiva de la finalidad interna, similar
a la teleologia aristotélica-tomista.**

A lo largo de los siglos XIX y XX la teoria de la evolucién, con su énfasis
en la seleccién natural, promovié una visiéon del mundo en la que los
fendmenos naturales son resultado del azar, descartando cualquier tipo
de finalidad intrinseca. En este contexto, nociones como “funciéon” y
“utilidad” fueron reinterpretadas para sostener una especie de finalidad
sin proposito real. A esto se le llamara teleonomia.

42. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Editores, Caracas, 1992, pp. 317-318.

43. Ibidem, p. 320.

44. Edgar Maraguat, “Mecanicismo y teleologia en la Légica de Hegel” en Didnoia, Instituto de Investiga-
ciones Filosoficas/Universidad Nacional Autonoma de México, México, vol. §8, N° 70, mayo de 2013,
pp- 59-87, pp. 66-69.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

El filésofo Robert Spaemann critic6 esta postura al argumentar que lo
que realmente se estaba rechazando no era una auténtica teleologia,
sino una version distorsionada de ella. Segtn este autor, el evolucionis-
mo enfrentaba contradicciones internas, ya que ideas fundamentales
como la causalidad y la informacién remiten inevitablemente a una
estructura teleoldgica. Por ello defendid la necesidad de recuperar la
teleologia como una clave esencial para comprender tanto la realidad
como la acciéon humana, evidenciando las limitaciones de una expli-
cacion basada Gnicamente en la causalidad.”

Conclusion

Finalmente, quisiera puntualizar que el anélisis de la ignorancia te-
leologica en la obra de santo Tomas de Aquino ha permitido revelar
la profundidad y relevancia de su pensamiento, mostrando cémo la
integracion de conceptos como fin, finalidad, ignorancia y teleologia no
sOlo clarifica la orientacion moral del ser humano, sino que también es-
tablece una base s6lida para la formulacidon de normas éticas y sociales,
pues estas ultimas podrian orientarse a algo més all4 de lo inmediato
y poco trascendental. También se puede afirmar que la integracién de
esta perspectiva teleoldgica en la ética tomista constituye un eje central
sobre el cual se ubica todo su pensamiento. Esto ha permitido dilucidar
que, en virtud de esta vision, toda creatura posee un fin intrinseco,
orientado a la bondad divina, la cual se manifiesta tanto en el orden
del universo como en la moralidad del individuo. Esta finalidad no
s6lo concede sentido a la existencia, sino que también establece bases
para el actuar humano, ya que cada movimiento, cada decisiéon y cada
acto humano no pueden ser concebidos como una mera casualidad,
sino como una accién intencional que busca la realizacién del bien
y la propia perfeccion. Asi, la teleologia tomista permite entender la

45. Lluis Clavell Ortiz-Repiso, “Redescubrir la finalidad natural. Robert Spaemann y Tomas de Aquino”
en Sapientia, Pontificia Universidad Catdlica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, N2 236, julio/diciembre
de 2014, pp. 520, p. 12.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

totalidad del universo como un sistema ordenado, en el que incluso el
movimiento de los cuerpos celestes se orienta hacia la generacidony la
perfeccion del ser humano.

En el ambito ético, la falta de conocimiento del fin Gltimo tiene se-
rias implicaciones: cuando el sujeto actiia sin orientarse adecuada-
mente al bien supremo se produce una desconexidn entre el objeto
de la voluntad y la verdadera felicidad. Esta carencia de claridad
se traduce en acciones que, aun siendo correctas en cuanto a su
ejecucion o estando en funcidén de objetivos inmediatos, resultan
insuficientes para la consecucién de una vida plena y coherente.
Por eso la ignorancia teleolégica se configura no s6lo como una
limitacién cognitiva, sino también como una desviacién ética que
afecta al individuo. X

Fuentes documentales:

Aristételes, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid, 198s.

Aristoteles, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994.

Clavell Ortiz-Repiso, Lluis, “Redescubrir la finalidad natural. Robert
Spaemann y Toméas de Aquino” en Sapientia, Pontificia Univer-
sidad Catoélica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, N 236, julio/di-
ciembre de 2014, pp. 5-20.

De Aquino, Tomas, Suma contra los gentiles. I, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 1952.

Suma contra los gentiles. I1, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 1968.

Suma de teologia. I: Parte I, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 2001.

Suma de teologia. II: Parte I-II, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 1989.

Suma de teologia. V: Parte 111, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, Madrid, 1994.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Kant, Immanuel, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Editores,
Caracas, 1992.

Manzo, Silva, “Causalidad y teleologia en Giordano Bruno” en De An-
drade Martins, Roberto, Lewowicz, Lucia, Hidalgo Ferreira Drum-
mond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e histéria da ciéncia
no Cone Sul. Selecao de trabalhos do 62 Encontro, Asociacién de
Filosofia e Historia de la Ciencia del Cono Sur, Campinas, Brasil,
2010, pp. 409-415.

Maraguat, Edgar, “Mecanicismo y teleologia en la Légica de Hegel”
en Didnoia, Instituto de Investigaciones Filos6ficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, vol. §8, N2 70, mayo de
2013, pp. 59-87.

Petrou, Aspacia, “Epistemologia tomista: Una concepcién ontoldgica
de la realidad” en Légoi. Revista de Filosofia, Universidad Catolica
Andrés Bello, Caracas, N9 23, enero/junio de 2013, pp. 42-55.

Prevosti, Antonio, “El autoconocimiento del yo segiin Santo Tomas” en
Espiritu, Fundaciéon Balmesiana/Instituto Santo Tom4s, Barcelona,
ano 63, N° 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381-402.

Suescun Martinez, David, “La «doble respectividad» gnoseolégica a la
luz de la ontologia del conocimiento tomista. Una aproximacion
desde la metafisica de Francisco Canals Vidal” en Revista Inter-
nacional de Filosofia Teérica y Prdctica, ED&TIC Research Center,
Bogot4, vol. 1, N° 1, enero/junio de 2021, pp. 51-68.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





