Una interpretacion filosoéfica
de la nocion de pecado original

Héctor Andrés Loreto de Vizquez’

Recepcion: 30 de julio de 2025
Aprobacién: 26 de noviembre de 2025

Resumen. Loreto de Vizquez, Héctor Andrés. Una interpretacion filoséfica de
la nocion de pecado original. En este trabajo intento explicar racionalmente
la nocién teoldgica del pecado original, cuyo efecto, en el hombre, entiendo
como el fendbmeno segin el cual éste no hace el bien que quiere, sino el
mal que no quiere —“video meliora proboque, deteriora sequor”,’ como es
comprendido por la tradicion catélica—. Es viable justificar racionalmente
la existencia del pecado, en tanto error moral, como una falla de calculo por
parte del ser humano al elegir entre dos de las inclinaciones naturales funda-
mentales que guian sus acciones: el egoismo y la misericordia. Sin embargo,
reconozco que, por medios puramente filoséficos, no parece posible consi-
derar la existencia del pecado original como una condicién de corrupcion
transmitida de generacién en generacion.

Palabras clave: pecado original, corrupcidn, egoismo, misericordia, racionalidad.

Abstract. Loreto de Vazquez, Héctor Andrés. A Philosophical Interpretation of
the Notion of Original Sin. In this article I set out to offer a rational explanation
of the theological notion of original sin, the effect of which on people I see as a
phenomenon in which they do not pursue the good they desire but the evil they
do not desire —“video meliora proboque, deteriora sequor,” as understood in
the Catholic tradition—. It is feasible to rationally justify the existence of sin in

Maestro en Filosoffa Antigua por la Universidad Panamericana. Investigador independiente.
ha.loretodevazquez@ugto.mx

1. “Veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Ovidio, Metamorfosis. Libros I-vii, Bibliotheca
Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filologicas/
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1979, p. 143 (7, 9). Traduccién propia.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

the sense of moral error as a miscalculation by human beings as they navigate
between the fundamental natural inclinations that guide their actions: selfish-
ness and mercy. I recognize, however, that purely philosophical means seem
to be insufficient for considering the existence of original sin as a condition of
corruption passed down from generation to generation.

Key words: original sin, corruption, selfishness, mercy, rationality.

Varias religiones antiguas, como el judaismo, el cristianismo, el
hinduismo y el budismo, conciben al hombre como un ser caido,
un ser que, aunque valioso por sus cualidades, se encuentra en un
estado de culpa, corrupcién o imperfeccién. Ya sea porque los an-
tepasados cometieron algin crimen heredado a las generaciones
posteriores (judaismo y cristianismo) o porque el alma individual
de cada ser humano que camina hoy sobre la Tierra cometié un
ilicito en alguna vida anterior para luego reencarnar (hinduismo),
la cuestion general descrita es la de un estado actual de maldad, el
cual debe contrarrestarse con la practica de la bondad y mediante
los ritos que ensefa cada religion.

El mismo Platon, quien ciertamente estaba comprometido con la doc-
trina de los misterios (el orfismo), creia que las almas de los hombres
de este mundo estan encarnadas en cuerpos terrestres como conse-
cuencia de haber fracasado en su intento de elevarse y contemplar
el mundo de las Ideas o Formas,” que no es sino el “lugar més alla del
Cielo” (dmepovpaviog tomoc). Esta cuestion, que aparece narrada en el
Fedro, desemboca en una exhortacién, por parte de Platén, para que
los hombres filosofen en la Tierra y logren elevarse nuevamente hacia
la contemplaciéon de las Formas: “Por tanto, lo conveniente es que el
hombre se mantenga al tanto de lo que dicen las Ideas, para que vaya
de las multiples sensaciones hacia aquello que puede ser captado

2. Me uno a la tradicién al escribir “Ideas” o “Formas” con mayuscula inicial para referirme a las Ideas
o Formas platdnicas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

por el pensamiento (81 yap dvOpomov cuVIEVOL KT €100C AEYOUEVOV, €K

TOA®V 10V aicOfcewv &ig &v Aoyloud cvvalpoduevov)”.?

¢Qué intentaron comunicar todas esas religiones? ¢Por qué llegan a una
conclusion similar? {Por qué el mismo Platdn dio tanta importancia a
este asunto? No me parece que tales coincidencias sean producto de
mera casualidad; y dar raz6n de este fenémeno es lo que me propongo
en esta reflexion.

Estoy convencido de que existe una manera racional de describir ese
defecto humano universal —permitaseme la expresion—. Por ejemplo,
varios tedlogos catdlicos, asi como algunos papas,* apelan a la sentencia
contenida en una de las obras del poeta pagano Ovidio al explicar el
pecado original: “video meliora, proboque, deteriora sequor”, es decir,
“veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Asi, intentaron mostrar
que los seres humanos, aunque conozcan el bien, terminan eligiendo
hacer el mal, lo reprobable. Se dice que existe, pues, una debilidad de la
voluntad, la cual ha sido objeto tanto de la filosofia como de la teologia.
San Pablo sostiene la misma idea en una de sus epistolas, pero a menudo
se prefiere citar al poeta Ovidio, no s6lo porque es mas poética—me pa-
rece— su expresion, sino también porque hace patente que los antiguos
paganos tenian, por igual, conocimiento de esa verdad. En su Epistola a
los romanos lo expresa del siguiente modo: “Porque no hago el bien que
quiero (o0 yop 6 0£hm To1d dyedov), sino el mal que no quiero, eso practico

(66 6 00 BEL® Kakdv TodTo TPAoom)”.’

Con la intencién de relatar el contexto de la nocion de pecado original
en la Iglesia catdlica, es necesario evocar a san Agustin, quien fue uno

3. DPlaton, “Fedro” en John Burnet (Ed.), Platonis Opera, Tomus II. Tetralogias 111-1v Continens, Oxford
University Press, Londres, 1901, 249b. Traduccién propia.

4. Ver Dicasterio para la Comunicacion, “Audiencia general, 15 de noviembre de 1972” en La Santa Sede, 15/
X1/1972, https://wwwwvaticanva/content/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/V1/2025.

5. Rom7,19.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

de sus primeros grandes defensores y cuya postura desat6 muchas
polémicas a lo largo de la historia de la Iglesia. San Agustin lleg6 al
extremo de considerar que los nifios fallecidos sin bautizar se con-
denan al infierno.’ Intenté justificar esta severa doctrina apelando a
una interpretacion literal del pasaje biblico en Juan 3, 5,7 asi como a la
practica litargica de la Iglesia, pues sostenia que los nifios son llevados
a la fuente bautismal para entrar en el reino de Dios y que se los somete
a exorcismo para liberarlos del diablo.® Argumentaba, entonces, que
éstos no necesitarian renacer —mediante el bautismo— si no requirie-
sen ser renovados.” También se debe a san Agustin la interpretacion
del pecado de Adan como algo hereditario. Gracias a su influencia, la
Iglesia occidental ha interpretado, de manera casi unanime, el pasaje
Romanos 5, 12" en el sentido de un pecado transmitido de generacién
en generaciéon.” Sin embargo, la Iglesia catdlica contemporanea no
sigue a san Agustin en el punto de la condenacion de los nifios que
mueren sin ser bautizados, pues, como lo ensefia el parrafo 1283 de su
Catecismo, en lo relativo al destino que han de tener, se debe orar por
la salvacion de las almas de esos nifos y confiar en la misericordia de
Dios.” Desde luego, se esperaba que la Iglesia rechazara la postura de
san Agustin, en tanto que era demasiado dura.

Pues bien, llama la atencidén el vinculo que existe entre la filosofia y
la teologia al tratar el tema de la debilidad de la voluntad. Antes de la
llegada del cristianismo, ya hablaban los griegos de la dxpocia (akrasia),

6. Agustin de Hipona, “De peccatorum meritis” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina. Vol. XL1v,
Paris Apud Garnier, Paris, 1865, pp. 109-200 (1, XVI, 2).

7. “De cierto, de cierto te digo, que el que no naciere de agua y del Espiritu, no puede entrar en el reino
de Dios”.Jn 3, 5.

8. Agustin de Hipona, “De peccatorum meritis”, pp. 146-147 (1, XXXIV, 63).

9. Comisién Teoldgica Internacional, La esperanza de salvacién para los nifios que mueren sin bautismo,
2007,  https://wwwwvaticanva/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_
doc_20070419_un-baptised-infants_sp.html Consultado 2/x1/2025.

10. “Por tanto, como el pecado entr6 en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, asi la muerte
pas6 a todos los hombres, por cuanto todos pecaron”. Rom §, 12.

1. Agustin de Hipona, “De nuptiis et concupiscentia” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina...,
PP- 413-474 Y Pp- 450-451 (11, 12, 15).

12. Comisidn Teoldgica Internacional, Catecismo de la Iglesia Catélica, https://wwwwvaticanva/archive/
catechism_sp/p2s2ciai_sp.html Consultado 2/X1/2025.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

término que utilizaban para referirse a la falta de autocontrol, es decir, la
tendencia a no actuar segun los dictados de la razon. Desde la perspecti-
va aristotélica, por ejemplo, para vencer la dxpooia, uno debe, ademés de
conocer la virtud, desearla.” Posteriormente, san Pablo recurre al mismo
término griego para referirse a la falta de moderacién de las pasiones.”

Otro punto de contacto interesante entre filosofia y teologia en torno
alanocion de pecado es aquél en el que participan Cicer6n y Philipp
Melanchthon. El primero argumentaba, antes de la era cristiana, que
los principios innatos de la luz natural, los cuales llevan hacia la virtud,
se encuentran oscurecidos en el alma del hombre, debido a las malas
costumbres y las opiniones falsas que se extienden en la cultura.” Por
su parte, Melanchthon, fil6sofo, te6logo, discipulo de Lutero y también
seguidor de Ciceroén, defendia que el pecado (en el sentido cristiano
del término) es lo que ha oscurecido esos principios innatos que lle-
van a la virtud.”® Estas referencias son ejemplos que muestran como
en la discusion sobre la debilidad de la voluntad han ido en paralelo la
filosofia y la teologia. Pues bien, siguiendo la linea del racionalismo,
intentaré dar una explicacion intelectual y no dogmatica del fen6meno
del pecado original. Estoy convencido de que las religiones antiguas se
referian a un fendmeno real, aunque muchas de ellas lo hayan expre-
sado apoyandose en relatos increibles o mediante alegorias. Trataré,
pues, de explicar ese fendmeno de una manera racional.

Es pertinente aclarar, sin embargo, que cualquiera que filosofa sobre el
tema del pecado original —o sobre el pecado en general— est obliga-
do a interpretar el pecado mismo como algo cognoscible, porque, de lo
contrario, ¢qué sentido tendria hablar de algo imposible de conocer?

13. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University Press, Londres, 1894, p. 136
(1147b1-5).

14. 1Cor 7, 5.

15. Ciceron, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2008, p. 97 (111, 1).

16. Karl Gottlieb Bretschneider (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi Melanthonis opera quae supersunt
omnia. Volumen x11, Schwetschke et Filium, Brunswick, Alemania, 1844, p. 691.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

Pero, puesto que solamente se puede conocer aquello que existe en la
naturaleza, el filbsofo debe tomar una postura naturalista de la cuestion.
Si se interpretan el mal y el origen del pecado como un misterio, como
algo mas alla de la razén humana, entonces no tiene sentido aplicar la
razdn a ese objeto. Y lo mismo sucede con la bondad. Algunas veces las
religiones hablan de una bondad superior, de una gracia divina mas alla
de todo lo humano; en esos casos suele ser descalificada la capacidad
del hombre para adquirir esa bondad superior a través de sus propios
medios, incluyendo la razon. Spinoza relata un caso que ejemplifica muy
bien esto dltimo, a saber, el de Yosef Ben Sem Tov, escritor judeoespaiiol
del siglo XV, quien sostenia que Aristoteles llegd a una gran perfeccion
moral, que conocia el método verdadero (de la moral) y que no se le
escapod nada esencial; pero, por no haber conocido los principios que
ensefaba a través de los profetas, sino por los dictados de la raz6n, no
salvo su alma. Para Spinoza resulta evidente que este tipo de afirmacio-
nes no son sino fantasias sin fundamento racional ni biblico.”

Antes de continuar la reflexion es preciso hacer algunas aclaraciones
sobre las nociones de pecado y pecado original, con el objetivo de que
sea lo mas universal posible, pues he afirmado que es posible tratar la
cuestion de la caida del hombre, asi como de la debilidad de la voluntad,
de una manera igualmente universal, es decir, sin que estas dos cuestio-
nes queden reducidas a un tnico credo religioso. Pues bien, el término
latino para referirse al pecado es peccatum, derivado del verbo peccare,
que significa equivocarse o errar. Este concepto no difiere mucho del
término hebreo jattd’th, que significa errar. En efecto, estos términos
ya se empleaban en el lenguaje cotidiano, antes de ser usados para re-
ferirse a la accion de transgredir, voluntariamente, la ley divina. Pero
me baso en estas etimologias para poner de manifiesto que el pecado,
en la tradicidon judeocristiana, a la par que es una transgresion de la
voluntad de Dios, también es —siguiendo la etimologia del término—

17. Baruch Spinoza, “Tractatus theologico-politicus” en Karl Hermann Bruder (Ed.), Benedicti de Spinoza.
Opera quae supersunt omnia. Vol. i1, Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 1846, pp. 1-271, pp. 85-86 (V, § 48-49).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

un error moral, es decir, un error respecto de la bondad que un hombre
deberia tener consigo mismo, con sus semejantes y, de alguna forma,
con el mundo exterior en general.

Con el objetivo de indagar si es acaso posible hablar del pecado en
tanto error moral, se exponen a continuacién algunas caracterizaciones
de dos principios (o normas) que rigen la conducta de los hombres.
Tales principios son contrastantes entre si y son los siguientes: el prin-
cipio de la misericordia-dulzura, que se asocia a la nocién de bondad,
y el principio del egoismo-crueldad, asociado a la nociéon de maldad.
La reflexion que presentaré a continuacion gira, sobre todo, en torno
a las relaciones de unos seres humanos con otros, es decir, en torno
a la bondad y la maldad que se predican de la conducta del hombre,
pero en lo que se refiere al trato con sus semejantes. Para el anélisis
del principio de la misericordia-dulzura utilizaré la Regla de Oro, que
aparece en multiples filosofias y religiones antiguas, ademas de apelar
ala ternura existente en el reino animal; mientras que, para el analisis
del principio del egoismo-crueldad, me basaré en las observaciones de
Schopenhauer y Nietzsche acerca de la lucha incesante que mantienen
entre si los seres vivos.

El principio misericordia-dulzura

Uno de los preceptos en los que Cristo resumi6 las ensefnanzas de los
profetas de Israel y de la ley de la Tora reza “amaréas a Dios sobre todas
las cosas”, mientras que el otro precepto exhorta al hombre a “amar a su
préjimo como se ama a si mismo”.* Este tltimo, en particular, aparece en
muchas religiones y filosofias de la antigiiedad, hasta el punto de que ha
sido conocido como Regla de Oro o Regla Dorada. Confucio lo expresa en
las Analectas: “El discipulo Tse-kung pregunté: «¢Hay alguna palabra que

uno debe seguir toda la vida?» Y el maestro respondid: «¢No es tal palabra

18. Mateo 22, 36-40.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

la RECIPROCIDAD?» Lo que no quieres que te hagan a ti mismo, no lo
hagas a los demas”.” Asi, el precepto universal de la Regla de Oro figura
en numerosas tradiciones de todo el mundo, como en el Mahabhdrata,”
texto épico-mitologico antiguo de la India, o en el Udanavarga,” texto
atribuido al Buda, asi como en un discurso del orador griego Isdcrates.”
Launiversalidad que sugieren las multiples apariciones de la Regla Dorada
va en favor de la universalidad de la bondad y de la fraternidad entre los
hombres, lo cual es contrario al egoismo. El amar al otro como a uno mismo
implica que uno debe ver y querer al otro como se ve y se quiere. Ese amor
propio, predicado en todas estas doctrinas antiguas que promueven la
Regla de Oro, es un amor sano, uno que busca la armonia y la plenitud de
cada ser humano, y que, a través de la aplicacion de la Regla en cuestion,
logra proyectarse en las demds personas. Dicho en otras palabras, uno
mismo es la medida del amor que se debe tener a los demas; hablo de un
amor-propio-sano como el amor que un individuo debe tenerse a si mis-
mo, para excluir otro tipo de amor que es desordenado y se identifica
mas con la soberbia, esto es, con el pecado. Desde luego, las doctrinas
que predican la Regla de Oro no se refieren a este tultimo tipo de amor
(soberbio), el cual no es sino un amor propio excesivo, desmedido o des-
proporcionado. El amor propio que predican dichas doctrinas se identifica
con el que posee hacia si mismo un hombre sereno, apolineo, que practica
la virtud de la humildad y que se preocupa por sus semejantes.

Interpreto la Regla de Oro como una expresién racionalizada del
principio misericordia-dulzura, pues cada hombre, por naturaleza,
desea perseverar en su propia existencia, es decir, aspira a lograr
su propia conservacion de la mejor manera posible. Por eso dicha

19. Confucio, “Analectas” en The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 1900, pp.
45-184, p. 138 (15, 23). Traduccion propia.

20. Johannes Adrianus Bernardus van Buitenen (Ed.), The Mahabharata, Volume 3, Book 4: The book of
Virata; Book §: The book of the Effort, Chicago University Press, Chicago, 1978, pp. 133-532, pp. 281-282.

21. William Woodville Rockhill, Uddnavarga, Triibner and Co./Ludgate Hill, Londres, 1883, p. 27.

22. Isdcrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English translation by George Norlin, Ph.D.,
LL.D., William Heinemann Ltd/G. P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114, pp. 110-113
(61).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

regla invita a cada uno a fomentar la existencia de los deméas y de
la manera mas armoénica posible. En eso consiste, desde mi punto
de vista, el tratar a los demds como uno mismo desea ser tratado:
fomentar la existencia de los otros, no su destruccién. Debo se-
fialar, ademas, que la Regla se ha de aplicar a deseos universales,
porque aplicarla en cuestiones particulares conduce a absurdos
(por ejemplo, seria una incorrecta aplicacién que un masoquista
se creyera con el derecho de maltratar a los demés, en razén de
que él mismo desea recibir maltratos). Y sostengo que no hay un
deseo mas universal que el deseo de cada cosa de perseverar en su
propia existencia. Es aquel deseo que santo Tomas llamo6 “instinto
de conservacion”, reconociendo que se encuentra en todos los seres
vivos;®y que Spinoza denominé conatus, demostrando que existe en
todas las cosas del universo, hasta en la materia inerte, ya que cada
cosa posee un principio interno que fomenta su propia existencia.”
Por ello, el principio misericordia-dulzura se puede observar con
claridad en los animales no-humanos, excluyendo la posibilidad de
que la inteligencia humana esté antropomorfizandolos al interpre-
tar su comportamiento, ya que se trata de un principio universal.
Puesto que los animales no-humanos buscan también, de manera
incesante, su propia conservacion, asi también son capaces de pro-
mover o fomentar la conservaciéon de los deméas animales de su
propia especie e, incluso, de los animales de otras especies (como
cuando una hembra adopta a un cachorro de una especie distinta
y lo amamanta). En suma, aunque sea de un modo inconsciente o
relativamente inconsciente, los animales no-humanos también son
capaces de tratar con dulzura y misericordia a otros animales.

23. Tomés de Aquino, Suma Teoldgica v, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1956, pp. 129-130 (1a,
1ae, 94, 2).

24. Baruch Spinoza, “Ethica” en Carl Gebhardt (Ed.), Spinoza Opera. Vol. 11, Heidelberg/Carl Winters/
Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg, Alemania, 1925, pp. 41-308, p. 146 (111, prop. 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

El principio egoismo-crueldad

En contraposicién con la fraternidad universal a la que se dirige la
Regla de Oro, se encuentra, en cambio, una actitud egoista, dionisia-
ca, que, en lugar de ver a los otros hombres como hermanos, invita a
los individuos a aplastar a los débiles y a imponer la propia voluntad.
Nietzsche interpreta esta actitud, la ley del mas fuerte, como la eje-
cucion de la verdadera ensefianza de la naturaleza. En La genealogia
de la moral sostiene que, en realidad, en eso (en la ley del més fuerte)
consiste la bondad original, y que el cristianismo y el judaismo pervir-
tieron tal ensefianza al predicar el amor por los débiles, declarando con
ello la guerra a los verdaderos instintos de la vida (id est, el poder y el
dominio).” Es decir, para Nietzsche la crueldad y el egoismo son cues-
tiones completamente normales, naturales e incluso buenas. Y, antes
de Nietzsche, Schopenhauer ya advertia que los seres de la naturaleza
tienen una tendencia fuerte a la destruccién mutua: “donde alienta
un viviente hay otro para devorarlo”.” Y es que ni siquiera las plantas
son inmunes a esa guerra de todos contra todos, ya que ellas también
luchan y compiten, entre ellas, por los nutrientes del suelo, el agua o
la luz del sol. Schopenhauer y Nietzsche no deliraban al pensar en la
existencia de esa tendencia egoista y destructiva de los seres vivos.

Discusion sobre la necesidad de los dos principios

Se tiene —como ya se analiz6—, en contraste con las posturas de
Schopenhauer y de Nietzsche, la postura no menos verdadera que
afirma una piedad que es, sobre todo, una manifestaciéon de dulzura
en los seres vivos, especialmente en animales habituados a vivir en
grupos. Leibniz, por ejemplo, sostiene que la naturaleza ha dotado de
afecto y dulzura a la mayor parte de los animales, y que s6lo las arafias
constituyen una excepcion a la regla, pues se comen entre ellas, como

25. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 20006, p. 65
26. Arthur Schopenhauer, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Madrid, 20006, p. 93.

10



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

cuando, después de haber copulado, la hembra devora al macho.” En
efecto, muchas veces se ha visto que la hembra de una especie adopta
los cachorros de otra especie distinta. Estas consideraciones no son
afectadas en absoluto por quienes, sin conocimiento de la realidad
animal, juzgan, de manera superficial, que los animales no-humanos, a
diferencia del hombre, “actiian inicamente por instinto”. Ahi la expre-
sién “por instinto” parece entenderse como una inclinacidén automatica
y no consciente. Es muy dudoso que muchos tipos de mamiferos, sobre
todo aquéllos en los que es verificable la emocionalidad (como en los
perros, los caballos o los delfines), no tengan consciencia alguna de su
propia realidad. Pero, independientemente de ello, lo cierto es que, tan-
to lainclinacién al egoismo-crueldad como a la misericordia-dulzura,
existen simultineamente en el reino animal, en el que se incluye el
hombre, que también es un mamifero. Ademaés, aunque se diga que los
animales no-humanos no son conscientes de sus acciones y que “ac-
tdan por instinto”, eso mismo se puede verificar muchas veces en los
hombres, pues tampoco son ellos plenamente conscientes de todas sus
acciones. Asi como la mayoria de éstos no saben dar cuenta de las in-
ferencias logicas que utilizan cuando razonan —y que inicamente son
conocidas por los estudiosos de la l6gica—, también son incapaces, en
su mayoria, de explicar los principios psicologicos a los que responden
sus acciones (esta cuestion la demostro a plenitud el psicoanalisis). A
fin de cuentas, sean conscientes o no de los impulsos que tienen al ac-
tuar tanto los hombres como las bestias, no por ello dejan de cometer,
segun sea el caso, acciones crueles, o bien, dulces y misericordiosas.

Es cierto que la tradicidén judeocristiana no sataniza a las bestias de la
naturaleza cuando muestran crueldad hacia otras bestias, ya sean de su
misma especie o de otra, puesto que ese fendémeno se interpreta como
parte del orden creado por Dios, un orden cosmologico. Desde luego,

27. Gottfried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften und Briefe, Akademie der Wissenschaften zu Berlin/
Akademie Verlag, Berlin, 1923, p. 93 (A, VI, 6). Se trata de las obras de Leibniz editadas por Academia
de Berlin (Sdmtliche Schriften und Briefe).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

la tendencia a la crueldad en las bestias es también un mecanismo de
supervivencia, es la manifestacion de una batalla constante de cada
animal con el mundo exterior. Sin ese principio de crueldad, de salva-
jismo, tan comun en la naturaleza, el reino animal simplemente dejaria
de ser tal. Asi pues, lo que dicha tradicion religiosa reprueba no es ese
fendmeno del reino animal, sino los errores morales de los hombres, en
los cuales consiste propiamente el pecado. Sin embargo, es cierto que el
hombre, en tanto animal y mamifero, también posee ambas tendencias
de la naturaleza, el egoismo-crueldad y la misericordia-dulzura. Y su
perfeccionamiento moral, segin las antiguas tradiciones y filosofias,
esta a menudo asociado al autocontrol, a la represion de ese egoismo
y de esa crueldad, que son impulsos primitivos basicos que lo llevan a
ejercer su voluntad, desentendiéndose de las consecuencias, es decir,
sin importarle si pasa por encima de sus semejantes, si los atropella
o los anula. El autocontrol es la actitud apolinea. Lo dionisiaco, en
contraparte, es el arrebato, la impulsividad, el seguimiento ciego del
principio del placer. No obstante, debemos sefialar que la existencia del
hombre no seria posible sin la de ambos principios, esto es, sin sus in-
clinaciones hacia el egoismo-crueldad y hacia la misericordia-dulzura.
Expresado en otros términos, la existencia del hombre y de sus ante-
pasados primates no habria sido posible sin la ley del mas fuerte, pero
tampoco sin la practica de la misericordia hacia sus congéneres. Ambos
principios de conducta han sido necesarios en su supervivencia. Por
un lado, la ley del méas fuerte lo ha convertido en un ser vigoroso y
resistente, aunque sea s6lo desde un punto de vista individualista. Por
otro lado, la practica de la piedad lo ha convertido en un ser (animal)
comunitario ({®ov moltikov), y alli ha encontrado, justamente, en la
practica comunitaria, un apoyo a su propia supervivencia. Pues bien, si
en el sentido cosmoldgico ambos principios han sido necesarios para
su existencia, écomo podria el principio del egoismo-crueldad ser sata-
nizado? Hacerlo implicaria también ver como algo negativo la crueldad
de todos los animales, tanto humanos como no-humanos. Porque si no
existiera la ley del mas fuerte, tampoco ellos, sus ejecutantes, podrian



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

existir. Es una realidad promovida por la selecciéon natural, por la ley
de la supervivencia del méas apto, en la vida de los organismos deam-
bulantes por el mundo. La sabana africana, por ejemplo, es disputada
por muchos carnivoros que compiten entre si y que se masacran mu-
tuamente a causa de esa competencia.

Si se piensa el pecado original como la debilidad de la voluntad —aque-
lla debilidad en la que pensd san Pablo y que se revela en las palabras
de Ovidio (“video meliora proboque, deteriora sequor”)**—, se debera
reconocer que, cuando se elige lo peor, aunque se conozca el bien, se
elige justamente el beneficio propio sin tener en cuenta a los demas
seres humanos. Interpretando asi las cosas, el pecado original es, en
el fondo, la tendencia egoista que poseen los hombres —producto de
su propia condiciéon de animales— de su instinto de supervivencia. De
este modo, se habla aqui —para explicar el pecado original— de una
animalidad bésica o primitiva, en contraposiciéon con una animalidad
mas compleja que promueve lo comunitario (también compartida con
los animales no-humanos que viven en grupo). Respecto de esto ul-
timo, Leibniz es tajante al afirmar, en sus Nuevos ensayos sobre el en-
tendimiento humano, lo natural y evidente que resulta que los mejores
hombres se unan entre si para lograr sus mejores fines, igual que los
pajaros se congregan para volar juntos o los castores se agrupan en
familias para construir diques y fabricar cabafias.”

Bajo la interpretacion filoséfica presentada aqui, sin duda se diluye o
se desdibuja, al menos en parte, el concepto de pecado original. Esto
se debe a que 1) los instintos egoistas naturales son también parte del
orden cosmoldgico creado por Dios —si se habla desde la posicion
judeocristiana—; y 2) la existencia de esos instintos egoistas ayuda a
los seres finitos a lograr su propia conservacion, es decir, los ayuda a
fomentar su propia existencia. Si ocurre como se plantea en los dos

28. Ovidio, Metamorfosis, p. 143 (7,19).
29. Gottfried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften..., pp. 273-274 (A, VI, 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

puntos anteriores, la virtud moral del hombre consistiria en poner
en su lugar esos bajos instintos y utilizarlos solamente cuando se re-
quieran (por ejemplo, cuando una persona tiene que defenderse de un
agresor para preservar su vida). En esos momentos es valido despertar
esa parte cruel que se pueda tener, pues incluso en el caso de que no se
sienta odio alguno por el agresor, se lo tendra que atacar para defen-
derse. Pero, en ese sentido, la nocidén de pecado se desdibuja porque,
como sostiene Jorge Aurelio Diaz, si éste ocurre por una limitacion
humana —en este caso, la limitacion de elegir una entre dos de sus in-
clinaciones—, no es posible predicar que esa limitacién no deberia de
existir, ya que eso equivale a afirmar que lo finito tampoco tendria que
ser,’” lo cual, evidentemente, no podria ser aceptado desde un punto
de vista judeocristiano.

Queda por considerar el problema de la libertad, para el cual se debe
plantear lo que sucederia bajo la hipétesis del determinismo absoluto
(la ausencia de libertad), pero también debe esclarecerse lo que ocu-
rriria bajo la hipoétesis de la existencia de la libertad. En la primera
hipétesis he de afirmar que, si los hombres estan determinados por
el principio del egoismo-crueldad y no consiguen resistir su impulso,
entonces no se les podria atribuir maldad alguna a sus acciones. En
cambio, si existe la libertad y si realmente las acciones de aquéllos
estan bajo su propio poder, el pecado consistiria en negarse a perfec-
cionar cada uno su propia naturaleza, dejando de aspirar a la actitud
apolinea de la vida, que es consciente, inteligente y armoénica, y que
deriva en la misericordia-dulzura hacia los demés seres humanos. Es
decir, la misién del ser humano seria poner en su lugar sus impulsos
primitivos para no dafiarse a si mismo ni a sus semejantes. Aplicando
esta interpretacion a la Regla de Oro, se debe sostener, a mi juicio, que
la sentencia “ama a tu préjimo como a ti mismo” significa que cada

30. Jorge Aurelio Diaz, “Y asi me equivoco y peco’. Consideraciones sobre el error en Descartes” en
Universitas Philosophica, Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, vol. 13, N2 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139, p. 132.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

hombre debe limitar su sed de expansioén y de sefiorio, como la que
tienen las plantas y las bestias de la naturaleza (en su faceta egoista),
con el fin de no humillar o no anular a los demas.

En seguimiento de la hip6tesis de la existencia de la libertad, debera
reconocerse que, aun cuando existe ese fendmeno descrito por Ovi-
dio y por san Pablo —segun el cual no se hace el bien que uno quiere,
sino el mal que uno no quiere—, no se puede sostener racionalmente
la existencia del pecado original como una mancha transmitida de ge-
neracion en generacion. Ello se debe a que el principio que lleva a una
persona a realizar en un cierto momento el mal que no quiere, en lugar
del bien que si quiere, no es sino una faceta egoista, exagerada, de su
propio principio de autoconservacién. Este de ningtin modo puede ser
satanizado, pues se trata del principio de la vida misma, ya que no es
compartido solamente por el hombre y los demas animales, sino tam-
bién por las plantas y la materia inerte, tal como Spinoza lo probd en su
Etica demostrada segiin el orden geométrico, al sostener que cada cosa
en el mundo tiene un principio interno que fomenta su propia existen-
cia.” Lo que si se le puede recriminar a una persona es el ser cruel sin
necesidad, esto es, el dejarse llevar por sus instintos mas primitivos,
en vez de comportarse de manera racional. En efecto, se le puede re-
criminar haber permitido que esos instintos primitivos suyos llegaran
ala exageracion (como cuando el amor propio se exacerba y degenera
en soberbia). Pero, desde este punto de vista, el hombre se encuentra
siempre tentado a actuar por dos principios distintos y contradictorios
entre si: el de la misericordia-dulzura y el del egoismo-crueldad. Es
verdad que el hombre se ha convertido, con el paso de los milenios y a
través de la evolucidn, en un ser comunitario que actda bajo el primer
principio, pero el instinto de crueldad, de egoismo, jamas lo ha aban-
donado; por el contrario, le ha servido de auxilio (como en los casos
referidos, cuando se tiene que enfrentar a un peligro amenazante). Y

31. Baruch Spinoza, “Ethica”, p. 146 (111, prop. 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

sitodos los hombres estan sujetos a la tentacion de actuar bajo alguno
de esos dos principios necesarios de conducta, nadie esta exento de
cometer un error moral —de cometer un pecado, de acuerdo con la ter-
minologia religiosa—, pues a simple vista se vislumbra que lograr un
equilibrio entre misericordia-dulzura y egoismo-crueldad es un asunto
complicado. ¢Cuindo uno debe de ser misericordioso y cuando debe
ser egoista? Es sabido, por ejemplo, que la dulzura, considerada virtud
en principio, cuando se exagera puede degenerar en condescendencia.
Quien no pone un limite a su dulzura con los demas, corre el riesgo
de aplicarla en personas que no la merecen, de solapar gente que hace
el mal. Se debe evitar ese extremo de la dulzura, asi como su extremo
contrario, la frialdad total ante los intereses y necesidades ajenos, es
decir, la absoluta indiferencia. La misericordia seria, en este sentido,
el justo medio entre la condescendencia y la indiferencia hacia el otro.
Pero también el egoismo se puede entender como una exacerbaciéon
del amor propio, es decir, un amor propio excesivo. Y los dos extremos
son igualmente viciosos, pues tan vicioso es el amor propio excesivo
como la completa ausencia de él.

Con esto quiero llegar a la idea de que cada ser humano debe buscar el
justo medio de los dos principios de conducta analizados aqui. Resulta,
pues, complicada la vida moral del hombre, ya que no solamente debe
decidir, en cada accidn particular, qué principio elegir, sino que ha de
llegar a un justo medio con el principio elegido. Aunque se asuma la
existencia de la libertad, resulta imposible cegarse ante todos estos
factores que influyen en la voluntad humana.

Conclusiones

Desde la interpretacion filosofica aqui abordada se ha mostrado la
posibilidad de hablar de ese fendémeno del comportamiento humano,
el pecado original, descrito por las religiones antiguas, segtn el cual
uno llega a hacer el mal que no quiere, en lugar del bien que si quiere.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Pues un hombre puede, en un momento, decidir ser egoista, en lugar
de ser misericordioso, por un error de cilculo en sus acciones. Cuan-
do un hombre sufre la tentaciéon y debe decidir entre ser cruel o ser
misericordioso con sus semejantes, lo que sucede realmente, en el
fondo, es que desea las dos posibilidades al mismo tiempo. Cada uno
de los principios de la acciéon que lo mueven (misericordia-dulzura y
egoismo-crueldad) constituye una inclinacién natural. Por eso resulta
posible para el hombre actuar de manera cruel, aunque en él persista
el deseo de ser misericordioso. Nietzsche se equivocé al creer que la
ensefianza original de la naturaleza se centra solamente en el principio
egoismo-crueldad. Es mas plausible que la voluntad del hombre esté divi-
dida por estos dos principios naturales, por lo que el hombre prudente
se ve obligado a realizar una investigacion y un calculo de sus deseos,
como ya lo sostenia Aristoteles.

Para que un hombre tenga un calculo adecuado en sus acciones debe-
ria, para empezar, ser consciente de sus propias determinaciones —y,
en especifico, de los principios de la accién tratados aqui—. Hablando
particularmente del principio egoismo-crueldad, se debe tener siempre
presente que éste es la exacerbacidon de una virtud: el amor propio.
Por ello, el agente de la accién debe buscar la moderacion virtuosa de
ese amor-propio. La consciencia del agente sobre los principios que
influyen en su conducta implica el conocimiento de las causas de sus
inclinaciones. Por lo tanto, las buenas obras implican el conocimiento
del bien y del mal, entendiendo por “bien” —para cada uno de los
principios de la accién tratados— el justo medio entre dos extremos
viciosos, ya sea que se trate del justo medio del amor-propio o del justo
medio de la misericordia-dulzura hacia los otros seres. En ese sentido,
se cumple el adagio socratico “todo pecador es ignorante” (“omnis
peccans est ignorans”). No obstante, puesto que el hombre prefiere
muchas veces el mal, aunque conozca el bien, no es posible explicar
todas sus acciones malas apelando a la ignorancia, por lo que también
es prudente tomar en cuenta la observacion de Aristoteles de que el



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

hombre decide el destino de sus acciones a través de un calculo de
deseos —como ya se adelantaba lineas atras—, por el que debe intentar
que sus propios deseos y placeres lo lleven al camino de la virtud, y no
al de las bajas pasiones.

Pese alo anterior, aunque se ha podido justificar racionalmente el fené-
meno moral descrito como efecto del pecado original, queda claro tam-
bién que, bajo el enfoque filoséfico empleado aqui, no es posible tratar
el pecado original como una mancha transmitida de generacion en
generacion, pues el amor propio desmedido, origen de todos los abusos
que un hombre puede cometer contra sus semejantes, es simplemente
la exacerbacion o intensificacién de un amor-propio-virtuoso, siendo
éste algo completamente bien visto, natural y necesario para la vida.
La raiz del pecado original seria, en todo caso, la misma finitud del
hombre; es decir, puesto que todo hombre es finito, ninguno posee el
conocimiento pleno de sus determinaciones, asi como tampoco cuenta
con el control total de sus impulsos, ya sean éstos en favor o en contra
de sus semejantes. Pero si la razon de que un hombre sea pecador ra-
dica en su propia finitud, entonces todos los seres finitos del universo
deberian interpretarse como corruptos. Eso implicaria la afirmacién
de que el universo esté lleno de seres corruptos, lo cual no cuadra con
la vision griega del universo como orden (kécpog) ni con la vision de la
tradicidon judeocristiana, segin la cual un Dios perfecto, bondadoso
y omnisciente ha creado el mundo. Puesto que el principio de accion
egoismo-crueldad esta regido, en buena medida, por la busqueda indi-
vidualista de placer, he de asegurar que la regulacion de tal principio se
da en un calculo selectivo y racional de placeres, ya que existen tanto
placeres sanos como nocivos. De ahi que la busqueda de placer, que
es universal en los seres humanos, no se puede satanizar. Aristoételes,
incluso, pensaba que la universalidad de la busqueda de placer hace
patente que éste es un bien supremo para los seres vivientes, ya que
siempre esta entretejido con la felicidad. En sus palabras: “El hecho
de que, todos, tanto las bestias como los hombres persiguen el placer

18



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

es una sefal de que el placer es, en cierto modo, el bien en si mismo
(koi 10 dubkew 8’ dmavta kai Onpia kai avOpdToVg TNV NGOV ONUETOV T TOD
9 32

elvai mog 10 dprotov odvtv)”.¥ Y aqui Aristoteles se referia, claro esta,
a los placeres sanos de la vida, como comer o beber con moderacién.

Tampoco resulta posible justificar filos6ficamente la postura luterana-
agustiniana, segun la cual la voluntad del hombre estd completamente
corrompida (por inclinarse siempre hacia el mal), y debido a lo cual se
necesita una gracia divina para salir de ese estado de corrupcién.® A
Aristoteles, por ejemplo, le parece claro que las virtudes se perfeccionan
mediante los actos de repeticién, como ocurre en un arte o en un oficio.*
En efecto, asi como se debe esculpir para aprender el arte de la escultura,
y se deben construir casas para saber como se edifican, de lamisma manera,
si uno quiere ser moderado, debe llevar a cabo actos de moderacion, asi
como si se quiere ser valiente, se tienen que realizar actos de valentia.”
Pese a ello, he de sefnalar que Aristdteles se aproxima, de alguna forma,
a la nocidn luterana-agustiniana de la voluntad corrupta al reconocer
que la mayoria de los hombres tienden mas hacia los peores placeres.*
Sin embargo, casi todos los hombres, de acuerdo con el estagirita, son
continentes e incontinentes; es decir, en algunos aspectos se gobiernan a
si mismos, pero en otros no lo hacen. Por eso aquél ha llamado éyxpatnig
(enkratés) al continente, y axpatig (akratés) al incontinente. Y, puesto
que la raiz en ambos términos, kparog (krdtos), significa “poder”, en-
tonces el éykpoati tiene poder sobre si mismo, mientras que el dxpotig
carece de ese poderio. Es verdad que la mayor parte de los hombres
oscilan entre el auto-gobierno y el des-control de si mismos, por lo que
no se puede afirmar que la voluntad de aquéllos esté completamente
corrompida. Si su voluntad estuviera corroida en su totalidad, el mundo

32. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 152 (1153b25). Traduccién propia.

33. Tanto Lutero como san Agustin hacen énfasis en que, de acuerdo con la Sagrada Escritura, es necesaria
una gracia divina para que el hombre pueda hacer el bien y alcanzar su salvacién. Ver Jorge Aurelio
Diaz, “Y asi me equivoco y peco’...”, p. 130.

34. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 23y ss.

35. Maria Teresa Sanchez Mier, Aristételes, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 2017, p. 80.

36. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 142 y ss.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

seria todo el tiempo un lio incontrolable; todos se traicionarian y se
exterminarian mutuamente; ningiin hombre podria encontrar un amigo
estable. Reconociendo, entonces, que la voluntad esta corrompida solo
de modo parcial, entonces es inevitable pensar en la posibilidad de que
el hombre pueda trabajar en sus vicios para dominarlos y desarrollar
sus virtudes. Ademas, el hecho de que las virtudes y los vicios varien de
persona en persona apoya la posibilidad de que el ser humano consiga
trabajar en su propio ser, desarrollando sus virtudes, de la misma manera
en que se puede trabajar y perfeccionar el arte de la escultura o de la
construccion de casas. Por ejemplo, si existe un hombre A que tiene la
virtud de la valentia, pero es inmoderado en el consumo de alimentos,
y un hombre B que si posee la virtud de la moderacién al comer, pero
es inmoderado con los placeres sexuales, entonces el hombre A puede
preguntarse a si mismo: “si el hombre B puede controlar su consumo
de alimentos, ¢por qué yo no podria hacerlo también?”. Posiblemente,
Aristoteles habria pensado algo similar.

Se halogrado, pues, en esta reflexion, conciliar el anélisis filoso6fico, en
buena medida, con lo que describe la nocién de pecado original. No
obstante, como ya se ha mostrado, la doctrina luterana-agustiniana de
la corrupcion total de la voluntad, segun la cual se requiere una gracia
externa para hacer el bien, dificilmente puede explicarse desde una
perspectiva puramente filoséfica. X

Fuentes documentales

Bretschneider, Karl Gottlieb (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi
Melanthonis opera quae supersunt omnia. Volumen XII, Schwetschke
et Filium, Brunswick, Alemania, 1844.

Bywater, Ingram (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University
Press, Londres, 1894.

Cicerdn, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 2008.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Comision Teoldgica Internacional, Catecismo de la Iglesia Catdlica,
https://wwwwvaticanva/archive/catechism_sp/p2s2ciai_sp.html
Consultado 2/X1/2025.

La esperanza de salvacion para los nifios que mueren sin bau-
tismo, 2007, https://wwwwvaticanva/roman_curia/congregations/
cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20070419_un-bapti-
sed-infants_sp.html Consultado 2/X1/2025.

De Aquino, Tomas, Suma Teoldgica VI, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 19506.

De Hipona, Agustin, “De nuptiis et concupiscentia” en Migne, Jacques
Paul (Ed.), Patrologia Latina. Vol. XLV, Paris Apud Garnier, Paris,
1805, PP- 413-474-

“De peccatorum meritis” en Migne, Jacques Paul (Ed.), Patrologia
Latina. Vol. XL1V, Paris Apud Garnier, Paris, 1865, pp. 109-200.

Diaz, Jorge Aurelio, ““Y asi me equivoco y peco’. Consideraciones so-
bre el error en Descartes” en Universitas Philosophica, Pontificia
Universidad Javeriana, Bogot4, vol. 13, N° 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139.

Dicasterio para la Comunicacion, “Audiencia general, 15 de noviembre
de 1972” en La Santa Sede, 15/X1/1972, https://wwwwvatican.va/con-
tent/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/VI1/2025.

Isécrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English trans-
lation by George Norlin, Ph.D., LL.D., William Heinemann Ltd/G.
P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Sdmtliche Schriften und Briefe, Akademie
der Wissenschaften zu Berlin/Akademie Verlag, Berlin, 1923.
Nestle, Eberhard (Ed.), Greek New Testament (H KAINH fjIAOHKE),

British and Foreign Bible Society, Londres, 1904.

Nietzsche, Friedrich, La genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 2000.

Ovidio, Metamorfosis. Libros I-VII, Bibliotheca Scriptorum Graecorum
et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filologi-
cas/Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1979.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

Platon, “Fedro” en Burnet, John (Ed.), Platonis Opera, Tomus II. Tetralogias
1I-1V Continens, Oxford University Press, Londres, 1901, 249b.

Rockhill, William Woodville, Uddnavarga, Triibner and Co./Ludgate
Hill, Londres, 1883.

Sanchez Mier, Maria Teresa, Aristételes, Universidad de Guanajuato,
Guanajuato, 2017.

Schopenhauer, Arthur, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Ma-
drid, 2006.

Spinoza, Baruch, “Ethica” en Gebhardt, Carl (Ed.), Spinoza Opera. Vol. 11,
Heidelberg/Carl Winters/Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg,
Alemania, 1925, pp. 41-308.

“Tractatus theologico-politicus” en Bruder, Karl Hermann
(Ed.), Benedicti de Spinoza. Opera quae supersunt omnia. Vol. 11,
Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 18406, pp. 1-271.

The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 190o0.

Van Buitenen, Johannes Adrianus Bernardus (Ed.), The Mahabharata,
Volume 3, Book 4: The book of Virata; Book §: The book of the Effort,
Chicago University Press, Chicago, 1978.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





