
1       

Resumen. Loreto de Vázquez, Héctor Andrés. Una interpretación filosófica de 
la noción de pecado original. En este trabajo intento explicar racionalmente 
la noción teológica del pecado original, cuyo efecto, en el hombre, entiendo 
como el fenómeno según el cual éste no hace el bien que quiere, sino el 
mal que no quiere —“video meliora proboque, deteriora sequor”,1 como es 
comprendido por la tradición católica—. Es viable justificar racionalmente 
la existencia del pecado, en tanto error moral, como una falla de cálculo por 
parte del ser humano al elegir entre dos de las inclinaciones naturales funda-
mentales que guían sus acciones: el egoísmo y la misericordia. Sin embargo, 
reconozco que, por medios puramente filosóficos, no parece posible consi-
derar la existencia del pecado original como una condición de corrupción 
transmitida de generación en generación.
Palabras clave: pecado original, corrupción, egoísmo, misericordia, racionalidad.

Abstract. Loreto de Vázquez, Héctor Andrés. A Philosophical Interpretation of 
the Notion of Original Sin. In this article I set out to offer a rational explanation 
of the theological notion of original sin, the effect of which on people I see as a 
phenomenon in which they do not pursue the good they desire but the evil they 
do not desire —“video meliora proboque, deteriora sequor,” as understood in 
the Catholic tradition—. It is feasible to rationally justify the existence of sin in 

Una interpretación filosófica  
de la noción de pecado original

Héctor Andrés Loreto de Vázquez*

Recepción: 30 de julio de 2025
Aprobación: 26 de noviembre de 2025

*	 Maestro en Filosofía Antigua por la Universidad Panamericana. Investigador independiente. 
ha.loretodevazquez@ugto.mx 

1.	 “Veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Ovidio, Metamorfosis. Libros i-vii, Bibliotheca 
Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filológicas/ 
Universidad Nacional Autónoma de México, México, 1979, p. 143 (7, 9). Traducción propia.



2 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

the sense of moral error as a miscalculation by human beings as they navigate 
between the fundamental natural inclinations that guide their actions: selfish-
ness and mercy. I recognize, however, that purely philosophical means seem 
to be insufficient for considering the existence of original sin as a condition of 
corruption passed down from generation to generation.
Key words: original sin, corruption, selfishness, mercy, rationality.

Varias religiones antiguas, como el judaísmo, el cristianismo, el 
hinduismo y el budismo, conciben al hombre como un ser caído, 
un ser que, aunque valioso por sus cualidades, se encuentra en un 
estado de culpa, corrupción o imperfección. Ya sea porque los an-
tepasados cometieron algún crimen heredado a las generaciones 
posteriores (judaísmo y cristianismo) o porque el alma individual 
de cada ser humano que camina hoy sobre la Tierra cometió un 
ilícito en alguna vida anterior para luego reencarnar (hinduismo), 
la cuestión general descrita es la de un estado actual de maldad, el 
cual debe contrarrestarse con la práctica de la bondad y mediante 
los ritos que enseña cada religión.

El mismo Platón, quien ciertamente estaba comprometido con la doc-
trina de los misterios (el orfismo), creía que las almas de los hombres 
de este mundo están encarnadas en cuerpos terrestres como conse-
cuencia de haber fracasado en su intento de elevarse y contemplar 
el mundo de las Ideas o Formas,1

2 que no es sino el “lugar más allá del 
Cielo” (ὑπερουράνιος τόπος). Esta cuestión, que aparece narrada en el 
Fedro, desemboca en una exhortación, por parte de Platón, para que 
los hombres filosofen en la Tierra y logren elevarse nuevamente hacia 
la contemplación de las Formas: “Por tanto, lo conveniente es que el 
hombre se mantenga al tanto de lo que dicen las Ideas, para que vaya 
de las múltiples sensaciones hacia aquello que puede ser captado 

12.	 Me uno a la tradición al escribir “Ideas” o “Formas” con mayúscula inicial para referirme a las Ideas 
o Formas platónicas.



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

por el pensamiento (δεῖ γὰρ ἄνθρωπον συνιέναι κατ᾽ εἶδος λεγόμενον, ἐκ 
πολλῶν ἰὸν αἰσθήσεων εἰς ἓν λογισμῷ συναιρούμενον)”.3

¿Qué intentaron comunicar todas esas religiones? ¿Por qué llegan a una 
conclusión similar? ¿Por qué el mismo Platón dio tanta importancia a 
este asunto? No me parece que tales coincidencias sean producto de 
mera casualidad; y dar razón de este fenómeno es lo que me propongo 
en esta reflexión. 

Estoy convencido de que existe una manera racional de describir ese 
defecto humano universal —permítaseme la expresión—. Por ejemplo, 
varios teólogos católicos, así como algunos papas,4 apelan a la sentencia 
contenida en una de las obras del poeta pagano Ovidio al explicar el 
pecado original: “video meliora, proboque, deteriora sequor”, es decir, 
“veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Así, intentaron mostrar 
que los seres humanos, aunque conozcan el bien, terminan eligiendo 
hacer el mal, lo reprobable. Se dice que existe, pues, una debilidad de la 
voluntad, la cual ha sido objeto tanto de la filosofía como de la teología. 
San Pablo sostiene la misma idea en una de sus epístolas, pero a menudo 
se prefiere citar al poeta Ovidio, no sólo porque es más poética —me pa-
rece— su expresión, sino también porque hace patente que los antiguos 
paganos tenían, por igual, conocimiento de esa verdad. En su Epístola a 
los romanos lo expresa del siguiente modo: “Porque no hago el bien que 
quiero (οὐ γὰρ ὃ θέλω ποιῶ ἀγαθόν), sino el mal que no quiero, eso practico 
(ἀλλὰ ὃ οὐ θέλω κακὸν τοῦτο πράσσω)”.5 

Con la intención de relatar el contexto de la noción de pecado original 
en la Iglesia católica, es necesario evocar a san Agustín, quien fue uno 

3.	 Platón, “Fedro” en John Burnet (Ed.), Platonis Opera, Tomus ii. Tetralogias iii-iv Continens, Oxford 
University Press, Londres, 1901, 249b. Traducción propia.

4.	 Ver Dicasterio para la Comunicación, “Audiencia general, 15 de noviembre de 1972” en La Santa Sede, 15/
xi/1972, https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/vi/2025.

5.	 Rom 7, 19.



4 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

de sus primeros grandes defensores y cuya postura desató muchas 
polémicas a lo largo de la historia de la Iglesia. San Agustín llegó al 
extremo de considerar que los niños fallecidos sin bautizar se con-
denan al infierno.6 Intentó justificar esta severa doctrina apelando a 
una interpretación literal del pasaje bíblico en Juan 3, 5,7 así como a la 
práctica litúrgica de la Iglesia, pues sostenía que los niños son llevados 
a la fuente bautismal para entrar en el reino de Dios y que se los somete 
a exorcismo para liberarlos del diablo.8 Argumentaba, entonces, que 
éstos no necesitarían renacer —mediante el bautismo— si no requirie-
sen ser renovados.9 También se debe a san Agustín la interpretación 
del pecado de Adán como algo hereditario. Gracias a su influencia, la 
Iglesia occidental ha interpretado, de manera casi unánime, el pasaje 
Romanos 5, 1210 en el sentido de un pecado transmitido de generación 
en generación.11 Sin embargo, la Iglesia católica contemporánea no 
sigue a san Agustín en el punto de la condenación de los niños que 
mueren sin ser bautizados, pues, como lo enseña el párrafo 1283 de su 
Catecismo, en lo relativo al destino que han de tener, se debe orar por 
la salvación de las almas de esos niños y confiar en la misericordia de 
Dios.12 Desde luego, se esperaba que la Iglesia rechazara la postura de 
san Agustín, en tanto que era demasiado dura. 

Pues bien, llama la atención el vínculo que existe entre la filosofía y 
la teología al tratar el tema de la debilidad de la voluntad. Antes de la 
llegada del cristianismo, ya hablaban los griegos de la ἀκρασία (akrasía), 

6.	 Agustín de Hipona, “De peccatorum meritis” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina. Vol. xliv, 
Paris Apud Garnier, París, 1865, pp. 109-200 (1, xvi, 2).

7.	 “De cierto, de cierto te digo, que el que no naciere de agua y del Espíritu, no puede entrar en el reino 
de Dios”. Jn 3, 5.

8.	 Agustín de Hipona, “De peccatorum meritis”, pp. 146-147 (1, xxxiv, 63).
9.	 Comisión Teológica Internacional, La esperanza de salvación para los niños que mueren sin bautismo, 

2007, https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_
doc_20070419_un-baptised-infants_sp.html Consultado 2/xi/2025.

10.	 “Por tanto, como el pecado entró en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la muerte 
pasó a todos los hombres, por cuanto todos pecaron”. Rom 5, 12.

11.	 Agustín de Hipona, “De nuptiis et concupiscentia” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina…, 
pp. 413-474 y pp. 450-451 (ii, 12, 15).

12.	 Comisión Teológica Internacional, Catecismo de la Iglesia Católica, https://www.vatican.va/archive/
catechism_sp/p2s2c1a1_sp.html Consultado 2/xi/2025.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

término que utilizaban para referirse a la falta de autocontrol, es decir, la 
tendencia a no actuar según los dictados de la razón. Desde la perspecti-
va aristotélica, por ejemplo, para vencer la ἀκρασία, uno debe, además de 
conocer la virtud, desearla.13 Posteriormente, san Pablo recurre al mismo 
término griego para referirse a la falta de moderación de las pasiones.14

Otro punto de contacto interesante entre filosofía y teología en torno 
a la noción de pecado es aquél en el que participan Cicerón y Philipp 
Melanchthon. El primero argumentaba, antes de la era cristiana, que 
los principios innatos de la luz natural, los cuales llevan hacia la virtud, 
se encuentran oscurecidos en el alma del hombre, debido a las malas 
costumbres y las opiniones falsas que se extienden en la cultura.15 Por 
su parte, Melanchthon, filósofo, teólogo, discípulo de Lutero y también 
seguidor de Cicerón, defendía que el pecado (en el sentido cristiano 
del término) es lo que ha oscurecido esos principios innatos que lle-
van a la virtud.16 Estas referencias son ejemplos que muestran cómo 
en la discusión sobre la debilidad de la voluntad han ido en paralelo la 
filosofía y la teología. Pues bien, siguiendo la línea del racionalismo, 
intentaré dar una explicación intelectual y no dogmática del fenómeno 
del pecado original. Estoy convencido de que las religiones antiguas se 
referían a un fenómeno real, aunque muchas de ellas lo hayan expre-
sado apoyándose en relatos increíbles o mediante alegorías. Trataré, 
pues, de explicar ese fenómeno de una manera racional.

Es pertinente aclarar, sin embargo, que cualquiera que filosofa sobre el 
tema del pecado original —o sobre el pecado en general— está obliga-
do a interpretar el pecado mismo como algo cognoscible, porque, de lo 
contrario, ¿qué sentido tendría hablar de algo imposible de conocer? 

13.	 Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University Press, Londres, 1894, p. 136 
(1147b1-5).

14.	 1Cor 7, 5.
15.	 Cicerón, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Autónoma de México, México, 2008, p. 97 (iii, 1).
16.	 Karl Gottlieb Bretschneider (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi Melanthonis opera quae supersunt 

omnia. Volumen xii, Schwetschke et Filium, Brunswick, Alemania, 1844, p. 691.



6 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

Pero, puesto que solamente se puede conocer aquello que existe en la 
naturaleza, el filósofo debe tomar una postura naturalista de la cuestión. 
Si se interpretan el mal y el origen del pecado como un misterio, como 
algo más allá de la razón humana, entonces no tiene sentido aplicar la 
razón a ese objeto. Y lo mismo sucede con la bondad. Algunas veces las 
religiones hablan de una bondad superior, de una gracia divina más allá 
de todo lo humano; en esos casos suele ser descalificada la capacidad 
del hombre para adquirir esa bondad superior a través de sus propios 
medios, incluyendo la razón. Spinoza relata un caso que ejemplifica muy 
bien esto último, a saber, el de Yosef Ben Sem Tov, escritor judeoespañol 
del siglo xv, quien sostenía que Aristóteles llegó a una gran perfección 
moral, que conocía el método verdadero (de la moral) y que no se le 
escapó nada esencial; pero, por no haber conocido los principios que 
enseñaba a través de los profetas, sino por los dictados de la razón, no 
salvó su alma. Para Spinoza resulta evidente que este tipo de afirmacio-
nes no son sino fantasías sin fundamento racional ni bíblico.17

Antes de continuar la reflexión es preciso hacer algunas aclaraciones 
sobre las nociones de pecado y pecado original, con el objetivo de que 
sea lo más universal posible, pues he afirmado que es posible tratar la 
cuestión de la caída del hombre, así como de la debilidad de la voluntad, 
de una manera igualmente universal, es decir, sin que estas dos cuestio-
nes queden reducidas a un único credo religioso. Pues bien, el término 
latino para referirse al pecado es peccatum, derivado del verbo peccare, 
que significa equivocarse o errar. Este concepto no difiere mucho del 
término hebreo jattá’th, que significa errar. En efecto, estos términos 
ya se empleaban en el lenguaje cotidiano, antes de ser usados para re-
ferirse a la acción de transgredir, voluntariamente, la ley divina. Pero 
me baso en estas etimologías para poner de manifiesto que el pecado, 
en la tradición judeocristiana, a la par que es una transgresión de la 
voluntad de Dios, también es —siguiendo la etimología del término— 

17.	 Baruch Spinoza, “Tractatus theologico-politicus” en Karl Hermann Bruder (Ed.), Benedicti de Spinoza. 
Opera quae supersunt omnia. Vol. iii, Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 1846, pp. 1-271, pp. 85-86 (v, § 48-49).



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

un error moral, es decir, un error respecto de la bondad que un hombre 
debería tener consigo mismo, con sus semejantes y, de alguna forma, 
con el mundo exterior en general. 

Con el objetivo de indagar si es acaso posible hablar del pecado en 
tanto error moral, se exponen a continuación algunas caracterizaciones 
de dos principios (o normas) que rigen la conducta de los hombres. 
Tales principios son contrastantes entre sí y son los siguientes: el prin-
cipio de la misericordia-dulzura, que se asocia a la noción de bondad, 
y el principio del egoísmo-crueldad, asociado a la noción de maldad. 
La reflexión que presentaré a continuación gira, sobre todo, en torno 
a las relaciones de unos seres humanos con otros, es decir, en torno 
a la bondad y la maldad que se predican de la conducta del hombre, 
pero en lo que se refiere al trato con sus semejantes. Para el análisis 
del principio de la misericordia-dulzura utilizaré la Regla de Oro, que 
aparece en múltiples filosofías y religiones antiguas, además de apelar 
a la ternura existente en el reino animal; mientras que, para el análisis 
del principio del egoísmo-crueldad, me basaré en las observaciones de 
Schopenhauer y Nietzsche acerca de la lucha incesante que mantienen 
entre sí los seres vivos.

El principio misericordia-dulzura

Uno de los preceptos en los que Cristo resumió las enseñanzas de los 
profetas de Israel y de la ley de la Torá reza “amarás a Dios sobre todas 
las cosas”, mientras que el otro precepto exhorta al hombre a “amar a su 
prójimo como se ama a sí mismo”.18 Este último, en particular, aparece en 
muchas religiones y filosofías de la antigüedad, hasta el punto de que ha 
sido conocido como Regla de Oro o Regla Dorada. Confucio lo expresa en 
las Analectas: “El discípulo Tse-kung preguntó: «¿Hay alguna palabra que 
uno debe seguir toda la vida?» Y el maestro respondió: «¿No es tal palabra 

18.	 Mateo 22, 36-40.



8 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

la RECIPROCIDAD?» Lo que no quieres que te hagan a ti mismo, no lo 
hagas a los demás”.19 Así, el precepto universal de la Regla de Oro figura 
en numerosas tradiciones de todo el mundo, como en el Mahabhárata,20 
texto épico-mitológico antiguo de la India, o en el Udanavarga,21 texto 
atribuido al Buda, así como en un discurso del orador griego Isócrates.22 
La universalidad que sugieren las múltiples apariciones de la Regla Dorada 
va en favor de la universalidad de la bondad y de la fraternidad entre los 
hombres, lo cual es contrario al egoísmo. El amar al otro como a uno mismo 
implica que uno debe ver y querer al otro como se ve y se quiere. Ese amor 
propio, predicado en todas estas doctrinas antiguas que promueven la 
Regla de Oro, es un amor sano, uno que busca la armonía y la plenitud de 
cada ser humano, y que, a través de la aplicación de la Regla en cuestión, 
logra proyectarse en las demás personas. Dicho en otras palabras, uno 
mismo es la medida del amor que se debe tener a los demás; hablo de un 
amor-propio-sano como el amor que un individuo debe tenerse a sí mis-
mo, para excluir otro tipo de amor que es desordenado y se identifica 
más con la soberbia, esto es, con el pecado. Desde luego, las doctrinas 
que predican la Regla de Oro no se refieren a este último tipo de amor 
(soberbio), el cual no es sino un amor propio excesivo, desmedido o des-
proporcionado. El amor propio que predican dichas doctrinas se identifica 
con el que posee hacia sí mismo un hombre sereno, apolíneo, que practica 
la virtud de la humildad y que se preocupa por sus semejantes. 

Interpreto la Regla de Oro como una expresión racionalizada del 
principio misericordia-dulzura, pues cada hombre, por naturaleza, 
desea perseverar en su propia existencia, es decir, aspira a lograr 
su propia conservación de la mejor manera posible. Por eso dicha 

19.	 Confucio, “Analectas” en The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 1900, pp. 
45-184, p. 138 (15, 23). Traducción propia.

20.	 Johannes Adrianus Bernardus van Buitenen (Ed.), The Mahabharata, Volume 3, Book 4: The book of 
Virata; Book 5: The book of the Effort, Chicago University Press, Chicago, 1978, pp. 133-532, pp. 281-282.

21.	 William Woodville Rockhill, Udânavarga, Trübner and Co./Ludgate Hill, Londres, 1883, p. 27.
22.	 Isócrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English translation by George Norlin, Ph.D., 

LL.D., William Heinemann Ltd/G. P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114, pp. 110-113 
(61).



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

regla invita a cada uno a fomentar la existencia de los demás y de 
la manera más armónica posible. En eso consiste, desde mi punto 
de vista, el tratar a los demás como uno mismo desea ser tratado: 
fomentar la existencia de los otros, no su destrucción. Debo se-
ñalar, además, que la Regla se ha de aplicar a deseos universales, 
porque aplicarla en cuestiones particulares conduce a absurdos 
(por ejemplo, sería una incorrecta aplicación que un masoquista 
se creyera con el derecho de maltratar a los demás, en razón de 
que él mismo desea recibir maltratos). Y sostengo que no hay un 
deseo más universal que el deseo de cada cosa de perseverar en su 
propia existencia. Es aquel deseo que santo Tomás llamó “instinto 
de conservación”, reconociendo que se encuentra en todos los seres 
vivos;23 y que Spinoza denominó conatus, demostrando que existe en 
todas las cosas del universo, hasta en la materia inerte, ya que cada 
cosa posee un principio interno que fomenta su propia existencia.24 
Por ello, el principio misericordia-dulzura se puede observar con 
claridad en los animales no-humanos, excluyendo la posibilidad de 
que la inteligencia humana esté antropomorfizándolos al interpre-
tar su comportamiento, ya que se trata de un principio universal. 
Puesto que los animales no-humanos buscan también, de manera 
incesante, su propia conservación, así también son capaces de pro-
mover o fomentar la conservación de los demás animales de su 
propia especie e, incluso, de los animales de otras especies (como 
cuando una hembra adopta a un cachorro de una especie distinta 
y lo amamanta). En suma, aunque sea de un modo inconsciente o 
relativamente inconsciente, los animales no-humanos también son 
capaces de tratar con dulzura y misericordia a otros animales.

23.	 Tomás de Aquino, Suma Teológica vi, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1956, pp. 129-130 (1a, 
iiae, 94, 2).

24.	 Baruch Spinoza, “Ethica” en Carl Gebhardt (Ed.), Spinoza Opera. Vol. ii, Heidelberg/Carl Winters/
Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg, Alemania, 1925, pp. 41-308, p. 146 (iii, prop. 6).



10 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

El principio egoísmo-crueldad

En contraposición con la fraternidad universal a la que se dirige la 
Regla de Oro, se encuentra, en cambio, una actitud egoísta, dionisía-
ca, que, en lugar de ver a los otros hombres como hermanos, invita a 
los individuos a aplastar a los débiles y a imponer la propia voluntad. 
Nietzsche interpreta esta actitud, la ley del más fuerte, como la eje-
cución de la verdadera enseñanza de la naturaleza. En La genealogía 
de la moral sostiene que, en realidad, en eso (en la ley del más fuerte) 
consiste la bondad original, y que el cristianismo y el judaísmo pervir-
tieron tal enseñanza al predicar el amor por los débiles, declarando con 
ello la guerra a los verdaderos instintos de la vida (id est, el poder y el 
dominio).25 Es decir, para Nietzsche la crueldad y el egoísmo son cues-
tiones completamente normales, naturales e incluso buenas. Y, antes 
de Nietzsche, Schopenhauer ya advertía que los seres de la naturaleza 
tienen una tendencia fuerte a la destrucción mutua: “donde alienta 
un viviente hay otro para devorarlo”.26 Y es que ni siquiera las plantas 
son inmunes a esa guerra de todos contra todos, ya que ellas también 
luchan y compiten, entre ellas, por los nutrientes del suelo, el agua o 
la luz del sol. Schopenhauer y Nietzsche no deliraban al pensar en la 
existencia de esa tendencia egoísta y destructiva de los seres vivos.

Discusión sobre la necesidad de los dos principios

Se tiene —como ya se analizó—, en contraste con las posturas de 
Schopenhauer y de Nietzsche, la postura no menos verdadera que 
afirma una piedad que es, sobre todo, una manifestación de dulzura 
en los seres vivos, especialmente en animales habituados a vivir en 
grupos. Leibniz, por ejemplo, sostiene que la naturaleza ha dotado de 
afecto y dulzura a la mayor parte de los animales, y que sólo las arañas 
constituyen una excepción a la regla, pues se comen entre ellas, como 

25.	 Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral, Alianza, Madrid, 2006, p. 65
26.	 Arthur Schopenhauer, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Madrid, 2006, p. 93.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

cuando, después de haber copulado, la hembra devora al macho.27 En 
efecto, muchas veces se ha visto que la hembra de una especie adopta 
los cachorros de otra especie distinta. Estas consideraciones no son 
afectadas en absoluto por quienes, sin conocimiento de la realidad 
animal, juzgan, de manera superficial, que los animales no-humanos, a 
diferencia del hombre, “actúan únicamente por instinto”. Ahí la expre-
sión “por instinto” parece entenderse como una inclinación automática 
y no consciente. Es muy dudoso que muchos tipos de mamíferos, sobre 
todo aquéllos en los que es verificable la emocionalidad (como en los 
perros, los caballos o los delfines), no tengan consciencia alguna de su 
propia realidad. Pero, independientemente de ello, lo cierto es que, tan-
to la inclinación al egoísmo-crueldad como a la misericordia-dulzura, 
existen simultáneamente en el reino animal, en el que se incluye el 
hombre, que también es un mamífero. Además, aunque se diga que los 
animales no-humanos no son conscientes de sus acciones y que “ac-
túan por instinto”, eso mismo se puede verificar muchas veces en los 
hombres, pues tampoco son ellos plenamente conscientes de todas sus 
acciones. Así como la mayoría de éstos no saben dar cuenta de las in-
ferencias lógicas que utilizan cuando razonan —y que únicamente son 
conocidas por los estudiosos de la lógica—, también son incapaces, en 
su mayoría, de explicar los principios psicológicos a los que responden 
sus acciones (esta cuestión la demostró a plenitud el psicoanálisis). A 
fin de cuentas, sean conscientes o no de los impulsos que tienen al ac-
tuar tanto los hombres como las bestias, no por ello dejan de cometer, 
según sea el caso, acciones crueles, o bien, dulces y misericordiosas.

Es cierto que la tradición judeocristiana no sataniza a las bestias de la 
naturaleza cuando muestran crueldad hacia otras bestias, ya sean de su 
misma especie o de otra, puesto que ese fenómeno se interpreta como 
parte del orden creado por Dios, un orden cosmológico. Desde luego, 

27.	 Gottfried Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften und Briefe, Akademie der Wissenschaften zu Berlin/
Akademie Verlag, Berlín, 1923, p. 93 (A, vi, 6). Se trata de las obras de Leibniz editadas por Academia 
de Berlín (Sämtliche Schriften und Briefe).



12 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

la tendencia a la crueldad en las bestias es también un mecanismo de 
supervivencia, es la manifestación de una batalla constante de cada 
animal con el mundo exterior. Sin ese principio de crueldad, de salva-
jismo, tan común en la naturaleza, el reino animal simplemente dejaría 
de ser tal. Así pues, lo que dicha tradición religiosa reprueba no es ese 
fenómeno del reino animal, sino los errores morales de los hombres, en 
los cuales consiste propiamente el pecado. Sin embargo, es cierto que el 
hombre, en tanto animal y mamífero, también posee ambas tendencias 
de la naturaleza, el egoísmo-crueldad y la misericordia-dulzura. Y su 
perfeccionamiento moral, según las antiguas tradiciones y filosofías, 
está a menudo asociado al autocontrol, a la represión de ese egoísmo 
y de esa crueldad, que son impulsos primitivos básicos que lo llevan a 
ejercer su voluntad, desentendiéndose de las consecuencias, es decir, 
sin importarle si pasa por encima de sus semejantes, si los atropella 
o los anula. El autocontrol es la actitud apolínea. Lo dionisíaco, en 
contraparte, es el arrebato, la impulsividad, el seguimiento ciego del 
principio del placer. No obstante, debemos señalar que la existencia del 
hombre no sería posible sin la de ambos principios, esto es, sin sus in-
clinaciones hacia el egoísmo-crueldad y hacia la misericordia-dulzura. 
Expresado en otros términos, la existencia del hombre y de sus ante-
pasados primates no habría sido posible sin la ley del más fuerte, pero 
tampoco sin la práctica de la misericordia hacia sus congéneres. Ambos 
principios de conducta han sido necesarios en su supervivencia. Por 
un lado, la ley del más fuerte lo ha convertido en un ser vigoroso y 
resistente, aunque sea sólo desde un punto de vista individualista. Por 
otro lado, la práctica de la piedad lo ha convertido en un ser (animal) 
comunitario (ζῷον πολιτικόν), y allí ha encontrado, justamente, en la 
práctica comunitaria, un apoyo a su propia supervivencia. Pues bien, si 
en el sentido cosmológico ambos principios han sido necesarios para 
su existencia, ¿cómo podría el principio del egoísmo-crueldad ser sata-
nizado? Hacerlo implicaría también ver como algo negativo la crueldad 
de todos los animales, tanto humanos como no-humanos. Porque si no 
existiera la ley del más fuerte, tampoco ellos, sus ejecutantes, podrían 



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

existir. Es una realidad promovida por la selección natural, por la ley 
de la supervivencia del más apto, en la vida de los organismos deam-
bulantes por el mundo. La sabana africana, por ejemplo, es disputada 
por muchos carnívoros que compiten entre sí y que se masacran mu-
tuamente a causa de esa competencia.

Si se piensa el pecado original como la debilidad de la voluntad —aque-
lla debilidad en la que pensó san Pablo y que se revela en las palabras 
de Ovidio (“video meliora proboque, deteriora sequor”)28—, se deberá 
reconocer que, cuando se elige lo peor, aunque se conozca el bien, se 
elige justamente el beneficio propio sin tener en cuenta a los demás 
seres humanos. Interpretando así las cosas, el pecado original es, en 
el fondo, la tendencia egoísta que poseen los hombres —producto de 
su propia condición de animales— de su instinto de supervivencia. De 
este modo, se habla aquí —para explicar el pecado original— de una 
animalidad básica o primitiva, en contraposición con una animalidad 
más compleja que promueve lo comunitario (también compartida con 
los animales no-humanos que viven en grupo). Respecto de esto úl-
timo, Leibniz es tajante al afirmar, en sus Nuevos ensayos sobre el en-
tendimiento humano, lo natural y evidente que resulta que los mejores 
hombres se unan entre sí para lograr sus mejores fines, igual que los 
pájaros se congregan para volar juntos o los castores se agrupan en 
familias para construir diques y fabricar cabañas.29

Bajo la interpretación filosófica presentada aquí, sin duda se diluye o 
se desdibuja, al menos en parte, el concepto de pecado original. Esto 
se debe a que 1) los instintos egoístas naturales son también parte del 
orden cosmológico creado por Dios —si se habla desde la posición 
judeocristiana—; y 2) la existencia de esos instintos egoístas ayuda a 
los seres finitos a lograr su propia conservación, es decir, los ayuda a 
fomentar su propia existencia. Si ocurre como se plantea en los dos 

28.	 Ovidio, Metamorfosis, p. 143 (7, 19).
29.	 Gottfried Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften…, pp. 273-274 (A, vi, 6).



14 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

puntos anteriores, la virtud moral del hombre consistiría en poner 
en su lugar esos bajos instintos y utilizarlos solamente cuando se re-
quieran (por ejemplo, cuando una persona tiene que defenderse de un 
agresor para preservar su vida). En esos momentos es válido despertar 
esa parte cruel que se pueda tener, pues incluso en el caso de que no se 
sienta odio alguno por el agresor, se lo tendrá que atacar para defen-
derse. Pero, en ese sentido, la noción de pecado se desdibuja porque, 
como sostiene Jorge Aurelio Díaz, si éste ocurre por una limitación 
humana —en este caso, la limitación de elegir una entre dos de sus in-
clinaciones—, no es posible predicar que esa limitación no debería de 
existir, ya que eso equivale a afirmar que lo finito tampoco tendría que 
ser,30 lo cual, evidentemente, no podría ser aceptado desde un punto 
de vista judeocristiano.

Queda por considerar el problema de la libertad, para el cual se debe 
plantear lo que sucedería bajo la hipótesis del determinismo absoluto 
(la ausencia de libertad), pero también debe esclarecerse lo que ocu-
rriría bajo la hipótesis de la existencia de la libertad. En la primera 
hipótesis he de afirmar que, si los hombres están determinados por 
el principio del egoísmo-crueldad y no consiguen resistir su impulso, 
entonces no se les podría atribuir maldad alguna a sus acciones. En 
cambio, si existe la libertad y si realmente las acciones de aquéllos 
están bajo su propio poder, el pecado consistiría en negarse a perfec-
cionar cada uno su propia naturaleza, dejando de aspirar a la actitud 
apolínea de la vida, que es consciente, inteligente y armónica, y que 
deriva en la misericordia-dulzura hacia los demás seres humanos. Es 
decir, la misión del ser humano sería poner en su lugar sus impulsos 
primitivos para no dañarse a sí mismo ni a sus semejantes. Aplicando 
esta interpretación a la Regla de Oro, se debe sostener, a mi juicio, que 
la sentencia “ama a tu prójimo como a ti mismo” significa que cada 

30.	 Jorge Aurelio Díaz, “‘Y así me equivoco y peco’. Consideraciones sobre el error en Descartes” en  
Universitas Philosophica, Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, vol. 13, Nº 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139, p. 132.



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

hombre debe limitar su sed de expansión y de señorío, como la que 
tienen las plantas y las bestias de la naturaleza (en su faceta egoísta), 
con el fin de no humillar o no anular a los demás.

En seguimiento de la hipótesis de la existencia de la libertad, deberá 
reconocerse que, aun cuando existe ese fenómeno descrito por Ovi-
dio y por san Pablo —según el cual no se hace el bien que uno quiere, 
sino el mal que uno no quiere—, no se puede sostener racionalmente 
la existencia del pecado original como una mancha transmitida de ge-
neración en generación. Ello se debe a que el principio que lleva a una 
persona a realizar en un cierto momento el mal que no quiere, en lugar 
del bien que sí quiere, no es sino una faceta egoísta, exagerada, de su 
propio principio de autoconservación. Éste de ningún modo puede ser 
satanizado, pues se trata del principio de la vida misma, ya que no es 
compartido solamente por el hombre y los demás animales, sino tam-
bién por las plantas y la materia inerte, tal como Spinoza lo probó en su 
Ética demostrada según el orden geométrico, al sostener que cada cosa 
en el mundo tiene un principio interno que fomenta su propia existen-
cia.31 Lo que sí se le puede recriminar a una persona es el ser cruel sin 
necesidad, esto es, el dejarse llevar por sus instintos más primitivos, 
en vez de comportarse de manera racional. En efecto, se le puede re-
criminar haber permitido que esos instintos primitivos suyos llegaran 
a la exageración (como cuando el amor propio se exacerba y degenera 
en soberbia). Pero, desde este punto de vista, el hombre se encuentra 
siempre tentado a actuar por dos principios distintos y contradictorios 
entre sí: el de la misericordia-dulzura y el del egoísmo-crueldad. Es 
verdad que el hombre se ha convertido, con el paso de los milenios y a 
través de la evolución, en un ser comunitario que actúa bajo el primer 
principio, pero el instinto de crueldad, de egoísmo, jamás lo ha aban-
donado; por el contrario, le ha servido de auxilio (como en los casos 
referidos, cuando se tiene que enfrentar a un peligro amenazante). Y 

31.	 Baruch Spinoza, “Ethica”, p. 146 (iii, prop. 6).



16 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

si todos los hombres están sujetos a la tentación de actuar bajo alguno 
de esos dos principios necesarios de conducta, nadie está exento de 
cometer un error moral —de cometer un pecado, de acuerdo con la ter-
minología religiosa—, pues a simple vista se vislumbra que lograr un 
equilibrio entre misericordia-dulzura y egoísmo-crueldad es un asunto 
complicado. ¿Cuándo uno debe de ser misericordioso y cuándo debe 
ser egoísta? Es sabido, por ejemplo, que la dulzura, considerada virtud 
en principio, cuando se exagera puede degenerar en condescendencia. 
Quien no pone un límite a su dulzura con los demás, corre el riesgo 
de aplicarla en personas que no la merecen, de solapar gente que hace 
el mal. Se debe evitar ese extremo de la dulzura, así como su extremo 
contrario, la frialdad total ante los intereses y necesidades ajenos, es 
decir, la absoluta indiferencia. La misericordia sería, en este sentido, 
el justo medio entre la condescendencia y la indiferencia hacia el otro. 
Pero también el egoísmo se puede entender como una exacerbación 
del amor propio, es decir, un amor propio excesivo. Y los dos extremos 
son igualmente viciosos, pues tan vicioso es el amor propio excesivo 
como la completa ausencia de él. 

Con esto quiero llegar a la idea de que cada ser humano debe buscar el 
justo medio de los dos principios de conducta analizados aquí. Resulta, 
pues, complicada la vida moral del hombre, ya que no solamente debe 
decidir, en cada acción particular, qué principio elegir, sino que ha de 
llegar a un justo medio con el principio elegido. Aunque se asuma la 
existencia de la libertad, resulta imposible cegarse ante todos estos 
factores que influyen en la voluntad humana. 

Conclusiones

Desde la interpretación filosófica aquí abordada se ha mostrado la 
posibilidad de hablar de ese fenómeno del comportamiento humano, 
el pecado original, descrito por las religiones antiguas, según el cual 
uno llega a hacer el mal que no quiere, en lugar del bien que sí quiere. 



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Pues un hombre puede, en un momento, decidir ser egoísta, en lugar 
de ser misericordioso, por un error de cálculo en sus acciones. Cuan-
do un hombre sufre la tentación y debe decidir entre ser cruel o ser 
misericordioso con sus semejantes, lo que sucede realmente, en el 
fondo, es que desea las dos posibilidades al mismo tiempo. Cada uno 
de los principios de la acción que lo mueven (misericordia-dulzura y 
egoísmo-crueldad) constituye una inclinación natural. Por eso resulta 
posible para el hombre actuar de manera cruel, aunque en él persista 
el deseo de ser misericordioso. Nietzsche se equivocó al creer que la 
enseñanza original de la naturaleza se centra solamente en el principio 
egoísmo-crueldad. Es más plausible que la voluntad del hombre esté divi-
dida por estos dos principios naturales, por lo que el hombre prudente 
se ve obligado a realizar una investigación y un cálculo de sus deseos, 
como ya lo sostenía Aristóteles.

Para que un hombre tenga un cálculo adecuado en sus acciones debe-
ría, para empezar, ser consciente de sus propias determinaciones —y, 
en específico, de los principios de la acción tratados aquí—. Hablando 
particularmente del principio egoísmo-crueldad, se debe tener siempre 
presente que éste es la exacerbación de una virtud: el amor propio. 
Por ello, el agente de la acción debe buscar la moderación virtuosa de 
ese amor-propio. La consciencia del agente sobre los principios que 
influyen en su conducta implica el conocimiento de las causas de sus 
inclinaciones. Por lo tanto, las buenas obras implican el conocimiento 
del bien y del mal, entendiendo por “bien” —para cada uno de los 
principios de la acción tratados— el justo medio entre dos extremos 
viciosos, ya sea que se trate del justo medio del amor-propio o del justo 
medio de la misericordia-dulzura hacia los otros seres. En ese sentido, 
se cumple el adagio socrático “todo pecador es ignorante” (“omnis 
peccans est ignorans”). No obstante, puesto que el hombre prefiere 
muchas veces el mal, aunque conozca el bien, no es posible explicar 
todas sus acciones malas apelando a la ignorancia, por lo que también 
es prudente tomar en cuenta la observación de Aristóteles de que el 



18 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

hombre decide el destino de sus acciones a través de un cálculo de 
deseos —como ya se adelantaba líneas atrás—, por el que debe intentar 
que sus propios deseos y placeres lo lleven al camino de la virtud, y no 
al de las bajas pasiones.

Pese a lo anterior, aunque se ha podido justificar racionalmente el fenó-
meno moral descrito como efecto del pecado original, queda claro tam-
bién que, bajo el enfoque filosófico empleado aquí, no es posible tratar 
el pecado original como una mancha transmitida de generación en 
generación, pues el amor propio desmedido, origen de todos los abusos 
que un hombre puede cometer contra sus semejantes, es simplemente 
la exacerbación o intensificación de un amor-propio-virtuoso, siendo 
éste algo completamente bien visto, natural y necesario para la vida. 
La raíz del pecado original sería, en todo caso, la misma finitud del 
hombre; es decir, puesto que todo hombre es finito, ninguno posee el 
conocimiento pleno de sus determinaciones, así como tampoco cuenta 
con el control total de sus impulsos, ya sean éstos en favor o en contra 
de sus semejantes. Pero si la razón de que un hombre sea pecador ra-
dica en su propia finitud, entonces todos los seres finitos del universo 
deberían interpretarse como corruptos. Eso implicaría la afirmación 
de que el universo está lleno de seres corruptos, lo cual no cuadra con 
la visión griega del universo como orden (κόσμος) ni con la visión de la 
tradición judeocristiana, según la cual un Dios perfecto, bondadoso 
y omnisciente ha creado el mundo. Puesto que el principio de acción 
egoísmo-crueldad está regido, en buena medida, por la búsqueda indi-
vidualista de placer, he de asegurar que la regulación de tal principio se 
da en un cálculo selectivo y racional de placeres, ya que existen tanto 
placeres sanos como nocivos. De ahí que la búsqueda de placer, que 
es universal en los seres humanos, no se puede satanizar. Aristóteles, 
incluso, pensaba que la universalidad de la búsqueda de placer hace 
patente que éste es un bien supremo para los seres vivientes, ya que 
siempre está entretejido con la felicidad. En sus palabras: “El hecho 
de que, todos, tanto las bestias como los hombres persiguen el placer 



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

es una señal de que el placer es, en cierto modo, el bien en sí mismo 
(καὶ τὸ διώκειν δ’ ἅπαντα καὶ θηρία καὶ ἀνθρώπους τὴν ἡδονὴν σημεῖόν τι τοῦ 
εἶναί πως τὸ ἄριστον αὐτήν)”.32 Y aquí Aristóteles se refería, claro está, 
a los placeres sanos de la vida, como comer o beber con moderación.

Tampoco resulta posible justificar filosóficamente la postura luterana-
agustiniana, según la cual la voluntad del hombre está completamente 
corrompida (por inclinarse siempre hacia el mal), y debido a lo cual se 
necesita una gracia divina para salir de ese estado de corrupción.33 A 
Aristóteles, por ejemplo, le parece claro que las virtudes se perfeccionan 
mediante los actos de repetición, como ocurre en un arte o en un oficio.34 
En efecto, así como se debe esculpir para aprender el arte de la escultura, 
y se deben construir casas para saber cómo se edifican, de la misma manera, 
si uno quiere ser moderado, debe llevar a cabo actos de moderación, así 
como si se quiere ser valiente, se tienen que realizar actos de valentía.35 
Pese a ello, he de señalar que Aristóteles se aproxima, de alguna forma, 
a la noción luterana-agustiniana de la voluntad corrupta al reconocer 
que la mayoría de los hombres tienden más hacia los peores placeres.36 
Sin embargo, casi todos los hombres, de acuerdo con el estagirita, son 
continentes e incontinentes; es decir, en algunos aspectos se gobiernan a 
sí mismos, pero en otros no lo hacen. Por eso aquél ha llamado ἐγκρατής 
(enkratés) al continente, y ἀκρατής (akratés) al incontinente. Y, puesto 
que la raíz en ambos términos, κράτος (krátos), significa “poder”, en-
tonces el ἐγκρατής tiene poder sobre sí mismo, mientras que el ἀκρατής 
carece de ese poderío. Es verdad que la mayor parte de los hombres 
oscilan entre el auto-gobierno y el des-control de sí mismos, por lo que 
no se puede afirmar que la voluntad de aquéllos esté completamente 
corrompida. Si su voluntad estuviera corroída en su totalidad, el mundo 

32.	 Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 152 (1153b25). Traducción propia.
33.	 Tanto Lutero como san Agustín hacen énfasis en que, de acuerdo con la Sagrada Escritura, es necesaria 

una gracia divina para que el hombre pueda hacer el bien y alcanzar su salvación. Ver Jorge Aurelio 
Díaz, “‘Y así me equivoco y peco’…”, p. 130.

34.	 Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 23 y ss.
35.	 María Teresa Sánchez Mier, Aristóteles, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 2017, p. 80.
36.	 Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 142 y ss.



20 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

sería todo el tiempo un lío incontrolable; todos se traicionarían y se 
exterminarían mutuamente; ningún hombre podría encontrar un amigo 
estable. Reconociendo, entonces, que la voluntad está corrompida sólo 
de modo parcial, entonces es inevitable pensar en la posibilidad de que 
el hombre pueda trabajar en sus vicios para dominarlos y desarrollar 
sus virtudes. Además, el hecho de que las virtudes y los vicios varíen de 
persona en persona apoya la posibilidad de que el ser humano consiga 
trabajar en su propio ser, desarrollando sus virtudes, de la misma manera 
en que se puede trabajar y perfeccionar el arte de la escultura o de la 
construcción de casas. Por ejemplo, si existe un hombre A que tiene la 
virtud de la valentía, pero es inmoderado en el consumo de alimentos, 
y un hombre B que sí posee la virtud de la moderación al comer, pero 
es inmoderado con los placeres sexuales, entonces el hombre A puede 
preguntarse a sí mismo: “si el hombre B puede controlar su consumo 
de alimentos, ¿por qué yo no podría hacerlo también?”. Posiblemente, 
Aristóteles habría pensado algo similar.

Se ha logrado, pues, en esta reflexión, conciliar el análisis filosófico, en 
buena medida, con lo que describe la noción de pecado original. No 
obstante, como ya se ha mostrado, la doctrina luterana-agustiniana de 
la corrupción total de la voluntad, según la cual se requiere una gracia 
externa para hacer el bien, difícilmente puede explicarse desde una 
perspectiva puramente filosófica.

Fuentes documentales

Bretschneider, Karl Gottlieb (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi 
Melanthonis opera quae supersunt omnia. Volumen xii, Schwetschke 
et Filium, Brunswick, Alemania, 1844.

Bywater, Ingram (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University 
Press, Londres, 1894.

Cicerón, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Autónoma de 
México, México, 2008.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Comisión Teológica Internacional, Catecismo de la Iglesia Católica, 
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c1a1_sp.html 
Consultado 2/xi/2025.

_______ La esperanza de salvación para los niños que mueren sin bau-
tismo, 2007, https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20070419_un-bapti-
sed-infants_sp.html Consultado 2/xi/2025.

De Aquino, Tomás, Suma Teológica vi, Biblioteca de Autores Cristianos, 
Madrid, 1956.

De Hipona, Agustín, “De nuptiis et concupiscentia” en Migne, Jacques 
Paul (Ed.), Patrologia Latina. Vol. xliv, Paris Apud Garnier, París, 
1865, pp. 413-474.

_______ “De peccatorum meritis” en Migne, Jacques Paul (Ed.), Patrologia 
Latina. Vol. xliv, Paris Apud Garnier, París, 1865, pp. 109-200.

Díaz, Jorge Aurelio, “‘Y así me equivoco y peco’. Consideraciones so-
bre el error en Descartes” en Universitas Philosophica, Pontificia 
Universidad Javeriana, Bogotá, vol. 13, Nº 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139.

Dicasterio para la Comunicación, “Audiencia general, 15 de noviembre 
de 1972” en La Santa Sede, 15/xi/1972, https://www.vatican.va/con-
tent/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/vi/2025.

Isócrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English trans-
lation by George Norlin, Ph.D., LL.D., William Heinemann Ltd/G. 
P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Sämtliche Schriften und Briefe, Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin/Akademie Verlag, Berlín, 1923.

Nestle, Eberhard (Ed.), Greek New Testament (H KAINH ΔIAΘHKE), 
British and Foreign Bible Society, Londres, 1904.

Nietzsche, Friedrich, La genealogía de la moral, Alianza, Madrid, 2006.
Ovidio, Metamorfosis. Libros i-vii, Bibliotheca Scriptorum Graecorum 

et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filológi-
cas/Universidad Nacional Autónoma de México, México, 1979.



22 

Una interpretación filosófica de la noción de pecado original

Platón, “Fedro” en Burnet, John (Ed.), Platonis Opera, Tomus ii. Tetralogias 
iii-iv Continens, Oxford University Press, Londres, 1901, 249b.

Rockhill, William Woodville, Udânavarga, Trübner and Co./Ludgate 
Hill, Londres, 1883.

Sánchez Mier, María Teresa, Aristóteles, Universidad de Guanajuato, 
Guanajuato, 2017.

Schopenhauer, Arthur, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Ma-
drid, 2006.

Spinoza, Baruch, “Ethica” en Gebhardt, Carl (Ed.), Spinoza Opera. Vol. ii, 
Heidelberg/Carl Winters/Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg, 
Alemania, 1925, pp. 41-308.

_______ “Tractatus theologico-politicus” en Bruder, Karl Hermann 
(Ed.), Benedicti de Spinoza. Opera quae supersunt omnia. Vol. iii, 
Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 1846, pp. 1-271.

The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 1900.
Van Buitenen, Johannes Adrianus Bernardus (Ed.), The Mahabharata, 

Volume 3, Book 4: The book of Virata; Book 5: The book of the Effort, 
Chicago University Press, Chicago, 1978.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




