Mistica y artificialeza.
Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Elias Gonzélez Gémez’

Recepcion: 1 de septiembre de 2025
Aprobacién: 20 de noviembre de 2025

Resumen. Gonzilez Gémez, Elias. Mistica y artificialeza. Por una espiritua-
lidad en tiempos de colapso. Las espiritualidades y las religiones han estado
desterradas de los circulos de pensamiento critico y de la politica. Se las ha
juzgado como un importante pilar del gran edificio opresor moderno. Sin
embargo, en las ultimas décadas se ha dado una revaloracion tanto de la di-
mension espiritual en si como de su rol en las luchas. Estas reflexiones son
un repaso de argumentos mas ampliamente desarrollados en el libro Religar-
nos. Mds alld del monopolio de la religiéon.' Se trata de dar cuenta de una serie
de transformaciones que se estan dando en el 4mbito religioso y que, como
intentaré demostrar desde una perspectiva filoséfica y social, podrian repre-
sentar vias de construccion hacia auténticas alternativas desde la mistica en
medio del colapso civilizatorio contemporaneo.

Palabras clave: mistica, artificialeza, mito, insurreccion en curso, colapso.

Abstract. Gonzilez Gémez, Elias. Mysticism and Artificiality. Towards a Spi-
rituality in Times of Collapse. Spiritualities and religions have been banished
from the circles of critical thinking and politics, disparaged as a key pillar of
the great modern edifice of oppression. And yet, in recent years people have
reassessed the spiritual dimension as well as its role in worldly struggles.
These reflections are an overview of arguments that are developed more

Maestro en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor del ITESO.
eliasgonzalez@iteso.mx
1. Elias Gonzalez Gémez, Religarnos. Mds alld del monopolio de la religion, Kairos, Barcelona, 2023.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

robustly in the book Religarnos. Mds alla del monopolio de la religion. (Relin-
king. Going Beyond the Monopoly of Religion). The aim is to review a series
of transformations that are taking place in the religious sphere and that, as
I will try to demonstrate from a philosophical and social perspective, could
offer routes for rebuilding authentic alternatives of mysticism in the midst of
the collapse of civilization we are undergoing.

Key words: mysticism, artificiality, myth, ongoing insurrection, collapse.

Religién como dispositivo colonial

Si seguimos a Abdennur Prado,” lo primero que habria de hacerse es des-
mantelar la certeza de que la religion ha sido un lenguaje ahistoérico y
universalmente presente en la historia humana. Por el contrario, Prado y
otros autores como Richard King demuestran que aquélla es un fenémeno
propiamente moderno e inexistente tanto en tiempos previos a la moder-
nidad como en geografias y pueblos ajenos a la cristiandad ilustrada. Este
dato temporal es importante, porque, incluso en la misma matriz occiden-
tal, no siempre han existido “religiones”, por lo menos no en el sentido
contemporaneo. Un buen ejemplo lo encontramos en las obras de Teresa
de Jesus, para quien el término “religiones” refiere inicamente a las 6rde-
nes catolicas, llamense carmelitas, jesuitas, agustinos, dominicos, etcétera.

Una vez separada la Iglesia del Estado,’ las ciencias de las religiones
comenzaron a catalogar los distintos fendmenos culturales encontrados
por colonizadores y exploradores dentro del campo de “lo religioso”,
creando asi toda una gama de estudios comparativos que iniciaron la
publicacién de innumerables investigaciones que hablaban de la religion

2. Abdennur Prado, Genealogia del monoteismo. La religién como dispositivo colonial, Akal, México, 2018.

3. En este andlisis subrayo mas el papel que tuvieron las ciencias de las religiones en la invencién del
dispositivo de la religion, pero igual peso tuvo el proceso politico de creacion del Estado-naciéon
moderno. Ver William T. Cavanaugh, El mito de la violencia religiosa. Ideologia secular y raices del
conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

como un universal humano con distintas concreciones historicas. En rea-
lidad, el concepto religiéon fue impuesto desde el lenguaje y la cultura del
colonizador, produciendo una serie de efectos coloniales en los distintos
territorios. Todo lo que Europa consideraba propiamente “religioso”
(textos sagrados, sacerdotes, dioses, etcétera) fue “encontrado” en las
otras culturas, mas como proyecciones de lo que querian encontrar que
como el resultado de un auténtico encuentro con lo desconocido.

De un dia para otro, todo el mundo tenia religién. Pero habia religiones
mejores que otras, ya que el mero concepto, en su acepcidn cristiana
de re-ligare, responde a cosmovivencias propias del cristianismo que
no necesariamente se comparten en otras culturas, como el hecho de
necesitar ser re-ligado (volver a ser ligado). Habia, pues, religiones
que religaban mejor que otras, y el cristianismo fue considerado la
vera religio. Ya mas avanzados los procesos de secularizacion, aquélla
comenz0 a ser algo que se puede elegir libremente, siendo la mejor
opcion de todas la de no profesar ninguna religion, ya que éstas perte-
necen al pasado oscurantista y no cientifico-racional.

El mecanismo colonial de la religién opera de la siguiente manera:
primero, se crea la categoria de religion; segundo, se aplica a todas las
culturas para determinar en qué consiste su religion —puesto que se
parte del supuesto de que la religion es un fenémeno universal y propio
de lo humano—; tercero, segtn los datos recogidos por las ciencias
coloniales de la antropologia y la etnologia, las distintas “religiones”
son clasificadas segun sus especies —como los animales—; cuarto, se
crean tipologias; quinto, se comparan; sexto, se explican las relaciones
entre ellas, y, séptimo, se puede dictaminar cual es el papel de la reli-
gion en la historia humana.

El concepto religion comenzd como un dispositivo colonial para im-
plantar la verdadera religion frente a las falsas; y terminé siendo una
ideologia enfocada en superar el pasado para abrazar la Gnica y nueva



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

religion: la modernidad. El principal problema radica en que esta ulti-
ma, lejos de cumplir con su cruzada antirreligiosa, se funda en un cu-
mulo de certezas y de mitos en los que cree ciegamente, convirtiéndose
de ese modo en la mas fiel heredera de todo aquello que jur6 superar.
No tnicamente respecto de la continuidad entre cristiandad-moder-
nidad, entendida por Ivéan Illich como la corrupcion del cristianismo,*
sino también y sobre todo en relacién con la modernidad como mito,
y para ser mas especificos, como mito desencarnado.

Mito encarnado y mito desencarnado

Al ampliar la nocién de religion —y de espiritualidad— a la posibilidad
humana de relacionarse con la realidad a través —porque so6lo asi puede
hacerlo— de narrativas, experiencias y organizaciones simbdlicas que
dan como resultado, segiin Raimon Panikkar, mythos’ (entendidos como
“horizonte de inteligibilidad”), la modernidad no es mas que un mito
entre otros tantos. Sin embargo, es importante reconocer que hay de
mitos a mitos. Aqui se propone distinguir entre los mitos encarnados
y los mitos desencarnados. Los primeros son aquéllos que, sin dejar de
ser mitos (porque no se puede vivir fuera de algiin mito), mantienen un
bucle de retroalimentacion con lo real. Asi, los mitos encarnados se van
contrastando con la propia vida, actualizdndose una y otra vez conforme
larealidad va mostrando mas de si. En otras palabras, buscan profundizar
en lo real, aunque jamas lleguen a captarlo en su totalidad, pues no hay
realidad sin mito; ambos se dan en relaciéon no-dual o participativa. Los
mitos desencarnados, en cambio, han perdido toda retroalimentacion
con la realidad; contindan construyendo castillos en el aire cada vez

4. IvanIllich, Los rios al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley, Aliosventos, Zibata, Querétaro,
2019.

5. Segun Raimon Panikkar, un mythos es el “conjunto de contextos que se dan por descontados”; es “lo
que no ponemos en discusién; y no se pone en discusidon porque, de hecho, no se considera discu-
tible”. El mito es el horizonte de sentido desde el que y en el que vivimos e interpretamos la vida;
las condiciones de posibilidad de una vida; las claves ocultas de las cuales no somos conscientes, no
podemos si quiera discutirlas. Desde ellas interpretamos el mundo. Ver Raimon Panikkar, Mito, fe y
hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, pp. 29 y 45.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

mas abstractos, desentendiéndose de los correlatos reales en los cuales
se sustentan. Esto da como resultado ficciones que han perdido todo
piso y que operan demencialmente en mundos de pura fantasia, aunque
destruyendo a su paso su misma condicidén de posibilidad, a saber, la
realidad misma (como podemos constatar con la crisis ambiental actual).

Reiteramos: ambos tipos de mitos son mitos, pues del mito no podemos
salirnos. Sin embargo, los mitos encarnados caminan en un constante
proceso de desmitificacion causado por el contacto abierto con lo real,
lo cual da como resultado una remitificacién que, tarde o temprano,
por el contacto con lo real, se desmitificara para remitificarse una y
otra vez, pero profundizando en el misterio de lo real. De esto carecen
los mitos desencarnados, pues en lugar de profundizar en el misterio
de lo real a partir del contacto con la vida concreta, especulan méas y
mas en el aire que infla la abstraccidn, elevandose hasta perder todo
contacto con la tierra.

Artificialeza

Proponemos llamar al mito desencarnado artificialeza.® Con este con-
cepto entendemos la pretension de construir un mundo puramente
humano por encima o aparte de los ciclos de la vida, un mundo sin
limites, sin muerte, en donde la humanidad reine por el resto de los
seres ya no unicamente del planeta, sino del universo. Autoras como
Claudia von Werlhof han explicado esto en términos del patriarcado.
Para la pensadora alemana, el patriarcado es una distopia totalmente
imposible de llevar a cabo porque, de inicio, no tiene correlato con la
realidad: en el principio era el padre, pater-arché.” Lo cierto es que, al

6. Tomo del arte el concepto “artificialeza”. Ahi se ha utilizado por artistas como Julio Cotrina para
representar una interseccion entre lo natural y lo artificial. El término también se ha utilizado en el
pensamiento complejo, aunque no he encontrado referencias en este &mbito. Con todo, en Religarnos.
Mas all@ del monopolio de la religién, desarrollo mis ampliamente qué entiendo por aritificialeza,
acufando la palabra con un significado propio de mis reflexiones.

7. Claudia von Werlhof, iMadre Tierra o muerte! Reflexiones para una teoria critica del Patriarcado, El
Rebozo, México, 2015.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

comienzo, era la madre, de quien surge la vida. Asi, esta pretension
a la que nombramos “artificialeza” esta cruzada por una importante
dimension de género y, en la actualidad, de raza y de clase, ya que el
Antropoceno, la era geoldgica marcada por la accién humana, es, de
hecho y como lo expresan autores como Jason W. Moore, Capitaloceno.”

En estos términos, el patriarcado/artificialeza consiste en la sobreva-
loracién humana de si misma frente al mundo de la vida y sus ciclos,
al pretender ser creadora y sostenedora de la realidad o, por lo menos,
valerse de ella para sus propios fines. Como ésta es una posibilidad in-
viable, el patriarcado/artificialeza intenta siempre “demostrar” y cons-
truir un mundo Gnicamente suyo; convertir lo artificial en lo nuevo
natural, es decir, que la artificialidad se convierta en la nueva norma.
En este punto es importante aclarar que no estamos cayendo aqui en
la clasica dicotomia —propiamente moderna— que diferencia, por un
lado, lo natural y, por el otro, lo cultural o artificial. Al contrario, se esta
denunciando cémo la ilusidén de que lo que construimos los humanos
(siempre condicionado por la realidad de la vida) quiere emanciparse
de su inter-relacionalidad condicionante (y posibilitante) para auto-
gobernarse a si misma y al resto de lo que existe; de modo que busca
construir un mundo aparte, paralelo o encima de la realidad (un buen
ejemplo es el de los cables del internet que cruzan los océanos), por
mas distépica que esta ilusidén sea. En otras palabras, la separacién
entre lo natural y lo artificial es el presupuesto de la artificialeza, no
su contrario; ya que, para que lo artificial se haya vuelto lo nuevo na-
tural existente, primero tuvo que imaginar un “otro mundo” respecto
de la realidad viva. Este “otro mundo” puede ser metafisico, como lo
fue para muchas tradiciones espirituales, pero también tecnoldgico,
como lo es parala modernidad. Por ello, como demuestra Jean Robert,
la tecnologia moderna surge de la teologia.’

8. Jason W. Moore, El capitalismo en la trama de la vida. Ecologia y acumulacién de capital, Traficantes
de suefos, Madrid, 2020. )
9. Jean Robert, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardio, Itaca, México, 2022.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Ahora bien, sin desmentir ni minusvalorar las anteriores dimensiones
del problema —las cuales se exploran mas ampliamente en el libro
citado al inicio—, nuestro argumento es que la artificialeza es, ante
todo, un hecho religioso; es la posible desviacion religiosa de la que
las distintas tradiciones espirituales del planeta nos han advertido y
en la que, lamentablemente, muchas de ellas han caido. La catastrofe
contemporanea no es sino el efecto de la religion entendida segun el
mito propiamente occidental y moderno, que es un modo concreto e
histérico de la artificialeza.”

La artificialeza contemporanea opera en todos los niveles. Actualmen-
te vivimos, segun Ivan Illich, en la era de los sistemas. El proceso de
individualizacion moderna, a partir de los procesos de despojo que
arrinconan a las personas en las garras de las instituciones contrapro-
ductivas, crea al individuo como una entidad regida por el principio
de escasez." La sobretecnologizacion, nacida de la pretension de la
artificialeza de crear un mundo aparte, empobrece todavia més al ya
de por si paupérrimo individuo dependiente de los bienes y servicios
modernos, y lo obliga a necesitar distintos aparatos y protesis para
poder sobrevivir e, incluso, simplemente para percibir el nuevo mundo
artificial superpuesto al proporcional que le brindan sus sentidos. A
lo largo de la historia humana, el “mundo humano” era aquél captable
por sus sentidos, los cuales son proporcionales a las realidades que
perciben, como el ojo proporcional a la luz. La artificialeza instaura un
mundo no proporcional, es decir, uno no captable por la escala huma-
na, sino a través de las proétesis. Asi, las personas y las comunidades, a

10. Alejandonos de la discusion sobre los origenes, aqui se entiende la artificialeza como una posibilidad
humana en la que siempre podemos caer y en la que seguramente la humanidad ha caido en varias
ocasiones y probablemente seguira cayendo después. Pero también es importante sefialar las particu-
laridades y especificidades de la artificialeza propia de la modernidad. Entre otras, est la globalidad
y, por lo tanto, una afectacién a escala mundial.

1. El principio de escasez es el presupuesto basico de la economia moderna del que surge dicha ciencia:
la creencia de que tenemos deseos infinitos y que, por lo tanto, el hecho de que haya bienes finitos
representa un problema que la economia tiene que resolver. En realidad, tal es el constructo sobre el
cual puede construirse toda la légica de produccién capitalista e industrial; pero esta lejos de ser un
dato de realidad compartido por todas las culturas, filosofias y pueblos.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

medida que son fragmentadas e individualizadas, ya no pueden valerse
de sus propios sentidos, cuerpos y saberes para vivir su vida, sino que
heterobnomamente se vuelven dependientes de una artificialeza des-
encarnada y son esclavizadas a un deseo planificado para el consumo
y la autocomplacencia.

Desde este panorama, creo que puede entenderse mejor la siguiente
afirmacion: la situacién y el reto que tenemos enfrente y hacia el futu-
ro es, ante todo, de raigambre religiosa. No es que no sea también de
raiz politica, de género, econémica, ambiental, social o filoséfica —por
supuesto que es todo eso y mas—, pero parte desde la base de una pre-
tension netamente religiosa: la construccion de un mundo mejor, un
maés alla divino, primero, puramente humano, sostenido en sus propias
invenciones; asi pues, es una patologia de origen religioso. De este
modo, surge la pregunta por el papel de la mistica en este contexto y la
de si, por otro lado, ésta deriva en una emancipacién religiosa también
en términos de pluralismo espiritual. En otras palabras, si una mistica
contemporanea es posible, ésta se dara de frente a y —segtn intentaré
mostrar— como posible salida de la artificialeza.

Monopolio radical

Este punto amerita volver a Ivan Illich y a su concepto monopolio radi-
cal. Partiendo de Illich, pero ampliando también un poco su propuesta,
éste se da cuando una cierta manera de entender y hacer la vida se con-
vierte en la inica posible. Por ejemplo, el monopolio radical que actual-
mente tiene la escolarizacion en la dimensién humana del aprender, asi
como el paradigma de la salud en el Ambito del sanar. Illich explica este
proceso como sustantivacion, esto es, cuando las distintas esferas de la
vida se convierten en sustantivos como salud, educacion o transporte.
Estos sustantivos se transforman en monopolios radicales, los cuales
surgen a partir del proceso industrial de individualizacién, despojo y
desvalorizacion de los modos comunitarios de vida, sustantivando la



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

vida a través de ellos, para entonces ceder toda nuestra potencia per-
sonal y colectiva a instituciones que ofrecen bienes y servicios. Con
todo, el origen de este proceso se encuentra en la Iglesia y en sus proce-
sos de criminalizacidn del pecado, burocratizacién del amor cristiano
y evangelizacién.” De nuevo, nos encontramos ante un problema de
indole religiosa, aunque se traduzca a esferas econdmicas, politicas o
sociales (de hecho, todas estas esferas, como lo muestra Karl Polanyi,
eran unay la misma antes de la instauracion de la economia moderna,
lo que él llama la “gran transformacién”, que fragmenté la realidad en
diversos “cajones”: politico, econémico, religioso, etcétera).?

El primer monopolio radical moderno es, pues, el religioso, el cual se
fue expandiendo primeramente dentro de la Iglesia y, paulatinamente,
al resto del mundo a partir del proceso antes descrito. Se instaura asi un
monopolio radical religioso que es, por lo tanto, un mito desencarnado,
la artificialeza propiamente moderna.

La insurreccion en curso

Segtn Ivan Illich y su amigo Gustavo Esteva, para liberarse de un mo-
nopolio radical, es decir, para trascender la sustantivacion de la vida,
tenemos que regresar a los verbos:" en lugar de educacién hay que
aprender, en lugar de salud hay que sanar... en lugar de religion hay
que religarnos. Gustavo Esteva llama “insurreccién en curso” a los en-
tramados comunitarios y colectivos que, a través de esta recuperacion
de los verbos, van rehaciendo sus vidas tan lastimadas por la moder-
nidad industrial. Por su parte, Raul Zibechi los nombra “sociedades en

12. Para profundizar en estas y otras propuestas de Ivan Illich, ver David Cayley, Ivan Illich: an intellectual
journey, The Pennsylvania State University Press, Pennsylvania, 2021.

13. Karl Polanyi, La gran transformacién. Los origenes politicos y econémicos de nuestro tiempo, Fondo de
Cultura Econémica, México, 2017.

14. Ver Elias Gonzéilez Gomez y Carlos Tornel, Gustavo Esteva. Vida y obra de un intelectual publico
desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones, México, 2023.

15. Gustavo Esteva, “La insurreccién en curso” en Raul Ornelas (Coord.), Crisis civilizatoria y superacién
del capitalismo, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2013, pp. 129-216.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

3 16

movimiento”.” Se trata de una insurreccion silenciosa, sin vanguardia
revolucionaria, que se da desde abajo y con la gente comun que recupe-
ra —a veces por necesidad, otras veces por conciencia o contagio— los
modos propios de subsistencia. Esta gente vuelve a preocuparse por
su comida y siembra lo que consume o se organiza para crear alianzas
entre productores rurales y consumidores urbanos; lucha por aprender
en libertad mas alld de los curriculos ocultos de la escolarizacién, o
reaprende a sanar sin depender del sistema de salud.

Esto no es un ideal o una propuesta, una nueva utopia por construir.
La insurreccion en curso se esta dando de facto, en todo el mundo y
en una enorme diversidad. No es una fuerza mundial organizada, sino
construcciones concretas alternativas que responden en su propio con-
texto; un “No” comun (al capitalismo, al patriarcado, al colonialismo)
desde una enorme diversidad de “Sies”. De esta manera, personas de
a pie, en sus lenguas y en sus propios términos, estin cambiando el
mundo en resistencia y reexistencia; estan caminando no desde la 16-
gica de la expectativa —puesto que no sabemos qué va a pasar—, sino
desde la esperanza: seguir adelante por el simple hecho de que tiene
sentido hacerlo.

Las religiones alternativas

En este enorme abanico de innovaciones, también se dan movimien-
tos que aparentan ser criticos y alternativos, aunque en realidad son
mas de lo mismo. Gustavo Esteva solia dar el ejemplo de los “tomates
reaccionarios” y los “tomates revolucionarios”. Los primeros son los
tomates que, como individuos, podemos sembrar en patios o jardi-
nes, casi siempre como adorno. Esta practica no cambia las relaciones
sociales. Por otro lado, los tomates que se comparten o truecan con
vecinos quienes, a su vez, producen lechugas o cualquier otra cosa si

16. Ratl Zibechi, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo» en movimiento, Desde Abajo,
Bogot4, 2017.

10



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

se traducen en relaciones nuevas. Esteva apuesta no por educaciones
alternativas —las cuales abundan, y muchas de ellas son muy buenas
e interesantes, pero no dejan de ser escolarizacién—, sino por una
alternativa a la educacion.

En el mismo sentido, si aceptamos la importancia de la dimensién
espiritual o religiosa en la situacién actual, hay que prestar atencién
a las supuestas alternativas que no lo son, es decir, diferenciar las
religiones alternativas de las alternativas a la religion. Las prime-
ras, supuestamente criticas a las religiones institucionales, claman
ser “espiritualidades sin religion” simplemente por el hecho de no
pertenecer a una institucién formal, o se creen disruptivas sélo por
no ser cristianas (he conocido practicantes de mindfulness mas je-
rarquicos que los papistas). A este fendmeno lo llamamos “religion
de la espiritualidad” y se puede constatar con la cooptaciéon del
mercado en practicas espirituales basadas en el wellness o cosas
por el estilo.

No se puede profundizar aqui mucho mas en estas “religiones alternati-
vas” que tanto distan de ser una auténtica alternativa a la religion y que
repiten gestos, criterios y dinamismos propios de ésta, pero ahora con
el peligro de considerarse a si mismas auténticas alternativas. Bastara
sefalar que existe el peligro de “dar gato por liebre” y pasar de largo
los dinamismos propios de las nuevas religiones del siglo XXI. En una
investigacion aparte he trabajado sobre lo que llamo una “ascética
contemporinea” que tome en cuenta los riesgos espirituales actuales
y no necesariamente presentes en tiempos pasados; por ejemplo, la
sobretecnologizacion de la espiritualidad a través de aplicaciones mo-
viles, asi como su mercantilizacion, psicologizacion y medicalizacion.”

17. Parte de esta investigacién la he compartido en entregas dentro del blog de Cristianisme i Justicia.
Actualmente me encuentro preparando un libro que recopila algunos de estos articulos e incluye otros
inéditos. Ver https://blog.cristianismeijusticia.net/author/elias-gonzalez-gomez



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Religarnos

Pero entonces, ¢a qué nos referimos con alternativas a la religién? Yo
les llamo “religarnos”, como la verbalizacion en plural del sustanti-
vo “religiéon”.® Los distintos religarnos, a mi parecer, responden a los
modos concretos en que los grupos de personas en cuestiéon viven y
cultivan su espiritualidad en sus propios términos. Constatamos que,
tanto en las comunidades como en las ciudades, las personas han co-
menzado a organizarse para tomar la dimension espiritual en sus ma-
nos. Con ello reivindican la dimensién politica de la espiritualidad de
una forma totalmente nueva. No estan creando una nueva religion ni
inaugurando una escuela bajo el estandarte o la guia de un nuevo gurd,
sino que se reinen mediante entramados de amistad y carifio a com-
partir distintas practicas y conocimientos. No significa que renuncien
necesariamente a sus religiones. En muchas ocasiones esta relectura de
la vida espiritual se da de manera interna a alguna tradicién religiosa
concreta (cristianismo, budismo, islam, etcétera). Y en otras ocasiones
no forman parte de alguna tradicién en especifico, pero se abren al
mutuo aprendizaje y al didlogo interreligioso; o se trata, en cambio, de
un recobrar la sabiduria espiritual de las tradiciones indigenas o afro-
descendientes. En otras palabras, estos multiples y diversos religarnos
logran liberarse, cada uno a su manera, de la l6gica excluyente de la
“identidad religiosa” para vivir en plenitud la “amistad espiritual”.”

18. Soy consciente de que seguir utilizando un término de la familia “religién” es problematico. Mi
eleccion de este término remite principalmente a dos razones. En primer lugar, por dar continuidad
a la logica de la verbalizacién de la vida; por lo tanto, al sustantivo “religién” le compete el verbo
“religarnos”. En segundo lugar, porque no encuentro un mejor término ni pretendo proponer uno que
homogenice a todos los demds, como en ocasiones parece que se utiliza la palabra “espiritualidad”.
Por el contrario, apuesto a que cada religarnos concreto se entienda a si mismo con los términos y
las palabras que le hagan sentido, pues los religarnos concretos no comparten un género comdn, sino
que son tan s6lo modos especificos y encarnados de experimentar la realidad.

19. Para profundizar en la amistad espiritual y su diferencia respecto de la identidad religiosa, ver Elias
Gonzalez Gémez y Pedro Pablo Achondo Moya, “Los llamo amigos”. Redescubriendo la amistad como
tejido de vida, Buena Prensa, México, 2025, pp. 33-44-.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

La identidad religiosa es heredera de los mitos modernos del indi-
viduo, la ciudadania, el Estado, la religién; mientras que la amistad
espiritual parte del reconocimiento de que no somos individuos, sino
personas, nudos de redes de relaciones que se tejen en amistad. Tener
identidad religiosa es una ilusiéon desencarnada, ya que, en realidad,
nuestra espiritualidad opera desde las relaciones concretas que nos
conforman, la comunidad que somos, pues, como diria el mistico
revolucionario Gustav Landauer, somos “los instantes de la eterna-

» 20

mente viva comuna de ancestros”.

Cuando pensamos en estos entramados comunitarios o de amistad, nos
referimos primeramente a los pueblos originarios, cuya lucha por la
defensa del territorio esta atravesada por su relaciéon profundamente
espiritual con la tierra y los ciclos vitales.” Pero también apuntamos a
los circulos de mujeres que buscan despatriarcalizar la espiritualidad
heredada y pasada siempre por el filtro de los varones. O los pequenos
grupos de meditacidn, danza, temazcal, estudio de textos sagrados...
Las distintas practicas no pueden equipararse, pero si la logica que es-
tos tejidos siguen: se reinen no bajo el ala de una institucion religiosa
0 negocio espiritual, sino desde la amistad que los teje en apoyo mutuo
para cultivar su propia espiritualidad. Al mantenerse en esta escala
convivial, dichos entramados renuncian a la pretensidon prometeica
de la artificialeza, abrazan la propia contingencia y recuerdan artes
ahora practicamente extintas, como el habitar o el buen morir. Re-
viven a partir de sus sentidos, puesto que inauguran nuevas ascéticas
que ordenan sus vidas en los territorios y contextos concretos en los
cuales se encuentran.

20. Gustav Landauer, Escepticismo y mistica. Aproximaciones a la Critica del lenguaje de Mauthner, Herder,
México, 2015, p. 45.

21. Ver Raul Zibechi, “Espiritualidad, autonomia y resistencias anticapitalistas” en Francisco de Parres
Gomez (Coord.), Internacionalismo critico y luchas por la vida: Hacia la construccion de horizontes
futuros desde las resistencias y autonomias, Catedra Jorge Alonso/Cooperativa Editorial Retos/Consejo
Latinoamericano de Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Mistica

Estas caracteristicas hablan de una nueva-antigua mistica que florece
en medio del inhéspito desierto de cemento, megaproyectos y guerras.
Fijémonos en esta experiencia que nos narra Vanessa Pérez Gordillo:

Fue en América Latina, en el seno de los movimientos, las organiza-
ciones y las escuelas populares donde comprendi la importancia de
empezar el dia con lo que alli se llama «la mistica». La primera vez
que me dijeron «vamos a la mistica», me quedé petrificada. La mera
idea de tener que volver a ponerme en situaciéon de introspecciéon
para atraer los pensamientos positivos pesaba horrores [...]. En el
suelo del jardin habia tres cuencos: uno con tierra, otro con agua 'y
otro con cereales. Alrededor las personas que formaban parte de la
escuela hacian un hemiciclo. Una mujer ley6 una nota que explicaba
el derecho de habitar el territorio, trabajar la tierra y acceder al agua
y a la comida. Mientras todos aplaudian, volvi a quedarme petrifi-
cada. ¢Qué mundo tendriamos si la mistica de cada lugar tratara
estas cosas? Asi comienzan las mafianas en las escuelas populares
del continente suramericano. Cada una es un canto a la memoria,
una invitacién a recordar lo que quieren borrar pretorianamente las
megaempresas, los Estados, el neoliberalismo y el capital. Por eso,
descolonicé la mirada hacia esa costumbre. Cada mafnana conviene
recordar antes de continuar con la vida, en comunién o en soledad.
Ayuda a tener claro el camino.”

¢Qué nos desvelan estas experiencias? La mistica a la que hago refe-
rencia, si bien se relaciona directamente con la tradicién de lo que
hemos entendido con este término, no pretende ajustarse a purismos
o exactitudes conceptuales de ninguna academia. Por el contrario, en
este texto se recupera la nociéon de mistica que he desarrollado a partir
de mi propia experiencia y trabajo, y que plasmo en algunas obras.”
Por mistica entiendo el dinamismo vital de apertura radical y comunién

22. Vanessa Pérez Gordillo, La dictadura del coaching. Manifiesto por una educacién del yo al nosotros,
Akal, Madrid, 2019, p. 137.

23. Elias Gonzéalez Goémez, El dinamismo mistico. Mistica, resistencia epistémica y creacién del mundo nue-
vo, Aliosventos, Zibata, Querétaro, 2022; Elias Gonzilez Gémez, 7 misticas para transitar los tiempos
actuales, Buena Prensa, México, 2022.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

amorosa con la misteriosidad de lo real. Y es que estoy convencido de
que la mistica, para nuestros tiempos de crisis civilizatoria y reinado
de la artificialeza, ha de consistir basicamente de dos cosas: 1) abrazar
la zozobra de la oscura incertidumbre radical, fruto de nuestra con-
dicion precaria y finita, y 2) volver a la realidad y al sentido de lo que
de ella emana.”

El desmantelamiento del monopolio radical de la religion, que no es
otro sino el mito desencarnado de la artificialeza, se alcanza tnica-
mente a través del verbo religarnos, un verbo mistico que pasa por
la recuperacién y regeneracioén personal y colectiva para “sentir” la
realidad y despertar asi a nuestra auténtica condicidn: ser nudos de
redes de relaciones. Volver a lo real, a la vida y a su cuidado a partir
de los mitos encarnados que construimos comunitaria y participativa-
mente con otras personas y seres se presenta como la via para resistir
a la artificialeza.

Lo que se plantea es una mistica de la realidad, para la cual hay que
tener presentes algunas nociones importantes. Nuestra experiencia
es de experimentar la realidad, de que las cosas cuentan con un “de
suyo”, es decir, poseen una alteridad en sus notas o atributos que par-
ten de ellas, aunque las percibimos en nosotros. Lo que entendemos
por realidad no es sino la co-participacion de todas las cosas en un
tejido universal, dindmico y siempre presente. Pero este tejido no lo
experimentamos en abstracto, sino en las cosas reales concretas con
las que entramos en relacion y en contacto. Asi, experimentamos las
cosas como reales, es decir, como formalmente reales; su manera de
presentarse ante nosotros es en tanto reales. En ocasiones, cuando la
inercia de la superficialidad no nos atrapa, experimentamos la reali-
dad con una densidad especial. Esta densidad de realidad remite a una
suerte de profundidad de la cual no nos damos cuenta normalmente,

24. Ver, particularmente, Elias Gonzalez Gémez, El dinamismo mistico, p. 26; Elias Gonzilez Gémez,
Religarnos..., p. 363.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

pero intuimos que siempre ha estado ahi. Es como si sintiéramos de
pronto la realidad por primera vez o como si finalmente estuviéramos
sintiendo la realidad, un sentido de realidad. Expresado en términos
del fil6sofo espafiol Xavier Zubiri, “la realidad se nos impone”. Lo real
se apodera de nosotros a través del poder de lo real, de 1a densidad de
lo real. La realidad como poder no es sino esta densidad a la que alu-
diamos; es como la realidad se apodera de quien la siente, fundandole
también en tanto realidad.” En otras palabras, las cosas nos remiten
a una misteriosidad de lo real, lo que algunos llamamos Dios, el cual
no es un ser o ente extramundano, sino la misteriosidad de lo real, esa
dimensién real de las cosas que las fundamenta en tanto reales. Asi, a
decir del propio Zubiri, jamas, “ni en el acceso supremo de los grandes
misticos, se accede a Dios sin las cosas o fuera de ellas: se accede siem-
pre a Dios en las cosas”.”° S6lo a través de las cosas reales, captando su
misterio, es que accedemos a la mistica tal y como la he presentado.

La mistica se dinamiza siempre desde el Misterio. No hay mistica sin
Misterio, sin el encuentro y la relacién con Eso. No en un sentido
dualista ni extramaterial. La trascendencia de Dios se da en la inma-
nencia, en las cosas reales. Al Misterio no lo podemos dominar, es lo
mas radical. La misteriosidad de lo real es su fundamento y es misterio
desde si mismo y por su propio lado, no un enigma o un problema que
tecnologicamente llegaremos a resolver con las técnicas de la artificia-
leza. Esta no es sino el mito desencarnado que ha exiliado al Misterio.
A partir del encuentro con la misteriosidad de lo real va aconteciendo
la “inversion de la intencionalidad”” o conversion. La vida invierte su
dinamismo, del mero consumo egoico del mundo y las relaciones, a la
experiencia de la fe como apertura radical de recepciéon amorosa. Esta
verdad no es conceptual, sino corporal y experiencial. Ya lo anunciaba

25. La filosofia de Xavier Zubiri estd muy presente en estas reflexiones, aunque no pretendo repetir el
tratamiento mas profundo de sus ideas, que se incluye ya en la ltima parte de Religarnos... Ver Xavier
Zubiri, El hombre y Dios, Alianza/Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 2012.

26. Ibidem, p. 203.

27. Ver, especialmente, los capitulos 11 y 11l de Elias Gonzalez Gémez, El dinamismo mistico...



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto: “esta verdad era inutil exponerla
en libros, difundirla en conferencias o discursos publicos [...] es una
verdad que solo puede conocerse practicindola, que solo puede en-
sefiarse ayudando a otro a practicarla”®® La fe, ese dinamismo vital
de apertura radical a la misteriosidad de lo real —o sea, la mistica—,
no es creer en algo o en alguien, sino entregarse en fidelidad a una
relacion cuya hondura nos constituye, y vivir la vida desde ahi. Esto
se hace personal y colectivamente, recordando que persona significa

no individuo, sino nudo de red de relaciones.

Si la artificialeza nos hace perder el sentido, la mistica, en tanto rela-
cién profunda con la realidad, lo recupera en todas sus acepciones:
sensualidad, inteligibilidad, para qué (propdsito) y direccionalidad.
Este “sentir la realidad” no se limita, entonces, a sentir frio o calor, o
a tocar esta o aquella superficie. Sentir la realidad es estar religado a
ella por el poder de lo real; es reconocer la dimension mistérica de lo
real y, por lo tanto, la nuestra propia como realidad que somos. En esto
consiste el religarnos, en los modos en que las personas y colectivos
van recuperando su auténtica condicién de existencia proporcional
—a escala humana en un mundo captable por los sentidos— desde
las relaciones que entablan comunitaria y participativamente con sus
pares y su entorno, incluyendo la dimensién mistérica de la vida. Re-
cuperar el sentido de realidad es recuperar la propia vida que se vive
a escala humana a través de nuestros cuerpos y de mitos encarnados
en constante desmitificacién y remitificacién, producto del contacto
con la realidad viva y dinamica.

Lejos estamos, por lo tanto, de una mistica de fuga mundi. Muy por el
contrario, la vida mistica consiste en ir experimentando la densidad y
hondura de lo real en su Misterio. Es el retorno a la simplicidad de la
vida en su verdad, en sus condiciones reales, y no desde los entramados

28. Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto, La peregrinacién a las Fuentes, My Bright Leaf, México, 2024, p. 268.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

engafosos de la artificialeza. La mistica, mas alla de la artificialeza, es
un realismo mistico.” Aqui se vuelven pertinentes las palabras de Javier
Melloni cuando afirma: “La realidad se desvela realizandola, no hay
otro camino para ser que siendo. No hay otra revelacién de Dios que
el adentramiento en lo real”.”

Ante la ilusién de la artificialeza (origen de una sociedad sinsentido
—que no siente la realidad— y patriarcal, que pretende construir la
distopia de un mundo puramente humano y que, al no poder lograrlo,
destruye la vida), la mistica toca lo real desde la proporcionalidad del
universo. No toca la realidad en si (este concepto corresponde mas a
las filosofias idealistas), sino que se cimenta en la realidad relacional
y participativa, de la cual formamos parte.” Este ir profundizando en
la realidad no se entiende, entonces, como un “salirse del mundo”,
sino como una vida cada vez mas encarnada y dinamizada desde y
para relacionarse con méas transparencia con la dimensién mistérica
de lo real. La mistica a la que nos referimos es una forma de vida, un
dinamismo vital que se vive en la cotidianidad méas concreta del dia a
dia: en comer, vestirse, amar, moverse, llorar, alegrarse, dolerse, desear.
Pero para experimentar la realidad sin los multiples velos y desérdenes
que provienen de la artificialeza, hemos de purgar nuestros sentidos.
Ahi es donde entra la ascética como la otra cara fundamental de la
mistica que tanto hemos olvidado. Queremos espiritualidades que nos
complazcan y nos den gusto en todo. Vivimos bajo el yugo del “imperio
del gusto”.”” La espiritualidad actual camina en el filo de una navaja
con el peligro constante de caerse ya sea del lado de las instituciones
contraproductivas que niegan el sentido cooptandolo y censurandolo,
29. Elias Gonzalez Gomez, “Breves esbozos hacia un realismo mistico” en Piezas, en didlogo filosofia y
ciencias humanas, Instituto de Filosofia, Tlaquepaque, Jalisco, vol. XIiI, N 35, diciembre 2022, pp. 54-65.
30. Javier Melloni, Perspectivas del absoluto. Una aproximacién mistico-fenomenolégica a las religiones,
Herder, Barcelona, 2018, p. 194.
31. Ver Raimon Panikkar, La intuicién cosmotedndrica. Las tres dimensiones de la realidad, Trotta, Madrid,
1999; Jorge N. Ferrer y Jacob Sherman (Eds.), El giro participativo. Espiritualidad, misticismo y estudio
de las religiones, Kair6s, Barcelona, 2011.

32. Elias Gonzalez Gémez, “El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justicia, 30/V/2023, https://
blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-imperio-del-gusto Consultado 12/1/2024.

18



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

o del lado de la sobreestimulacion propia del hedonismo tan comutn
en tiempos de decadencia como los nuestros. La ascética ordena los
sentidos® para que alcancen su modalidad proporcional a través de la
cual captamos la realidad y su Misterio.

Una mistica con estas caracteristicas, a saber, encarnada y vivida des-
de el sentido de realidad en lo concreto, serd una mistica territorial.
Esto significa que sera diferente en cada monte, en cada lago, en cada
pueblo, en cada lengua. No serd una mistica universal, perenne, tras-
cendente a los accidentes de la historia y la materia, sino una mistica
participativa que se construye y dinamiza desde la relacién concreta.
De este modo, abre la puerta a una auténtico pluriverso.

Los muchos religarnos concretos son los modos en que las misticas
van surgiendo, religindose con la realidad y su sentido, experimen-
tando la dimensién mistérica de lo real y dinamizando y cuidando la
vida desde ahi. Se van fraguando a partir de la recuperacién concreta
de la propia vida, de vivir nuestras propias vidas, no las prefabricadas
por los gobiernos y las empresas de la artificialeza. Las siguientes
palabras de Raul Zibechi respecto de la espiritualidad guarani me
parecen elocuentes y representativas de lo que aqui quiero transmitir:
“Pero la espiritualidad tiene un fin, que consiste en reafirmar de modo
permanente y continuo ‘su ser cultural’, sin apartarse de las normas
y reglas que los mitos tienen por objetivo trasmitir y revivir. Como
toda sociedad, los pueblos originarios dedican sus mejores energias

a seguir siendo lo que son, a reafirmarse en su ser”.*

Por ello, descubrimos esta mistica latente en las luchas por la defensa
del territorio, la autonomia alimentaria, la regeneracion de los saberes
tradicionales, los grupos que en amistad se tejen para articular sus

33. Queda claro que no hay que entender por “sentidos” exclusivamente los cinco sentidos tradicionales,
sino todo el sentido en tanto percepcién de la vida.
34. Ratl Zibechi, “Espiritualidad...”, pp. 507-508.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

practicas espirituales de cualquier tipo, méas alla de las instituciones
religiosas o las narrativas autocomplacientes del wellness y las religio-
nes alternativas. Nuevos mundos estan surgiendo desde los abajos que
quieren recuperar su sentido de realidad; una mistica que nace en las
entrafas de la Tierra. X

Fuentes documentales

Cavanaugh, William T., El mito de la violencia religiosa. Ideologia secular
y raices del conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010.

Cayley, David, Ivan Illich: an intellectual journey, The Pennsylvania
State University Press, Pennsylvania, 2021.

Ferrer, Jorge N. y Sherman, Jacob (Eds.), El giro participativo. Espiritua-
lidad, misticismo y estudio de las religiones, Kairo6s, Barcelona, 2011.

Gonzalez Gomez, Elias, “Breves esbozos hacia un realismo mistico”
en Piezas, en didlogo filosofia y ciencias humanas, Instituto de
Filosofia, Tlaquepaque, Jalisco, vol. XIII, N2 35, diciembre 2022,
pp. 54-65.

“El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justicia,
30/V/2023, https://blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-
imperio-del-gusto Consultado 12/1/2024.

7 misticas para transitar los tiempos actuales, Buena Prensa,
México, 2022.

El dinamismo mistico. Mistica, resistencia epistémica y crea-
cion del mundo nuevo, Aliosventos, Zibat4, Querétaro, 2022.

Religarnos. Mas alla del monopolio de la religion, Kairos,
Barcelona, 2023.

Gonzilez Gomez, Elias y Achondo Moya, Pedro Pablo, “Los llamo ami-
gos”. Redescubriendo la amistad como tejido de vida, Buena Prensa,
México, 2025.

Gonzalez Gomez, Elias y Tornel, Carlos, Gustavo Esteva. Vida y obra de
un intelectual publico desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones,
México, 2023.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Esteva, Gustavo, “La insurreccion en curso” en Ornelas, Raudl (Coord.),
Crisis civilizatoria y superacion del capitalismo, Universidad Na-
cional Auténoma de México, México, 2013, pp. 129-210.

lich, Ivan, Los rios al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley,
Aliosventos, Zibata, Querétaro, 2019.

Landauer, Gustav, Escepticismo y mistica. Aproximaciones a la Critica
del lenguaje de Mauthner, Herder, México, 2015.

Lanza del Vasto, Giuseppe Giovanni, La peregrinacion a las Fuentes,
My Bright Leaf, México, 2024.

Melloni, Javier, Perspectivas del absoluto. Una aproximacién mistico-
fenomenolégica a las religiones, Herder, Barcelona, 2018.

Moore, Jason W.,, El capitalismo en la trama de la vida. Ecologia y acu-
mulacién de capital, Traficantes de Suenos, Madrid, 2020.

Panikkar, Raimon, La intuiciéon cosmotedndrica. Las tres dimensiones
de larealidad, Trotta, Madrid, 1999.

Mito, fe y hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007.

Pérez Gordillo, Vanessa, La dictadura del coaching. Manifiesto por una
educacién del yo al nosotros, Akal, Madrid, 2019.

Polanyi, Karl, La gran transformacion. Los origenes politicos y economi-
cos de nuestro tiempo, Fondo de Cultura Econémica, México, 2017.

Prado, Abdennur, Genealogia del monoteismo. La religion como dispo-
sitivo colonial, Akal, México, 2018.

Robert, Jean, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardio,
ftaca, México, 2022.

Von Werlhof, Claudia, iMadre Tierra o muerte! Reflexiones para una
teoria critica del Patriarcado, El Rebozo, México, 2015.

Zibechi, Raul, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo»
en movimiento, Desde Abajo, Bogota, 2017.

“Espiritualidad, autonomia y resistencias anticapitalistas”
en De Parres Gomez, Francisco (Coord.), Internacionalismo
critico y luchas por la vida: Hacia la construccion de horizontes
futuros desde las resistencias y autonomias, Catedra Jorge Alon-
so/Cooperativa Editorial Retos/Consejo Latinoamericano de



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.
Zubiri, Xavier, El hombre y Dios, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri,
Madrid, 2012.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





