
1       

Resumen. González Gómez, Elías. Mística y artificialeza. Por una espiritua-
lidad en tiempos de colapso. Las espiritualidades y las religiones han estado 
desterradas de los círculos de pensamiento crítico y de la política. Se las ha 
juzgado como un importante pilar del gran edificio opresor moderno. Sin 
embargo, en las últimas décadas se ha dado una revaloración tanto de la di-
mensión espiritual en sí como de su rol en las luchas. Estas reflexiones son 
un repaso de argumentos más ampliamente desarrollados en el libro Religar-
nos. Más allá del monopolio de la religión.1 Se trata de dar cuenta de una serie 
de transformaciones que se están dando en el ámbito religioso y que, como 
intentaré demostrar desde una perspectiva filosófica y social, podrían repre-
sentar vías de construcción hacia auténticas alternativas desde la mística en 
medio del colapso civilizatorio contemporáneo.
Palabras clave: mística, artificialeza, mito, insurrección en curso, colapso.

Abstract. González Gómez, Elías. Mysticism and Artificiality. Towards a Spi-
rituality in Times of Collapse. Spiritualities and religions have been banished 
from the circles of critical thinking and politics, disparaged as a key pillar of 
the great modern edifice of oppression. And yet, in recent years people have 
reassessed the spiritual dimension as well as its role in worldly struggles. 
These reflections are an overview of arguments that are developed more 

Mística y artificialeza.  
Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Elías González Gómez*

Recepción: 1 de septiembre de 2025
Aprobación: 20 de noviembre de 2025

*	 Maestro en Filosofía por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor del iteso. 
eliasgonzalez@iteso.mx

1.	 Elías González Gómez, Religarnos. Más allá del monopolio de la religión, Kairós, Barcelona, 2023.



2 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

robustly in the book Religarnos. Más allá del monopolio de la religión. (Relin-
king. Going Beyond the Monopoly of Religion). The aim is to review a series 
of transformations that are taking place in the religious sphere and that, as 
I will try to demonstrate from a philosophical and social perspective, could 
offer routes for rebuilding authentic alternatives of mysticism in the midst of 
the collapse of civilization we are undergoing.
Key words: mysticism, artificiality, myth, ongoing insurrection, collapse.

Religión como dispositivo colonial

Si seguimos a Abdennur Prado,1

2 lo primero que habría de hacerse es des-
mantelar la certeza de que la religión ha sido un lenguaje ahistórico y 
universalmente presente en la historia humana. Por el contrario, Prado y 
otros autores como Richard King demuestran que aquélla es un fenómeno 
propiamente moderno e inexistente tanto en tiempos previos a la moder-
nidad como en geografías y pueblos ajenos a la cristiandad ilustrada. Este 
dato temporal es importante, porque, incluso en la misma matriz occiden-
tal, no siempre han existido “religiones”, por lo menos no en el sentido 
contemporáneo. Un buen ejemplo lo encontramos en las obras de Teresa 
de Jesús, para quien el término “religiones” refiere únicamente a las órde-
nes católicas, llámense carmelitas, jesuitas, agustinos, dominicos, etcétera.

Una vez separada la Iglesia del Estado,2

3 las ciencias de las religiones 
comenzaron a catalogar los distintos fenómenos culturales encontrados 
por colonizadores y exploradores dentro del campo de “lo religioso”, 
creando así toda una gama de estudios comparativos que iniciaron la 
publicación de innumerables investigaciones que hablaban de la religión 

12.	 Abdennur Prado, Genealogía del monoteísmo. La religión como dispositivo colonial, Akal, México, 2018.
23.	 En este análisis subrayo más el papel que tuvieron las ciencias de las religiones en la invención del 

dispositivo de la religión, pero igual peso tuvo el proceso político de creación del Estado-nación 
moderno. Ver William T. Cavanaugh, El mito de la violencia religiosa. Ideología secular y raíces del 
conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010. 

3	



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

como un universal humano con distintas concreciones históricas. En rea-
lidad, el concepto religión fue impuesto desde el lenguaje y la cultura del 
colonizador, produciendo una serie de efectos coloniales en los distintos 
territorios. Todo lo que Europa consideraba propiamente “religioso” 
(textos sagrados, sacerdotes, dioses, etcétera) fue “encontrado” en las 
otras culturas, más como proyecciones de lo que querían encontrar que 
como el resultado de un auténtico encuentro con lo desconocido. 

De un día para otro, todo el mundo tenía religión. Pero había religiones 
mejores que otras, ya que el mero concepto, en su acepción cristiana 
de re-ligare, responde a cosmovivencias propias del cristianismo que 
no necesariamente se comparten en otras culturas, como el hecho de 
necesitar ser re-ligado (volver a ser ligado). Había, pues, religiones 
que religaban mejor que otras, y el cristianismo fue considerado la 
vera religio. Ya más avanzados los procesos de secularización, aquélla 
comenzó a ser algo que se puede elegir libremente, siendo la mejor 
opción de todas la de no profesar ninguna religión, ya que éstas perte-
necen al pasado oscurantista y no científico-racional. 

El mecanismo colonial de la religión opera de la siguiente manera: 
primero, se crea la categoría de religión; segundo, se aplica a todas las 
culturas para determinar en qué consiste su religión —puesto que se 
parte del supuesto de que la religión es un fenómeno universal y propio 
de lo humano—; tercero, según los datos recogidos por las ciencias 
coloniales de la antropología y la etnología, las distintas “religiones” 
son clasificadas según sus especies —como los animales—; cuarto, se 
crean tipologías; quinto, se comparan; sexto, se explican las relaciones 
entre ellas, y, séptimo, se puede dictaminar cuál es el papel de la reli-
gión en la historia humana.

El concepto religión comenzó como un dispositivo colonial para im-
plantar la verdadera religión frente a las falsas; y terminó siendo una 
ideología enfocada en superar el pasado para abrazar la única y nueva 



4 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

religión: la modernidad. El principal problema radica en que esta últi-
ma, lejos de cumplir con su cruzada antirreligiosa, se funda en un cú-
mulo de certezas y de mitos en los que cree ciegamente, convirtiéndose 
de ese modo en la más fiel heredera de todo aquello que juró superar. 
No únicamente respecto de la continuidad entre cristiandad-moder-
nidad, entendida por Iván Illich como la corrupción del cristianismo,4 
sino también y sobre todo en relación con la modernidad como mito, 
y para ser más específicos, como mito desencarnado. 

Mito encarnado y mito desencarnado

Al ampliar la noción de religión —y de espiritualidad— a la posibilidad 
humana de relacionarse con la realidad a través —porque sólo así puede 
hacerlo— de narrativas, experiencias y organizaciones simbólicas que 
dan como resultado, según Raimon Panikkar, mythos5 (entendidos como 
“horizonte de inteligibilidad”), la modernidad no es más que un mito 
entre otros tantos. Sin embargo, es importante reconocer que hay de 
mitos a mitos. Aquí se propone distinguir entre los mitos encarnados 
y los mitos desencarnados. Los primeros son aquéllos que, sin dejar de 
ser mitos (porque no se puede vivir fuera de algún mito), mantienen un 
bucle de retroalimentación con lo real. Así, los mitos encarnados se van 
contrastando con la propia vida, actualizándose una y otra vez conforme 
la realidad va mostrando más de sí. En otras palabras, buscan profundizar 
en lo real, aunque jamás lleguen a captarlo en su totalidad, pues no hay 
realidad sin mito; ambos se dan en relación no-dual o participativa. Los 
mitos desencarnados, en cambio, han perdido toda retroalimentación 
con la realidad; continúan construyendo castillos en el aire cada vez 

4.	 Iván Illich, Los ríos al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley, Aliosventos, Zibatá, Querétaro, 
2019.

5.	 Según Raimon Panikkar, un mythos es el “conjunto de contextos que se dan por descontados”; es “lo 
que no ponemos en discusión; y no se pone en discusión porque, de hecho, no se considera discu-
tible”. El mito es el horizonte de sentido desde el que y en el que vivimos e interpretamos la vida; 
las condiciones de posibilidad de una vida; las claves ocultas de las cuales no somos conscientes, no 
podemos si quiera discutirlas. Desde ellas interpretamos el mundo. Ver Raimon Panikkar, Mito, fe y 
hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, pp. 29 y 45.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

más abstractos, desentendiéndose de los correlatos reales en los cuales 
se sustentan. Esto da como resultado ficciones que han perdido todo 
piso y que operan demencialmente en mundos de pura fantasía, aunque 
destruyendo a su paso su misma condición de posibilidad, a saber, la 
realidad misma (como podemos constatar con la crisis ambiental actual).

Reiteramos: ambos tipos de mitos son mitos, pues del mito no podemos 
salirnos. Sin embargo, los mitos encarnados caminan en un constante 
proceso de desmitificación causado por el contacto abierto con lo real, 
lo cual da como resultado una remitificación que, tarde o temprano, 
por el contacto con lo real, se desmitificará para remitificarse una y 
otra vez, pero profundizando en el misterio de lo real. De esto carecen 
los mitos desencarnados, pues en lugar de profundizar en el misterio 
de lo real a partir del contacto con la vida concreta, especulan más y 
más en el aire que infla la abstracción, elevándose hasta perder todo 
contacto con la tierra. 

Artificialeza

Proponemos llamar al mito desencarnado artificialeza.6 Con este con-
cepto entendemos la pretensión de construir un mundo puramente 
humano por encima o aparte de los ciclos de la vida, un mundo sin 
límites, sin muerte, en donde la humanidad reine por el resto de los 
seres ya no únicamente del planeta, sino del universo. Autoras como 
Claudia von Werlhof han explicado esto en términos del patriarcado. 
Para la pensadora alemana, el patriarcado es una distopía totalmente 
imposible de llevar a cabo porque, de inicio, no tiene correlato con la 
realidad: en el principio era el padre, pater-arché.7 Lo cierto es que, al 

6.	 Tomo del arte el concepto “artificialeza”. Ahí se ha utilizado por artistas como Julio Cotrina para 
representar una intersección entre lo natural y lo artificial. El término también se ha utilizado en el 
pensamiento complejo, aunque no he encontrado referencias en este ámbito. Con todo, en Religarnos. 
Más allá del monopolio de la religión, desarrollo más ampliamente qué entiendo por aritificialeza, 
acuñando la palabra con un significado propio de mis reflexiones.

7.	 Claudia von Werlhof, ¡Madre Tierra o muerte! Reflexiones para una teoría crítica del Patriarcado, El 
Rebozo, México, 2015. 



6 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

comienzo, era la madre, de quien surge la vida. Así, esta pretensión 
a la que nombramos “artificialeza” está cruzada por una importante 
dimensión de género y, en la actualidad, de raza y de clase, ya que el 
Antropoceno, la era geológica marcada por la acción humana, es, de 
hecho y como lo expresan autores como Jason W. Moore, Capitaloceno.8 

En estos términos, el patriarcado/artificialeza consiste en la sobreva-
loración humana de sí misma frente al mundo de la vida y sus ciclos, 
al pretender ser creadora y sostenedora de la realidad o, por lo menos, 
valerse de ella para sus propios fines. Como ésta es una posibilidad in-
viable, el patriarcado/artificialeza intenta siempre “demostrar” y cons-
truir un mundo únicamente suyo; convertir lo artificial en lo nuevo 
natural, es decir, que la artificialidad se convierta en la nueva norma. 
En este punto es importante aclarar que no estamos cayendo aquí en 
la clásica dicotomía —propiamente moderna— que diferencia, por un 
lado, lo natural y, por el otro, lo cultural o artificial. Al contrario, se está 
denunciando cómo la ilusión de que lo que construimos los humanos 
(siempre condicionado por la realidad de la vida) quiere emanciparse 
de su inter-relacionalidad condicionante (y posibilitante) para auto-
gobernarse a sí misma y al resto de lo que existe; de modo que busca 
construir un mundo aparte, paralelo o encima de la realidad (un buen 
ejemplo es el de los cables del internet que cruzan los océanos), por 
más distópica que esta ilusión sea. En otras palabras, la separación 
entre lo natural y lo artificial es el presupuesto de la artificialeza, no 
su contrario; ya que, para que lo artificial se haya vuelto lo nuevo na-
tural existente, primero tuvo que imaginar un “otro mundo” respecto 
de la realidad viva. Este “otro mundo” puede ser metafísico, como lo 
fue para muchas tradiciones espirituales, pero también tecnológico, 
como lo es para la modernidad. Por ello, como demuestra Jean Robert, 
la tecnología moderna surge de la teología.9

8.	 Jason W. Moore, El capitalismo en la trama de la vida. Ecología y acumulación de capital, Traficantes 
de sueños, Madrid, 2020. 

9.	 Jean Robert, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardío, Ítaca, México, 2022. 



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Ahora bien, sin desmentir ni minusvalorar las anteriores dimensiones 
del problema —las cuales se exploran más ampliamente en el libro 
citado al inicio—, nuestro argumento es que la artificialeza es, ante 
todo, un hecho religioso; es la posible desviación religiosa de la que 
las distintas tradiciones espirituales del planeta nos han advertido y 
en la que, lamentablemente, muchas de ellas han caído. La catástrofe 
contemporánea no es sino el efecto de la religión entendida según el 
mito propiamente occidental y moderno, que es un modo concreto e 
histórico de la artificialeza.10 

La artificialeza contemporánea opera en todos los niveles. Actualmen-
te vivimos, según Iván Illich, en la era de los sistemas. El proceso de 
individualización moderna, a partir de los procesos de despojo que 
arrinconan a las personas en las garras de las instituciones contrapro-
ductivas, crea al individuo como una entidad regida por el principio 
de escasez.11 La sobretecnologización, nacida de la pretensión de la 
artificialeza de crear un mundo aparte, empobrece todavía más al ya 
de por sí paupérrimo individuo dependiente de los bienes y servicios 
modernos, y lo obliga a necesitar distintos aparatos y prótesis para 
poder sobrevivir e, incluso, simplemente para percibir el nuevo mundo 
artificial superpuesto al proporcional que le brindan sus sentidos. A 
lo largo de la historia humana, el “mundo humano” era aquél captable 
por sus sentidos, los cuales son proporcionales a las realidades que 
perciben, como el ojo proporcional a la luz. La artificialeza instaura un 
mundo no proporcional, es decir, uno no captable por la escala huma-
na, sino a través de las prótesis. Así, las personas y las comunidades, a 

10.	 Alejándonos de la discusión sobre los orígenes, aquí se entiende la artificialeza como una posibilidad 
humana en la que siempre podemos caer y en la que seguramente la humanidad ha caído en varias 
ocasiones y probablemente seguirá cayendo después. Pero también es importante señalar las particu-
laridades y especificidades de la artificialeza propia de la modernidad. Entre otras, está la globalidad 
y, por lo tanto, una afectación a escala mundial. 

11.	 El principio de escasez es el presupuesto básico de la economía moderna del que surge dicha ciencia: 
la creencia de que tenemos deseos infinitos y que, por lo tanto, el hecho de que haya bienes finitos 
representa un problema que la economía tiene que resolver. En realidad, tal es el constructo sobre el 
cual puede construirse toda la lógica de producción capitalista e industrial; pero está lejos de ser un 
dato de realidad compartido por todas las culturas, filosofías y pueblos. 



8 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

medida que son fragmentadas e individualizadas, ya no pueden valerse 
de sus propios sentidos, cuerpos y saberes para vivir su vida, sino que 
heterónomamente se vuelven dependientes de una artificialeza des-
encarnada y son esclavizadas a un deseo planificado para el consumo 
y la autocomplacencia. 

Desde este panorama, creo que puede entenderse mejor la siguiente 
afirmación: la situación y el reto que tenemos enfrente y hacia el futu-
ro es, ante todo, de raigambre religiosa. No es que no sea también de 
raíz política, de género, económica, ambiental, social o filosófica —por 
supuesto que es todo eso y más—, pero parte desde la base de una pre-
tensión netamente religiosa: la construcción de un mundo mejor, un 
más allá divino, primero, puramente humano, sostenido en sus propias 
invenciones; así pues, es una patología de origen religioso. De este 
modo, surge la pregunta por el papel de la mística en este contexto y la 
de si, por otro lado, ésta deriva en una emancipación religiosa también 
en términos de pluralismo espiritual. En otras palabras, si una mística 
contemporánea es posible, ésta se dará de frente a y —según intentaré 
mostrar— como posible salida de la artificialeza. 

Monopolio radical

Este punto amerita volver a Iván Illich y a su concepto monopolio radi-
cal. Partiendo de Illich, pero ampliando también un poco su propuesta, 
éste se da cuando una cierta manera de entender y hacer la vida se con-
vierte en la única posible. Por ejemplo, el monopolio radical que actual-
mente tiene la escolarización en la dimensión humana del aprender, así 
como el paradigma de la salud en el ámbito del sanar. Illich explica este 
proceso como sustantivación, esto es, cuando las distintas esferas de la 
vida se convierten en sustantivos como salud, educación o transporte. 
Estos sustantivos se transforman en monopolios radicales, los cuales 
surgen a partir del proceso industrial de individualización, despojo y 
desvalorización de los modos comunitarios de vida, sustantivando la 



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

vida a través de ellos, para entonces ceder toda nuestra potencia per-
sonal y colectiva a instituciones que ofrecen bienes y servicios. Con 
todo, el origen de este proceso se encuentra en la Iglesia y en sus proce-
sos de criminalización del pecado, burocratización del amor cristiano 
y evangelización.12 De nuevo, nos encontramos ante un problema de 
índole religiosa, aunque se traduzca a esferas económicas, políticas o 
sociales (de hecho, todas estas esferas, como lo muestra Karl Polanyi, 
eran una y la misma antes de la instauración de la economía moderna, 
lo que él llama la “gran transformación”, que fragmentó la realidad en 
diversos “cajones”: político, económico, religioso, etcétera).13 

El primer monopolio radical moderno es, pues, el religioso, el cual se 
fue expandiendo primeramente dentro de la Iglesia y, paulatinamente, 
al resto del mundo a partir del proceso antes descrito. Se instaura así un 
monopolio radical religioso que es, por lo tanto, un mito desencarnado, 
la artificialeza propiamente moderna.

La insurrección en curso

Según Iván Illich y su amigo Gustavo Esteva, para liberarse de un mo-
nopolio radical, es decir, para trascender la sustantivación de la vida, 
tenemos que regresar a los verbos:14 en lugar de educación hay que 
aprender, en lugar de salud hay que sanar… en lugar de religión hay 
que religarnos. Gustavo Esteva llama “insurrección en curso”15 a los en-
tramados comunitarios y colectivos que, a través de esta recuperación 
de los verbos, van rehaciendo sus vidas tan lastimadas por la moder-
nidad industrial. Por su parte, Raúl Zibechi los nombra “sociedades en 

12.	 Para profundizar en estas y otras propuestas de Iván Illich, ver David Cayley, Ivan Illich: an intellectual 
journey, The Pennsylvania State University Press, Pennsylvania, 2021.

13.	 Karl Polanyi, La gran transformación. Los orígenes políticos y económicos de nuestro tiempo, Fondo de 
Cultura Económica, México, 2017.

14.	 Ver Elías González Gómez y Carlos Tornel, Gustavo Esteva. Vida y obra de un intelectual público 
desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones, México, 2023. 

15.	 Gustavo Esteva, “La insurrección en curso” en Raúl Ornelas (Coord.), Crisis civilizatoria y superación 
del capitalismo, Universidad Nacional Autónoma de México, México, 2013, pp. 129-216.



10 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

movimiento”.16 Se trata de una insurrección silenciosa, sin vanguardia 
revolucionaria, que se da desde abajo y con la gente común que recupe-
ra —a veces por necesidad, otras veces por conciencia o contagio— los 
modos propios de subsistencia. Esta gente vuelve a preocuparse por 
su comida y siembra lo que consume o se organiza para crear alianzas 
entre productores rurales y consumidores urbanos; lucha por aprender 
en libertad más allá de los currículos ocultos de la escolarización, o 
reaprende a sanar sin depender del sistema de salud.

Esto no es un ideal o una propuesta, una nueva utopía por construir. 
La insurrección en curso se está dando de facto, en todo el mundo y 
en una enorme diversidad. No es una fuerza mundial organizada, sino 
construcciones concretas alternativas que responden en su propio con-
texto; un “No” común (al capitalismo, al patriarcado, al colonialismo) 
desde una enorme diversidad de “Síes”. De esta manera, personas de 
a pie, en sus lenguas y en sus propios términos, están cambiando el 
mundo en resistencia y reexistencia; están caminando no desde la ló-
gica de la expectativa —puesto que no sabemos qué va a pasar—, sino 
desde la esperanza: seguir adelante por el simple hecho de que tiene 
sentido hacerlo. 

Las religiones alternativas 

En este enorme abanico de innovaciones, también se dan movimien-
tos que aparentan ser críticos y alternativos, aunque en realidad son 
más de lo mismo. Gustavo Esteva solía dar el ejemplo de los “tomates 
reaccionarios” y los “tomates revolucionarios”. Los primeros son los 
tomates que, como individuos, podemos sembrar en patios o jardi-
nes, casi siempre como adorno. Esta práctica no cambia las relaciones 
sociales. Por otro lado, los tomates que se comparten o truecan con 
vecinos quienes, a su vez, producen lechugas o cualquier otra cosa sí 

16.	 Raúl Zibechi, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo» en movimiento, Desde Abajo, 
Bogotá, 2017.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

se traducen en relaciones nuevas. Esteva apuesta no por educaciones 
alternativas —las cuales abundan, y muchas de ellas son muy buenas 
e interesantes, pero no dejan de ser escolarización—, sino por una 
alternativa a la educación. 

En el mismo sentido, si aceptamos la importancia de la dimensión 
espiritual o religiosa en la situación actual, hay que prestar atención 
a las supuestas alternativas que no lo son, es decir, diferenciar las 
religiones alternativas de las alternativas a la religión. Las prime-
ras, supuestamente críticas a las religiones institucionales, claman 
ser “espiritualidades sin religión” simplemente por el hecho de no 
pertenecer a una institución formal, o se creen disruptivas sólo por 
no ser cristianas (he conocido practicantes de mindfulness más je-
rárquicos que los papistas). A este fenómeno lo llamamos “religión 
de la espiritualidad” y se puede constatar con la cooptación del 
mercado en prácticas espirituales basadas en el wellness o cosas 
por el estilo. 

No se puede profundizar aquí mucho más en estas “religiones alternati-
vas” que tanto distan de ser una auténtica alternativa a la religión y que 
repiten gestos, criterios y dinamismos propios de ésta, pero ahora con 
el peligro de considerarse a sí mismas auténticas alternativas. Bastará 
señalar que existe el peligro de “dar gato por liebre” y pasar de largo 
los dinamismos propios de las nuevas religiones del siglo xxi. En una 
investigación aparte he trabajado sobre lo que llamo una “ascética 
contemporánea” que tome en cuenta los riesgos espirituales actuales 
y no necesariamente presentes en tiempos pasados; por ejemplo, la 
sobretecnologización de la espiritualidad a través de aplicaciones mó-
viles, así como su mercantilización, psicologización y medicalización.17 

17.	 Parte de esta investigación la he compartido en entregas dentro del blog de Cristianisme i Justícia. 
Actualmente me encuentro preparando un libro que recopila algunos de estos artículos e incluye otros 
inéditos. Ver https://blog.cristianismeijusticia.net/author/elias-gonzalez-gomez



12 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Religarnos

Pero entonces, ¿a qué nos referimos con alternativas a la religión? Yo 
les llamo “religarnos”, como la verbalización en plural del sustanti-
vo “religión”.18 Los distintos religarnos, a mi parecer, responden a los 
modos concretos en que los grupos de personas en cuestión viven y 
cultivan su espiritualidad en sus propios términos. Constatamos que, 
tanto en las comunidades como en las ciudades, las personas han co-
menzado a organizarse para tomar la dimensión espiritual en sus ma-
nos. Con ello reivindican la dimensión política de la espiritualidad de 
una forma totalmente nueva. No están creando una nueva religión ni 
inaugurando una escuela bajo el estandarte o la guía de un nuevo gurú, 
sino que se reúnen mediante entramados de amistad y cariño a com-
partir distintas prácticas y conocimientos. No significa que renuncien 
necesariamente a sus religiones. En muchas ocasiones esta relectura de 
la vida espiritual se da de manera interna a alguna tradición religiosa 
concreta (cristianismo, budismo, islam, etcétera). Y en otras ocasiones 
no forman parte de alguna tradición en específico, pero se abren al 
mutuo aprendizaje y al diálogo interreligioso; o se trata, en cambio, de 
un recobrar la sabiduría espiritual de las tradiciones indígenas o afro-
descendientes. En otras palabras, estos múltiples y diversos religarnos 
logran liberarse, cada uno a su manera, de la lógica excluyente de la 
“identidad religiosa” para vivir en plenitud la “amistad espiritual”.19 

18.	 Soy consciente de que seguir utilizando un término de la familia “religión” es problemático. Mi 
elección de este término remite principalmente a dos razones. En primer lugar, por dar continuidad 
a la lógica de la verbalización de la vida; por lo tanto, al sustantivo “religión” le compete el verbo 
“religarnos”. En segundo lugar, porque no encuentro un mejor término ni pretendo proponer uno que 
homogenice a todos los demás, como en ocasiones parece que se utiliza la palabra “espiritualidad”. 
Por el contrario, apuesto a que cada religarnos concreto se entienda a sí mismo con los términos y 
las palabras que le hagan sentido, pues los religarnos concretos no comparten un género común, sino 
que son tan sólo modos específicos y encarnados de experimentar la realidad. 

19.	 Para profundizar en la amistad espiritual y su diferencia respecto de la identidad religiosa, ver Elías 
González Gómez y Pedro Pablo Achondo Moya, “Los llamo amigos”. Redescubriendo la amistad como 
tejido de vida, Buena Prensa, México, 2025, pp. 33-44.



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

La identidad religiosa es heredera de los mitos modernos del indi-
viduo, la ciudadanía, el Estado, la religión; mientras que la amistad 
espiritual parte del reconocimiento de que no somos individuos, sino 
personas, nudos de redes de relaciones que se tejen en amistad. Tener 
identidad religiosa es una ilusión desencarnada, ya que, en realidad, 
nuestra espiritualidad opera desde las relaciones concretas que nos 
conforman, la comunidad que somos, pues, como diría el místico 
revolucionario Gustav Landauer, somos “los instantes de la eterna-
mente viva comuna de ancestros”.20

Cuando pensamos en estos entramados comunitarios o de amistad, nos 
referimos primeramente a los pueblos originarios, cuya lucha por la 
defensa del territorio está atravesada por su relación profundamente 
espiritual con la tierra y los ciclos vitales.21 Pero también apuntamos a 
los círculos de mujeres que buscan despatriarcalizar la espiritualidad 
heredada y pasada siempre por el filtro de los varones. O los pequeños 
grupos de meditación, danza, temazcal, estudio de textos sagrados… 
Las distintas prácticas no pueden equipararse, pero sí la lógica que es-
tos tejidos siguen: se reúnen no bajo el ala de una institución religiosa 
o negocio espiritual, sino desde la amistad que los teje en apoyo mutuo 
para cultivar su propia espiritualidad. Al mantenerse en esta escala 
convivial, dichos entramados renuncian a la pretensión prometeica 
de la artificialeza, abrazan la propia contingencia y recuerdan artes 
ahora prácticamente extintas, como el habitar o el buen morir. Re-
viven a partir de sus sentidos, puesto que inauguran nuevas ascéticas 
que ordenan sus vidas en los territorios y contextos concretos en los 
cuales se encuentran.

20.	 Gustav Landauer, Escepticismo y mística. Aproximaciones a la Crítica del lenguaje de Mauthner, Herder, 
México, 2015, p. 45.

21.	 Ver Raúl Zibechi, “Espiritualidad, autonomía y resistencias anticapitalistas” en Francisco de Parres 
Gómez (Coord.), Internacionalismo crítico y luchas por la vida: Hacia la construcción de horizontes 
futuros desde las resistencias y autonomías, Cátedra Jorge Alonso/Cooperativa Editorial Retos/Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.



14 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Mística

Estas características hablan de una nueva-antigua mística que florece 
en medio del inhóspito desierto de cemento, megaproyectos y guerras. 
Fijémonos en esta experiencia que nos narra Vanessa Pérez Gordillo: 

Fue en América Latina, en el seno de los movimientos, las organiza-
ciones y las escuelas populares donde comprendí la importancia de 
empezar el día con lo que allí se llama «la mística». La primera vez 
que me dijeron «vamos a la mística», me quedé petrificada. La mera 
idea de tener que volver a ponerme en situación de introspección 
para atraer los pensamientos positivos pesaba horrores [...]. En el 
suelo del jardín había tres cuencos: uno con tierra, otro con agua y 
otro con cereales. Alrededor las personas que formaban parte de la 
escuela hacían un hemiciclo. Una mujer leyó una nota que explicaba 
el derecho de habitar el territorio, trabajar la tierra y acceder al agua 
y a la comida. Mientras todos aplaudían, volví a quedarme petrifi-
cada. ¿Qué mundo tendríamos si la mística de cada lugar tratara 
estas cosas? Así comienzan las mañanas en las escuelas populares 
del continente suramericano. Cada una es un canto a la memoria, 
una invitación a recordar lo que quieren borrar pretorianamente las 
megaempresas, los Estados, el neoliberalismo y el capital. Por eso, 
descolonicé la mirada hacia esa costumbre. Cada mañana conviene 
recordar antes de continuar con la vida, en comunión o en soledad. 
Ayuda a tener claro el camino.22

¿Qué nos desvelan estas experiencias? La mística a la que hago refe-
rencia, si bien se relaciona directamente con la tradición de lo que 
hemos entendido con este término, no pretende ajustarse a purismos 
o exactitudes conceptuales de ninguna academia. Por el contrario, en 
este texto se recupera la noción de mística que he desarrollado a partir 
de mi propia experiencia y trabajo, y que plasmo en algunas obras.23 
Por mística entiendo el dinamismo vital de apertura radical y comunión 

22.	 Vanessa Pérez Gordillo, La dictadura del coaching. Manifiesto por una educación del yo al nosotros, 
Akal, Madrid, 2019, p. 137.

23.	 Elías González Gómez, El dinamismo místico. Mística, resistencia epistémica y creación del mundo nue-
vo, Aliosventos, Zibatá, Querétaro, 2022; Elías González Gómez, 7 místicas para transitar los tiempos 
actuales, Buena Prensa, México, 2022.



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

amorosa con la misteriosidad de lo real. Y es que estoy convencido de 
que la mística, para nuestros tiempos de crisis civilizatoria y reinado 
de la artificialeza, ha de consistir básicamente de dos cosas: 1) abrazar 
la zozobra de la oscura incertidumbre radical, fruto de nuestra con-
dición precaria y finita, y 2) volver a la realidad y al sentido de lo que 
de ella emana.24 

El desmantelamiento del monopolio radical de la religión, que no es 
otro sino el mito desencarnado de la artificialeza, se alcanza única-
mente a través del verbo religarnos, un verbo místico que pasa por 
la recuperación y regeneración personal y colectiva para “sentir” la 
realidad y despertar así a nuestra auténtica condición: ser nudos de 
redes de relaciones. Volver a lo real, a la vida y a su cuidado a partir 
de los mitos encarnados que construimos comunitaria y participativa-
mente con otras personas y seres se presenta como la vía para resistir 
a la artificialeza. 

Lo que se plantea es una mística de la realidad, para la cual hay que 
tener presentes algunas nociones importantes. Nuestra experiencia 
es de experimentar la realidad, de que las cosas cuentan con un “de 
suyo”, es decir, poseen una alteridad en sus notas o atributos que par-
ten de ellas, aunque las percibimos en nosotros. Lo que entendemos 
por realidad no es sino la co-participación de todas las cosas en un 
tejido universal, dinámico y siempre presente. Pero este tejido no lo 
experimentamos en abstracto, sino en las cosas reales concretas con 
las que entramos en relación y en contacto. Así, experimentamos las 
cosas como reales, es decir, como formalmente reales; su manera de 
presentarse ante nosotros es en tanto reales. En ocasiones, cuando la 
inercia de la superficialidad no nos atrapa, experimentamos la reali-
dad con una densidad especial. Esta densidad de realidad remite a una 
suerte de profundidad de la cual no nos damos cuenta normalmente, 

24.	 Ver, particularmente, Elías González Gómez, El dinamismo místico, p. 26; Elías González Gómez, 
Religarnos…, p. 363. 



16 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

pero intuimos que siempre ha estado ahí. Es como si sintiéramos de 
pronto la realidad por primera vez o como si finalmente estuviéramos 
sintiendo la realidad, un sentido de realidad. Expresado en términos 
del filósofo español Xavier Zubiri, “la realidad se nos impone”. Lo real 
se apodera de nosotros a través del poder de lo real, de la densidad de 
lo real. La realidad como poder no es sino esta densidad a la que alu-
díamos; es cómo la realidad se apodera de quien la siente, fundándole 
también en tanto realidad.25 En otras palabras, las cosas nos remiten 
a una misteriosidad de lo real, lo que algunos llamamos Dios, el cual 
no es un ser o ente extramundano, sino la misteriosidad de lo real, esa 
dimensión real de las cosas que las fundamenta en tanto reales. Así, a 
decir del propio Zubiri, jamás, “ni en el acceso supremo de los grandes 
místicos, se accede a Dios sin las cosas o fuera de ellas: se accede siem-
pre a Dios en las cosas”.26 Sólo a través de las cosas reales, captando su 
misterio, es que accedemos a la mística tal y como la he presentado. 

La mística se dinamiza siempre desde el Misterio. No hay mística sin 
Misterio, sin el encuentro y la relación con Eso. No en un sentido 
dualista ni extramaterial. La trascendencia de Dios se da en la inma-
nencia, en las cosas reales. Al Misterio no lo podemos dominar, es lo 
más radical. La misteriosidad de lo real es su fundamento y es misterio 
desde sí mismo y por su propio lado, no un enigma o un problema que 
tecnológicamente llegaremos a resolver con las técnicas de la artificia-
leza. Ésta no es sino el mito desencarnado que ha exiliado al Misterio. 
A partir del encuentro con la misteriosidad de lo real va aconteciendo 
la “inversión de la intencionalidad”27 o conversión. La vida invierte su 
dinamismo, del mero consumo egoico del mundo y las relaciones, a la 
experiencia de la fe como apertura radical de recepción amorosa. Esta 
verdad no es conceptual, sino corporal y experiencial. Ya lo anunciaba 

25.	 La filosofía de Xavier Zubiri está muy presente en estas reflexiones, aunque no pretendo repetir el 
tratamiento más profundo de sus ideas, que se incluye ya en la última parte de Religarnos… Ver Xavier 
Zubiri, El hombre y Dios, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2012.

26.	 Ibidem, p. 203. 
27.	 Ver, especialmente, los capítulos ii y iii de Elías González Gómez, El dinamismo místico…



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto: “esta verdad era inútil exponerla 
en libros, difundirla en conferencias o discursos públicos […] es una 
verdad que solo puede conocerse practicándola, que solo puede en-
señarse ayudando a otro a practicarla”.28 La fe, ese dinamismo vital 
de apertura radical a la misteriosidad de lo real —o sea, la mística—, 
no es creer en algo o en alguien, sino entregarse en fidelidad a una 
relación cuya hondura nos constituye, y vivir la vida desde ahí. Esto 
se hace personal y colectivamente, recordando que persona significa 
no individuo, sino nudo de red de relaciones. 

Si la artificialeza nos hace perder el sentido, la mística, en tanto rela-
ción profunda con la realidad, lo recupera en todas sus acepciones: 
sensualidad, inteligibilidad, para qué (propósito) y direccionalidad. 
Este “sentir la realidad” no se limita, entonces, a sentir frío o calor, o 
a tocar esta o aquella superficie. Sentir la realidad es estar religado a 
ella por el poder de lo real; es reconocer la dimensión mistérica de lo 
real y, por lo tanto, la nuestra propia como realidad que somos. En esto 
consiste el religarnos, en los modos en que las personas y colectivos 
van recuperando su auténtica condición de existencia proporcional 
—a escala humana en un mundo captable por los sentidos— desde 
las relaciones que entablan comunitaria y participativamente con sus 
pares y su entorno, incluyendo la dimensión mistérica de la vida. Re-
cuperar el sentido de realidad es recuperar la propia vida que se vive 
a escala humana a través de nuestros cuerpos y de mitos encarnados 
en constante desmitificación y remitificación, producto del contacto 
con la realidad viva y dinámica. 

Lejos estamos, por lo tanto, de una mística de fuga mundi. Muy por el 
contrario, la vida mística consiste en ir experimentando la densidad y 
hondura de lo real en su Misterio. Es el retorno a la simplicidad de la 
vida en su verdad, en sus condiciones reales, y no desde los entramados 

28.	 Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto, La peregrinación a las Fuentes, My Bright Leaf, México, 2024, p. 268. 



18 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

engañosos de la artificialeza. La mística, más allá de la artificialeza, es 
un realismo místico.29 Aquí se vuelven pertinentes las palabras de Javier 
Melloni cuando afirma: “La realidad se desvela realizándola, no hay 
otro camino para ser que siendo. No hay otra revelación de Dios que 
el adentramiento en lo real”.30

Ante la ilusión de la artificialeza (origen de una sociedad sinsentido 
—que no siente la realidad— y patriarcal, que pretende construir la 
distopía de un mundo puramente humano y que, al no poder lograrlo, 
destruye la vida), la mística toca lo real desde la proporcionalidad del 
universo. No toca la realidad en sí (este concepto corresponde más a 
las filosofías idealistas), sino que se cimenta en la realidad relacional 
y participativa, de la cual formamos parte.31 Este ir profundizando en 
la realidad no se entiende, entonces, como un “salirse del mundo”, 
sino como una vida cada vez más encarnada y dinamizada desde y 
para relacionarse con más transparencia con la dimensión mistérica 
de lo real. La mística a la que nos referimos es una forma de vida, un 
dinamismo vital que se vive en la cotidianidad más concreta del día a 
día: en comer, vestirse, amar, moverse, llorar, alegrarse, dolerse, desear. 
Pero para experimentar la realidad sin los múltiples velos y desórdenes 
que provienen de la artificialeza, hemos de purgar nuestros sentidos. 
Ahí es donde entra la ascética como la otra cara fundamental de la 
mística que tanto hemos olvidado. Queremos espiritualidades que nos 
complazcan y nos den gusto en todo. Vivimos bajo el yugo del “imperio 
del gusto”.32 La espiritualidad actual camina en el filo de una navaja 
con el peligro constante de caerse ya sea del lado de las instituciones 
contraproductivas que niegan el sentido cooptándolo y censurándolo, 

29.	 Elías González Gómez, “Breves esbozos hacia un realismo místico” en Piezas, en diálogo filosofía y 
ciencias humanas, Instituto de Filosofía, Tlaquepaque, Jalisco, vol. xiii, Nº 35, diciembre 2022, pp. 54-65.

30.	 Javier Melloni, Perspectivas del absoluto. Una aproximación místico-fenomenológica a las religiones, 
Herder, Barcelona, 2018, p. 194. 

31.	 Ver Raimon Panikkar, La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones de la realidad, Trotta, Madrid, 
1999; Jorge N. Ferrer y Jacob Sherman (Eds.), El giro participativo. Espiritualidad, misticismo y estudio 
de las religiones, Kairós, Barcelona, 2011.

32.	 Elías González Gómez, “El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justícia, 30/v/2023, https://
blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-imperio-del-gusto Consultado 12/i/2024. 



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

o del lado de la sobreestimulación propia del hedonismo tan común 
en tiempos de decadencia como los nuestros. La ascética ordena los 
sentidos33 para que alcancen su modalidad proporcional a través de la 
cual captamos la realidad y su Misterio. 

Una mística con estas características, a saber, encarnada y vivida des-
de el sentido de realidad en lo concreto, será una mística territorial. 
Esto significa que será diferente en cada monte, en cada lago, en cada 
pueblo, en cada lengua. No será una mística universal, perenne, tras-
cendente a los accidentes de la historia y la materia, sino una mística 
participativa que se construye y dinamiza desde la relación concreta. 
De este modo, abre la puerta a una auténtico pluriverso. 

Los muchos religarnos concretos son los modos en que las místicas 
van surgiendo, religándose con la realidad y su sentido, experimen-
tando la dimensión mistérica de lo real y dinamizando y cuidando la 
vida desde ahí. Se van fraguando a partir de la recuperación concreta 
de la propia vida, de vivir nuestras propias vidas, no las prefabricadas 
por los gobiernos y las empresas de la artificialeza. Las siguientes 
palabras de Raúl Zibechi respecto de la espiritualidad guaraní me 
parecen elocuentes y representativas de lo que aquí quiero transmitir: 
“Pero la espiritualidad tiene un fin, que consiste en reafirmar de modo 
permanente y continuo ‘su ser cultural’, sin apartarse de las normas 
y reglas que los mitos tienen por objetivo trasmitir y revivir. Como 
toda sociedad, los pueblos originarios dedican sus mejores energías 
a seguir siendo lo que son, a reafirmarse en su ser”.34

Por ello, descubrimos esta mística latente en las luchas por la defensa 
del territorio, la autonomía alimentaria, la regeneración de los saberes 
tradicionales, los grupos que en amistad se tejen para articular sus 

33.	 Queda claro que no hay que entender por “sentidos” exclusivamente los cinco sentidos tradicionales, 
sino todo el sentido en tanto percepción de la vida. 

34.	 Raúl Zibechi, “Espiritualidad…”, pp. 507-508.



20 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

prácticas espirituales de cualquier tipo, más allá de las instituciones 
religiosas o las narrativas autocomplacientes del wellness y las religio-
nes alternativas. Nuevos mundos están surgiendo desde los abajos que 
quieren recuperar su sentido de realidad; una mística que nace en las 
entrañas de la Tierra. 

Fuentes documentales

Cavanaugh, William T., El mito de la violencia religiosa. Ideología secular 
y raíces del conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010.

Cayley, David, Ivan Illich: an intellectual journey, The Pennsylvania 
State University Press, Pennsylvania, 2021.

Ferrer, Jorge N. y Sherman, Jacob (Eds.), El giro participativo. Espiritua-
lidad, misticismo y estudio de las religiones, Kairós, Barcelona, 2011.

González Gómez, Elías, “Breves esbozos hacia un realismo místico” 
en Piezas, en diálogo filosofía y ciencias humanas, Instituto de 
Filosofía, Tlaquepaque, Jalisco, vol. xiii, Nº 35, diciembre 2022, 
pp. 54-65.

_______ “El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justícia, 
30/v/2023, https://blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-
imperio-del-gusto Consultado 12/i/2024.

_______ 7 místicas para transitar los tiempos actuales, Buena Prensa, 
México, 2022.

_______ El dinamismo místico. Mística, resistencia epistémica y crea-
ción del mundo nuevo, Aliosventos, Zibatá, Querétaro, 2022.

_______ Religarnos. Más allá del monopolio de la religión, Kairós, 
Barcelona, 2023. 

González Gómez, Elías y Achondo Moya, Pedro Pablo, “Los llamo ami-
gos”. Redescubriendo la amistad como tejido de vida, Buena Prensa, 
México, 2025.

González Gómez, Elías y Tornel, Carlos, Gustavo Esteva. Vida y obra de 
un intelectual público desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones, 
México, 2023.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Esteva, Gustavo, “La insurrección en curso” en Ornelas, Raúl (Coord.), 
Crisis civilizatoria y superación del capitalismo, Universidad Na-
cional Autónoma de México, México, 2013, pp. 129-216.

Illich, Iván, Los ríos al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley, 
Aliosventos, Zibatá, Querétaro, 2019. 

Landauer, Gustav, Escepticismo y mística. Aproximaciones a la Crítica 
del lenguaje de Mauthner, Herder, México, 2015.

Lanza del Vasto, Giuseppe Giovanni, La peregrinación a las Fuentes, 
My Bright Leaf, México, 2024.

Melloni, Javier, Perspectivas del absoluto. Una aproximación místico-
fenomenológica a las religiones, Herder, Barcelona, 2018.

Moore, Jason W., El capitalismo en la trama de la vida. Ecología y acu-
mulación de capital, Traficantes de Sueños, Madrid, 2020. 

Panikkar, Raimon, La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones 
de la realidad, Trotta, Madrid, 1999.

_______ Mito, fe y hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. 
Pérez Gordillo, Vanessa, La dictadura del coaching. Manifiesto por una 

educación del yo al nosotros, Akal, Madrid, 2019. 
Polanyi, Karl, La gran transformación. Los orígenes políticos y económi-

cos de nuestro tiempo, Fondo de Cultura Económica, México, 2017.
Prado, Abdennur, Genealogía del monoteísmo. La religión como dispo-

sitivo colonial, Akal, México, 2018.
Robert, Jean, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardío, 

Ítaca, México, 2022. 
Von Werlhof, Claudia, ¡Madre Tierra o muerte! Reflexiones para una 

teoría crítica del Patriarcado, El Rebozo, México, 2015.
Zibechi, Raúl, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo» 

en movimiento, Desde Abajo, Bogotá, 2017.
_______ “Espiritualidad, autonomía y resistencias anticapitalistas” 

en De Parres Gómez, Francisco (Coord.), Internacionalismo 
crítico y luchas por la vida: Hacia la construcción de horizontes 
futuros desde las resistencias y autonomías, Cátedra Jorge Alon-
so/Cooperativa Editorial Retos/Consejo Latinoamericano de 



22 

Mística y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.
Zubiri, Xavier, El hombre y Dios, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, 

Madrid, 2012.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




