
1       

Resumen. Hurtado Aguilar, Luis Ángel. Habitar lo inmanente: una ética del 
desasimiento desde Eckhart. En este artículo analizo la propuesta del Maes-
tro Eckhart como una praxis mística que reivindicaría lo finito y cotidiano 
frente a la lógica instrumental contemporánea. A través de conceptos cen-
trales como desasimiento (Abgeschiedenheit), la nada y el actuar sin porqué, 
Eckhart desmontaría la subjetividad posesiva y abriría un espacio de indi-
ferenciación ontológica en el que lo divino se manifiesta en lo inmanente. 
Establezco un diálogo entre él y comentadores de la espiritualidad y la ac-
tualidad de la mística, la filosofía de Heidegger y la visión religiosa de Keiji 
Nishitani, subrayando cómo sobre la base de una relectura de Eckhart se 
podría promover una ética del cuidado y un vínculo con la interrelacionali-
dad. La conclusión enfatiza que esta perspectiva permitiría habitar el mundo 
de modo no instrumental y superar la explotación desmedida de las cosas 
mediante el reconocimiento del valor inherente de lo existente y la ausencia 
de un sentido preasignado.
Palabras clave: praxis mística, desasimiento, actuar sin porqué, interrelaciona-
lidad, ética de la cotidianidad.

Abstract. Hurtado Aguilar, Luis Ángel. Inhabiting the Immanent: An Ethics of 
Detachment Based on Eckhart. In this article I analyze Master Eckhart’s proposal 

Habitar lo inmanente: una ética del 
desasimiento desde Eckhart

Luis Ángel Hurtado Aguilar*

Recepción: 6 de octubre de 2025
Aprobación: 7 de enero de 2026

*	 Doctorando y Maestro en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México. hurtagui@
gmail.com



2 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

as a mystical praxis that could reassert the finite and everyday in the face of 
contemporary instrumental logic. Using concepts such as detachment 
(Abgeschiedenheit), nothingness and acting without a reason, Eckhart has the 
potential to deconstruct possessive subjectivity and open up a space of onto-
logical indifferentiation where the divine is manifested in the immanent. I set 
up a dialogue between Eckhart and commentators of spirituality and current 
trends in mysticism, Heidegger’s philosophy, and Keiji Nishitani’s religious vi-
sion, highlighting the way a re-reading of Eckhart could foster an ethics of care 
and a bridge to interrelatedness. The conclusion emphasizes that this perspecti-
ve could enable people to inhabit the world in a non-instrumental way and push 
back against the overexploitation of things by recognizing the inherent value of 
that which exists and the absence of a pre-assigned meaning.
Key words: Mystical praxis, Detachment (Gelassenheit), Acting without a why, 
Ontological interrelationality, everyday ethics.

Eckhart y la praxis mística: reivindicación de lo finito y 
cotidiano

La mística como praxis deformadora de dogmas

¿Qué es habitar el mundo hoy en día sino un proceso sin fin que anhela 
siempre más?: más capital, más acción, más certidumbre, más utilidad. 
Esta era desarraigada de su propio suelo va en busca de lo que consi-
dera perdido o insuficiente, a saber, su propio ser, su sí mismo. No será 
sorpresa de nadie que este punto de inflexión de la sociedad contempo-
ránea sea fruto de la pérdida de un valor ontológico fundamental. Ante 
esta tarea, la de abrir la posibilidad de ojear la nada bajo nuestros pies, 
surgen esfuerzos, señas y parajes en la filosofía, que permiten vislumbrar 
un mundo que evite potenciar una lógica de la usura y la explotación.

Ante esta ruptura con el mundo estratificado y lleno de valores que ter-
minan siendo ajenos al contacto inmediato con las cosas; ante la lejanía 
trazada por las construcciones teóricas con las cosas, al seguir una lógica 
de funcionalidad, se ha optado por recapturar el camino de la acción y la 
práctica. Para ello, este trabajo asume un cambio en el desenvolvimiento 



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

ontológico de la configuración de la realidad. Encontramos una propues-
ta en la transformación espiritual de la mística del Maestro Eckhart. Los 
motivos para traer su pensamiento a colación son, en mayor medida, el 
carácter negativo con el que hace frente a la caracterización del mundo 
que se asume sin más, así como su capacidad deconstructora1 frente a 
los estatutos de la modernidad contemporánea, tales como el consumo 
desmedido y la valorización totalizante.

Para los fines de este artículo entenderemos “mística” —siguiendo a 
Juan Martín Velasco— como la praxis experiencial y directa de la reali-
dad, que a menudo opera dentro o contra un marco religioso (entendido 
como el sistema dogmático e institucional). La “espiritualidad” será, 
entonces, la actitud o el modo de vida derivado de dicha praxis mística. 
La propuesta de Eckhart es mística, precisamente porque modifica el 
dogma religioso de su tiempo, centrándose en la inmanencia. Así pues, 
la noción de mística adoptada aquí propone enfatizarla como un modo 
del pensar que rechaza los posicionamientos conceptuales y prácticos 
tanto del dogma religioso como de las ideologías y estructuras de poder 
dominantes. La mística es elegida por su vocación de dejar de disponer 
de lo conocido y por ser una experiencia integradora con la realidad.2 
Según Juan Martín Velasco, en el mismo Wittgenstein ya se esclarece 
un sentido de la mística que designa “un ámbito de lo real claramente 
diferenciado de aquel que es accesible al conocimiento ordinario, ob-
jetivo y científico”.3 Esto implica que la mística trasciende el modo de 
conocimiento centrado en la díada sujeto–objeto, esto es, conoce más 
allá del sistema metafísico del sujeto racional occidental. Delimitada la 
mística como esta praxis transgresora del statu quo, nos adentraremos 

1.	 Si bien el concepto “deconstrucción” se origina en la tradición del posestructuralismo francés, en este 
artículo no se adopta como una adhesión a dicha escuela, sino como una actitud analítica o un gesto 
crítico. Este gesto se emplea para confrontar lecturas históricas establecidas, con el fin de demostrar 
cómo ciertos conceptos o sistemas poseen una inestabilidad constitutiva que socava sus fundamentos 
metafísicos. Al revelar esta ambigüedad fundamental se abre un espacio de complejidad que permite 
criticar y confrontar dichas lecturas con otras interpretaciones posibles.

2.	 Juan Martín Velasco, El fenómeno místico: estudio comparado, Trotta, Madrid, 2006, pp. 321–322.
3.	 Juan Martín Velasco, La experiencia mística. Estudio interdisciplinar, Trotta, Madrid, 2006, p. 18.



4 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

en los principales conceptos concretos de la mística eckhartiana que 
radicalizarán esta perspectiva.

El desasimiento en Eckhart: una vía más allá del sujeto moderno

La figura del Maestro Eckhart ha sido retomada por el valor de sus re-
flexiones respecto del modo de acercarse al fondo originario de la reali-
dad. Más allá del lenguaje y del ambiente teológico en el que se fragua su 
pensamiento, la veracidad y pertinencia de sus exposiciones muestran un 
camino que la filosofía no pudo seguir desde la razón y el sujeto. Pensado-
res como Heidegger y algunos miembros de la Escuela de Kioto retoman 
su interpretación sobre el modo de relación con el mundo que permite 
el encuentro con la divinidad, lo cual posibilita a las cosas mostrar su 
talidad, pues ahí todas ellas reposan antes de llegar a ser lo que son. Con 
la relectura de su pensamiento se abren nuevas posibilidades dentro de 
una actualidad subsumida en una idea de orden y sentido que prefigura 
los más íntimos modos de interacción entre las cosas con las que estamos.

Desde conceptos como abandono y vaciedad se nutre la Escuela de 
Kioto (Hajime Tanabe, Keiji Nishitani, Shitzutero Ueda)4 para dis-
tanciarse de las actitudes de despojo y sobreabundancia encontradas 
dentro de una lógica que busca disponer de todas las cosas con un 
fin por y para algo. Hallamos en Eckhart uno de los conceptos clave, 
desasimiento (Abgeschiedenheit), a partir del cual la mística adquiere 
otra profundidad. Es un posicionamiento radical que deja de sostener 
la existencia en conceptos y sustancias definidas, y abandona la vía 
intelectual (racional calculadora) como modo de acceso a la verdad del 

4.	 La Escuela de Kioto, surgida a principios del siglo xx en torno a la figura de Kitarō Nishida, repre-
senta el esfuerzo filosófico de articular la experiencia del budismo zen con la tradición ontológica y 
mística de Occidente. Este grupo de pensadores encuentra en el desasimiento (Abgeschiedenheit) y el 
abandono (Gelassenheit) de Eckhart un puente fundamental para trascender el dualismo sujeto–objeto 
de la modernidad. A través del concepto Nada Absoluta (Zettai mu), autores como Nishitani o Ueda 
interpretan la vacuidad no como una carencia nihilista, sino como el lugar (basho) de apertura en 
el que las cosas se manifiestan en su propia talidad (suchness), liberadas de la voluntad de dominio 
técnico–metafísica.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

mundo. El saber intelectual propone una distancia infranqueable con 
el resto de las cosas, las ve como algo ajeno y fuera de sí. Este modo de 
aproximación con ellas las mira como si estuvieran ya diseñadas de una 
cierta manera, como si fueran algo acabado; ve la utilidad que puede 
brindar un río para una presa, antes que verlo realmente como río. Por 
esta razón es necesario recuperar el desasimiento en Eckhart, para 
comprender críticamente cómo nos situamos en el mundo.

El desasimiento perfecto no persigue ningún movimiento, ya sea por 
debajo o por encima de una criatura, no quiere estar ni por debajo 
ni por encima, quiere subsistir por sí mismo sin consideración de 
nadie, y tampoco quiere tener semejanza o desemejanza con ninguna 
criatura, no quiere ni esto ni aquello: no quiere otra cosa que ser. El 
desasimiento no quiere ser algo, no quiere ser nada.5

El desasimiento eckhartiano, más que hablar de un simple exceso del 
ser divino (la deidad), inaprehensible en categorías finitas como la 
sustancia, trata de reconocer que la des–sustancialización del desasi-
miento es una actitud abierta a la infundamentación. A partir de esta 
ruptura esencialista de la realidad, se abre una grieta en la convivencia 
con las cosas en el mundo. Desde una aceptación y profundización de 
esta nihilidad, los sentidos prefigurados y concebidos hasta la actua-
lidad se disuelven, y, con ellos, también la visión antropocéntrica; lo 
que vuelve posible asumir posturas que encarnen el modo más funda-
mental de las cosas mismas. Nishitani lo explica de la siguiente manera:

En esta nihilidad, las situaciones límite de la existencia humana son 
llevadas más allá del campo en el que son consideradas normal-
mente, hacia el campo de la trans–descendencia extática. La situa-
ción límite que aquí emerge en la conciencia está situada contra un 
horizonte de mundanidad que va más allá de la perspectiva de lo 
meramente humano y se detiene para reposar sobre un campo, libre 
de un modo de ser determinado por un ego humano. La forma real 

5.	 Eckhart de Hochheim, “Del desasimiento” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, Las cuarenta, 
Buenos Aires, 2013, pp. 243–260, pp. 246–247.



6 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

de nuestra existencia en el mundo es descubierta en su fundamen-
to, sólo en un campo que ha ido más allá del alcance de una visión 
antropocéntrica.6

El horizonte de mundanidad al que refiere Nishitani, sin duda alguna, 
nos retrotrae a la visión heideggeriana de Ser y tiempo, en la que 
es el modo en el que lo humano comprende las cosas con las que está 
en el mundo, en un horizonte de sentido único y diferenciado, lo que 
le permite comprender y realizar una teoría y una práctica. Si este 
horizonte de sentido es llevado a su límite, también es llevada a él la 
comprensión subjetiva, la idea del sujeto centralizado (sujeto como 
centro y fundamento). Las actividades por realizar desde un mundo 
sin–sentido (en el modo de un sentido sin sujeto centralizado) y vi-
vido en el sin porqué tendrán que procurar a cada instante la realidad 
entretejida de las cosas. No se asumirá la acción de algo desde la con-
veniencia personal. En esta realización no se busca el beneficio de la 
acción. Si, al contrario, en la confrontación con una cosa se ve en ella 
una igualdad originaria, una mismidad en el fondo de su ser para con 
uno mismo, será un vínculo que parte desde el desasimiento, lo cual 
remitirá a una acción divina que deja realizarse plenamente tanto a uno 
mismo como a la cosa con la que se encuentra. Esto no significa que 
importa más el fin con el que realizamos algo; pues, pese a que éste sea 
dar con la verdadera realidad de una cosa, dar con su naturaleza origi-
naria, esto equivaldría nuevamente a pensar en un sentido limitado y 
fijo para una cosa. Un itinerario distinto es el que se intenta transmitir 
con el desasimiento. Desde él es posible alcanzar la carencia, la infun-
damentación a la base de todo cuanto es, ya que es desde la falta de 
un modo o sentido determinado que las cosas se abren y se muestran 
en cuanto son. La acción realizada en el desasimiento no debe buscar 
algo ni no buscarlo (puesto que ambas opciones son modos o sentidos 
que se sobreponen a una cosa), sino que es justo a partir del abandono 

6.	 Keiji Nishitani, “Śūnyatā y el tiempo” en Keiji Nishitani, La religión y la nada, Siruela, Madrid, 1999, 
pp. 229–282, pp. 236–237.



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

y de la renuncia a todo querer que la propia naturaleza de las cosas se 
nos presenta sin obstáculos ni limitaciones.

Este momento de apertura es la máxima tenencia del ser. En este obrar 
desasido tratamos directamente con el ser de las cosas. “Por santas que 
sean las obras, no nos santifican en absoluto en cuanto obras: sino en 
cuanto somos santos y poseemos el ser, en tanto santificamos todas 
nuestras obras, ya se trate de comer, de dormir, de estar en vigilia o de 
cualquier cosa que sea”.7 De modo que, en Eckhart, el lugar que sale a 
flote para pensar el encuentro con las cosas tal y como son en su verda-
dera naturaleza —y que se da al tener la posesión del ser por medio de un 
desasimiento en nuestra persona— es el espacio de nuestra vida diaria, 
en nuestras labores más cotidianas, en la entrega a nuestros quehaceres.

El desasimiento y la nada en Eckhart: fundamentos ontológicos

Más allá de que la mística sea un modo de comprensión de la realidad 
que no parte desde la calculabilidad, se rescata también el caso con-
creto de la mística de Eckhart. En ella no hay una separación entre el 
mundo terrenal y el divino, y tampoco entre teoría y práctica; no al 
menos en sus Tratados y sermones.8 El camino espiritual propuesto por 
Eckhart en sus textos alemanes parte de una teología negativa. Niega 
los atributos asignados a Dios y la forma de acceder a una unión con 
él. Al hacerlo reinterpreta los fundamentos que sostienen su realidad 
y las relaciones que acontecen en él. A su vez, sus tratados filosóficos 
en el alto alemán del Medievo son precursores en la lengua, por lo que 
sentarán las bases conceptuales de las que posteriormente hará uso el 

7.	 Eckhart de Hochheim, “De la utilidad del desasimiento que uno debe realizar interior y exteriormente” 
en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, p. 113. 

8.	 Cabe recordar que, como sacerdote y teólogo, Eckhart escribió textos tanto en alemán como en latín, 
cada uno enfocado a un público específico. Por un lado, a los feligreses en las parroquias y conventos 
durante misa, lo cual resultó en que entrara en contacto con el movimiento de las beguinas, grupo de 
mujeres que promulgaron y revolucionaron las prácticas espirituales, alejándose del dogma cristiano. 
Y, por otro lado, los maestros de escrituras en universidades durante seminarios y cátedras.



8 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

pensamiento filosófico germano.9 La motivación principal de su recu-
peración se debe a que, en sus sermones, adviene una guía sobre cómo 
llevar a cuesta la vida desde la negación, la inmanencia y el cuidado por 
lo otro.10 Este modo de vida nos acercará a habitar el mismo espacio en 
el que reposa Dios (la divinidad); o lo que equivale a habitar un espacio 
de indiferenciación ontológica, en el que lo inmanente y lo mundano 
son indistinguibles entre sí.

Eckhart combina elementos que podrían considerarse rivales: la vida 
contemplativa con la deificación a los otros; el anonadamiento con 
la atención a las cosas terrenales. La trascendencia divina no implica 
una negación del orden mundano. Al contrario, la huida del mundo 
del místico lo lleva a despertarse en un ámbito donde lo divino es in-
manente y esto, a su vez, le proporciona creencias fácticas que hacen 
posible una preocupación genuina y profunda por las otras personas.11

Este “habitar el espacio de Dios”12 al que nos invita la mística eckhartia-
na puede tener poco sentido si nos cerramos a los aportes que brindan 
las experiencias religiosas: como si éstas fuesen únicamente una huida 

9.	 Aquí en concreto la referencia es dirigida a conceptos como Abgrund (abismo) y Gelassenheit (abando-
no), los cuales se emplean en la tradición alemana, con suma notoriedad en Schopenhauer y Heidegger, 
teniendo en estos últimos menciones directas a la mística eckhartiana en sus respectivos textos El 
Mundo como voluntad y representación i y Serenidad. Al lector interesado en la influencia de Eckhart 
en Heidegger recomiendo John David Caputo, The Mystical Element in Heidegger’s Thought, Fordham 
University Press, Nueva York, 1986. 

10.	 Cabe señalar la existencia de lecturas de Eckhart que enfatizan su heterodoxia y potencial quietista, 
vinculado principalmente a sus textos en latín, los cuales fueron explícitamente escritos para la dis-
cusión escolástica con sus pares teólogos en las universidades (por ejemplo, interpretaciones que lo 
vinculan con el panteísmo o el escapismo). No obstante, este trabajo se distancia de esas perspectivas 
al seguir a comentadores como Alois M. Haas y Keiji Nishitani, quienes subrayan, a partir de sus textos 
en alto germano, el carácter práctico y ético de la mística eckhartiana. Aquí el desasimiento no implica 
una fuga del mundo, sino una forma de relacionalidad radical con lo cotidiano.

11.	 Héctor Raoul Islas Asaïs, “Misticismo y moralidad. El caso de meister Eckhart” en Isabel Cabrera y 
Carmen Silva (Comps.), Umbrales de la mística, Instituto de Investigaciones Filosóficas/Universidad 
Nacional Autónoma de México, México, 2006, pp. 63–72, p. 70.

12.	 Tal espacio referido no es un espacio físico per se, sino una condición ontológica de indiferenciación (el 
fondo o Grund), vinculada a la Gottesgeburt (el nacimiento de Dios en el alma desasida), que se distan-
cia de visiones meramente espacializadoras de la deidad. En The Mystical Thought of Meister Eckhart 
Bernard McGinn argumenta que el núcleo del pensamiento eckhartiano es la mística del nacimiento de 
Dios en el alma (Gottesgeburt), un evento que no sucede fuera del mundo, sino que es el motor de toda 
vida virtuosa y práctica en el mundo. El desasimiento es la condición de posibilidad para que toda obra 
divina se realice en la cotidianidad. Bernard McGinn, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The Man 
from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing Company, Nueva York, 2001.



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

del sí mismo hacia un estado de serenidad en un plano supraterrenal, 
alejado del mundo. Por el contrario, estas experiencias religiosas, en 
tanto modos de vida espirituales, nos encaminan a reconocer en la 
realidad la indiferenciación que mantiene entre sí cada una de las co-
sas: “El objetivo primordial de toda la filosofía mística, desde el hin-
duismo, budismo, sufismo y los místicos cristianos, es la iluminación, 
moksa, samadi. Se entiende el hecho místico, como la inmersión del 
alma individual en la consciencia suprema”.13 La búsqueda mística o 
religiosa, que engloba tanto al Zen como al pensamiento eckhartiano, 
se encamina al mundo en el que estamos situados; pero lo hace dejando 
fuera la idea de un yo–individual que categoriza y domina.

El camino planteado con Eckhart sugiere una vida dedicada al resguar-
do y al cuidado de la manifestación de las cosas. Esto puede entenderse 
como la propia condición subjetiva, suprimiendo y abandonando su 
voluntad para que Dios nazca en el alma. Este abandono de la subje-
tividad —entendida como el yo–ego posesivo, calculador y volitivo, 
que se erige como centro del mundo, tal como se consolidará en la 
modernidad— no puede ser comprendido desde Eckhart en tanto un 
mero resguardarse en la interioridad del sí mismo —tal como sucede 
en los dilemas de la modernidad—; es aún más radical: un abandono 
al sí mismo para encontrarse en unidad con todas las cosas. “Quien 
hubiera salido de sí mismo, sería restituido a sí mismo en el sentido 
más propio. Y todas las cosas que ha abandonado en la multiplicidad, 
le serán devueltas en la simplicidad, porque se encuentra a sí mismo 
y a todas las cosas en el ahora presente de la unidad”.14 Esta disolución 
del yo se da en una nada, que debemos comprender como el campo de 
indiferenciación de todas las cosas. 

13.	 Fernando Díez, “Mística en nuestro tiempo. Una experiencia comparada” en Agustín Díaz de Mera 
García Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La mística en el siglo 
xxi, Trotta, Madrid, 2002, p. 79.

14.	 Eckhart de Hochheim, “Sermón xv. Cierto hombre noble fue a un país lejano para recibir el reino y 
volver a la luz” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 383–390, p. 384.



10 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

Estos conceptos no son aislados; encuentran un eco profundo en la 
filosofía de Heidegger, particularmente en su reflexión sobre la nada 
y el ser. Esta nada, desde una visión heideggeriana, se define así: “La 
nada […] es el propio ser, a cuya verdad será devuelto el hombre una 
vez que se haya superado como sujeto, esto es, una vez que deje de 
representar lo ente como objeto”.15 Esta superación de la subjetividad 
es, así, un abandono que se vuelca nuevamente sobre el mundo para 
encontrarse a sí mismo y a las cosas tal y como son.

La serenidad o abandono (Gelassenheit) heideggeriano, entendido 
como un dejar–ser al ser de lo ente, resuena con el desasimiento ec-
khartiano. Ambos conceptos implican abandonar la voluntad de domi-
nio, que permite al ser manifestarse desde sí mismo. Mientras Eckhart 
busca la unión con la divinidad a través del vaciamiento del yo, Heidegger 
advierte en la Gelassenheit una actitud para habitar el mundo sin impo-
ner esquemas instrumentales. Recordemos que, para Eckhart, se debe 
dejar atrás todo cuanto impida entrar al espacio que permite a Dios 
ser Dios; es decir, el lugar de la completa indiferenciación, en el que 
el ser de todas las cosas se muestra sin intermediarios. Y, justamente, 
Heidegger recupera esta idea con la Gelassenheit al abandonar toda 
expectativa y deseo sobre las cosas; no encontraremos en ellas valores, 
formas o esencias, sino su ser desenvolviéndose en sus interrelaciones. 
Este vuelco a la nada no es un camino hacia un vacío nihilista, sino 
una torsión al espacio en el que lo sagrado e inmanente adviene en lo 
cotidiano y múltiple.

En la mística que estamos reconstruyendo no interviene la voluntad. 
Lo mundano o cotidiano de nuestras experiencias habituales debe 
verse atravesado por la pérdida del ego. El yo que designa las cosas 
se debe desdibujar para reconocer el vacío que media la interrelación 
entre los entes. En la circunstancialidad de lo mundano nos vemos 

15.	 Martin Heidegger, “La época de la imagen del mundo” en Martin Heidegger, Caminos de bosque, 
Alianza, Madrid, 2014, pp. 63–90, p. 90.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

interrelacionados con todas las cosas, pero para dar cuenta de cómo 
éstas son realmente, es necesario vernos atravesados por la nada. “La 
conciencia de nuestra nada (de ser contingentes, frágiles, mortales, 
absolutamente dependientes) introduce una dosis de humildad en 
nuestras vidas”.16 La humildad se basa en el entendido de que el yo 
no puede asir la verdad; sólo el abandono y la muerte del yo pueden 
lograrlo. Por tanto, la deconstrucción de la subjetividad no es un fin 
en sí mismo, sino que, a partir de esta desgarradura del sujeto, se abre 
paso una ética del cuidado basada en la interrelacionalidad, en la que 
lo sagrado se manifiesta en lo cotidiano. 

Ética del cuidado e interrelacionalidad: habitar lo cotidiano

Antes de avanzar, cabe distinguir esta ética del cuidado de la cura/
cuidado (Sorge) heideggeriana. Mientras la segunda es la estructura 
existencial del Dasein en su apertura al ser, la ética eckhartiana aquí 
propuesta se fundamenta en el desasimiento: el cuidado no surge de la 
preocupación por el ser–ahí, sino del reconocimiento de la interrela-
cionalidad y del valor inherente (el sin porqué) de todos los entes, una 
vez que la subjetividad posesiva ha sido vaciada. Por eso, la relación 
del cuidado con el pensamiento de Heidegger no parte de la Sorge, del 
cuidado como un momento existencial del ser–ahí, sino del cuidado 
contenido en la espera y renuncia de la Gelassenheit, del abandono y 
serenidad. Es un cuidado post–subjetivo e inmanente.

Desde la mística la relación con las cosas no es la misma que antes del 
abandono de los principios de la subjetividad, pues deja fuera la esque-
matización y los sentidos preestablecidos por esta última. Así, se puede 
afirmar que “se trata: no de la reclusión y del apartarse del mundo, sino 
de que el ajetreo de la vida cotidiana pierda toda densidad, todo carácter 

16.	 Héctor Islas, “Misticismo y moralidad…”, p. 69.



12 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

opresor y apremiante”.17 Si las cosas nos aparecen sin su preconcepción, 
estaremos más cerca de una libertad radical. La mística que mejor ejem-
plifica una espiritualidad sobre el desprendimiento del sentido y del 
porqué de las cosas es aquélla que hace de la nada su punto de partida;18 
y una de las propuestas que van en ese tenor es la eckhartiana.

La mística piensa que desde la nada el ser de las cosas se muestra 
desde y por sí mismo, por lo que no es dado por objetos ni recibido 
por sujetos, tiene lugar en su propio terruño. En palabras del propio 
Eckhart: “Cuando el alma no se dirige a las cosas exteriores, entonces 
ha llegado a casa y habita en su luz simple y pura. Allí ni ama ni tiene 
miedo o temor”.19 Desde el desasimiento Eckhart no procura una hui-
da del mundo; no niega el mundo frente a él, sino niega lo que se nos 
presenta por verdadero, la significación que de él se hace. Es decir, 
niega la estratificación que deforma nuestras relaciones con las cosas. 
De esta manera, en su mística hay un reencuentro y una reformulación 
de las relaciones con los seres en el mundo. Su espiritualidad niega el 
ego apropiador que busca reproducir una lógica de la usura; que ne-
gocia con el ser de otro para obtener un beneficio. Su mística expulsa 
a los mercaderes espirituales, aquéllos que piden algo a cambio de sus 
acciones bienaventuradas: “[…] mercaderes son todos aquellos que se 
cuidan de no cometer pecados graves y les gustaría ser buenos y, para 
la gloria de Dios, ellos hacen sus obras buenas […]; mas las hacen 
para que Nuestro Señor les dé algo en recompensa o para que Dios les 
haga algo que les gusta [...]; quieren dar una cosa por otra, regatean con 
Dios”.20 Eckhart considera que las acciones realizadas sin un motivo o 
una voluntad que busca un apremio son las más puras, pues son igual 

17.	 Silvana Filippi, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la mística eckhartiana” en Enfoques, 
Universidad Adventista del Plata, Libertador San Martín, Argentina, año xxii, Nº 2, 2010, pp. 63–78, p. 64.

18.	 La mística de la nada que consigna Juan Martín Velasco en La experiencia mística tiene como princi-
pales exponentes a Eckhart, Marguerite Porete y Simone Weil.

19.	 Eckhart de Hochheim, “El fruto de la nada” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, Siruela, 
Barcelona, 2008, pp. 87–94, p. 92.

20.	 Eckhart de Hochheim, “Sermón 1. Jesús entró en el templo y comenzó a expulsar a vendedores y 
compradores” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 265–274, pp. 266–267. 



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

de libres y desasidas que las acciones de Dios; él, en todas sus obras, no 
busca lo suyo. Al actuar sin un porqué, no hay una manipulación sobre 
lo otro, sólo hay una completa reinserción en el sí mismo.

El justo no busca nada en sus obras. Son los siervos y los mercena-
rios quienes buscan algo en sus obras, o quienes actúan en vistas 
de un porqué. No apuntes a porqué alguno, ni en el tiempo ni en la 
eternidad, ni a recompensa, ni beatitud, ni a eso ni a aquello, pues 
tales obras están todas muertas. Si deseas vivir y deseas que tus 
obras vivan, debes estar muerto para todo y haberte convertido en 
nada. Vuelve pues a tu propio fondo y, allí, actúa.21

Esta acción sin un porqué se produce en ese espacio ya des–significado, 
cohabitado por el ser de las cosas, en la nada. Desde esta nada hay un 
encuentro con el mundo como si éste fuese puro enigma, ya que no sigue 
un patrón racional basado en el intelecto. Se puede pensar entonces que 
“la capacidad originaria de la nada se ve fortalecida cuando el individuo 
es capaz de vaciarse voluntariamente de los falsos ídolos, de sus propios 
sostenes racionales, de sus facultades intelectualistas desentrañadas, 
para depositarse en la contemplación de lo incontemplable”.22 La nada 
como punto originante o de inflexión para el ser del mundo tiene com-
pleto sentido si se comprende como el espacio de la máxima posibilidad. 

La acción sin porqué es pura apertura y, en cuanto tal, está arrojada e 
implicada en un plexo de interrelacionalidad. Reiner Schürmann23 in-
terpreta la Gelassenheit de Eckhart como un principio de acción anárquico, 
es decir, una forma de actuar liberada de la metafísica de las causas y 
los fines (del porqué). No es una fuga del mundo, sino una forma de 

21.	 Eckhart de Hochheim, “Sermón 39. (Sobre la sabiduría 5, 16: El justo vive en la eternidad)” en Alain de 
Libera, Eckhart, Suso, Tauler y la divinización del hombre, José J. de Olañeta, Editor, Palma de Mallorca, 
1999, pp. 140–151, p. 144.

22.	 Héctor Sevilla Godínez, “La profundidad de Dios. El nihilismo místico implícito en el pensamiento 
de Eckhart” en Veritas, Pontificio Seminario Mayor San Rafael de Valparaíso, Valparaíso, Chile, Nº 
38, 2017, pp. 121–140, p. 137. 

23.	 Reiner Schürmann, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana University Press, Bloomington, 
Estados Unidos, 1978.



14 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

habitarlo sin un fundamento o principio rector (un arkhé). De este 
modo, vincula el principio de acción anárquico con una relacionalidad 
no jerárquica en la que todo ser es autónomo y autodeterminado. En 
palabras de Eckhart, uno mismo es su propio templo y, por tal motivo, 
el templo debe ser vaciado; sólo así nuestro ser puede igualarse al ser 
de Dios y verse libre: “Cuando el templo se vacía de todos los impedi-
mentos, es decir, de los atributos personales y de la ignorancia, enton-
ces brilla espléndido, tan puro y claro como el Dios increado”.24 Cuando 
se hace frente al mundo después del paso por la nada, la autonomía se 
torna radical; ya no se sostiene que una cosa repose fundamentalmente 
sobre otra, y tampoco pueden la utilidad y la dominación ser ejes de 
referencia en la relación entre cosas. Por eso se habla del lugar del Dios 
increado, el sitio en el que el fundamento no reside en una sola entidad. 
Aunque en la mística este lugar se conoce como deidad o la nada de 
dios, me gustaría interpretarlo como el campo de la interrelacionalidad, 
en el que todo cuanto existe encuentra su verdadera esencia.

La nada de la deidad de Eckhart es «el lugar en que toda existencia, 
incluida la subjetiva se establece en lo que realmente es» porque 
si la nada de dios es la nada del hombre, si el fondo de dios es mi 
propio fondo, si el fondo de dios y del hombre es el lugar donde ver-
daderamente son ellos mismos, lo mismo puede decirse «de plantas 
y los árboles, las tejas y las piedras», quienes son verdaderamente 
desde la nada.25 

La relación que se sostiene en y con el ser, desde una visión eckhartia-
na, requiere alejarse de los modos habituales con los cuales interac-
tuamos en el mundo. Lo valioso de su mística no sólo se debe al valor 
ontológico que asigna a los seres con los que va al encuentro en una 
mismidad absoluta, sino también por bajar esta transvaloración a un 
plano práctico, a un espacio ético, en el que importa no nada más el 

24.	 Eckhart de Hochheim, “El templo vacío” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 35–40, p. 38.
25.	 Rebeca Maldonado, “La personalidad impersonal como camino de superación del nihilismo en Nishitani 

Keiji” en Teoria. Rivista di filosofía, Edizioni ets, Pisa, vol. 40, Nº 1, 2020, pp. 103–114, p. 113.



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

qué, sino, de igual manera, el cómo. La espiritualidad va más allá de los 
modos y las esquematizaciones de la realidad, en tanto refugia su ser 
en el ser de Dios, ahí donde se desprende de sus propiedades entita-
tivas, tal y como lo describe Amador Vega en su “Introducción” a los 
sermones eckhartianos: “Si el ser de Dios está más allá de los modos, 
también el hombre que desea esa conversión al ser deberá separarse y 
abandonar los modos o atributos personales, lo que pone de manifiesto 
la estrecha relación entre ética y metafísica de este pensamiento”.26

Eckhart posee muchos matices. En momentos resulta complicado ase-
verar su predilección por la vida práctica y activa por encima de la 
intelectual y contemplativa, heredada de la escolástica de su época. 
Sin embargo, hay pasajes dentro de sus sermones que ya nos muestran 
cómo no pretende negar ninguno de estos caminos ni hacer menos 
trascendente uno sobre el otro. En su sermón “Marta y María” pre-
senta a dos hermanas fieles y creyentes en la espiritualidad cristiana, 
cuyos modos de expresar y seguir su fe son muy distintos. Se muestra 
la contemplación como un camino para lograr vincularse con el ser 
de Dios, idea reflejada en el anonadamiento de María al escuchar la 
palabra de Cristo. Pero, siguiendo la lectura de Alois M. Haas respecto 
de este tema, la unión con el lugar en donde Dios llega a ser, es aún más 
intensa en Marta y su completa inmersión en la actividad desinteresada 
de las prácticas cotidianas.

A pesar de su metafísica y mística fuertemente relacionada con el 
intelecto, Eckhart realiza una espiritualidad dominicana que coloca 
la contemplación en la más íntima relación con la acción cristiana. 
Su preferencia por Marta respecto de María muestra que la unidad 
con Dios no significa escapismo alguno, sino un llegar a ser libre 
para un actuar altruista.27

26.	 Amador Vega, “Introducción” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 11–30, p. 20.
27.	 Alois Maria Haas, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida espiritual, Herder, Barcelona, 

2002, p. 173.



16 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

Este vuelco sobre el mundo al que refiere Eckhart con la figura de Mar-
ta sucede después de atravesar la nada: perder todo sentido, vaciar todo 
rasgo de ego y diferenciación ontológica entre los seres que cohabitan 
y coaccionan la realidad. Describe la libertad espiritual de la siguiente 
manera: “Un espíritu libre es aquel que no es turbado por nada y no 
está vinculado a nada, que no ha unido lo mejor de sí mismo a ningún 
modo y en nada piensa en lo que es suyo”.28 Su mística reposa sobre 
una humildad extrema, siempre volcada hacia la apertura del mundo, 
en la que se sitúa todos los días. Al no ver en los seres objetos o útiles, 
sino pura posibilidad, el vínculo sostenido entre uno y otro ser no es 
artificial, ya que no se establece por algo fuera de la singularidad de su 
encuentro ni subyace un fin determinado.

Aplicaciones contemporáneas: ecología, cotidianidad y lo sagrado

Sobre este entendido, Eckhart hace de la vida cotidiana el lugar de tales 
singularidades. Aquí, irremediablemente, se generan los vínculos que 
atraviesan el ser. Al situar una vida práctica desde el sin porqué, no hay 
mediaciones con el sentido y la esquematización. Desde el abandono 
y el desasimiento, la mística eckhartiana se sitúa nuevamente en el 
mundo, y no en un paraíso suprasensible. Al hacerlo voltea la mirada 
a un árbol y a una montaña, y ve en ellos nada más que su ser árbol y 
montaña, y no un recurso a utilizar. Por ello, hoy en día no es descabe-
llado afirmar que en nuestro hábitat se cifra nuestra espiritualidad: “La 
naturalezas primigenia, no tocada aún por la mano transformadora del 
hombre, es voz divina. La encina, el fresno, el roble, el arroyo, la gruta, 
el valle, la cumbre se identifican con la epifanía, son capaces de trans-
mitir la realidad celestial insondable”.29 La comprensión del mundo 
como un plexo de interrelacionalidad, en el que cada ser manifiesta su 

28.	 Eckhart de Hochheim, “Instrucciones espirituales i–ii” en Alain de Libera, Eckhart, Suso, Tauler…, pp. 
152–158, p. 153.

29.	 Isidro Juan Palacios Tapias, “Cómo podrá sobrevivir la mística en la megalópolis moderna” en Agustín 
Díaz de Mera García Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La 
mística en el siglo xxi, p. 50.



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

talidad sin porqué, no es sólo una abstracción metafísica; constituye el 
fundamento para una crítica radical a los paradigmas modernos y abre 
horizontes de aplicación concretos en ámbitos como la ética ambiental.

Los seres que se muestran tal cual son y que, al hacerlo, no opacan al 
resto son los que viven ya inmersos en ese movimiento dinámico de 
pura posibilidad expresada desde la nada. Por ejemplo, el río que se 
desenvuelve existencialmente día con día desde su propio ser, desde su 
devenir incesante, se ocupa de todo lo que es suyo. En su movimiento 
interactúa con el encino y la montaña, pero lo hace desde la alteridad. 
Necesita de ellos tanto como ellos de él. En su fluir no busca afirmarse 
a sí mismo negando aquello otro con lo que interactúa. Podríamos pro-
poner que es, incluso, al contrario. En su cotidianidad busca ser parte 
de eso otro para él mismo llegar a ser. No hay montaña sin árboles ni 
ríos, ni ríos sin árboles ni montaña. No hay aquí una experiencia apro-
piadora ni subjetiva. Heidegger diría: “El abedul no va nunca más allá 
de aquello que para él es posible. El pueblo de las abejas habita en lo 
que le es posible”.30 No resulta complicado comprender —al igual que 
la espiritualidad de muchas culturas— que estos seres y la naturaleza 
misma ya contienen de suyo un grado de divinidad.31

La mística es, entonces, presentada aquí como un modo de ser que 
encamina al ser humano a destruir la propia noción de sujeto racional 
para que coexista en el mundo con el que siempre ha estado y estará 
implicado. Otra forma de expresarlo podría ser la siguiente: “Pensar 
la mística desde una alteridad vivida en y con el otro y en relación con 
un mundo que nos invita al diálogo, es una propuesta concreta frente a 

30.	 Martin Heidegger, “Superación a la metafísica” en Martin Heidegger, Conferencias y artículos, Serbal, 
Barcelona, 2001, pp. 51–74, p. 71.

31.	 Este tema da por supuesto cómo funciona la relación ambiental de un ecosistema; sin embargo, 
es un asunto mucho más complejo. Para no caer en una fantasía romántica en la que la naturaleza es 
lo bueno y perfecto por sí mismo, valdría la pena comentar que los estudios de ecología profunda 
pueden ayudarnos a comprender este fenómeno: cómo cuidar y cohabitar un espacio junto con 
otras especies, recalcando que el centro de las interrelaciones entre animales, plantas y minerales 
es el ambiente mismo. Para una introducción a estos temas, ver Luc Ferry, El nuevo orden ecológico, 
Tusquets, Barcelona, 1994.



18 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

toda forma excluyente que rompa el diálogo por afirmar al individuo”.32 
La relación que plantea con cualquier otro ser no pretende subyugar 
ni degradar su valor; tampoco busca obtener beneficio alguno, sino, 
simplemente, asirse de un refugio y —al igual que el río, la montaña y 
el bosque— una morada en donde su existencia encuentre al fin sere-
nidad. Y es que la naturaleza —siguiendo a Heidegger— es un claro en 
el que puede aparecer todo lo real; es lo sagrado mismo.33 La mística, 
entonces, encamina al ser del humano a la nada, al sin porqué y a la di-
vinidad, con el fin de remediar la manera en la que habita su existencia.

La naturaleza, pese a su nada efímera, es sobrenatural, porque como 
ninguna otra cosa sabe expresar lo santo. El hombre que decreta el 
asalto, la degradación y destrucción de la naturaleza no es místico, 
no es sabio, no ve ni oye, tiene atrofiados sus sentidos, ofuscado su 
intelecto. Ataca a lo divino en sus obras. Ésa es su mortal enferme-
dad de la que se ha de curar.34

En la mística eckhartiana hay una preocupación genuina por el mundo, 
en tanto es constituyente del propio ser, y no un mero útil u objeto de 
deseo. El ser de las cosas es independiente de las necesidades y aflic-
ciones humanas. Las enseñanzas de la mística buscan expresarse no 
sólo como una noción conceptual, sino que pretenden instituirse como 
una práctica habitual. Desde sus sermones Eckhart impacta la vida 
cotidiana al desistir de una dualidad entre lo inmanente (Dios) y lo 
accidental (criatura), y postula la unión de ambos contrarios desde la 
acción inmediata. La relación y el contacto de las criaturas con la divi-
nidad se puede llevar a cabo por todas y cada una de ellas siempre que 
se abandonen a sí mismas, es decir, que dejen de lado los significados y 

32.	 Rosana Elena Navarro, Fredy Humberto Castañeda, José Ricardo Acero Montañez et al., “Mística y 
Alteridad. Una demanda para nuestro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espíritu, 
Universidad de San Buenaventura, Bogotá, vol. lix, Nº 168, 2017, pp. 267–293, p. 270.

33.	 Martin Heidegger, “Como cuando en día de fiesta” en Martin Heidegger, Aclaraciones a la poesía de 
Hölderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55–86, p. 66.

34.	 Isidro Juan Palacios Tapias, “Cómo podrá sobrevivir…”, p. 51.



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

las estructuras que aceptan sin cuestionar, puesto que suelen tomarlos 
como hechos irrefutables de la realidad.

Sobre el tema de cómo por medio del cuidado a los seres que com-
parten la existencia con nosotros se rompe la dicotomía cielo–tierra, 
trascendencia–inmanencia, y acaece un vínculo originante en el espa-
cio de máxima posibilidad que siempre está dispuesto desde la nada, 
Haas comenta que este vínculo y este espacio tienen lugar en la vida 
que se nos presenta cotidianamente: “la preocupación por el mundo 
es la pauta para medir la preocupación por la salvación. No hay dualis-
mo alguno entre Dios y mundo, naturaleza y gracia, piedad y amor al 
prójimo. La vida cotidiana es el sabbat eterno”.35 Atendiendo al ser que, 
junto a nosotros, habita la realidad, más allá del ego, lo sujeto–objeto 
y la racionalidad, el mundo de todos los días se nos presenta por vez 
primera tal y como es, en su verdadera realidad.

La mística, en tanto pensar filosófico, invita a guiarnos bajo este rubro. 
Su camino hacia la pobreza absoluta, la pobreza de deseos, sentidos y 
saberes, exhorta al individuo a desasirse de sus límites y expandir su ser 
hacia un campo de indiferenciación ontológica, en el que Eckhart puede 
afirmar que no hay diferencia entre el ser de las moscas, los ángeles 
y Dios.36 La importancia y las repercusiones de esto son desmedidas, 
pues implica cambiar el modo en el que la realidad se experimenta 
tanto de manera individual como social.

Tal comprensión del ser de las cosas es retomada por Nishitani en 
su interpretación de los sermones eckhartianos. Explica la impor-
tancia y relevancia de la espiritualidad para lidiar con los excesos 
de nuestra cultura: una verdadera comprensión de nuestra natu-
raleza, más allá de la egocentricidad, crearía una nueva forma de 

35.	 Alois Maria Haas, Maestro Eckhart…, p. 113.
36.	 Eckhart de Hochheim, “Los pobres de espíritu” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 75–81, 

p. 77.



20 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

existencia individual y social, y permitiría el avance de la cultura 
humana y superaría los excesos de la modernidad. No hay, según 
él, desprestigio alguno en guiar la vida desde un sentido espiritual, 
al contrario de lo que nos hace creer la modernidad tecnicista. La 
espiritualidad brotada de la mística es ese modo de vida que experi-
menta la realidad tal y como es. Desde una espiritualidad tal, el ser 
humano se sostiene sobre la interrelacionalidad de las cosas en el 
mundo y practica una vida desde la no jerarquización ontológica. Si 
recordamos el inicio de este artículo, asumiremos la mística como 
un camino religioso muy particular, de suma importancia para la 
práctica de la espiritualidad en nuestra cotidianidad.

Cabe añadir que la noción de śūnyatā (vacío) en Nishitani refuerza esta 
visión: el vacío budista no es una negación, sino un campo de interde-
pendencia en el que todas las cosas se co–pertenecen sin esencias fijas. 
Esto se alinea con la indiferenciación ontológica eckhartiana: ambos 
pensadores ven en la nada un principio de interrelacionalidad radical 
que disuelve la egoidad y permite una ética no jerárquica. Así, la re-
lectura de Eckhart desde Nishitani actualiza la mística como antídoto 
contra la cosificación contemporánea.

El sentido de una vida absorta en la serenidad no está desligado 
de las cosas con las que interactúa, sino que se involucra con ellas 
con el fin de degradar ese sentido de diferencia e importancia que 
éstas puedan tener. En el propio actuar de la vida cotidiana no hay 
una búsqueda de lo que se encuentra más allá; no hay búsqueda en 
absoluto, sólo se vive la cercanía con las cosas, en la inmediatez del 
momento. En la mística eckhartiana el mundo puede comprenderse 
como un sistema complejo y renovado constantemente, en el que 
acaece el todo. No sigue la lógica de la maquinación contemporánea, 
según la cual todas las cosas tienen un propósito dispuesto para el 
beneficio de otro. Aquí se trata de que lo propio de uno mismo es 
también lo propio de lo otro y viceversa. El mundo y las cosas en 



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

él emergen constantemente desde la nada en la que habitan y son 
indiferenciadas. En este aparecer la mística de Eckhart nos recuerda 
que el ser de las cosas vive sin porqué, no requiere nada, se ha aban-
donado y desasido por completo de aquello que lo caracterizaba a 
él y al mundo. En este punto el ser se libera de cualquier yugo y 
vive solamente por vivir. En palabras de Eckhart: “La vida vive de 
su propio fondo y brota de lo suyo; por eso vive sin porqué, porque 
vive de sí misma”.37 La existencia del ser de lo humano se dona al 
mundo, así como el mundo se dona a ella. En este plexo de coexis-
tencia se habita la nada. También se encuentra la morada (el mundo 
sin porqué) que acoge a los seres en la interioridad de lo que cada 
uno es en sí mismo. 

La mística eckhartiana, entonces, encuentra un nuevo comienzo 
para el ser humano… siempre que éste pueda actuar desinteresa-
damente en el lugar en el que cotidianamente está con las cosas y 
con los demás. La superación propuesta con Eckhart es no sólo de 
la maquinación, sino también del nihil que atormenta la existencia. 
No evade ni maquilla los terrores de la existencia; los reconoce 
como aspectos inherentes al conjunto de la realidad en la que se 
encuentran, y, a partir de ello, habla de la humildad y la mismidad. 
El abandono y el desasimiento advienen una vez aceptadas la in-
certidumbre y la finitud del ser de lo humano, así como la proximi-
dad con el ser del mundo. Los modos de ser sin modo que expuso 
Eckhart, una vez superada la forma de la subjetividad dominadora 
y realizado el abandono de ella, se viven una y mil veces desde lo 
cotidiano. La libertad radical, la morada de la divinidad, el vivir 
sin porqué, se tornan fundamentos éticos que deben ser resueltos 
cabalmente en el día a día. 

37.	 Maestro Eckhart, “Vivir sin porqué” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 47–50, p. 49.



22 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

Conclusión

Por medio de la relectura de la mística y la espiritualidad eckhartiana 
encontramos un modo de estar en la realidad que disuelve los límites 
entre la interioridad de la subjetividad (como yo–ego) y la pluralidad 
de seres del mundo, ya que deja de pensar como cosa separada todo 
aquello con lo que interactuamos y nos rodea. Es decir, desde una 
reapropiación de las enseñanzas espirituales de la mística negativa 
(o teología apofática)38 y, particularmente, de las lecciones acerca del 
desasimiento eckhartiano, nos encontramos ante una ética práctica 
cuya influencia radical se cierne sobre nuestra vida cotidiana, lugar en 
el que abunda la indiferencia y la desmesura, pues recordemos que el 
mundo contemporáneo, globalizado y capitalista, nos encierra en una 
era de utilidad y dominio de todas las cosas.

Por medio de un diálogo hermenéutico entre mística y filosofía, este 
trabajo ha explorado la relevancia de esta relectura ante las problemá-
ticas actuales, como el vínculo de los seres humanos con las áreas na-
turales, el cual pone al descubierto el desbalance con los ecosistemas, 
debido al exceso y a la utilidad con que se asumen, pensándolos como 
recursos antes que como espacios en los cuales se pone en juego la 
existencia de múltiples seres orgánicos, incluido el ser humano mismo. 

El diálogo Eckhart–Heidegger–Nishitani se plantea aquí como un mar-
co interdisciplinario que busca difuminar los límites entre religión y 
filosofía, para, desde el pensar, concebir el lugar en el que nuestras ac-
ciones cotidianas tienen un impacto en el modo de acaecer del mundo 
en la actualidad. Al pensar nuestra realidad y las relaciones que nos 

38.	 Esta tradición sostiene que lo Absoluto trasciende toda categoría racional y lingüística, por lo que 
sólo puede ser abordado negando lo que no es (vía negativa). Su propósito es evitar la cosificación de 
lo inefable, despojando el lenguaje de representaciones que limitan la realidad a conceptos humanos. 
Al negar aquello que lo Absoluto no es, se busca una apertura hacia el silencio y la vacuidad, en la que 
la realidad puede manifestarse fuera de los marcos de la subjetividad y la voluntad de dominio. Si bien 
sus raíces se advierten en Plotino, formalmente encontramos la teología apofática con Pseudo–Dionisio 
Areopagita. 



23       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

atraviesan como seres humanos, y sosteniéndonos desde un punto 
de vista no antropocéntrico, encontramos que la espiritualidad puede 
darnos una guía en torno a las prácticas o éticas con las que nos man-
tenemos en contacto con todo lo otro. Desde el desasimiento, desde 
una apelación al rechazo de deseos egoístas que degradan el valor 
inherente de todo cuanto no forma parte de la esfera subjetivo–egoica, 
la ética se ve impulsada a reconocer nuevas visiones del mundo, en las 
que el cuidado debe estar basado en una interrelacionalidad ontológica. 

Si bien éstos son los atisbos para una ética del cuidado mucho más abar-
cadora —ya que la subjetividad es aquí considerada más bien trans-
personal y situada en geografías y ambientes sociales concretos—, aún 
queda un largo camino por explorar. Por ejemplo, cómo esta ética del 
desasimiento podría traducirse en prácticas concretas en contextos de 
crisis ecológica o en pedagogías alternativas. En definitiva, la relectura 
de Eckhart que proponemos muestra que lo sagrado no habita en un más 
allá trascendente, sino en la cotidianidad despojada de intencionalidad 
instrumental. Al dialogar con Heidegger y Nishitani hemos visto cómo 
el desasimiento promueve una ética del cuidado que resitúa lo existente 
al reconocer su valor inherente. Este enfoque no sólo supera la lógica 
de la explotación, sino que además inaugura un camino para habitar el 
mundo con serenidad y responsabilidad. Futuras investigaciones podrían 
examinar aplicaciones de esta praxis en movimientos ecologistas.

Fuentes documentales

Caputo, John David, The Mystical Element in Heidegger’s Thought, 
Fordham University Press, Nueva York, 1986.

De Hochheim, Eckhart, El fruto de la nada, Siruela, Barcelona, 2008. 
Traducción de Amador Vega Esquerra.

_______ Tratados y sermones, Las cuarenta, Buenos Aires, 2013. Tra-
ducción de Ilse Masbach de Brugger.

De Libera, Alain, Eckhart, Suso, Tauler y la divinización del hombre, 



24 

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart

José J. de Olañeta, Editor, Palma de Mallorca, 1999. Traducción 
de Manuel Serrat Crespo.

Díez, Fernando, “Mística en nuestro tiempo. Una experiencia compa-
rada” en Díaz de Mera García Consuegra, Agustín, De Pascual, 
Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et al., La mística en 
el siglo xxi, Trotta, Madrid, 2002. 

Ferry, Luc, El nuevo orden ecológico, Tusquets, Barcelona, 1994. Tra-
ducción de Thomas Kauf.

Filippi, Silvana, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la 
mística eckhartiana” en Enfoques, Universidad Adventista del Plata, 
Libertador San Martín, Argentina, año xxii, Nº 2, 2010, pp. 63–78.

Haas, Alois Maria, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida es-
piritual, Herder, Barcelona, 2002. Traducción de Roberto Bernet.

Heidegger, Martin, “Como cuando en día de fiesta” en Heidegger, Martin, 
Aclaraciones a la poesía de Hölderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55–86. 
Traducción de Helena Cortés y Arturo Leyte.

_______ “La época de la imagen del mundo” en Heidegger, Martin, 
Caminos de bosque, Alianza, Madrid, 2014, pp. 63–90. Traducción 
de Helena Cortés y Arturo Leyte.

_______ “Superación de la metafísica” en Heidegger, Martin, Confe-
rencias y artículos, Serbal, Barcelona, 2001, pp. 51–74. Traducción 
de Eustaquio Barjau.

Islas Asaïs, Héctor Raoul, “Misticismo y moralidad. El caso de meister 
Eckhart” en Cabrera, Isabel y Silva, Carmen (Comps.), Umbrales 
de la mística, Instituto de Investigaciones Filosóficas/Universidad 
Nacional Autónoma de México, México, 2006, pp. 63–72.

Maldonado, Rebeca, “La personalidad impersonal como camino de 
superación del nihilismo en Nishitani Keiji” en Teoria. Rivista di 
filosofía, Edizioni ets, Pisa, vol. 40, Nº 1, 2020, pp. 103–114.

McGinn, Bernard, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The 
Man from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing 
Company, Nueva York, 2001.

Navarro, Rosana Elena, Castañeda, Fredy Humberto, Acero Montañez, 



25       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

José Ricardo et al., “Mística y Alteridad. Una demanda para nues-
tro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espíritu, 
Universidad de San Buenaventura, Bogotá, vol. lix, Nº 168, 2017, 
pp. 267–293.

Nishitani, Keiji, La religión y la nada, Siruela, Madrid, 1999. Traducción 
de Raquel Bouso García.

Palacios Tapias, Isidro Juan, “Cómo podrá sobrevivir la mística en la 
megalópolis moderna” en Díaz de Mera García Consuegra, Agus-
tín, De Pascual, Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et 
al., La mística en el siglo xxi, Trotta, Madrid, 2002. 

Schürmann, Reiner, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana 
University Press, Bloomington, Estados Unidos, 1978.

Sevilla Godínez, Héctor, “La profundidad de Dios. El nihilismo místico 
implícito en el pensamiento de Eckhart” en Veritas, Pontificio 
Seminario Mayor San Rafael de Valparaíso, Valparaíso, Chile, Nº 
38, 2017, pp. 121–140.

Velasco, Juan Martín, El fenómeno místico: estudio comparado, Trotta, 
Madrid, 2006.

_______ La experiencia mística. Estudio multidisciplinar, Trotta, Ma-
drid, 2004.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




