La semejanza divina como
provocacion en el Teeleto

David Angeles Garnica’

Recepcion: 13 de octubre de 2025
Aprobacién: 11 de diciembre de 2025

Resumen. Angeles Garnica, David. La semejanza divina como provocacion
en el Teeteto. La semejanza divina (6poinocig 0e®) ha tenido una recepcion
contrastante: desde considerarla el culmen del platonismo hasta presentarla
como la peor idea en filosofia. Me parece que el pasaje de la semejanza divina
es central para la comprension del Teeteto y también es capaz de abrir vias
de solucién a problemas de epistemologia y ontologia platénicas. Defiendo
su centralidad en tres momentos: 1) investigando en qué consiste asemejarse
a Dios; 2) justificando la real posibilidad humana de alcanzar tal semejanza;
y 3) dando razones de la validez del deseo de lograrla. Asi, la 6poincig con-
siste en la fuga de este mundo por medio del conocimiento de la sabiduria
divina, el cual es posible a través del reconocimiento del propio limite y de
la validacién de su deseabilidad como deseo, no de un objeto externo dado,
sino como deseo del deseo mismo.

Palabras clave: semejanza divina, Platon, Teeteto, limite, deseo.

Abstract. Angeles Garnica, David. Divine Likeness as Provocation in the
Theaetetus. Divine likeness (opoinoig 0e®) has had an extremely varied re-
ception, ranging from being considered the pinnacle of Platonism to being
disdained as the worst idea in philosophy. The passage on divine likeness stri-
kes me as central to understanding the Theaetetus, and it also offers solutions

Doctor en Filosofia por la Pontificia Universidad Gregoriana. Director de la Licenciatura en Filosofia
de la Universidad 1vQ de Morelia. e.alitros@gmail.com



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

to problems of Platonic epistemology and ontology. I defend its centrality in
three stages: 1) I consider what divine likeness consists of; 2) I justify the real
human possibility of attaining such likeness; and 3) I give reasons for the
validity of desiring to attain it. Thus, duoimoig consists of escaping this world
through knowledge of divine wisdom, which is possible by recognizing one’s
own limits and validating its desirability as a desire not for a given external
object, but as a desire for desire itself.

Key words: divine likeness, Plato, Theaetetus, limit, desire.

Contexto y texto fundamental
Contexto

El Teeteto' se considera el primer trabajo cldsico sobre el
conocimiento,” si bien algunos, como Heidegger, niegan que el didlogo
sea un trabajo epistémico, al concebirlo, méas bien, como un estudio
ontoldgico.’ Las diferentes percepciones del tema se deben, en mi
apreciacion, a una cuestion de acento. Donde la mayoria remarca el
hecho de que el didlogo trata del conocimiento de las cosas, Heidegger,
por su parte, resalta que los posibles modos de conocimiento —in-
tuicion sensible o intuicién categorial—atafen al ser.* Sea del tema
del didlogo, o skopos, lo que fuera, la importancia del Teeteto es clara
respecto del conocimiento del ser. Esta importancia no impide la
llamada —o convocacion— al mismo didlogo para ejercer el papel de
interlocutor principal dentro del asi denominado problema interpre-
tativo bdsico’ de la epistemologia platdnica, es decir, o aceptar una

1. Utilizo la edicién de Platén, “Theaetetus” en John Burnet (Ed.), Platonis opera. Tomus I, Clarendon
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 142a-210d. Las traducciones, de no indicarse lo contrario, son propias.

2. Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianapolis, 1990, p. 2.

3. Francisco José Gonzalez, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue, The Pennsylvania State
University Press, State College, Estados Unidos, 2009, p. 176.

4. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio Klosterman, Francfort del Meno,
1993, p- 273.

5. David Wolfsdorf, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical World, Johns Hopkins University
Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 105, N° 1, 2001, p. §7-75, p. 58.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

diferencia entre la creencia (doxa) y el conocimiento (epistéme),’ o
bien, aceptar que el conocimiento es un tipo de creencia cualificada.’
En este contexto, la 6poimcig 0d (semejanza con Dios, en este sentido,
semejanza divina) es clave para una mejor inteligencia del Teeteto
y para dar salida a las tensiones de la epistemologia y la ontologia
platonicas. Por esta relevancia clave el didlogo no puede conside-
rarse un simple involucrado, sino que, aceptando su convocacién en
la cuestidn, es de escucharse la provocacion que ofrece, en la que el
pasaje correspondiente a la 6poinoic es central.

El texto

La semejanza divina aparece justo a la mitad de didlogo en el siguiente
pasaje: “Ni los males se establecen entre los dioses, sino que recorren
necesariamente la naturaleza mortal y este lugar de aqui. Por eso hay
que probar huir lo mas rapido desde aqui hasta alla. La huida es la
semejanza con Dios, tanto cuanto sea posible: semejanza que, justa'y
santa, llega a ser con prudencia”.®

La semejanza divina es central fisicamente en el didlogo, ya que aparece
justo a la mitad de éL.° Y mas aun, es central tematicamente —como
argumentaré— para lograr un adecuado entendimiento del Teeteto. A
pesar de esto, ha tenido diversas recepciones entre sus estudiosos, pues
mientras algunos la reciben con una valencia positiva, como Plotino,
quien considera que “el alma se vuelve bella y buena asemejandose a

6. Platon, Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 2003, 477¢.

7. Platén, Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 98a.

8. “Ovt’ év Bgoig avtd i8pdoba, Thv 8¢ OvnTiv HoY Kol TOVE TOV TOTOV TEPUTOET £€ AvayKkNG. 810 Kod mepdohat
7PN EVOEVDE Exeloe pedyety OTL TayoTa. YUY 8 Opoimotg Oed Katd TO duvatov: Opoimaotg 8¢ dikatov Kai dotov
petd ppovioeng yevéshon”. Platon, “Theaetetus”, 176 a6-b3.

9. Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, p. 35.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

» 10

Dios”,” otros, como Sandra Peterson, la acogen como “[...] la peor idea
en filosofia, sin poder pensar en un error que esté en ese mismo nivel”."

No sorprende la diversidad de apreciaciones, ya que la invitacion a
asemejarse a Dios presenta fuertes dificultades: 1) no es claro real-
mente en qué consiste “asemejarse a Dios”, pues lo divino resiste a
cualquier descripcién clara para el ser humano; sin embargo, aun si
obtuviéramos claridad en el significado de la asercién “asemejarse
a Dios”, 2) parece imposible que el ser como Dios escape de la pre-
rrogativa divina y esté al alcance del actuar humano; pero, aunque
fuera claro en qué consiste, y fuera realmente posible para el ser
humano ser como Dios, queda 3) una profunda duda acerca de lo
deseable de lograr la condicién propuesta, en tanto que “asemejarse
a Dios”, si bien recuerda, por un lado, la edénica creacién del hom-
bre y de la mujer a “imagen y semejanza de Dios”,” por otro lado,
hace resonar el eco de la serpiente del mismo jardin que origindé la
expulsion ante el deseo de “ser como Dios”.” Ahora bien, enfren-
tando estas tres dificultades (la nocién de qué es, la justificacion
de posibilidad y la validez del deseo) de la opoiwoig 6@, pretendo
mostrar la centralidad tematica en el Teeteto, en particular, y en la
epistemologia platonica, en general; asi como apoyar una recepcioén
positiva dentro de la actividad filoso6fica.

~»

10. “To dryafov kol Kahov Ty yoyiv yiveshar opotndijvar eivan Bed”. Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Paises
Bajos, 1951, pp. 19-20 (1, 6,6,).

1. “La recomendacion de pretender llegar a ser como dios me sorprende como la peor idea que jamés
haya oido en filosofia. No puedo pensar en algin otro error que se le compare”. Sandra Peterson,
“Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction by declaration” en Sandra Peterson, Socrates
and Philosophy in the Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino Unido, 2011,
pp- 59-89, p. 82.

12. 1Gen 27.

13. 3Gens.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

En qué consiste
Sabiduria y conocimiento

En el Teeteto se expresa claramente que “la fuga es la semejanza con
Dios, tanto cuanto es posible”.* Esto es, la semejanza es una fuga,
un escape de la maldad que recorre este mundo hacia la bondad de
Dios. Debemos recordar la pregunta detonadora con la que Soécrates
inicia la investigacion en el didlogo: “¢qué es, entonces, realmente el
conocimiento?”.” En el contexto de una investigacién acerca del co-
nocimiento, la fuga implica el escape de lo malo de este mundo, a
saber, la ignorancia, hacia la bondad propia del mundo divino, es
decir, hacia la sabiduria. De ahi que la 6poimoig consiste en una fuga
hacia la sabiduria divina. Es problematico si la sabiduria (cogia) y
el conocimiento (émotiun) son idénticos, como afirma Teeteto.” De
hecho, Socrates responde de inmediato que es precisamente eso, la
identificacion de sabiduria y conocimiento, lo que lo pone en aporia;”
y es esta ultima la que, parad6jicamente, abre una via para especificar
en qué consiste la d6poinoig en tanto fuga a lo divino. Ciertamente, los
conocedores (¢motipoves) son sabios (cogoi)® porque la accién que
se esta realizando (el participio presente activo: “los que estan cono-
ciendo”) permite alcanzar la cualidad (el sustantivo: “la sabiduria”).
Es evidente que existe una cierta unidad entre émiotiun y cogia, pero
tal unidad no implica necesariamente ni una identificacion tout court
ni, mucho menos, una confusién entre ambas nociones. En efecto, la
sabiduria (cogia) denota una cualidad y no una actividad, mientras que
gmotun se asocia lingiifsticamente a una actividad, ya que el término
copia deriva de un adjetivo (co@dg), a diferencia de otros términos

14. Platén, “Theaetetus”, 176 b1-2.

15. “émotAun 8t moTé TVYYGveL Sv”. Platdn, “Theaetetus”, 145 e9.
16. Ibidem, 145 6.

17. Ibidem, 145 e7-8.

18. Ibidem, 145€3-4.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

epistemologicos, entre ellos émotiun, pero también yvidoic, cOvheoig,
todos ellos formados como abstractos verbales.”

Por ser importante la cuestion terminoldgica para la distincién entre sa-
biduria y conocimiento, pretendo sustentarla, sobre todo, mediante argu-
mentos especulativos. Asi, Platon atribuye a la divinidad la sabiduria como
cualidad en diversas ocasiones.” Pero ¢podria el ser humano adquirir la
sabiduria divina? Hemos visto que el modo de asemejarse a la divinidad
consiste en huir, mediante la émotiun, de la ignorancia a la sabiduria. Por
tanto, la actualizacion del conocimiento permite escapar de la ignorancia
de este mundo hacia la sabiduria divina. Asi, la 6poinoig 0e@ es la fuga me-
diante la que el ser humano adquiere la cualidad de la sabiduria, la cual
es divina, no discursiva ni noética. Esta cualidad es adquirida mediante la
actualizacion del conocimiento, el cual, a su vez, es humano, discursivo y
dianoético. Por consiguiente, el Teeteto ofrece la novedad de una opoincic
0e® no esperada postmortem, como en el Fedon: afirma que el alma, en
vida, “ha filosofado correctamente, es decir, ha practicado morir, una vez
separada del cuerpo ira hacia lo semejante a ella, lo invisible, divino, in-
mortal y sensato”.” Es asi porque el alma, al filosofar, “huye del cuerpo”;”
es una huida que alcanza su plenitud en la separacion final que viene
con la muerte, e ira hacia lo alto y divino si asi ha vivido, o, al contrario,
quedar atada y vagando en tierra si durante la vida se dejé arrastrar por
lo material.” Desde este punto de vista, la semejanza divina consiste en
el culmen del alejamiento del elemento sensible terrenal, que alcanza su
cumbre con la muerte del filésofo. En el Banquete, por otro lado, el fildsofo
no obtiene la semejanza divina postmortem, sino en esta misma vida, al
llegar al Gltimo escalén en las cosas del amor, esto es, cuando después de

19. Ulrich Wilckens, “Zoeio” en Gerhard Kittel, Gerhard Friedrich y Geoffrey W. Bromiley (Eds.),
Theological Dictionary of the New Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.

20. Platon, Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 204 a1-2; Platén, Phaedrus, Clarendon
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, (278 d3-4); Platén, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino
Unido, 1967, 23 as-6.

21. Platén, Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 80 e6-81 as.

22. Ibidem, 80 e4-s.

23. Ibidem, 81 c8.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

varios pasos progresivos, repentinamente, contempla la belleza en si.

Gracias a esta belleza engendra la verdadera virtud, volviéndose amigo de
los dioses e inmortal.” Aqui la semejanza se logra por ser un buen aprendiz
en las cosas del amor. Estas dos maneras de alcanzar la semejanza divina
se presentan como una misma en el Fedro: se es feliz amando de manera
correcta en este mundo; y una vez terminada la vida terrena de los ver-
daderos amantes, sus almas se vuelven ligeras y aladas.”® Asi, el amor nos
permite recuperar las alas del alma, con las que desde ahora, y después de
la muerte, se vuelve al ambito divino, ya que éstas nos elevan para habitar
con los dioses, pues son ellas las que més comparten la divinidad.” En bre-
ve Platon presenta diversas estrategias para lograr la semejanza divina, a
saber, mediante el amor; 0 como premio en la vida futura de los que fueron
buenos, o bien, por la combinacién de las anteriores: amar en este mundo
y conquistar el premio de la vida futura. Y en este contexto la estrategia
que ofrece el Teeteto pone un novedoso acento en el conocimiento.

Las diversas estrategias para alcanzar la semejanza divina vinieron a
menos en la reflexion de la Academia. De hecho, la cuestion de dicha
semejanza retoma importancia cuando Eudoro de Alejandria la re-
introduce en las discusiones éticas platonicas.” Y si bien la opoimoig
reaparece en el contexto de la ética, no permanecio siempre confinada
en ese campo, sino que se considerd bajo otras perspectivas. Asi, Juan
Estobeo sostiene que la 6poimoig fue tratada en la Republica desde
el punto de vista ético, en el Timeo desde el punto de vista fisico, y
en el Teeteto desde el punto de vista 16gico.” Estas tres perspectivas
pueden sostenerse textualmente. Asf, la apuesta ética expresada en el
“Libro IX” de la Reptiblica es la del gobierno de la parte divina, ya que

24. Platén, Symposium, 210 e2-211 d3.

25. Ibidem, 212 a1-7.

26. Platén, Phaedrus, 256 a7-b4.

27. Ibidem, 246 d6-8.

28. Suzanne Stern-Gillet, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in Plotinus: Opoiwoig 0e®’ in Plato and in
Plotinus” en Ancient Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville, Estados Unidos,
vol. 39, N° 1, 2019, pp. 89-117, p. 89.

29. Juan Estobeo, Anthologium, Weidmann, Zrich, 1958, 11, 7, 3, 9-20.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

“lo mejor para todos es ser gobernado bajo lo divino y lo sensato, mu-
cho mas teniéndolo en si mismo, pero si no, ordenando desde fuera”.*
Pero si es verdad que el gobierno divino nos hace justos, también lo
es que la practica de la justicia nos hace semejantes a la divinidad,”
por lo que se revela un circuito ético retroalimentado positivamente:
la semejanza divina nos permite ser justos; y, al ser justos, mas nos
asemejamos a lo divino. Resulta, entonces, que la semejanza divina
no es s6lo una meta que alcanzar, sino también es el recurso para una
vida justa, es decir, la vida feliz, pues al ser justos “tanto aqui como
en el recorrido de mil anos que hemos dicho, bien ira la cosa” (con
esta afirmacidn termina la Reptiblica).

El Timeo, por su parte, sostiene que es posible para la naturaleza humana
(vBpwmivn @ooig) participar de la inmortalidad divina,” ya que es como
una planta celeste que se eleva hacia el cielo desde la tierra, gracias a la
parte mas alta de nuestro cuerpo.* Esto es asi porque lo que piensa ha de
asemejarse a lo pensado;® semejanza que, bajo la propuesta de lectura
de Estobeo, es de tipo fisica, es decir, estructural, entre lo pensado (el dios)
y lo pensante (el ser humano, su parte mejor, la racional). Finalmente, si,
como afirma el mismo Estobeo, el Teeteto trata la semejanza divina desde
el punto de vista l6gico, es necesario explicar qué se entiende por “logica”.
Lo cierto es que en el Teeteto la semejanza divina se logra a través de la
accion humana del conocimiento en este mundo, sin recurrir a las ideas
platdnicas. En este sentido, puede tener cabida la clasificacion de “16gico”,
pues responde la siguiente pregunta: écomo es posible légicamente que
el conocimiento nos asemeje a Dios, sin tomar en cuenta las ideas en el
proceso del conocimiento? La respuesta que emerge del pasaje central y

30. Platén, Respublica, IX, 590 d3-5.

31. Ibidem, X, 613 a7-b1.

32. Ibidem, X, 621 d1-2.

33. Platon, Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 90 c2-3.
34. Ibidem, 90 as-7.

35. Ibidem, 90 d3.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

fundamental es que la accién del conocimiento consiste en una fuga. A
continuacion debemos esclarecer en qué consiste formalmente esta fuga.

Formalidad de la fuga: conocimiento del limite

La creencia (86&) que se desea conocer debe ser investigada.’® Su in-
vestigacion no anula la creencia, pues, o llega al asentimiento y nos
persuade a creer (émeiBoped’ dv), o llega a la negacidn, a que no creamos
(Mmotodpey). Surge asi la definicion performativa de conocimiento: creen-
cia investigada.Y podra ser tan investigada como se quiera, pero seguira
siendo creencia; es decir, el conocimiento humano mantiene un elemen-
to doxastico irreductible. Esto se debe a que el conocimiento se expresa
como asercion, y, como defiende Franco Trabattoni, “ninguna asercion
puede ser jamas irrefutable o infalible, pues la manifestacion de la ver-
dad de una asercion se realiza mediante la doxa, y toda doxa puede ser
o verdadera o falsa”.” Pero si es cierto que ninguna asercién puede ser
jamas irrefutable o infalible, entonces hemos encontrado una asercion
que isiempre es irrefutable e infalible! Esto es, la asercion sobre la irre-
ductibilidad doxéastica del conocimiento, en cuanto discurso y en cuanto
contenido (siempre susceptible de ser o no ser verdadero), no es, a su
vez, simplemente doxastica, pues tal irreductibilidad se sostiene como
irremediablemente verdadera. Asillegamos a la consistencia formal de la
fuga: el conocimiento de los limites de nuestro conocimiento (expuesto
como “aporias” en la segunda parte del didlogo). Este reconocimiento
del limite no es doxastico, es decir, ya no es simplemente dianoético,
ni discursivo ni simplemente humano, sino que presenta un aspecto
noético, no-discursivo, de prerrogativa divina. Asi, el re-conocimiento
del limite del conocimiento manifiesta lo divino en la mismisima limi-
tacion humana: he aqui la formalidad de la fuga. Plat6n es claro en que

36. Platon, “Theaetetus”, 144 e2-7.

37. Franco Trabattoni, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some Remarks on a New Annotated
Translation of the Dialogue” en Franco Trabattoni, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven University
Press, Lovaina, 2016, p. 65-94, p. 82.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

tal fuga no es caida fideista, pues supone la accién humana —demasiado
humana— de la doxa y del esfuerzo del conocimiento.

Ahora que se ha visto en qué consiste la 6poinoig, lo que sigue es con-
siderar la posibilidad real de que el filésofo, como amante que escapa
hacia la sabiduria, alcance esa sabiduria dentro del limite epistémico
en este mundo.

La posibilidad

Si la fuga de la 6poimoic consiste en el reconocimiento del propio limite
del conocimiento, hay que preguntarse sobre la real posibilidad de al-
canzar una prerrogativa divina, como la sabiduria, a través de una accion
tan humana como el conocimiento, es decir, la émotmun. Actualmente, la
nocion de émotun se ha banalizado, identificAindose con reportar aque-
llo que se ve, aquello que se recuerda o aquello que se cree, abaratando
asi la nocidn platdnica, la cual tiene firme el por qué una cosa es asi 'y
no de otra manera.*® De hecho, la actividad epistémica es referida en
Platon como ascension y vision de las cosas divinas; una actividad que
frecuentemente es calificada con el adverbio poyig,* traducido general-
mente como “apenas”.

“Apenas”

Dos adverbios se utilizan en el griego antiguo para indicar el esfuerzo o
la aproximacion con que se realiza una accion: udyig y uéiig.* El primero
es mas antiguo y parece ceder su lugar al de aparicion mas reciente. Asi,

38. Matthew Evans, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and
Seeming” en Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol.
62, julio de 2023, p. 333-301, p. 333.

39. Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the Accessibility of the Divine” en
Apeiron, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 56, N© 3, 2023, pp. 519-554, p. 519.

40. Luz Conti, “Sobre la expresion del esfuerzo y de la aproximacion: Anélisis de poyig y poig en Griego
Antiguo” en Emerita, Instituto de Lenguas y Culturas del Mediterraneo y Oriente Proximo/Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, vol. 85, N° 1, 2017, pp. 1-25, p. 1.

10



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

noyic se encuentra ya en Homero, mientras poiig no se halla en los textos
homéricos. Autores posteriores, como Aristoéfanes y Séfocles, utilizaran
solamente poig, mientras que Esquilo emplea ambos.* El término més
antiguo, uoyig, tiende a acentuar el “apenas”, la caracteristica de esfuerzo
para alcanzar el objetivo, mas que ofrecer el matiz de cercania al fracaso.
De hecho, poyig se relaciona con el verbo uoyéw (“sufrir”, “afanarse”).”
Y ya que Platon muestra preferencia por el término antiguo (udyig tiene
53 ocurrencias en el corpus), en contraste con el término mas reciente
(uoMg cuenta con 6 ocurrencias en el corpus),” puede suponerse que
tal preferencia suya se debe a que, “escogiendo el término mogis, menos
popular y contrario a la cultura tragica y de comedia, Platén intentara
recordar a su audiencia la nocion de esfuerzo y dificultad que se supri-
mian mas ficilmente en molis que en mogis”.** Asi las cosas, la actividad
del conocimiento en la que formalmente consiste la 6poimoic no indica
un actuar cercano al fracaso —o logrado escasamente—, sino que se
lleva a cabo mediante un importante esfuerzo. En otras palabras, no es
que la semejanza divina se logre poco, casi nada o escasamente, sino que
se alcanza con esfuerzo y dificultad, es decir, apenas. Asi, la dpoincic es
realmente posible para el actuar humano, pero exige un esfuerzo im-
portante. Conviene ahora considerar los medios con los que se realiza
tal esfuerzo y su resultado.

Posibilidad del limite: el horizonte divino

Los medios y los resultados del esfuerzo de conocer se representan
en la famosa linea platénica de la Reptiblica, en la cual se establece
una jerarquia de cuatro estados epistémicos del alma, a saber, sikacia,

” « ”» ”» o«

nioTig, didvoa, vomoig (“conjetura,” “creencia”, “razén”, “inteligencia”,

1. Ibidem, p. 4 (nota 6).

42. Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis..., p. 524. En espafol tenemos los dos acentos: “lleg6 al trabajo
apenas”, “paso el examen apenas”. El adverbio puede indicar que la accién ha sido muy esforzada o
que la accion ha estado cerca del fracaso o limitadamente lograda.

43. Idem.

44. Idem.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

respectivamente). Estos estados corresponden, cada uno, a sus res-
pectivos objetos epistémicos; objetos y estados son determinados de
acuerdo con la participacion en la verdad y la claridad de cada obje-
to.” Estos objetos corresponden en el campo de lo sensible, en primer
lugar y en la parte mas baja de la linea, a las imagenes y copias de
los objetos visibles; y, en segundo lugar, a los objetos sensibles como
tales. En la parte de los objetos inteligibles se encuentran los objetos
de las ciencias, como la matematica y la geometria; y el siguiente y
ultimo lugar, el méas alto puesto, corresponde a los objetos inteligibles
ideales.* Asi, existe una proporcion entre los estados epistémicos y
los objetos ontologicos, cuya “ratio representa simultaneamente la
verdad (aAn0e10) de los objetos y la claridad (coenveia) de los estados
mentales”.” Esto ha dado lugar a la llamada teoria platénica de los
dos mundos, la cual enuncia que, por un lado, el conocimiento se da
en relacion con los objetos inteligibles, mientras que, por otro lado,
la creencia es sélo referente a los objetos sensibles. Esta teoria no es
aceptada unanimemente y ha sido rechazada por Gail Fine, quien hizo
notar la posibilidad de tener creencias —y no ciencia— respecto de
las Formas;y, de modo inverso, de que el filsofo, regresando a la ca-
verna, posee conocimiento de los objetos sensibles alli proyectados,
sobre los cuales los encadenados ciertamente emiten creencias, del
mismo modo que también pueden expresar creencias —y no cien-
cia— de la idea de Bien.*® Este ataque frontal de Fine a la doctrina
de los dos mundos ha sido rechazado por Jessica Moss, quien colo-
ca, entre la doxa respecto de los sensibles y la epistéme respecto de
las formas inteligibles, a la didnoia como intermediario que permite
acercarse al Bien.* El esfuerzo de Moss por salvar la teoria de los dos
mundos ha sido, a su vez, criticada por Evans, haciendo notar que la

45. Platon, Respublica, V1, 51 d6-€4.

46. Ibidem, V1, 510 e1-511c2.

47. Richard Foley, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method in Republic vI” en Journal of the History
of Philosophy, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46, N2 1,2008, p. 5.

48. Gail Fine, “Knowledge and Belief in Republic v’ en Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De Gruyter
Brill, Berlin, vol. 6o, N° 2, p. 121-139.

49. Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University Press, Oxford, 2021, p. 187.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

sugerencia de aquélla no respeta las caracteristicas distintivas propias
de la didnoia y del nous.”

Encuentro una via de solucién a la “guerra de los dos mundos” en el
Teeteto, ya que el didlogo responde a las cuestiones irresueltas en la linea
presentada en la Reptiblica, las cuales, como hemos apenas referido,
son controvertidas. Esta soluciéon surge desde un mundo sin ideas,
pues Platon no recurre a ellas durante dicho didlogo. {Qué aporte
a la epistemologia platénica podria venir de una investigacién que
excluye las ideas? Por un lado, el conocimiento —declara el mismo
Teeteto— no debe buscarse en el campo de la percepcion sensible, sino
en algo del alma cuando por si misma y en si misma se ocupa de las
realidades (nepi ta. 6vta);” pero, por otro lado, no tenemos en el Teeteto
otro material del cual partir ademas de la percepcién sensible. Esta
dificultad puede resolverse considerando que aquello a investigar no
es lo que el alma encuentra en el mundo de la percepcion sensible (la
doxa), sino lo que halla a partir de ese mismo mundo, suspendiendo,
al menos por un momento, el rol epistémico de las ideas. ¢Qué surge
cuando, en este escenario, “el alma en si'y por si misma se ocupa de
las realidades”?*” La respuesta es el limite del propio conocimiento.
Por ello, si la guerra de los dos mundos establece la disputa en torno
a si la doxa es exclusiva de la percepcién sensible, y si la epistéme
es exclusiva del mundo inteligible, el Teeteto pacifica tal contien-
da estableciendo que, por un lado, este mundo es doxéastico, pues
parte de la experiencia sensible y establece aserciones doxasticas
sobre esas experiencias; por tanto, si, la doxa es propia del mundo
sensible. Pero, por otro lado, el limite de la asercion doxastica no es
simplemente doxastico a su vez, sino que abre la posibilidad de una
asercion no-doxastica, es decir, epistémica en sentido estricto, ya que
corresponde al mundo inteligible y a sus objetos, en tanto ya hemos

50. Matthew Evans, “Archaic Epistemology...”, p. 347.
51. Platon, “Theaetetus”, 187 a5-6.
52. Idem.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

mostrado que, si es verdadera la asercidén “ninguna asercion puede
ser jamas irrefutable o infalible”, encontramos el limite presentado
por una asercion irrefutable e infalible, que consiste en sus caracte-
risticas epistémicas que escapan a la doxa. Luego, la doxa es propia
del mundo de la percepcidn sensible, pero su limite posibilita abrirse
hacia el horizonte de la epistéme en sentido estrictamente platonico,
no porque revele el objeto (la idea platdnica), sino porque descubre
el dinamismo de la misma epistéme, a saber, el fugarse hacia lo divino
desde lo sensible.

Ahora, la via de solucién al problema de cémo se lleva a cabo el es-
fuerzo de huir —o exiliarse— de este mundo hacia lo divino no se
basa en el objeto conocido del “otro mundo”, a saber, la idea, ausente
—como hemos visto en el Teeteto—, la cual pudiera ser o no ser cono-
cida por varias potencias cognitivas previamente sefaladas, a saber,
la conjetura, la creencia, la raz6n y la inteligencia. La huida hacia lo
divino es posible gracias a aquello en lo que consiste formalmente la
huida, es decir, el reconocimiento del limite epistémico de la doxa
humana. Se ve el esfuerzo platonico por resolver la cuestion con fi-
delidad a este mundo, pero sin reducirnos a él: pace Nietzsche. Y ya
hemos visto que la fuga consiste formalmente en el re-conocimiento
del propio limite. Es ahora el momento de considerar la posibilidad de
este limite y la apertura del horizonte de lo divino.

El limite

Los desarrollos filosoficos acerca del limite” (Schranke) lo exponen
como distinto de la frontera (Grenze), pues esta ultima es bien definida,

53. Lareferencia clasica para la distincion entre limite y frontera es Kant, en los Prolegémenos a toda me-
tafisica futura que querrd presentarse como ciencia (1783), en el paragrafo 57, en el que expone el limite
(Schranke) como division entre un aqui y un alld; la frontera (Grenze), por su parte, s6lo concierne a
lo que hay en ella contenido. Se puede consultar con provecho Immanuel Kant, Prolegémenos a toda
metafisica futura que querrd presentarse como ciencia, Istmo, Madrid, 1999, pp. 255-265.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

como “un paso custodiado”.’* Por tanto, la frontera definida podemos
tocarla y, eventualmente, superarla, como las fronteras de las ciencias
y las fronteras geograficas. El limite, en cambio, al no ser definido, es
imposible alcanzarlo, tocarlo,” y, por consiguiente, jamas se lo puede
poseer; solo se entrevé, pues a cada paso con el que pretendemos acer-
carnos a él, se aleja, “como el horizonte”,® analogo a la mortalidad a la
cual nos aproximamos, sin que nadie vivo la haya alcanzado, ya que,
como afirma Carlo Sini citando a Giovanni Gentile, “la mortalidad es
el limite del saber de todos, y la experiencia de nadie”.”” Asi serian lo
divino y la divina sabiduria para el hombre: un limite. Asi las cosas, ¢es
el ser humano, en su conocimiento limitado, capaz de entrever el limi-
te? La apuesta platdnica es que si. El ejemplo lo tenemos en Socrates,
quien “no es completamente sabio”.* En esta afirmacion se declara el
limite de su conocimiento. David Sedley reporta la glosa del comenta-
dor anénimo de este pasaje: “él [Sdcrates] no dice que no es sabio, sino
que no es completamente sabio”.”” Entonces, el limite del conocimiento
implica no la ignorancia completa o la negacién absoluta, al modo de
una exacerbada teologia negativa, sino un saber no-completo, es decir,
limitado, pero que, en su imperfecciéon (limitacion), mantiene la posi-
bilidad de conocer su propio limite, como afirmariamos que un ciego
puede ver que no esta viendo. En breve, la 6poinoic es posible dentro
de la limitacién del conocimiento humano capaz de ver su propio li-
mite y abrir asi el horizonte —inalcanzable, pero real y posible— de
la sabiduria divina.

54. Costantino Esposito, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La teologia morale di Kant” en Luca
Fonnesu, Etica e mondo in Kant, Il Mulino, Bolofia, 2008, pp. 237-269, p. 238.

55. Grazia Tagliavia, “Liberta e necessita della Metafisica” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana,
Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-1606, p. 145.

56. Idem.

57. Carlo Sini, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia,
vol. 32, 2010, pp. 587-594, P 593.

58. “Ov mavo T 60pog”. Platdn, “Theaetetus”, 150 ¢8-d1. Las cursivas se encuentran en el original.

59. David Sedley, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus” en Christopher Gill y Mary Margaret
McCabe (Eds.), Form and Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 1996,
Pp- 79-103, p. 98.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Lo deseable

La opoiwoig consiste en la fuga de este mundo a través de la actividad
del conocimiento hacia la sabiduria divina. Es posible a través del co-
nocimiento humano al reconocer su propio limite. Queda una dltima
pregunta: ¢es deseable esta condicién?, es decir, évale la pena arriesgar
la vida lanzandonos hacia este horizonte? Si somos seres humanos,
dvale la pena arriesgarnos a ser lo que no somos, a intentar ser divinos?
De hecho, si nuestro deseo de semejanza divina resultara imposible,
la vida entera seria una frustracién. Por otro lado, si lograramos tal
semejanza, la aspiraciéon que nos anim¢é desapareceria; quedariamos
des-animados, esto es, sin aquello que anima y, por tanto, inertes o, al
menos, sin ser aquello que éramos al inicio. Lo cierto es que, incluso
ignorando las posibilidades de éxito y concentrdndonos en la mera
voluntad de asemejarnos a Dios, esta voluntad parece un velado recha-
zo al propio ser, un desencaje con la propia naturaleza humana. Para
responder a estos retos y considerar la deseabilidad de la opoiwotg,
habra que examinar el modo de presentarse de la 6poimoig 0ed, esto es,
revisar la genealogia del deseo de semejanza en el pasaje del Teeteto.

Genealogia del deseo

Jens Kristian Larsen® identifica dentro del cuerpo del Teeteto la famosa
digresion entre Socrates y Teodoro sobre la justicia.” Esta digresién
estad estructurada en dos momentos: la diferencia entre politicos y
filésofos,” y la fuga como tal,” que consiste en la semejanza con Dios
(Spoimoic Bed).* La digresién conduce a Sécrates y Teodoro —y, por
consecuencia, a nosotros mismos— hacia el ocio (oyoAn). Por cierto,

60. Jens Kristian Larsen, “Measuring Humans against Gods: on the Digression of Plato’s Theaetetus” en
Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 101, N? 1, 2019, pp. 1-29, pp. 12-13.

61. Platon, “Theaetetus”, 172b-177c.

62. Ibidem, 173¢7-17624.

63. Ibidem, 176a5- 177¢2.

64. Ibidem, 176b1.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

en la apertura de la digresion Teodoro pregunta a Sdcrates: “¢No acaso
andamos libres de tiempo (oyoAiv &yopev)?”.” El ocio es el tiempo en el
que, desde jovenes y con libertad, los amantes de la sabiduria se ejer-
citan; pero su deseo no se dirige hacia asuntos inmediatos terrenales,
pues “no saben el camino hacia agora, ni dénde estéa la corte, o el se-
nado, o algin otro lugar de reuni6n publica de la ciudad. [...] las leyes
y de los decretos, hablados o escritos, ni los ven ni los escuchan”,”®
sino que se dirigen hacia realidades celestes. Por eso la actividad que
elogian Teodoro y Socrates se presenta con la figura del astronomizar
(dotpovopeiv), accidn que realizaba Tales de Mileto cuando, mirando
hacia las estrellas, cay6 en un pozo, ocasionando la risa de una bella y
graciosa esclava tracia.”” Ahora, “astronomizar” indica “ocuparse en la
investigacion de los astros” (“doyorodpon mepi v EEétaoty TV dotépav).”
Y “ocuparse” (literal, doyorobpar) es un ejercicio paradéjico, pues in-
dica un negocio precisamente en el tiempo de ocio. Este paraddjico
neg-ocio versa “sobre la investigacion de los astros”. Por tanto, el ocio
platénico no es il dolce far niente, sino una accién que, escapando de las
cosas terrenales, tiende a investigar (é&€taoig) los astros. Notese la im-
portancia que Sécrates atribuye a esta accion de investigar, pues afirma
que “la vida no-investigada [ave&étactoc] no es digna de ser vivida por
un hombre”.”” ¢Cémo armonizar la investigacién de la propia vida,
expuesta en la Apologia, con la investigacion de astros sugerida en el
Teeteto? (No son dos objetos diversos, uno terrestre (la vida humana)
y el otro celeste (los astros)? Partimos considerando que el término
investigacién, la exétasis, indica un escrutinio de personas,’” cosas,”

65. Ibidem, 172c2.

66. Ibidem, 173¢8-d4.

67. Ibidem, 174a1-b1.

68. dotpovoud, Thesaurus Linguae Graecae, https://stephanus.tig.uci.edu/ilne/#context=lsj&action=hw-list-
click&eid=16740 Consultado 03/X/2025.

69. “0 8¢ ave&étaotog Blog ov Prwtdg GvOpdne”. Platdon, Apologia Socratis, 38 as5-6.

70. Teognis llama bienaventurado, feliz y bendito a quien descendia al oscuro Hades antes de doblarse
ante los enemigos, de ser sobrepasado por la necesidad y de tener que poner a prueba a los amigos
(8etdom e pilovg). Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971, I, 1112-1115.

71. Los atenienses, segiin Tucidides, sometian a duro escrutinio el estado de las alianzas de guerra (v
1€ vmapyovoay Evppayiav ééftalov). Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967,
(11, 7, 3, 1-3).



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

o palabras’ no de modo condescendiente, sino de manera severa, al
estilo de un pase de revista militar a las tropas.”

Un argumento de corte mas filoldégico permite unir la investigacion de
los cielos y la vida humana, de modo que, a partir de “estrella” (dotp),
en su forma latina, sidereus, se obtiene el término de-siderium, el “de-
seo”, en el que “la preposicion latina indica distancia respecto el sus-
tantivo estrellas. Fijar la mirada en una cosa, o persona que atrae, como
se miran de noche los jeroglificos de las estrellas”.” La investigacion
de las estrellas sefiala un deseo que, en términos platdnicos, se ha lla-
mado eros, del cual Graeme Nicholson, en su estudio sobre el Fedro, ha
apuntado lo siguiente: “no puede ser reducido al imaginario comun del
eros, excluyendo la filia y el 4gape”.”” Asi pues, tenemos al eros-deseo,
que se eleva desde las cosas terrestres hacia las cosas celestes. Tal
deseo esta en medio de la tierra y el cielo. De este modo, se revela que
nuestra exétasis —o investigacion severa— no es s6lo de los astros, no
es mero de-siderum de un objeto, sino que investiga la vida misma que
desea, es decir, al sujeto que desea. Estamos ante el deseo —un fijar la
mirada examinadora— en el deseo, no tanto en cuanto objeto, sino en
tanto actividad del sujeto: es lo que busca expresar el constructo “deseo
del deseo”. Dejando de lado la cuestion filologica, ¢hablan los textos
platénicos del deseo humano como algo intermedio entre el cielo y la
tierra, especialmente a la manera de “deseo del deseo”?” Sin duda el
eros es un deseo que esta en medio; es “un gran demonio intermedio
(peta&d) entre lo divino y lo mortal”,” como explica Diotima a SHcrates
en el Simposio: un intermedio tanto en su naturaleza mitica (al ser el

72. Platén hace ver que se da el caso de un examen descuidado de palabras y nombres (8t dxpiBeiag
£€etalopevov). Platon, “Theaetetus”, 184 c1-2.

73. Jenofonte utiliza en este sentido el sustantivo é&raaic (Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford,
Reino Unido, 1961, 1, 2, 14-15; V, 3, 3, 2), mientras que Tucidides emplea el verbo éerd{w en ese mismo
sentido (Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967 V11, 33, 6, 1-3).

74. Andrea Marcolongo, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco, Editori Laterza, Bari, Italia, 2023, p. 84.

75. Graeme Nicholson, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue University Press, Indiana, 1999,
p. 212.

76. Agradezco al dictaminador andnimo el sefialamiento de este importante aspecto.

77. Platon, Symposium, 202 di13-e1.

18



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

hijo de Penia y Poros)” como en su funcién, ya que, al estar en medio
(&v uéow dv), completa y retine lo mortal con lo inmortal.”” Con la figura
previa abordada durante la digresion, afirmaremos que, con los pies
en tierra, eros-deseo tiende hacia el cielo. Pero, fuera de la metafora o,
aun mejor, con el impulso de ella, écOmo entender el quehacer inter-
mediario del eros-deseo respecto de la semejanza divina? El quehacer
del deseo se debe no tanto al déficit —si bien lo requiere; es decir, la
carencia es necesaria, pero no suficiente para desear—, sino, sobre
todo, a la connaturalidad de aquello deseado, en este caso, lo divino.
Asi, lo divino (la sabiduria, la inmortalidad) ya se encuentra, de alguna
manera, en el sujeto que desea lo divino sin todavia alcanzarlo.

Analicémoslo mas detenidamente. El estado intermedio del deseo-
eros corresponde al del filésofo, ya que “estd en medio de la ig-
norancia y la sabiduria”.* Y filosofando el ser humano se retine
con lo divino, pero no debido a su ignorancia, pues écémo podria
saber lo que ni siquiera sabe? Dicha reunién tampoco se debe a que
ya posea la sabiduria divina, porque, ¢quién puede desear lo que ya
posee? Mas bien, se desea la sabiduria —como la desearon Tales y
Socrates— al conocer la ignorancia que se tiene, y, asi, se escapa de
las cosas terrestres hacia la busqueda de aquel elemento connatu-
ral que permite reconocer la propia ignorancia. Es decir, el deseo,
si bien en direccién hacia la divina sabiduria, se ejecuta desde la
propia situacion de vida, y por ello implica la exétasis de la propia
vida. Ahora, ¢qué ha de examinarse en la propia vida? La respuesta
socratica propone examinar si la propia vida es o no es virtuosa.
Por cierto, Sdcrates, ya condenado, pide a sus jueces llevar a cabo
este tipo de investigacion con sus propios hijos: “A mis hijos, cuando
sean jovenes, castiguenlos con las mismas aflicciones que a ustedes
yo he afligido, si les pareciera que ellos se preocupan mas de las

78. Ibidem, 203 b1- es.
79. Ibidem, 202 €6-7.
80. Ibidem, 203 €5, 204 b4-5.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

riquezas u otras cosas que de la virtud”.* Pero se vuelve a plantear
la pregunta: écdmo investigamos si una vida es virtuosa? Dado que la
virtud se expresa en un actuar ético, es natural ponderar las accio-
nes manifiestas para determinar si corresponden a una vida virtuosa.
Sin embargo, las acciones que vemos, a las cuales podriamos califi-
car como éticas, no necesariamente provienen de la virtud. Asi, dar
un apoyo econdmico a alguien necesitado o ayudar a pasar la calle
a una persona podrian parecer acciones éticas. Pero lo seran sélo
si provienen efectivamente de la virtud, no del afan de vanagloria,
por ejemplo. Esto significa que la vida virtuosa se investiga no nada
mas en sus manifestaciones externas, también en su origen interno.

La exétasis de la vida, que el filésofo esta invitado a realizar, inspec-
ciona la manifestacion de acciones virtuosas en la vida de la polis
(aspecto ético que aborda la Reptuiblica), aunque también el origen
de tal deseo, es decir, si proviene y si concuerda con aquella parte
que en el ser humano tiene de connatural con lo divino (aspecto de
la physis que expone el Timeo). Finalmente, es de examinarse tam-
bién si ambos momentos, la vida ética manifiesta y el origen fisico,
estan armoOnicamente ligados (ese logos que hemos explorado en el
Teeteto). ¢Y que liga, por un lado, lo interno con lo externo, y, por el
otro, ese aspecto terrestre con lo celeste? La respuesta es el limite: el ho-
rizonte epistémico que dinamiza la misma investigacién. He aqui los
tres momentos de una Unica exétasis del deseo que desea. Y notese
que corresponden con los tres didlogos previamente sefialados por
Estobeo,” los cuales, con diversas perspectivas, abordan la cuestiéon
de la semejanza divina en el corpus platonicum. No pretendo que la
expresion “deseo del deseo” se encuentre textualmente en Platon; mi
argumento consiste, mas bien, en que, en cuanto nocién, emerge de
la lectura de los textos platonicos. Por tanto, no es el distante objeto
divino lo inmediatamente deseado, ya que, en realidad, si este deseo

81. Platén, Apologia Socratis, 41 e2-5.
82. Como se sefnald en el apartado Sabiduria y conocimiento del presente articulo.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

no se cumpliera en esta vida, la vida misma seria una frustracién
constante; pero si si se cumpliera, quedaria en duda qué permane-
ceria del ser humano que lo ha deseado. Mas bien, el deseo de la
semejanza divina descubre un primigenio y tripartito deseo que el
fildsofo examina severamente. Vale la pena notar que con la accién
de examinarlo comienza ya a cumplirse ese deseo, aunque todavia
no se cumple completamente. Quiza en el lenguaje mas comun y
en contextos espirituales, llamariamos hoy “discernimiento de las
mociones”™ a este examen del “deseo del deseo”.
Elriesgo de la caida o, de nuevo, el limite

Es cierto que este tipo de exétasis —o ejercicio espiritual— es suscep-
tible de caidas en pozos. Pero esto no asusta ni inhibe al filésofo, al
menos no a aquél criado “en libertad y ocio”,* en tanto no confunde
la caida con la incapacidad de movimiento, ni identifica lo incom-
pleto con el fracaso. Esto se debe a que tiene claro que en la propia
limitacién aparece el limite como horizonte de lo divino, el cual, aun
cuando se aleja a cada paso, dinamiza el deseo de dar el paso mismo.
Pero, como hemos visto, ¢no sera este deseo de alcanzar la semejanza
divina la mas completa frustracion, al ser inalcanzable? No. Porque
tal semejanza no se realiza en el fin del movimiento. En efecto, ¢c6mo
podria tenerse, o de-tenerse, aquello que es infinito? La semejanza
divina, al contrario, se realiza, en el deseo examinado, mediante el
que se va descubriendo la l6gica del “deseo del deseo”, 1a cual revela
y reiine nuestra naturaleza intermedia con nuestras acciones exter-
nas, como se ha visto en la interpretacién de los pasajes reportados
en la seccidn anterior. En este sentido, la semejanza divina no tiene

83. Considero que las mociones equivalen a aquel movimiento primigenio del eros. El término mocién
refiere a Ignacio de Loyola, quien desarrollé ciertas reglas para examinar las mociones o los estados
del alma de consolacién o desolacion, no siendo la consolaciéon siempre positiva, ni desolacion siempre
negativa, sino que ambas requieren atento examen en cada situacion. Las reglas de discernimiento de
la primera semana de ejercicios espirituales se reportan en Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales,
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1965, p. 110 (§313).

84. Platén, “Theaetetus”, 175 d7-e2.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

el acento aristotélico de un pensamiento que se piensa a si mismo,”
sino el platdnico “deseo del deseo”, que poco importa que nunca se
alcance; o, mejor adn, es bueno que en este tiempo finito nunca sea
completado, pues asi siempre estara realizandose.

A manera de conclusion

Tras recorrer la provocacion de la opoinoic 6@, o0 semejanza con Dios,
hemos enfrentado el “problema interpretativo basico”, considerando
que hay una distincién entre la creencia (doxa) y el conocimiento
(epistéme), no porque sean radicalmente distintos —de hecho, el ele-
mento doxastico es irreductible en las aserciones epistémicas—, sino
por la diferencia de sus definiciones: mientras la creencia se define
en términos de fronteras epistémicas, el conocimiento se concep-
tualiza como limite epistémico. Este conocimiento es central —mas
aun, es esencial— en la semejanza divina, la cual consiste en la fuga
desde la ignorancia de este mundo hacia la sabiduria divina. Y en-
tender la semejanza divina en cuanto fuga enriquece la concepcién
de la semejanza misma, pues no la identifica exclusivamente con el
comportamiento ético, como sugiere el Fedén y afirma explicitamente
la Reptiblica. Expande la concepcidn, pues no limita la semejanza al
cumplimiento de amor-eros, como explica el Simposio, y cuya natu-
raleza intermedia redne lo inmortal con lo mortal. Esta mediacion es
posible porque la physis humana es, en su mejor parte, connatural a
lo divino, como explica el Timeo.

La semejanza divina expuesta en el Teeteto avanza conceptualmente,
pues integra los elementos previamente expuestos desde una atenta
reflexién en torno al conocimiento; y en esta ligazon, o integracion,
encontramos el aspecto 16gico que atribuian al didlogo algunos plat6-
nicos de la antigiiedad, como Estobeo. Esto se debe a que la labor del

85. Aristételes, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970, A, 7, 1072 b18-19.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

fildsofo es desear la sabiduria; pero alcanzarla es problematico, al me-
nos bajo la estructura expuesta en el Teeteto, en el que no se toman en
cuenta epistemologicamente las ideas platonicas. Este “déficit” obliga
a concentrarse no tanto en el objeto conocido, sino en el sujeto que
conoce. Asi, se evidencia que el sujeto, al conocer, tiene ante si no s6lo
alguna frontera (Grenze), sino un auténtico limite (Schranke). Hemos
analizado que es posible andar hacia tal limite, u horizonte, si bien con
gran fatiga (mogis). Finalmente, la semejanza divina, como fuga hacia
el horizonte, obliga al examen del deseo que brota de la fisica connatu-
ralidad con lo inmortal, se manifiesta en las acciones éticas del mortal
y es deseable en cuanto dinamismo mismo del deseo. X

Fuentes documentales

dotpovoud, Thesaurus Linguae Graecae, https.//stephanus.tlg.uci.edu/
ilne/#context=Isj&action=hw-list-click&eid=16740 Consultado
03/x/2025.

Aristételes, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970.

Brown, Ryan M., “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the
Accessibility of the Divine” en Apeiron, De Gruyter Brill, Berlin,
vol. 56, N@ 3, 2023, pp. 519-554.

Burnyeat, Myles, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianapolis, 1990.

Conti, Luz, “Sobre la expresion del esfuerzo y de la aproximacion:
Analisis de poyic y uoiig en Griego Antiguo” en Emerita, Institu-
to de Lenguas y Culturas del Mediterraneo y Oriente Proximo/
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, vol. 85,
Ne 1, 2017, pp. 1-25.

De Loyola, Ignacio, Ejercicios espirituales, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 196s.

Esposito, Constantino, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La
teologia morale di Kant” en Fonnesu, Luca, Etica e mondo in Kant,
Il Mulino, Bolofa, 2008, pp. 237-269.

Estobeo, Juan, Anthologium, Weidmann, Zurich, 1958.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Evans, Matthew, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss,
Plato’s Epistemology: Being and Seeming” en Oxford Studies in Ancient
Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol. 62,
julio de 2023, p. 333-301.

Fine, Gail, “Knowledge and Belief in Republic V” en Archiv fiir Geschichte
der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 60, N2 2, p. 121-139.

Foley, Richard, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method
in Republic VI” en Journal of the History of Philosophy, Johns
Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46,
N¢ 1, 2008, pp. 1-24.

Gonzalez, Francisco José, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue,
The Pennsylvania State University Press, State College, Estados
Unidos, 2009.

Heidegger, Martin, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio
Klosterman, Francfort del Meno, 1993.

Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1901.

Kant, Immanuel, Prolegémenos a toda metafisica futura que querrd pre-
sentarse como ciencia, Mario Caimi (Ed.), Istmo, Madrid, Espafia,
1999.

La Biblia Latinoamérica, San Pablo, Quito, 1989.

Larsen, Jens Kristian, “Measuring Humans against Gods: on the Digression
of Plato’s Theaetetus” en Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De
Gruyter Brill, Berlin, vol. 101, N? 1, 2019, pp. 1-29.

Marcolongo, Andrea, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco,
Editori Laterza, Bari, Italia, 2023.

Moss, Jessica, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University
Press, Oxford, 2021.

Nicholson, Graeme, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue
University Press, Indiana, 1999.

Peterson, Sandra, “Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction
by declaration” en Peterson, Sandra, Socrates and Philosophy in the
Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino
Unido, 2011, pp. 59-89.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Platén, “Theaetetus” en Burnet, John (Ed.), Platonis opera. Tomus 1.
Tetralogias I-1I Continens, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido,
1967, 142a-210d.

Platon, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.

Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Phaedrus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido,
2003.

Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.

Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Paises Bajos, 1951.

Sedley, David, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus”
en Gill, Christopher y McCabe, Mary Margaret (Eds.), Form and
Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino
Unido, 1996, pp. 79-103.

Sini, Carlo, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica,
Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 32, 2010, pp. §87-594.
Stern-Gillet, Suzanne, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in
Plotinus: Ouoiwoic fe¢ in Plato and in Plotinus” en Ancient
Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville,

Estados Unidos, vol. 39, N2 1, 2019, pp. 89-117.

Tagliavia, Grazia, “Liberta e necessita della Metafisica” en Giornale di Me-
tafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-1606.

Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971.

Trabattoni, Franco, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some
Remarks on a New Annotated Translation of the Dialogue”
en Trabattoni, Franco, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven
University Press, Lovaina, 2016, p. 65-94.

Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Wilckens, Ulrich, “Zo¢io” en Kittel, Gerhard, Friedrich, Gerhard y
Bromiley, Geoftfrey W. (Eds.), Theological Dictionary of the New
Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Wolfsdorf, David, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical
World, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Uni-
dos, vol. 105, N2 1, 2001, p. 57-75.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





