
1       

Resumen. Angeles Garnica, David. La semejanza divina como provocación 
en el Teeteto. La semejanza divina (ὁμοίωσις θεῷ) ha tenido una recepción 
contrastante: desde considerarla el culmen del platonismo hasta presentarla 
como la peor idea en filosofía. Me parece que el pasaje de la semejanza divina 
es central para la comprensión del Teeteto y también es capaz de abrir vías 
de solución a problemas de epistemología y ontología platónicas. Defiendo 
su centralidad en tres momentos: 1) investigando en qué consiste asemejarse 
a Dios; 2) justificando la real posibilidad humana de alcanzar tal semejanza; 
y 3) dando razones de la validez del deseo de lograrla. Así, la ὁμοίωσις con-
siste en la fuga de este mundo por medio del conocimiento de la sabiduría 
divina, el cual es posible a través del reconocimiento del propio límite y de 
la validación de su deseabilidad como deseo, no de un objeto externo dado, 
sino como deseo del deseo mismo.
Palabras clave: semejanza divina, Platón, Teeteto, límite, deseo.

Abstract. Angeles Garnica, David. Divine Likeness as Provocation in the 
Theaetetus. Divine likeness (ὁμοίωσις θεῷ) has had an extremely varied re-
ception, ranging from being considered the pinnacle of Platonism to being 
disdained as the worst idea in philosophy. The passage on divine likeness stri-
kes me as central to understanding the Theaetetus, and it also offers solutions 

La semejanza divina como  
provocación en el Teeteto

David Angeles Garnica*

Recepción: 13 de octubre de 2025
Aprobación: 11 de diciembre de 2025

*	 Doctor en Filosofía por la Pontificia Universidad Gregoriana. Director de la Licenciatura en Filosofía 
de la Universidad ivq de Morelia. e.alitros@gmail.com



2 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

to problems of Platonic epistemology and ontology. I defend its centrality in 
three stages: 1) I consider what divine likeness consists of; 2) I justify the real 
human possibility of attaining such likeness; and 3) I give reasons for the 
validity of desiring to attain it. Thus, ὁμοίωσις consists of escaping this world 
through knowledge of divine wisdom, which is possible by recognizing one’s 
own limits and validating its desirability as a desire not for a given external 
object, but as a desire for desire itself. 
Key words: divine likeness, Plato, Theaetetus, limit, desire.

Contexto y texto fundamental

Contexto

El Teeteto1 se considera el primer trabajo clásico sobre el 
conocimiento,2 si bien algunos, como Heidegger, niegan que el diálogo 
sea un trabajo epistémico, al concebirlo, más bien, como un estudio 
ontológico.3 Las diferentes percepciones del tema se deben, en mi 
apreciación, a una cuestión de acento. Donde la mayoría remarca el 
hecho de que el diálogo trata del conocimiento de las cosas, Heidegger, 
por su parte, resalta que los posibles modos de conocimiento —in-
tuición sensible o intuición categorial—atañen al ser.4 Sea del tema 
del diálogo, o skopos, lo que fuera, la importancia del Teeteto es clara 
respecto del conocimiento del ser. Esta importancia no impide la 
llamada —o convocación— al mismo diálogo para ejercer el papel de 
interlocutor principal dentro del así denominado problema interpre-
tativo básico5 de la epistemología platónica, es decir, o aceptar una 

1.	 Utilizo la edición de Platón, “Theaetetus” en John Burnet (Ed.), Platonis opera. Tomus i, Clarendon 
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 142a-210d. Las traducciones, de no indicarse lo contrario, son propias.

2.	 Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianápolis, 1990, p. 2.
3.	 Francisco José Gonzalez, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue, The Pennsylvania State 

University Press, State College, Estados Unidos, 2009, p. 176.
4.	 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio Klosterman, Fráncfort del Meno, 

1993, p. 273.
5.	 David Wolfsdorf, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical World, Johns Hopkins University 

Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 105, Nº 1, 2001, p. 57-75, p. 58.



3       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

diferencia entre la creencia (doxa) y el conocimiento (epistéme),6 o 
bien, aceptar que el conocimiento es un tipo de creencia cualificada.7 
En este contexto, la ὁμοίωσις θεῷ (semejanza con Dios, en este sentido, 
semejanza divina) es clave para una mejor inteligencia del Teeteto 
y para dar salida a las tensiones de la epistemología y la ontología 
platónicas. Por esta relevancia clave el diálogo no puede conside-
rarse un simple involucrado, sino que, aceptando su convocación en 
la cuestión, es de escucharse la provocación que ofrece, en la que el 
pasaje correspondiente a la ὁμοίωσις es central.

El texto

La semejanza divina aparece justo a la mitad de diálogo en el siguiente 
pasaje: “Ni los males se establecen entre los dioses, sino que recorren 
necesariamente la naturaleza mortal y este lugar de aquí. Por eso hay 
que probar huir lo más rápido desde aquí hasta allá. La huida es la 
semejanza con Dios, tanto cuanto sea posible: semejanza que, justa y 
santa, llega a ser con prudencia”.8

La semejanza divina es central físicamente en el diálogo, ya que aparece 
justo a la mitad de él.9 Y más aún, es central temáticamente —como 
argumentaré— para lograr un adecuado entendimiento del Teeteto. A 
pesar de esto, ha tenido diversas recepciones entre sus estudiosos, pues 
mientras algunos la reciben con una valencia positiva, como Plotino, 
quien considera que “el alma se vuelve bella y buena asemejándose a 

6.	 Platón, Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 2003, 477e.
7.	 Platón, Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 98a.
8.	 “Oὔτ’ ἐν θεοῖς αὐτὰ ἱδρῦσθαι, τὴν δὲ θνητὴν φύσιν καὶ τόνδε τὸν τόπον περιπολεῖ ἐξ ἀνάγκης. διὸ καὶ πειρᾶσθαι 

χρὴ ἐνθένδε ἐκεῖσε φεύγειν ὅτι τάχιστα. φυγὴ δὲ ὁμοίωσις θεῷ κατὰ τὸ δυνατόν· ὁμοίωσις δὲ δίκαιον καὶ ὅσιον 
μετὰ φρονήσεως γενέσθαι”. Platón, “Theaetetus”, 176 a6-b3.

9.	 Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, p. 35.



4 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

Dios”,10 otros, como Sandra Peterson, la acogen como “[…] la peor idea 
en filosofía, sin poder pensar en un error que esté en ese mismo nivel”.11 

No sorprende la diversidad de apreciaciones, ya que la invitación a 
asemejarse a Dios presenta fuertes dificultades: 1) no es claro real-
mente en qué consiste “asemejarse a Dios”, pues lo divino resiste a 
cualquier descripción clara para el ser humano; sin embargo, aun si 
obtuviéramos claridad en el significado de la aserción “asemejarse 
a Dios”, 2) parece imposible que el ser como Dios escape de la pre-
rrogativa divina y esté al alcance del actuar humano; pero, aunque 
fuera claro en qué consiste, y fuera realmente posible para el ser 
humano ser como Dios, queda 3) una profunda duda acerca de lo 
deseable de lograr la condición propuesta, en tanto que “asemejarse 
a Dios”, si bien recuerda, por un lado, la edénica creación del hom-
bre y de la mujer a “imagen y semejanza de Dios”,12 por otro lado, 
hace resonar el eco de la serpiente del mismo jardín que originó la 
expulsión ante el deseo de “ser como Dios”.13 Ahora bien, enfren-
tando estas tres dificultades (la noción de qué es, la justificación 
de posibilidad y la validez del deseo) de la ὁμοίωσις θεῷ, pretendo 
mostrar la centralidad temática en el Teeteto, en particular, y en la 
epistemología platónica, en general; así como apoyar una recepción 
positiva dentro de la actividad filosófica. 

10.	 “Τὸ ἀγαθὸν καὶ καλὸν τὴν ψυχὴν γίνεσθαι ὁμοιωθῆναι εἶναι θεῷ”. Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Países 
Bajos, 1951, pp. 19-20 (i, 6,6,).

11.	 “La recomendación de pretender llegar a ser como dios me sorprende como la peor idea que jamás 
haya oído en filosofía. No puedo pensar en algún otro error que se le compare”. Sandra Peterson, 
“Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction by declaration” en Sandra Peterson, Socrates 
and Philosophy in the Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino Unido, 2011, 
pp. 59-89, p. 82. 

12.	 1Gen 27.
13.	 3Gen 5.



5       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

En qué consiste

Sabiduría y conocimiento

En el Teeteto se expresa claramente que “la fuga es la semejanza con 
Dios, tanto cuanto es posible”.14 Esto es, la semejanza es una fuga, 
un escape de la maldad que recorre este mundo hacia la bondad de 
Dios. Debemos recordar la pregunta detonadora con la que Sócrates 
inicia la investigación en el diálogo: “¿qué es, entonces, realmente el 
conocimiento?”.15 En el contexto de una investigación acerca del co-
nocimiento, la fuga implica el escape de lo malo de este mundo, a 
saber, la ignorancia, hacia la bondad propia del mundo divino, es 
decir, hacia la sabiduría. De ahí que la ὁμοίωσις consiste en una fuga 
hacia la sabiduría divina. Es problemático si la sabiduría (σοφία) y 
el conocimiento (ἐπιστήμη) son idénticos, como afirma Teeteto.16 De 
hecho, Sócrates responde de inmediato que es precisamente eso, la 
identificación de sabiduría y conocimiento, lo que lo pone en aporía;17 
y es esta última la que, paradójicamente, abre una vía para especificar 
en qué consiste la ὁμοίωσις en tanto fuga a lo divino. Ciertamente, los 
conocedores (ἐπιστήμονες) son sabios (σοφοί)18 porque la acción que 
se está realizando (el participio presente activo: “los que están cono-
ciendo”) permite alcanzar la cualidad (el sustantivo: “la sabiduría”). 
Es evidente que existe una cierta unidad entre ἐπιστήμη y σοφία, pero 
tal unidad no implica necesariamente ni una identificación tout court 
ni, mucho menos, una confusión entre ambas nociones. En efecto, la 
sabiduría (σοφία) denota una cualidad y no una actividad, mientras que 
ἐπιστήμη se asocia lingüísticamente a una actividad, ya que el término 
σοφία deriva de un adjetivo (σοφός), a diferencia de otros términos 

14.	 Platón, “Theaetetus”, 176 b1-2.
15.	 “ἐπιστήμη ὅτι ποτὲ τυγχάνει ὄν”. Platón, “Theaetetus”, 145 e9.
16.	 Ibidem, 145 e6.
17.	 Ibidem, 145 e7-8.
18.	 Ibidem, 145e3-4.



6 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

epistemológicos, entre ellos ἐπιστήμη, pero también γνῶσις, σύνθεσις, 
todos ellos formados como abstractos verbales.19 

Por ser importante la cuestión terminológica para la distinción entre sa-
biduría y conocimiento, pretendo sustentarla, sobre todo, mediante argu-
mentos especulativos. Así, Platón atribuye a la divinidad la sabiduría como 
cualidad en diversas ocasiones.20 Pero ¿podría el ser humano adquirir la 
sabiduría divina? Hemos visto que el modo de asemejarse a la divinidad 
consiste en huir, mediante la ἐπιστήμη, de la ignorancia a la sabiduría. Por 
tanto, la actualización del conocimiento permite escapar de la ignorancia 
de este mundo hacia la sabiduría divina. Así, la ὁμοίωσις θεῷ es la fuga me-
diante la que el ser humano adquiere la cualidad de la sabiduría, la cual 
es divina, no discursiva ni noética. Esta cualidad es adquirida mediante la 
actualización del conocimiento, el cual, a su vez, es humano, discursivo y 
dianoético. Por consiguiente, el Teeteto ofrece la novedad de una ὁμοίωσις 
θεῷ no esperada postmortem, como en el Fedón: afirma que el alma, en 
vida, “ha filosofado correctamente, es decir, ha practicado morir, una vez 
separada del cuerpo irá hacia lo semejante a ella, lo invisible, divino, in-
mortal y sensato”.21 Es así porque el alma, al filosofar, “huye del cuerpo”;22 
es una huida que alcanza su plenitud en la separación final que viene 
con la muerte, e irá hacia lo alto y divino si así ha vivido, o, al contrario, 
quedará atada y vagando en tierra si durante la vida se dejó arrastrar por 
lo material.23 Desde este punto de vista, la semejanza divina consiste en 
el culmen del alejamiento del elemento sensible terrenal, que alcanza su 
cumbre con la muerte del filósofo. En el Banquete, por otro lado, el filósofo 
no obtiene la semejanza divina postmortem, sino en esta misma vida, al 
llegar al último escalón en las cosas del amor, esto es, cuando después de 

19.	 Ulrich Wilckens, “Σοφία” en Gerhard Kittel, Gerhard Friedrich y Geoffrey W. Bromiley (Eds.), 
Theological Dictionary of the New Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.

20.	 Platón, Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 204 a1-2; Platón, Phaedrus, Clarendon 
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, (278 d3-4); Platón, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino 
Unido, 1967, 23 a5-6.

21.	 Platón, Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 80 e6-81 a5.
22.	 Ibidem, 80 e4-5.
23.	 Ibidem, 81 c8. 



7       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

varios pasos progresivos, repentinamente, contempla la belleza en sí.24 
Gracias a esta belleza engendra la verdadera virtud, volviéndose amigo de 
los dioses e inmortal.25 Aquí la semejanza se logra por ser un buen aprendiz 
en las cosas del amor. Estas dos maneras de alcanzar la semejanza divina 
se presentan como una misma en el Fedro: se es feliz amando de manera 
correcta en este mundo; y una vez terminada la vida terrena de los ver-
daderos amantes, sus almas se vuelven ligeras y aladas.26 Así, el amor nos 
permite recuperar las alas del alma, con las que desde ahora, y después de 
la muerte, se vuelve al ámbito divino, ya que éstas nos elevan para habitar 
con los dioses, pues son ellas las que más comparten la divinidad.27 En bre-
ve Platón presenta diversas estrategias para lograr la semejanza divina, a 
saber, mediante el amor; o como premio en la vida futura de los que fueron 
buenos, o bien, por la combinación de las anteriores: amar en este mundo 
y conquistar el premio de la vida futura. Y en este contexto la estrategia 
que ofrece el Teeteto pone un novedoso acento en el conocimiento. 

Las diversas estrategias para alcanzar la semejanza divina vinieron a 
menos en la reflexión de la Academia. De hecho, la cuestión de dicha 
semejanza retoma importancia cuando Eudoro de Alejandría la re-
introduce en las discusiones éticas platónicas.28 Y si bien la ὁμοίωσις 
reaparece en el contexto de la ética, no permaneció siempre confinada 
en ese campo, sino que se consideró bajo otras perspectivas. Así, Juan 
Estobeo sostiene que la ὁμοίωσις fue tratada en la República desde 
el punto de vista ético, en el Timeo desde el punto de vista físico, y 
en el Teeteto desde el punto de vista lógico.29 Estas tres perspectivas 
pueden sostenerse textualmente. Así, la apuesta ética expresada en el 
“Libro ix” de la República es la del gobierno de la parte divina, ya que 

24.	 Platón, Symposium, 210 e2-211 d3.
25.	 Ibidem, 212 a1-7.
26.	 Platón, Phaedrus, 256 a7-b4.
27.	 Ibidem, 246 d6-8.
28.	 Suzanne Stern-Gillet, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in Plotinus: Ὁμοίωσις θεῷ’ in Plato and in 

Plotinus” en Ancient Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville, Estados Unidos, 
vol. 39, Nº 1, 2019, pp. 89-117, p. 89.

29.	 Juan Estobeo, Anthologium, Weidmann, Zúrich, 1958, ii, 7, 3, 9-20.



8 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

“lo mejor para todos es ser gobernado bajo lo divino y lo sensato, mu-
cho más teniéndolo en sí mismo, pero si no, ordenando desde fuera”.30 
Pero si es verdad que el gobierno divino nos hace justos, también lo 
es que la práctica de la justicia nos hace semejantes a la divinidad,31 
por lo que se revela un circuito ético retroalimentado positivamente: 
la semejanza divina nos permite ser justos; y, al ser justos, más nos 
asemejamos a lo divino. Resulta, entonces, que la semejanza divina 
no es sólo una meta que alcanzar, sino también es el recurso para una 
vida justa, es decir, la vida feliz, pues al ser justos “tanto aquí como 
en el recorrido de mil años que hemos dicho, bien irá la cosa”32 (con 
esta afirmación termina la República). 

El Timeo, por su parte, sostiene que es posible para la naturaleza humana 
(ἀνθρωπίνη φύσις) participar de la inmortalidad divina,33 ya que es como 
una planta celeste que se eleva hacia el cielo desde la tierra, gracias a la 
parte más alta de nuestro cuerpo.34 Esto es así porque lo que piensa ha de 
asemejarse a lo pensado;35 semejanza que, bajo la propuesta de lectura 
de Estobeo, es de tipo física, es decir, estructural, entre lo pensado (el dios) 
y lo pensante (el ser humano, su parte mejor, la racional). Finalmente, si, 
como afirma el mismo Estobeo, el Teeteto trata la semejanza divina desde 
el punto de vista lógico, es necesario explicar qué se entiende por “lógica”. 
Lo cierto es que en el Teeteto la semejanza divina se logra a través de la 
acción humana del conocimiento en este mundo, sin recurrir a las ideas 
platónicas. En este sentido, puede tener cabida la clasificación de “lógico”, 
pues responde la siguiente pregunta: ¿cómo es posible lógicamente que 
el conocimiento nos asemeje a Dios, sin tomar en cuenta las ideas en el 
proceso del conocimiento? La respuesta que emerge del pasaje central y 

30.	 Platón, Respublica, ix, 590 d3-5. 
31.	 Ibidem, x, 613 a7-b1.
32.	 Ibidem, x, 621 d1-2.
33.	 Platón, Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 90 c2-3.
34.	 Ibidem, 90 a5-7.
35.	 Ibidem, 90 d3.



9       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

fundamental es que la acción del conocimiento consiste en una fuga. A 
continuación debemos esclarecer en qué consiste formalmente esta fuga.

Formalidad de la fuga: conocimiento del límite

La creencia (δόξα) que se desea conocer debe ser investigada.36 Su in-
vestigación no anula la creencia, pues, o llega al asentimiento y nos 
persuade a creer (ἐπειθόμεθ’ ἄν), o llega a la negación, a que no creamos 
(ἠπιστοῦμεν). Surge así la definición performativa de conocimiento: creen-
cia investigada. Y podrá ser tan investigada como se quiera, pero seguirá 
siendo creencia; es decir, el conocimiento humano mantiene un elemen-
to doxástico irreductible. Esto se debe a que el conocimiento se expresa 
como aserción, y, como defiende Franco Trabattoni, “ninguna aserción 
puede ser jamás irrefutable o infalible, pues la manifestación de la ver-
dad de una aserción se realiza mediante la doxa, y toda doxa puede ser 
o verdadera o falsa”.37 Pero si es cierto que ninguna aserción puede ser 
jamás irrefutable o infalible, entonces hemos encontrado una aserción 
que ¡siempre es irrefutable e infalible! Esto es, la aserción sobre la irre-
ductibilidad doxástica del conocimiento, en cuanto discurso y en cuanto 
contenido (siempre susceptible de ser o no ser verdadero), no es, a su 
vez, simplemente doxástica, pues tal irreductibilidad se sostiene como 
irremediablemente verdadera. Así llegamos a la consistencia formal de la 
fuga: el conocimiento de los límites de nuestro conocimiento (expuesto 
como “aporías” en la segunda parte del diálogo). Este reconocimiento 
del límite no es doxástico, es decir, ya no es simplemente dianoético, 
ni discursivo ni simplemente humano, sino que presenta un aspecto 
noético, no-discursivo, de prerrogativa divina. Así, el re-conocimiento 
del límite del conocimiento manifiesta lo divino en la mismísima limi-
tación humana: he aquí la formalidad de la fuga. Platón es claro en que 

36.	 Platón, “Theaetetus”, 144 e2-7.
37.	 Franco Trabattoni, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some Remarks on a New Annotated 

Translation of the Dialogue” en Franco Trabattoni, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven University 
Press, Lovaina, 2016, p. 65-94, p. 82.



10 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

tal fuga no es caída fideísta, pues supone la acción humana —demasiado 
humana— de la doxa y del esfuerzo del conocimiento. 

Ahora que se ha visto en qué consiste la ὁμοίωσις, lo que sigue es con-
siderar la posibilidad real de que el filósofo, como amante que escapa 
hacia la sabiduría, alcance esa sabiduría dentro del límite epistémico 
en este mundo.

La posibilidad

Si la fuga de la ὁμοίωσις consiste en el reconocimiento del propio límite 
del conocimiento, hay que preguntarse sobre la real posibilidad de al-
canzar una prerrogativa divina, como la sabiduría, a través de una acción 
tan humana como el conocimiento, es decir, la ἐπιστήμη. Actualmente, la 
noción de ἐπιστήμη se ha banalizado, identificándose con reportar aque-
llo que se ve, aquello que se recuerda o aquello que se cree, abaratando 
así la noción platónica, la cual tiene firme el por qué una cosa es así y 
no de otra manera.38 De hecho, la actividad epistémica es referida en 
Platón como ascensión y visión de las cosas divinas; una actividad que 
frecuentemente es calificada con el adverbio μόγις,39 traducido general-
mente como “apenas”.

“Apenas”

Dos adverbios se utilizan en el griego antiguo para indicar el esfuerzo o 
la aproximación con que se realiza una acción: μόγις y μόλις.40 El primero 
es más antiguo y parece ceder su lugar al de aparición más reciente. Así, 

38.	 Matthew Evans, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and 
Seeming” en Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol. 
62, julio de 2023, p. 333-361, p. 333.

39.	 Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the Accessibility of the Divine” en 
Apeiron, De Gruyter Brill, Berlín, vol. 56, Nº 3, 2023, pp. 519-554, p. 519.

40.	Luz Conti, “Sobre la expresión del esfuerzo y de la aproximación: Análisis de μόγις y μόλις en Griego 
Antiguo” en Emerita, Instituto de Lenguas y Culturas del Mediterráneo y Oriente Próximo/Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, vol. 85, Nº 1, 2017, pp. 1-25, p. 1.



11       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

μόγις se encuentra ya en Homero, mientras μόλις no se halla en los textos 
homéricos. Autores posteriores, como Aristófanes y Sófocles, utilizarán 
solamente μόλις, mientras que Esquilo emplea ambos.41 El término más 
antiguo, μόγις, tiende a acentuar el “apenas”, la característica de esfuerzo 
para alcanzar el objetivo, más que ofrecer el matiz de cercanía al fracaso. 
De hecho, μόγις se relaciona con el verbo μογέω (“sufrir”, “afanarse”).42 
Y ya que Platón muestra preferencia por el término antiguo (μόγις tiene 
53 ocurrencias en el corpus), en contraste con el término más reciente 
(μόλις cuenta con 6 ocurrencias en el corpus),43 puede suponerse que 
tal preferencia suya se debe a que, “escogiendo el término mogis, menos 
popular y contrario a la cultura trágica y de comedia, Platón intentara 
recordar a su audiencia la noción de esfuerzo y dificultad que se supri-
mían más fácilmente en molis que en mogis”.44 Así las cosas, la actividad 
del conocimiento en la que formalmente consiste la ὁμοίωσις no indica 
un actuar cercano al fracaso —o logrado escasamente—, sino que se 
lleva a cabo mediante un importante esfuerzo. En otras palabras, no es 
que la semejanza divina se logre poco, casi nada o escasamente, sino que 
se alcanza con esfuerzo y dificultad, es decir, apenas. Así, la ὁμοίωσις es 
realmente posible para el actuar humano, pero exige un esfuerzo im-
portante. Conviene ahora considerar los medios con los que se realiza 
tal esfuerzo y su resultado. 

Posibilidad del límite: el horizonte divino

Los medios y los resultados del esfuerzo de conocer se representan 
en la famosa línea platónica de la República, en la cual se establece 
una jerarquía de cuatro estados epistémicos del alma, a saber, εἰκασία, 
πίστις, διάνοια, νόησις (“conjetura,” “creencia”, “razón”, “inteligencia”, 

41.	 Ibidem, p. 4 (nota 6).
42.	 Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis…, p. 524. En español tenemos los dos acentos: “llegó al trabajo 

apenas”, “pasó el examen apenas”. El adverbio puede indicar que la acción ha sido muy esforzada o 
que la acción ha estado cerca del fracaso o limitadamente lograda. 

43.	 Idem.
44.	 Idem.



12 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

respectivamente). Estos estados corresponden, cada uno, a sus res-
pectivos objetos epistémicos; objetos y estados son determinados de 
acuerdo con la participación en la verdad y la claridad de cada obje-
to.45 Estos objetos corresponden en el campo de lo sensible, en primer 
lugar y en la parte más baja de la línea, a las imágenes y copias de 
los objetos visibles; y, en segundo lugar, a los objetos sensibles como 
tales. En la parte de los objetos inteligibles se encuentran los objetos 
de las ciencias, como la matemática y la geometría; y el siguiente y 
último lugar, el más alto puesto, corresponde a los objetos inteligibles 
ideales.46 Así, existe una proporción entre los estados epistémicos y 
los objetos ontológicos, cuya “ratio representa simultáneamente la 
verdad (ἀλήθεια) de los objetos y la claridad (σαφήνεια) de los estados 
mentales”.47 Esto ha dado lugar a la llamada teoría platónica de los 
dos mundos, la cual enuncia que, por un lado, el conocimiento se da 
en relación con los objetos inteligibles, mientras que, por otro lado, 
la creencia es sólo referente a los objetos sensibles. Esta teoría no es 
aceptada unánimemente y ha sido rechazada por Gail Fine, quien hizo 
notar la posibilidad de tener creencias —y no ciencia— respecto de 
las Formas; y, de modo inverso, de que el filósofo, regresando a la ca-
verna, posee conocimiento de los objetos sensibles allí proyectados, 
sobre los cuales los encadenados ciertamente emiten creencias, del 
mismo modo que también pueden expresar creencias —y no cien-
cia— de la idea de Bien.48 Este ataque frontal de Fine a la doctrina 
de los dos mundos ha sido rechazado por Jessica Moss, quien colo-
ca, entre la doxa respecto de los sensibles y la epistéme respecto de 
las formas inteligibles, a la diánoia como intermediario que permite 
acercarse al Bien.49 El esfuerzo de Moss por salvar la teoría de los dos 
mundos ha sido, a su vez, criticada por Evans, haciendo notar que la 

45.	 Platón, Respublica, vi, 511 d6-e4.
46.	 Ibidem, vi, 510 e1-511c2.
47.	 Richard Foley, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method in Republic vi” en Journal of the History 

of Philosophy, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46, Nº 1, 2008, p. 5.
48.	 Gail Fine, “Knowledge and Belief in Republic v” en Archiv für Geschichte der Philosophie, De Gruyter 

Brill, Berlín, vol. 60, Nº 2, p. 121-139.
49.	 Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University Press, Oxford, 2021, p. 187.



13       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

sugerencia de aquélla no respeta las características distintivas propias 
de la diánoia y del nous.50 

Encuentro una vía de solución a la “guerra de los dos mundos” en el 
Teeteto, ya que el diálogo responde a las cuestiones irresueltas en la línea 
presentada en la República, las cuales, como hemos apenas referido, 
son controvertidas. Esta solución surge desde un mundo sin ideas, 
pues Platón no recurre a ellas durante dicho diálogo. ¿Qué aporte 
a la epistemología platónica podría venir de una investigación que 
excluye las ideas? Por un lado, el conocimiento —declara el mismo 
Teeteto— no debe buscarse en el campo de la percepción sensible, sino 
en algo del alma cuando por sí misma y en sí misma se ocupa de las 
realidades (περὶ τὰ ὄντα);51 pero, por otro lado, no tenemos en el Teeteto 
otro material del cual partir además de la percepción sensible. Esta 
dificultad puede resolverse considerando que aquello a investigar no 
es lo que el alma encuentra en el mundo de la percepción sensible (la 
doxa), sino lo que halla a partir de ese mismo mundo, suspendiendo, 
al menos por un momento, el rol epistémico de las ideas. ¿Qué surge 
cuando, en este escenario, “el alma en sí y por sí misma se ocupa de 
las realidades”?52 La respuesta es el límite del propio conocimiento. 
Por ello, si la guerra de los dos mundos establece la disputa en torno 
a si la doxa es exclusiva de la percepción sensible, y si la epistéme 
es exclusiva del mundo inteligible, el Teeteto pacifica tal contien-
da estableciendo que, por un lado, este mundo es doxástico, pues 
parte de la experiencia sensible y establece aserciones doxásticas 
sobre esas experiencias; por tanto, sí, la doxa es propia del mundo 
sensible. Pero, por otro lado, el límite de la aserción doxástica no es 
simplemente doxástico a su vez, sino que abre la posibilidad de una 
aserción no-doxástica, es decir, epistémica en sentido estricto, ya que 
corresponde al mundo inteligible y a sus objetos, en tanto ya hemos 

50.	 Matthew Evans, “Archaic Epistemology…”, p. 347.
51.	 Platón, “Theaetetus”, 187 a5-6.
52.	 Idem.



14 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

mostrado que, si es verdadera la aserción “ninguna aserción puede 
ser jamás irrefutable o infalible”, encontramos el límite presentado 
por una aserción irrefutable e infalible, que consiste en sus caracte-
rísticas epistémicas que escapan a la doxa. Luego, la doxa es propia 
del mundo de la percepción sensible, pero su límite posibilita abrirse 
hacia el horizonte de la epistéme en sentido estrictamente platónico, 
no porque revele el objeto (la idea platónica), sino porque descubre 
el dinamismo de la misma epistéme, a saber, el fugarse hacia lo divino 
desde lo sensible. 

Ahora, la vía de solución al problema de cómo se lleva a cabo el es-
fuerzo de huir —o exiliarse— de este mundo hacia lo divino no se 
basa en el objeto conocido del “otro mundo”, a saber, la idea, ausente 
—como hemos visto en el Teeteto—, la cual pudiera ser o no ser cono-
cida por varias potencias cognitivas previamente señaladas, a saber, 
la conjetura, la creencia, la razón y la inteligencia. La huida hacia lo 
divino es posible gracias a aquello en lo que consiste formalmente la 
huida, es decir, el reconocimiento del límite epistémico de la doxa 
humana. Se ve el esfuerzo platónico por resolver la cuestión con fi-
delidad a este mundo, pero sin reducirnos a él: pace Nietzsche. Y ya 
hemos visto que la fuga consiste formalmente en el re-conocimiento 
del propio límite. Es ahora el momento de considerar la posibilidad de 
este límite y la apertura del horizonte de lo divino.

El límite 

Los desarrollos filosóficos acerca del límite53 (Schranke) lo exponen 
como distinto de la frontera (Grenze), pues esta última es bien definida, 

53.	 La referencia clásica para la distinción entre límite y frontera es Kant, en los Prolegómenos a toda me-
tafísica futura que querrá presentarse como ciencia (1783), en el parágrafo 57, en el que expone el límite 
(Schranke) como división entre un aquí y un allá; la frontera (Grenze), por su parte, sólo concierne a 
lo que hay en ella contenido. Se puede consultar con provecho Immanuel Kant, Prolegómenos a toda 
metafísica futura que querrá presentarse como ciencia, Istmo, Madrid, 1999, pp. 255-265. 



15       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

como “un paso custodiado”.54 Por tanto, la frontera definida podemos 
tocarla y, eventualmente, superarla, como las fronteras de las ciencias 
y las fronteras geográficas. El límite, en cambio, al no ser definido, es 
imposible alcanzarlo, tocarlo,55 y, por consiguiente, jamás se lo puede 
poseer; sólo se entrevé, pues a cada paso con el que pretendemos acer-
carnos a él, se aleja, “como el horizonte”,56 análogo a la mortalidad a la 
cual nos aproximamos, sin que nadie vivo la haya alcanzado, ya que, 
como afirma Carlo Sini citando a Giovanni Gentile, “la mortalidad es 
el límite del saber de todos, y la experiencia de nadie”.57 Así serían lo 
divino y la divina sabiduría para el hombre: un límite. Así las cosas, ¿es 
el ser humano, en su conocimiento limitado, capaz de entrever el lími-
te? La apuesta platónica es que sí. El ejemplo lo tenemos en Sócrates, 
quien “no es completamente sabio”.58 En esta afirmación se declara el 
límite de su conocimiento. David Sedley reporta la glosa del comenta-
dor anónimo de este pasaje: “él [Sócrates] no dice que no es sabio, sino 
que no es completamente sabio”.59 Entonces, el límite del conocimiento 
implica no la ignorancia completa o la negación absoluta, al modo de 
una exacerbada teología negativa, sino un saber no-completo, es decir, 
limitado, pero que, en su imperfección (limitación), mantiene la posi-
bilidad de conocer su propio límite, como afirmaríamos que un ciego 
puede ver que no está viendo. En breve, la ὁμοίωσις es posible dentro 
de la limitación del conocimiento humano capaz de ver su propio lí-
mite y abrir así el horizonte —inalcanzable, pero real y posible— de 
la sabiduría divina.

54.	 Costantino Esposito, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La teologia morale di Kant” en Luca 
Fonnesu, Etica e mondo in Kant, Il Mulino, Boloña, 2008, pp. 237-269, p. 238.

55.	 Grazia Tagliavia, “Libertà e necessità della Metafisica” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana, 
Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-166, p. 145.

56.	 Idem.
57.	 Carlo Sini, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, 

vol. 32, 2010, pp. 587-594, p. 593.
58.	 “Oὐ πάνυ τι σοφός”. Platón, “Theaetetus”, 150 c8-d1. Las cursivas se encuentran en el original.
59.	 David Sedley, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus” en Christopher Gill y Mary Margaret 

McCabe (Eds.), Form and Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 1996, 
pp. 79-103, p. 98.



16 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

Lo deseable

La ὁμοίωσις consiste en la fuga de este mundo a través de la actividad 
del conocimiento hacia la sabiduría divina. Es posible a través del co-
nocimiento humano al reconocer su propio límite. Queda una última 
pregunta: ¿es deseable esta condición?, es decir, ¿vale la pena arriesgar 
la vida lanzándonos hacia este horizonte? Si somos seres humanos, 
¿vale la pena arriesgarnos a ser lo que no somos, a intentar ser divinos? 
De hecho, si nuestro deseo de semejanza divina resultara imposible, 
la vida entera sería una frustración. Por otro lado, si lográramos tal 
semejanza, la aspiración que nos animó desaparecería; quedaríamos 
des-animados, esto es, sin aquello que anima y, por tanto, inertes o, al 
menos, sin ser aquello que éramos al inicio. Lo cierto es que, incluso 
ignorando las posibilidades de éxito y concentrándonos en la mera 
voluntad de asemejarnos a Dios, esta voluntad parece un velado recha-
zo al propio ser, un desencaje con la propia naturaleza humana. Para 
responder a estos retos y considerar la deseabilidad de la ὁμοίωσις, 
habrá que examinar el modo de presentarse de la ὁμοίωσις θεῷ, esto es, 
revisar la genealogía del deseo de semejanza en el pasaje del Teeteto.

Genealogía del deseo

Jens Kristian Larsen60 identifica dentro del cuerpo del Teeteto la famosa 
digresión entre Sócrates y Teodoro sobre la justicia.61 Esta digresión 
está estructurada en dos momentos: la diferencia entre políticos y 
filósofos,62 y la fuga como tal,63 que consiste en la semejanza con Dios 
(ὁμοίωσις θεῷ).64 La digresión conduce a Sócrates y Teodoro —y, por 
consecuencia, a nosotros mismos— hacia el ocio (σχολή). Por cierto, 

60.	Jens Kristian Larsen, “Measuring Humans against Gods: on the Digression of Plato’s Theaetetus” en 
Archiv für Geschichte der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlín, vol. 101, Nº 1, 2019, pp. 1-29, pp. 12-13.

61.	 Platón, “Theaetetus”, 172b-177c.
62.	 Ibidem, 173c7-176a4.
63.	 Ibidem, 176a5- 177c2.
64.	Ibidem, 176b1.



17       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

en la apertura de la digresión Teodoro pregunta a Sócrates: “¿No acaso 
andamos libres de tiempo (σχολὴν ἄγομεν)?”.65 El ocio es el tiempo en el 
que, desde jóvenes y con libertad, los amantes de la sabiduría se ejer-
citan; pero su deseo no se dirige hacia asuntos inmediatos terrenales, 
pues “no saben el camino hacia ágora, ni dónde está la corte, o el se-
nado, o algún otro lugar de reunión pública de la ciudad. […] las leyes 
y de los decretos, hablados o escritos, ni los ven ni los escuchan”,66 
sino que se dirigen hacia realidades celestes. Por eso la actividad que 
elogian Teodoro y Sócrates se presenta con la figura del astronomizar 
(ἀστρονομεῖν), acción que realizaba Tales de Mileto cuando, mirando 
hacia las estrellas, cayó en un pozo, ocasionando la risa de una bella y 
graciosa esclava tracia.67 Ahora, “astronomizar” indica “ocuparse en la 
investigación de los astros” (“ἀσχολοῦμαι περὶ τὴν ἐξέτασιν τῶν ἀστέρων).68 
Y “ocuparse” (literal, ἀσχολοῦμαι) es un ejercicio paradójico, pues in-
dica un negocio precisamente en el tiempo de ocio. Este paradójico 
neg-ocio versa “sobre la investigación de los astros”. Por tanto, el ocio 
platónico no es il dolce far niente, sino una acción que, escapando de las 
cosas terrenales, tiende a investigar (ἐξέτασις) los astros. Nótese la im-
portancia que Sócrates atribuye a esta acción de investigar, pues afirma 
que “la vida no-investigada [ἀνεξέταστος] no es digna de ser vivida por 
un hombre”.69 ¿Cómo armonizar la investigación de la propia vida, 
expuesta en la Apología, con la investigación de astros sugerida en el 
Teeteto? ¿No son dos objetos diversos, uno terrestre (la vida humana) 
y el otro celeste (los astros)? Partimos considerando que el término 
investigación, la exétasis, indica un escrutinio de personas,70 cosas,71 

65.	 Ibidem, 172c2.
66.	Ibidem, 173c8-d4.
67.	 Ibidem, 174a1-b1.
68.	ἀστρονομῶ, Thesaurus Linguae Graecae, https://stephanus.tlg.uci.edu/ilne/#context=lsj&action=hw-list-

click&eid=16740 Consultado 03/x/2025.
69.	“ὁ δὲ ἀνεξέταστος βίος οὐ βιωτὸς ἀνθρώπῳ”. Platón, Apologia Socratis, 38 a5-6.
70.	 Teognis llama bienaventurado, feliz y bendito a quien descendía al oscuro Hades antes de doblarse 

ante los enemigos, de ser sobrepasado por la necesidad y de tener que poner a prueba a los amigos 
(ἐξετάσαι τε φίλους). Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971, i, 1112-1115.

71.	 Los atenienses, según Tucídides, sometían a duro escrutinio el estado de las alianzas de guerra (τήν 
τε ὑπάρχουσαν ξυμμαχίαν ἐξήταζον). Tucídides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 
(ii, 7, 3, 1-3).



18 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

o palabras72 no de modo condescendiente, sino de manera severa, al 
estilo de un pase de revista militar a las tropas.73 

Un argumento de corte más filológico permite unir la investigación de 
los cielos y la vida humana, de modo que, a partir de “estrella” (ἀστήρ), 
en su forma latina, sidereus, se obtiene el término de-siderium, el “de-
seo”, en el que “la preposición latina indica distancia respecto el sus-
tantivo estrellas. Fijar la mirada en una cosa, o persona que atrae, como 
se miran de noche los jeroglíficos de las estrellas”.74 La investigación 
de las estrellas señala un deseo que, en términos platónicos, se ha lla-
mado eros, del cual Graeme Nicholson, en su estudio sobre el Fedro, ha 
apuntado lo siguiente: “no puede ser reducido al imaginario común del 
eros, excluyendo la filia y el ágape”.75 Así pues, tenemos al eros-deseo, 
que se eleva desde las cosas terrestres hacia las cosas celestes. Tal 
deseo está en medio de la tierra y el cielo. De este modo, se revela que 
nuestra exétasis —o investigación severa— no es sólo de los astros, no 
es mero de-siderum de un objeto, sino que investiga la vida misma que 
desea, es decir, al sujeto que desea. Estamos ante el deseo —un fijar la 
mirada examinadora— en el deseo, no tanto en cuanto objeto, sino en 
tanto actividad del sujeto: es lo que busca expresar el constructo “deseo 
del deseo”. Dejando de lado la cuestión filológica, ¿hablan los textos 
platónicos del deseo humano como algo intermedio entre el cielo y la 
tierra, especialmente a la manera de “deseo del deseo”?76 Sin duda el 
eros es un deseo que está en medio; es “un gran demonio intermedio 
(μεταξύ) entre lo divino y lo mortal”,77 como explica Diotima a Sócrates 
en el Simposio: un intermedio tanto en su naturaleza mítica (al ser el 

72.	 Platón hace ver que se da el caso de un examen descuidado de palabras y nombres (δι’ ἀκριβείας 
ἐξεταζόμενον). Platón, “Theaetetus”, 184 c1-2. 

73.	 Jenofonte utiliza en este sentido el sustantivo ἐξέτασις (Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford, 
Reino Unido, 1961, i, 2, 14-15; v, 3, 3, 2), mientras que Tucídides emplea el verbo ἐξετάζω en ese mismo 
sentido (Tucídides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967 vii, 33, 6, 1-3).

74.	 Andrea Marcolongo, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco, Editori Laterza, Bari, Italia, 2023, p. 84.
75.	 Graeme Nicholson, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue University Press, Indiana, 1999, 

p. 212.
76.	 Agradezco al dictaminador anónimo el señalamiento de este importante aspecto.
77.	 Platón, Symposium, 202 d13-e1.



19       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

hijo de Penia y Poros)78 como en su función, ya que, al estar en medio 
(ἐν μέσῳ ὄν), completa y reúne lo mortal con lo inmortal.79 Con la figura 
previa abordada durante la digresión, afirmaremos que, con los pies 
en tierra, eros-deseo tiende hacia el cielo. Pero, fuera de la metáfora o, 
aún mejor, con el impulso de ella, ¿cómo entender el quehacer inter-
mediario del eros-deseo respecto de la semejanza divina? El quehacer 
del deseo se debe no tanto al déficit —si bien lo requiere; es decir, la 
carencia es necesaria, pero no suficiente para desear—, sino, sobre 
todo, a la connaturalidad de aquello deseado, en este caso, lo divino. 
Así, lo divino (la sabiduría, la inmortalidad) ya se encuentra, de alguna 
manera, en el sujeto que desea lo divino sin todavía alcanzarlo. 

Analicémoslo más detenidamente. El estado intermedio del deseo-
eros corresponde al del filósofo, ya que “está en medio de la ig-
norancia y la sabiduría”.80 Y filosofando el ser humano se reúne 
con lo divino, pero no debido a su ignorancia, pues ¿cómo podría 
saber lo que ni siquiera sabe? Dicha reunión tampoco se debe a que 
ya posea la sabiduría divina, porque, ¿quién puede desear lo que ya 
posee? Más bien, se desea la sabiduría —como la desearon Tales y 
Sócrates— al conocer la ignorancia que se tiene, y, así, se escapa de 
las cosas terrestres hacia la búsqueda de aquel elemento connatu-
ral que permite reconocer la propia ignorancia. Es decir, el deseo, 
si bien en dirección hacia la divina sabiduría, se ejecuta desde la 
propia situación de vida, y por ello implica la exétasis de la propia 
vida. Ahora, ¿qué ha de examinarse en la propia vida? La respuesta 
socrática propone examinar si la propia vida es o no es virtuosa. 
Por cierto, Sócrates, ya condenado, pide a sus jueces llevar a cabo 
este tipo de investigación con sus propios hijos: “A mis hijos, cuando 
sean jóvenes, castíguenlos con las mismas aflicciones que a ustedes 
yo he afligido, si les pareciera que ellos se preocupan más de las 

78.	 Ibidem, 203 b1- e5.
79.	 Ibidem, 202 e6-7.
80.	Ibidem, 203 e5, 204 b4-5.



20 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

riquezas u otras cosas que de la virtud”.81 Pero se vuelve a plantear 
la pregunta: ¿cómo investigamos si una vida es virtuosa? Dado que la 
virtud se expresa en un actuar ético, es natural ponderar las accio-
nes manifiestas para determinar si corresponden a una vida virtuosa. 
Sin embargo, las acciones que vemos, a las cuales podríamos califi-
car como éticas, no necesariamente provienen de la virtud. Así, dar 
un apoyo económico a alguien necesitado o ayudar a pasar la calle 
a una persona podrían parecer acciones éticas. Pero lo serán sólo 
si provienen efectivamente de la virtud, no del afán de vanagloria, 
por ejemplo. Esto significa que la vida virtuosa se investiga no nada 
más en sus manifestaciones externas, también en su origen interno. 

La exétasis de la vida, que el filósofo está invitado a realizar, inspec-
ciona la manifestación de acciones virtuosas en la vida de la polis 
(aspecto ético que aborda la República), aunque también el origen 
de tal deseo, es decir, si proviene y si concuerda con aquella parte 
que en el ser humano tiene de connatural con lo divino (aspecto de 
la physis que expone el Timeo). Finalmente, es de examinarse tam-
bién si ambos momentos, la vida ética manifiesta y el origen físico, 
están armónicamente ligados (ese logos que hemos explorado en el 
Teeteto). ¿Y que liga, por un lado, lo interno con lo externo, y, por el 
otro, ese aspecto terrestre con lo celeste? La respuesta es el límite: el ho-
rizonte epistémico que dinamiza la misma investigación. He aquí los 
tres momentos de una única exétasis del deseo que desea. Y nótese 
que corresponden con los tres diálogos previamente señalados por 
Estobeo,82 los cuales, con diversas perspectivas, abordan la cuestión 
de la semejanza divina en el corpus platonicum. No pretendo que la 
expresión “deseo del deseo” se encuentre textualmente en Platón; mi 
argumento consiste, más bien, en que, en cuanto noción, emerge de 
la lectura de los textos platónicos. Por tanto, no es el distante objeto 
divino lo inmediatamente deseado, ya que, en realidad, si este deseo 

81.	 Platón, Apologia Socratis, 41 e2-5.
82.	 Como se señaló en el apartado Sabiduría y conocimiento del presente artículo.



21       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

no se cumpliera en esta vida, la vida misma sería una frustración 
constante; pero si sí se cumpliera, quedaría en duda qué permane-
cería del ser humano que lo ha deseado. Mas bien, el deseo de la 
semejanza divina descubre un primigenio y tripartito deseo que el 
filósofo examina severamente. Vale la pena notar que con la acción 
de examinarlo comienza ya a cumplirse ese deseo, aunque todavía 
no se cumple completamente. Quizá en el lenguaje más común y 
en contextos espirituales, llamaríamos hoy “discernimiento de las 
mociones”83 a este examen del “deseo del deseo”. 

El riesgo de la caída o, de nuevo, el límite

Es cierto que este tipo de exétasis —o ejercicio espiritual— es suscep-
tible de caídas en pozos. Pero esto no asusta ni inhibe al filósofo, al 
menos no a aquél criado “en libertad y ocio”,84 en tanto no confunde 
la caída con la incapacidad de movimiento, ni identifica lo incom-
pleto con el fracaso. Esto se debe a que tiene claro que en la propia 
limitación aparece el límite como horizonte de lo divino, el cual, aun 
cuando se aleja a cada paso, dinamiza el deseo de dar el paso mismo. 
Pero, como hemos visto, ¿no será este deseo de alcanzar la semejanza 
divina la más completa frustración, al ser inalcanzable? No. Porque 
tal semejanza no se realiza en el fin del movimiento. En efecto, ¿cómo 
podría tenerse, o de-tenerse, aquello que es infinito? La semejanza 
divina, al contrario, se realiza, en el deseo examinado, mediante el 
que se va descubriendo la lógica del “deseo del deseo”, la cual revela 
y reúne nuestra naturaleza intermedia con nuestras acciones exter-
nas, como se ha visto en la interpretación de los pasajes reportados 
en la sección anterior. En este sentido, la semejanza divina no tiene 

83.	 Considero que las mociones equivalen a aquel movimiento primigenio del eros. El término moción 
refiere a Ignacio de Loyola, quien desarrolló ciertas reglas para examinar las mociones o los estados 
del alma de consolación o desolación, no siendo la consolación siempre positiva, ni desolación siempre 
negativa, sino que ambas requieren atento examen en cada situación. Las reglas de discernimiento de 
la primera semana de ejercicios espirituales se reportan en Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, 
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1965, p. 110 (§313).

84.	 Platón, “Theaetetus”, 175 d7-e2.



22 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

el acento aristotélico de un pensamiento que se piensa a sí mismo,85 
sino el platónico “deseo del deseo”, que poco importa que nunca se 
alcance; o, mejor aún, es bueno que en este tiempo finito nunca sea 
completado, pues así siempre estará realizándose.

A manera de conclusión

Tras recorrer la provocación de la ὁμοίωσις θεῷ, o semejanza con Dios, 
hemos enfrentado el “problema interpretativo básico”, considerando 
que hay una distinción entre la creencia (doxa) y el conocimiento 
(epistéme), no porque sean radicalmente distintos —de hecho, el ele-
mento doxástico es irreductible en las aserciones epistémicas—, sino 
por la diferencia de sus definiciones: mientras la creencia se define 
en términos de fronteras epistémicas, el conocimiento se concep-
tualiza como límite epistémico. Este conocimiento es central —más 
aún, es esencial— en la semejanza divina, la cual consiste en la fuga 
desde la ignorancia de este mundo hacia la sabiduría divina. Y en-
tender la semejanza divina en cuanto fuga enriquece la concepción 
de la semejanza misma, pues no la identifica exclusivamente con el 
comportamiento ético, como sugiere el Fedón y afirma explícitamente 
la República. Expande la concepción, pues no limita la semejanza al 
cumplimiento de amor-eros, como explica el Simposio, y cuya natu-
raleza intermedia reúne lo inmortal con lo mortal. Esta mediación es 
posible porque la physis humana es, en su mejor parte, connatural a 
lo divino, como explica el Timeo. 

La semejanza divina expuesta en el Teeteto avanza conceptualmente, 
pues integra los elementos previamente expuestos desde una atenta 
reflexión en torno al conocimiento; y en esta ligazón, o integración, 
encontramos el aspecto lógico que atribuían al diálogo algunos plató-
nicos de la antigüedad, como Estobeo. Esto se debe a que la labor del 

85.	 Aristóteles, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970, Λ, 7, 1072 b18-19.



23       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

filósofo es desear la sabiduría; pero alcanzarla es problemático, al me-
nos bajo la estructura expuesta en el Teeteto, en el que no se toman en 
cuenta epistemológicamente las ideas platónicas. Este “déficit” obliga 
a concentrarse no tanto en el objeto conocido, sino en el sujeto que 
conoce. Así, se evidencia que el sujeto, al conocer, tiene ante sí no sólo 
alguna frontera (Grenze), sino un auténtico límite (Schranke). Hemos 
analizado que es posible andar hacia tal límite, u horizonte, si bien con 
gran fatiga (mogis). Finalmente, la semejanza divina, como fuga hacia 
el horizonte, obliga al examen del deseo que brota de la física connatu-
ralidad con lo inmortal, se manifiesta en las acciones éticas del mortal 
y es deseable en cuanto dinamismo mismo del deseo.

Fuentes documentales

ἀστρονομῶ, Thesaurus Linguae Graecae, https://stephanus.tlg.uci.edu/
ilne/#context=lsj&action=hw-list-click&eid=16740 Consultado 
03/x/2025.

Aristóteles, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970.
Brown, Ryan M., “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the 

Accessibility of the Divine” en Apeiron, De Gruyter Brill, Berlín, 
vol. 56, Nº 3, 2023, pp. 519-554.

Burnyeat, Myles, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianápolis, 1990.
Conti, Luz, “Sobre la expresión del esfuerzo y de la aproximación: 

Análisis de μόγις y μόλις en Griego Antiguo” en Emerita, Institu-
to de Lenguas y Culturas del Mediterráneo y Oriente Próximo/
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, vol. 85, 
Nº 1, 2017, pp. 1-25.

De Loyola, Ignacio, Ejercicios espirituales, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 1965.

Esposito, Constantino, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La 
teologia morale di Kant” en Fonnesu, Luca, Etica e mondo in Kant, 
Il Mulino, Boloña, 2008, pp. 237-269.

Estobeo, Juan, Anthologium, Weidmann, Zúrich, 1958.



24 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

Evans, Matthew, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss, 
Plato’s Epistemology: Being and Seeming” en Oxford Studies in Ancient 
Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol. 62, 
julio de 2023, p. 333-361.

Fine, Gail, “Knowledge and Belief in Republic v” en Archiv für Geschichte 
der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlín, vol. 60, Nº 2, p. 121-139.

Foley, Richard, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method 
in Republic vi” en Journal of the History of Philosophy, Johns 
Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46, 
Nº 1, 2008, pp. 1-24.

González, Francisco José, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue, 
The Pennsylvania State University Press, State College, Estados 
Unidos, 2009.

Heidegger, Martin, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio 
Klosterman, Fráncfort del Meno, 1993.

Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1961.
Kant, Immanuel, Prolegómenos a toda metafísica futura que querrá pre-

sentarse como ciencia, Mario Caimi (Ed.), Istmo, Madrid, España, 
1999.

La Biblia Latinoamérica, San Pablo, Quito, 1989.
Larsen, Jens Kristian, “Measuring Humans against Gods: on the Digression 

of Plato’s Theaetetus” en Archiv für Geschichte der Philosophie, De 
Gruyter Brill, Berlín, vol. 101, Nº 1, 2019, pp. 1-29.

Marcolongo, Andrea, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco, 
Editori Laterza, Bari, Italia, 2023.

Moss, Jessica, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University 
Press, Oxford, 2021.

Nicholson, Graeme, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue 
University Press, Indiana, 1999. 

Peterson, Sandra, “Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction 
by declaration” en Peterson, Sandra, Socrates and Philosophy in the 
Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino 
Unido, 2011, pp. 59-89.



25       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 34  l  No 124

Platón, “Theaetetus” en Burnet, John (Ed.), Platonis opera. Tomus i. 
Tetralogias i-ii Continens, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 
1967, 142a-210d.

Platón, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.
_______ Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.
_______ Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.
_______ Phaedrus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.
_______ Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 

2003.
_______ Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.
_______ Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.
Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Países Bajos, 1951.
Sedley, David, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus” 

en Gill, Christopher y McCabe, Mary Margaret (Eds.), Form and 
Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino 
Unido, 1996, pp. 79-103.

Sini, Carlo, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica, 
Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 32, 2010, pp. 587-594.

Stern-Gillet, Suzanne, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in 
Plotinus: Ὁμοίωσις θεῷ in Plato and in Plotinus” en Ancient 
Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville, 
Estados Unidos, vol. 39, Nº 1, 2019, pp. 89-117.

Tagliavia, Grazia, “Libertà e necessità della Metafisica” en Giornale di Me-
tafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-166.

Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971.
Trabattoni, Franco, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some 

Remarks on a New Annotated Translation of the Dialogue” 
en Trabattoni, Franco, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven  
University Press, Lovaina, 2016, p. 65-94.

Tucídides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.
Wilckens, Ulrich, “Σοφία” en Kittel, Gerhard, Friedrich, Gerhard y 

Bromiley, Geoffrey W. (Eds.), Theological Dictionary of the New 
Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.



26 

La semejanza divina como provocación en el Teeteto

Wolfsdorf, David, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical 
World, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Uni-
dos, vol. 105, Nº 1, 2001, p. 57-75.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.




