El historiador en el filosofo*

Kevin Rios Ospina**

Recepcidn: 2 de septiembre de 2024
Aprobacion: 14 de octubre de 2024

Resumen. Rios Ospina, Kevin. El historiador en el filésofo. A cuarenta afios
del fallecimiento de Michel Foucault, resulta interesante conmemorarlo es-
cuchindolo como los historiadores han ensefiado a escuchar a los muertos:
con los o0jos. Me propongo abrir el presente texto a las experiencias que la
obra de Foucault produce. Analizo la aporia que atravesé su aventura inte-
lectual y me pregunto por las relaciones que se tejen entre la filosofia y la
historia en su pensamiento. La tesis sostenida es que el historiador esta en
el fildésofo aporéticamente. Asimismo, afirmo que la obra de Foucault no pue-
de comprenderse si es abstraida de las condiciones que la hicieron posible.
Para esto, de la mano de la historia intelectual, indago aquellas condiciones
de posibilidad de su discurso; entre ellas, las controvertidas interacciones
intelectuales que tuvo con sus contemporaneos.

Palabras clave: aporia, filosofia, Foucault, historia, paradoja.

Abstract. Rios Ospina, Kevin. The Historian in the Philosopher. Forty years
after the death of Michel Foucault, it is intriguing to commemorate him by
listening as historians have taught us to listen to the dead—with our eyes.
This text aims to open itself to the experiences that the French thinker's
work produces. I analyze the aporia that pervaded his intellectual adventure

*  Este articulo se desprende de la tesis de Kevin Rios Ospina, “El historiador en el filosofo. Estudio sobre
las relaciones entre filosofia e historia en Michel Foucault”, tesis de Pregrado en Filosofia realizada en
la Universidad Catolica Luis Amig6, Medellin, 2024.

** Licenciado en Filosofia con especializaciéon en Pedagogia por la Universidad Catélica Luis Amigo.
Corrector de estilo independiente. kevin.riossp@amigo.edu.co



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

and inquire into the relationships woven between philosophy and history
in his thought. The thesis sustained here is that the historian is aporetically
present within the philosopher. Furthermore, I assert that Foucault's work
cannot be understood if it is abstracted from the conditions that made it pos-
sible. To this end, guided by intellectual history, I explore the conditions of
possibility for Foucault's discourse, including the controversial intellectual
interactions he had with his contemporaries.

Key words: aporia, philosophy, Foucault, history, paradox. Foucault, Kant.

Un étudiant: Vous considérez-vous comme un philosophe ou com-
me un historien? M. Foucault: Ni l’'un ni 'autre.
— MICHEL FOUCAULT"

Nosotros no creemos en conceptos eternos, valores eternos, formas

eternas, almas eternas; y la filosofia, en la medida que es ciencia y

no legislacion, sélo significa para nosotros la mds amplia extension
del concepto de «historia».

— FRIEDRICH NIETZSCHE®

Introduccion

A pocos meses de conmemorarse cuarenta afios del fallecimiento de
Michel Foucault, parece oportuno dirigir el pensamiento hacia aque-
llo que le sobrevivié y que en vida le borr¢ el rostro. Mientras que los
criticos y eruditos se ensafian con la tarea de clausurar una obra que,
como otras, estd condenada a permanecer abierta’® (buscando dar con

1. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1954-1988, tome III, Gallimard, Paris, 1994, p. 466.

2. Friedrich Nietzsche, Fragmentos péstumos (1882-1885). Volumen 111, Tecnos, Madrid, 2010, p. 832.

3. Sibien no es éste el espacio para desarrollar detalladamente una argumentacién que dé cuenta de la pa-
radoja de una obra abierta, es importante, al menos, tratar de esbozarla. En ¢Qué es un autor? Foucault ya
extrafa todas las consecuencias derivadas de la muerte del autor, mostrando cémo una serie de conceptos
como “obra” y “escritura” bloqueaban su completa asimilacion. No obstante, estos interrogantes abiertos
por el francés sobre la cuestion de la obra fueron encarados de lleno por otros contemporaneos suyos.
Asi, en El susurro del lenguaje Roland Barthes acuiia el concepto “la muerte del autor” (retomado por el
propio Foucault), del cual se desprende una de las caracteristicas de una obra abierta: la intitil pretension
de descifrar el sentido. Muerto el autor que podia garantizar, de alguna manera, la explicacion de lo que
es transmitido en los signos, la obra se convierte en “texto”, es decir, en un tejido constituido de multiples
hilos y capas infinitas (esto es lo que Barthes llama “espacio estereografico de la escritura” en S/Z). Por



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

una coherencia que lleve a una ensefianza univoca y transmisible), el
archivo de libros-experiencia —asi se referia Foucault a sus propios tra-
bajos— sigue llamando a la puerta del pensamiento; algo de otra parte
lo fuerza a levantarse de su sarcofago, lo incita, lo excita. Cuestiones
que se creian zanjadas aparecen abiertas, aporéticas, atormentando a
los exégetas del mismo modo que la caja de pandora liberaba el peligro
al abrirse. Como comenta Jacques Derrida,* las aporias son experien-
cias del no-pasar, del corte del camino, de la imposibilidad de éste.
Pese a lo angustioso que pueda ser habitar un atolladero, detenerse
ante las aporias, de lo que se trata es de no huir de ellas tratdndolas de
resolver, pero tampoco de resolverlas huyendo de ellas, sino de per-
manecer en ellas y hacer de su experiencia de imposibilidad la Ginica
experiencia de posibilidad. El presente articulo es, segtin la aporia, esa
“manera oscura” de la experiencia de la que habla Derrida, de acuerdo
con la experiencia de la paralisis, de la interrupcion. Si la experiencia de
la aporia es una ante las fronteras, los bordes, los margenes, este texto
se detiene ante las cuestiones que no pueden dejar de lado los asuntos
del reparto: éla filosofia tiene afuera? {tiene otros? {tiene margenes,
bordes, delimitaciones, costas? {puede dar pasos mas alla de ella? Si
la respuesta fuese afirmativa, écomo da la filosofia estos pasos y qué
implicaciones tendria? Y si fuese negativa, ¢a qué se debe ese no-pasar?
Si hay alguna obra en la que pueda experimentarse esta experiencia
del no-paso, de la aporia, tal es la obra de Foucault.’ La forma mas

otro lado, Jacques Derrida, en Mdrgenes de la filosofia, en De la gramatologia y en La diseminacién, a
través de una rehabilitacion y generalizacion del concepto de escritura como huella (Trace), y leyendo a
Condillac, muestra como la abertura de la obra puede ser pensada a partir del caricter iterable, citacio-
nal y de “huella” de la escritura, que en conjunto la hacen exceder su lugar de produccién. Finalmente,
también podria argumentarse que una obra esta abierta por su caracter acontecimental, el cual, como
ha mostrado Claude Romano en Event and World y Event and Time, se caracteriza por su an-arquia 'y
su apertura al futuro. Ademés de estos bosquejos de argumentos, otro ejemplo de esta abertura en la
obra es la reciente —y constante— publicacién de manuscritos inéditos que el fildsofo no publicéd en
vida y le sobrevivieron, como Le discours philosophique, en 2023, y La constitution d’'un transcendantal
historique dans la phénomenologie de l’esprit de Hegel, en 2024.
4. Jacques Derrida, Aporias. Morir-esperarse (en) «los limites de la verdad», Paid6s, Barcelona, 1998, p. 31.
En su primer curso acerca del “saber”, dedicado a Foucault, Gilles Deleuze sostiene dos cuestiones:
1) que la obra de Foucault es un recorrido con tres pasos y que, 2) para Foucault, el problema mas
urgente es “‘cdmo pasar del otro lado? écomo franquear la linea?”. Gilles Deleuze, El saber. Curso sobre
Foucault I, Cactus, Buenos Aires, 2013, p. 94.

e



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

radical en la que puede darse cuenta de la imposibilidad del camino
es la que manifiesta la pregunta siguiente: ées fildsofo o historiador
el autor francés? En su obra abundan motivos que suscitan tal aporia
y su multiplicacién indefinidamente. El propdsito aqui es pensar y
experimentar tal aporia en la produccién de este autor; es decir, pro-
blematizar las relaciones entre filosofia e historia en él, dar cuenta de
que esta aporeticidad se disemina tanto en su pensamiento como en
el de sus exégetas que tratan de resolverlo buscando una coherencia.’

Javier Muguerza, en su proélogo a Entre Casandra y Clio, de Concha
Roldan, comenta: “la filosofia de la historia ha contribuido, con mas
frecuencia de la tolerable, a poner en brete las buenas relaciones entre
la historia y la filosofia”.” Si bien lo anterior sugiere que entre la filo-
sofia y la historia las relaciones, generalmente, han sido complicadas,
aporéticas, la aporia manifestada en la obra de Foucault, mas que en
otros autores, ha inquietado significativamente y por mucho tiempo
a los estudiosos que han querido dar con una respuesta final. Dentro
de la literatura especializada en Foucault, en medio de los intentos de
dar con una coherencia final en su produccién que pueda resolver la
aporia, se identifican, entre muchos otros, los estudios de Paul Veyne,’
quien veia en Foucault a un filésofo que revolucioné la tradicional
historiografia de su tiempo a través de la filosofia; el de Jacques Le
Goft,” quien encontraba en Foucault una filosofia de la historia ligada
con la préctica de la disciplina histérica; los de Francois Dosse,” que

6. Ver las siguientes obras: James Miller, La pasién de Michel Foucault, Editorial Andrés Bello, Santiago

de Chile, 1995; Frédéric Gros, Michel Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2007; Guillaume Le Blanc,

El pensamiento Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2009; Paul Veyne, Foucault. Pensamiento y vida,

Paidoés, Barcelona, 2009; Arianna Sforzini, Michel Foucault. Une pensée du corps, Presses Universitai-

res de France, Paris, 2014; Tuillang Yuing Alfaro, Tras lo singular. Foucault y el ejercicio del filosofar

historico, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2017; y Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy

of History. Unfolding the Present, Lexington Books, Lanham, Maryland, 2024.

Concha Roldén, Entre Casandra y Clio. Una historia de la filosofia de la historia, Akal, Madrid, 1997, p. 5.

Paul Veyne, Cémo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia, Alianza, Madrid, 1984; y Paul

Veyne, Foucault. Pensamiento y vida.

9. Jacques Le Goff, El orden de la memoria. El tiempo como imaginario, Paidés, Barcelona, 1991.

10. Francois Dosse, Historia del estructuralismo. El campo del signo 1945-1966, Akal, Madrid, 2004; y
Francois Dosse, La saga des intellectuels francais 1944-1989. II. L'avenir en miettes 1968-1989, Gallimard,
Paris, 2018.

oo



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

ubican al francés en la intelectualidad social de su época; el de Clare
O’Farrell,” que argumenta c6mo en esta cuestion se juega la recepcion
de Foucault en Francia y Estados Unidos; los de Béatrice Han-Pile,”
quien ve a Foucault como a un filésofo que, con la mutacién a lo que
¢l mismo nombré “Era de la Historia”, hace de los a priori kantianos
no algo trascendental, universal y necesario, sino contingente, histori-
co, mutable. También se identifica el estudio de Gary Gutting,” quien
aboga por un Foucault cuyo trabajo no es filoséfico, sino esencialmente
historiografico; el de Amy Allen,” quien propone, contra algunos de
los anteriores, que tal aporia pierde de vista el punto crucial de la obra
foucaultiana, la cual es, para el autor, la historizacién del concepto
moderno de Historia; el de Catherine Malabou,” quien muestra, en una
relectura de Kant a través de la neurobiologia, a un Foucault heredero
del proyecto kantiano de la epigénesis, que ya abogaba por mostrar que
lo trascendental (lo a priori) no es algo innato. Otros estudios son los
de Gilles Deleuze, que buscan al filésofo elevado sobre el historiador
que reconstruye las formaciones histéricas diseccionando las frases
para dar con los enunciados, y, finalmente, el estudio de Adam Takécs,”
quien ve a Foucault como un nifio travieso que juega al escondite con
la filosofia y la historia. De la mano, a contrapelo y mas alla de estos
estudios —que muchas veces parecen cerrar el circulo de la cuestion—
este articulo declara apresurada la clausura de la aporia. La tesis que se
propone sustentar es que el circulo de la aporia —es decir, la cuestion

1. Clare O’Farrell, Foucault. Historian or Philosopher?, St. Martin’s Press, Nueva York, 1989.

12. Béatrice Han-Pile, Foucault’s Critical Project. Between the Transcendental and the Historical, Stanford
University Press, Stanford, 2002; Béatrice Han-Pile, “Is early Foucault a historian? History, history
and the analytic of finitude” en Philosophy and Social Criticism, Sage Publishing, Thousand Oaks,
California, vol. 31, N@ 5-6, 2005, pp. 585-608.

13. Gary Gutting, “Foucault, Hegel and Philosophy” en O’Leary, Timothy y Falzon, Christopher (Eds.),
Foucault and philosophy, Wiley-Blackwell, Nueva Jersey, 2010, pp. 17-35.

14. Amy Allen, “‘Psychoanalysis and Ethnology’ Revisited: Foucault historicization of history” en The
Southern Journal of Philosophy, Universidad de Memphis, Memphis, Tennessee, N© 55, 2017, pp. 31-46.

15. Catherine Malabou, Before tomorrow. Epigenesis and rationality, Polity Press, Cambridge, 2016.

16. Gilles Deleuze, Foucault, Paidds, Barcelona, 1987; Gilles Deleuze, El saber...; Gilles Deleuze, El poder.
Curso sobre Foucault II, Cactus, Buenos Aires, 2014; Gilles Deleuze, La subjetivacion. Curso sobre
Foucault 111, Cactus, Buenos Aires, 2015.

17. Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy...



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de si Foucault es historiador o filésofo (0 de como se relacionan filo-
sofia e historia en é1)— no se deja cerrar ficilmente.

A lo largo de estas paginas se muestra como se destila de tal aporia la
paradoja de las inscripciones corporales que explicit6 Judith Butler, esto
es, como tal cuestion constituye el estatuto ambivalente del cuerpo en
Foucault. Se revela que la experiencia de la aporia, aquello que Han-
Pile designa como lontologie manquée foucaultiana, abre en la expe-
riencia del no-paso el paso a otro espacio, a un intersticio en el que las
relaciones entre filosofia e historia en Foucault puedan ser pensadas de
manera diferente, de manera aporética, pero no dilemética. Para esto,
el método del que se sirve esta investigacion es la historia intelectual
desarrollada heterogéneamente, a partir del siglo XX, por diferentes
autores y disciplinas. Siguiendo a Elias Palti, a pesar de la heterogenei-
dad fundamental, se puede dar cuenta de un cierto punto de contacto
comun subyacente a las distintas formas de historia intelectual, en el
cual “se observa una suerte de movimiento estratégico que traslada el
plano de la reflexién acerca de los discursos”.”® La historia intelectual
busca “traspasar el plano de los contenidos de los discursos para tratar
de acceder a sus condiciones de posibilidad”.” Para evitar incurrir en
errores en los que cayeron los estudios anteriores (por ejemplo, el de
deshistorizar el pensamiento de Foucault y restringir su analisis a la
inmanencia de su obra, esto es, a la interpretacion semdntica de lo que
éste expuso), se toma la historia intelectual como la grilla de inteligi-
bilidad para la investigacidon, ya que ésta permite comprender que, si
bien es importante una interpretacion de “lo que Foucault dijo”, a “esto
que Foucault dijo” le subyacen “condiciones”, de multiple y azarosa
procedencia que “le hicieron posible decir lo que dijo” y que son difi-
ciles de detectar si s6lo se toma como referencia su obra tedrica. Asi,

18. Hugo Arturo Echeverria Cézares y Yanet Guzméan Toro, “Entrevista a Elias Palti. El estado de la historia
intelectual en Latinoamérica” en Tzintzun. Revista de Estudios Histdricos, Instituto de Investigaciones
Histéricas/Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, Morelia, N© 70, 2019, pp. 175-194, p. 177.

19. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

se llevara a cabo en las proximas paginas una arqueologia, a la manera
de Foucault, sobre él mismo, para dar cuenta de las condiciones de
posibilidad sobre las que su pensamiento se sostiene.

En la primera seccién se muestra como las controversias que atravie-
san la aventura intelectual de Foucault son condiciones de posibilidad
fundamentales para comprender cémo se relacionan la historia y la
filosofia. En una segunda seccién se discuten algunas interpretacio-
nes que intentaron resolver aporias en la obra foucaultiana, como la
interpretacion de la ontologia del poder. Este concepto es propuesto
maés adelante, mediante Deleuze y Nietzsche, por el fildsofo Santiago
Castro-Goémez en Revoluciones sin sujeto, sefialando los problemas en
los que incurre. Finalmente, en la tercera y dltima seccidn se esboza,
siguiendo a Jacques Ranciére, una manera diferente de comprender
las relaciones entre la filosofia y la historia en Foucault, que permita a
la aporia permanecer y no clausure la obra de éste sin perder de vista
la historicidad de sus ideas.

Foucault, asesino de la historia

A las preguntas ¢Foucault es historiador o filésofo? écoémo es la rela-
cién de Foucault con la historia? o équé hace Foucault con la historia?
podria responderse facilmente recordando obras suyas como Historia
de la locura o Historia de la sexualidad. Para algunos la historia que
Foucault escribe y conjura en sus libros, desde este punto, no seria
mas que un método entre otros que lo situaria, incluso, del lado de los
historiadores antes que del de los filsofos. Para otros la historia que
aquél narra en sus textos incumple con el rigor exigido por la ciencia,
situdndolo del lado de los filsofos abusivos que se quieren meter en
todo. No obstante, quedarse con este tipo de respuestas es permane-
cer a medio camino; es abstraer a Foucault de la historia que lo hizo
posible; es nublar el acontecimiento, las continuidades y discontinui-
dades de sus conceptos. Cuando se asume que Foucault hizo un uso sin

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

reservas de la historia (o que llevd a cabo una perversion generalizada
de ésta), cuando se da por sentado que en él la filosofia est4 ausente
(o se piensa que es algo de orden inferior suyo), se deja de lado la
complejidad de controversias e historias que atravesaron su aventura
intelectual. Foucault estuvo entre la espada de los filésofos y la pared
de los historiadores. Criticado por ambos lados de la trinchera, y en
permanente enfrentamiento con ellos, emergieron las herramientas
nombradas arqueologia y genealogia. Si se busca comprender c6mo
es la relacidn del autor con la historia y como se vinculan historia y
filosofia en su obra, es necesario enfrentarse al polvo del archivo de las
controversias que hicieron posible el espacio de su obra en su época,
es decir, analizar a Foucault con sus propias herramientas.

Al mismo tiempo que se constituian la arqueologia y la genealogia
Foucault tuvo que enfrentarse a las querellas que le reprochaban
varios de sus contemporaneos: por un lado, filésofos adscritos al
estructuralismo y al marxismo existencialista; por otro lado, los his-
toriadores de los Annales, varios de ellos también de linaje marxista.
Frente a Paul Veyne, quien en su libro Foucault. Pensamiento y vida
prefiri6 olvidar “la crénica ya trasnochada de las malas relaciones de
Foucault con los historiadores de su tiempo”,” se trata de recuperar
en gran medida estas “viejas y trasnochadas historias” para compren-
der como es la relacidon entre Foucault y la historia.” Para lograr este
cometido se recobran, por una parte y mas que sus obras conceptua-
les, sus Dits et Ecrits, pues ahi es factible rastrear los actores y los

moviles de las polémicas que tuvo Foucault con sus criticos; y, por

20. Paul Veyne, Foucault..., p. 34.

21. Se sigue aqui la influencia de Historia de la gubernamentalidad, obra en la que el fildsofo Santiago
Castro-Gomez también desarrolla esta propuesta de recuperar las controversias de la obra de Foucault
para comprender como éste modifica su concepcion del poder (ver Santiago Castro-Goémez, Historia
de la gubernamentalidad II. Filosofia, cristianismo y sexualidad en Michel Foucault, Siglo del Hombre
Editores, Bogot4, 2016). Por su parte, Bruno Latour, en Reensamblar lo social, invita a pensar las con-
troversias como material importante para la investigacion, antes que concebirlas como obstaculos que
entorpecen la comprension. Ver Bruno Latour, Reensamblar lo social. Una introduccién a la teoria del
actor-red, Manantial, Buenos Aires, 2008.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

otra parte, las memorias que rescataron varios de sus amigos en sus
obras dedicadas a él (Veyne y Didier Eribon, por ejemplo), en las que
se comentan los altercados que aquél sostuvo con sus contempora-
neos, los cuales son una fuente ineludible para este procedimiento.

Como ya se expuso, la ubicacion del hacer de Foucault entre el bando
de los fildsofos y el de los historiadores fue siempre problemética y
ambivalente. Aquél habitaba el intersticio entre la filosofia y la historia,
ese tercer espacio en el que el polvo y el soplo se confunden. Alguna
vez confesd: “Mis libros no son unos tratados de filosofia ni unos estu-
dios histdricos; a lo mas, unos fragmentos filos6ficos en unos talleres
histéricos”.” A menudo los talleres de los historiadores reciben los
fragmentos foucaultianos de manera indiferente y hostil, como atesti-
gua Jacques Leonard: “cuando un filésofo interpela a los historiadores
estos se preguntan si es un sabio suficiente[mente] erudito para atre-
verse a hablar”.” Por su parte, los fildsofos no creen utiles los talleres
histéricos de Foucault en sus reflexiones especulativas, pues a ellos
les basta con las teleologias de Hegel y de Marx, en las que la historia
(los acontecimientos) s6lo importa en la medida en que exprese los
designios de la Historia (el destino, las leyes del devenir, la Providen-
cia) o la acciéon motora de ésta, que es el hombre.

De acuerdo con Francisco Vazquez Garcia, un primer acercamiento al
estado de la cuestion, a las “trasnochadas” controversias, se encuentra
entre la publicacidén de Enfermedad mental y psicologia, en 1954, y la
aparicion de Historia de la locura en la época cldsica, en 1961. Esto es,
en primera instancia, porque en esos trabajos se juega la herencia de
Georges Canguilhem, la cual comenta y profundiza Pierre Macherey;*

22. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prisién: debate con Michel Foucault, Anagrama,
Barcelona, 1982, p. 57.

23. Ibidem, p.7.

24. Pierre Macherey, De Canguilhem a Foucault: la fuerza de las normas, Amorrortu, Buenos Aires, 2011.

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

asi como la de Georges Dumézil,” rescatada y analizada por Vizquez
Garcia. En segunda instancia, porque alrededor de ese tiempo la re-
cepcion de Historia de la locura da lugar a los primeros encuentros
entre Foucault y los historiadores de los Annales.® Como lo recuerda
Veyne, por ese tiempo “Foucault esperaba ver como la escuela hist6-
rica francesa se mostraba receptiva a sus ideas”” y asi encontrar a un
grupo con quienes trabajar y discutir las dltimas consecuencias de
sus investigaciones. Desafortunadamente, para Foucault, narra Veyne,
“esos historiadores estaban entonces muy ocupados con su propio

5,28

proyecto”;” y los libros del francés no eran mas que una distracciéon a
partir de “problemas que no eran los suyos”.” Mas aun, afiade Veyne, a
los historiadores de los Annales les parecia que “Foucault les pagaba en

» 30

papel moneda filos6fica, mientras ellos hablaban [...] de realidades”.
Asilas cosas, Foucault, decepcionado por la actitud de los historiadores
de los Annales, exclamo6 alguna vez en una de sus entrevistas:

Los historiadores han estado muy orgullosos, hace anos, por des-
cubrir que pueden hacer no solamente la historia de las batallas,

25. Como comenta Francisco Vazquez Garcia en Foucault y los historiadores: andlisis de una coexistencia
intelectual (Universidad de Cadiz, Andalucia, 1987), la obra de Georges Dumézil fue de gran impor-
tancia. En vida Foucault y Dumézil fueron amigos muy cercanos, asegura Didier Eribon en Foucault y
sus contempordneos: “Dumezil (sic) conocia mil y una anécdotas sobre el pasado lejano de Foucault”
(Nueva Vision, Buenos Aires, 1995, p. 27). Ademas —y esto lo reconoce el propio Foucault—, en los
libros de Dumézil el fildsofo francés “encontrd [...] instrumentos tedricos que han sido decisivos en
la formacion de sus propios métodos de investigaciones y sus conceptos” (ibidem, p. 37).

26. Esimportante sefialar aqui que aquello nombrado como “Escuela de los Annales” no fue realmente una
escuela homogénea, sino un movimiento heterogéneo. Frente a aquéllos que unifican sin reparo a los
nuevos historiadores, el historiador Peter Burke replica que “esta vision estereotipada de la escuela de
Annales ignora divergencias existentes entre miembros individuales del grupo [...]. Podria ser mejor
hablar, no de una escuela, sino del movimiento de Annales”. Peter Burke, La revolucién historiogrd-
fica francesa. La Escuela de los Annales: 1929-1989, Gedisa, Barcelona, 1999, p. 12. No obstante, como
expresa el propio Burke, a pesar de las divergencias entre esos historiadores, pueden identificarse
ciertas “ideas rectoras” que comparten. Por ejemplo, una nueva forma de escribir la historia orientada
a otros acontecimientos diferentes de la politica y la religion; por otro lado, la interdisciplinariedad en
la que el jardin de la historia se abre e interactda con otros espacios. Para profundizar en este tema,
ver Peter Burke, La revolucién historiogrdfica...; Carlos Antonio Aguirre Rojas, La historiografia en el
siglo XX. Historia e historiadores entre 1848 y éz025?, Prohistoria Ediciones, Rosario, Argentina, 2004;
André Burguiere, La escuela de los Annales. Una historia intelectual, PUV, Valencia, 2009.

27. Paul Veyne, Foucault..., p. 31.

28. Idem.

29. Idem.

30. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

de los reyes y las instituciones, sino también de la economia. Helos
ahi completamente deslumbrados porque los mas atentos, entre
ellos, les han ensenado que se podia hacer también la historia de
los sentimientos, de los comportamientos, de los cuerpos. Que la
historia de Occidente sea indisociable de la manera como es produ-
cida la verdad e inscritos sus efectos, ellos lo comprenderdn algiin
dia. El espiritu viene bien a las chicas.”

Siguiendo a Vazquez Garcia, si bien Historia de la locura fue “igno-
rada por la intelectualidad marxista, denostada por un buen ntimero
de psiquiatras [...], no es cierto que los historiadores guardaran silen-
cio al respecto”.” Una primera prueba de esto es que el historiador
Philippe Ariés, fue quien, deslumbrado, edit6 y public6 el manuscri-
to de Foucault sobre la locura en la época clasica. Ademas, en una
lista que “comenzaba a perfilarse bajo los nombres de Lévi-Strauss,
Lacan, Barthes, Althusser, algunos pudieron recibir Historia de la
locura como la primera aplicacion del estructuralismo a la ciencia
histérica”.® No obstante, y como lo que interesa por el momento
son las controversias, la escuela de los Annales no iba a permanecer
totalmente indiferente ante la aparicion del texto de Foucault. Como
relata Vazquez Garcia, la recepcion llevada a cabo por los Annales
fue realizada por los historiadores Robert Mandrou (en primer lugar)
y Fernand Braudel (posteriormente). En un articulo titulado “Trois
clefs pour comprendre la folie a I’époque classique” (“Tres claves para
comprender la locura en la época clasica”), publicado en 1962 en la
revista de los Annales, Mandrou presenta su evaluacion de la obra
de Foucault. En ese texto, como apunta Vazquez Garcia, la posicién
del historiador francés es “compleja, mezcla de reconocimiento y
reticencias”;** se puede ver un reconocimiento, por parte de Mandrou,
hacia la forma de escribir la historia que tiene Foucault (tan es asi

31. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, pp. 257-258. Traduccion y cursivas propias.
32. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 38.

33. Idem.

34. Ibidem, p. 40.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

que lo apoda “escritor orquesta”), asi como la satisfacciéon por una
fuerte critica al positivismo de la psiquiatria. Ahora bien, como ya
se sefialaba, el comentario de Mandrou no se limita al entusiasmado
reconocimiento, pues también manifiesta varios reparos. Uno de ellos
es la falta de una comprensién socioecondémica del fenémeno de la
locura, como comenta Vazquez Garcia: “Asi, por ejemplo, Mandrou
sefiala el silencio de Historia de la locura sobre el aflujo de pobres
del campo a las ciudades, sobre el esfuerzo de las autoridades desde
la creacion de hospitales generales”.* Asimismo, Mandrou también
reprocha a Foucault el alcance que da a las transformaciones que
estudia. Segiin aquél, en la obra de éste se encuentra una “generali-
zacioén abusiva propia de filésofos”,* en la que se comete el error de
extrapolar los fendmenos mentales de los individuos a la sociedad.

En el caso de Braudel la admiraciéon prevalece sobre la critica. En res-
puesta al texto de Mandrou, aquél escribe un breve comentario en el
que puede verse cdmo recibe con entusiasmo la obra de Foucault: ve
en ¢él a un pionero del trabajo multidisciplinar al que aspiraban los
trabajos de psicologia colectiva impulsados por Lucien Febvre en los
Annales. Por otra parte, la admiracién de Braudel reside en la fuerza del
concepto se partager, el cual significa que la constitucioén de la socie-
dad comienza a través del acto de repartir, de apartar aquello interno
y anormal que le es constitutivo. Esta nocién tan importante para el
historiador de los Annales, si se revisan los trabajos de Braudel, esta
presente en su conocido libro El mediterrdneo (en la que éste estudia
la emergencia de la civilizacion ibérica entre los Reyes Catdlicos y
Felipe 11). Braudel llega, incluso, a recomendar la lectura de Foucault
explicitamente en su obra Las civilizaciones actuales:

El libro apasionante y apasionado de Michel Foucault sobre la his-
toria de lalocura en la edad clésica [...]. Este texto, tan bello, merece

35. Ibidem, p. 41.
36. Ibidem, p. 42. Cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

ser leido y releido. Una civilizacién so6lo alcanza su verdad personal
al rechazar lo que la molesta en la oscuridad de las tierras limitrofes
y ya extranjeras. Su historia es la decantacidn, a lo largo de los siglos,
de una personalidad colectiva, encajada, como toda personalidad
individual, entre un destino consciente y claro y un destino oscuro
e inconsciente, que sirve de base y de motivacion al primero.”

En la estela de la recepcion que hicieron Mandrou y Braudel de His-
toria de la locura, esta obra es reconocida como un momento impor-
tante y pionero en una sub-disciplina llamada historia de las menta-
lidades (Mandrou); o, como la llamara Jacques Le Goff, entre otros,
la nueva historia. No obstante, también en aquel entonces otro joven
historiador, Carlo Ginzburg (fuertemente vinculado a los Annales),
en su obra El queso y los gusanos denuncia al filésofo francés por el
olvido del subalterno. En efecto, Ginzburg le reprocha una “muda
contemplacién estetizante”® por su aparente interés en los “gestos y
criterios de exclusion”, antes que los propios excluidos.

A pesar de que otros jovenes historiadores (aparte de Ginzburg), como
Roger Chartier, Pierre Nora y Paul Veyne,” seguian reiterando el “abu-
so filos6fico” ya denunciado por Mandrou, la obra foucaultiana fue
finalmente bien recibida. Asi, por ejemplo, Jacques Revel,* Arlette
Farge, Michel Perrot y el mismo Chartier se reconocieron herederos
y tentados a implementar en sus trabajos las ensefianzas de Foucault.

Antes de continuar con otras controversias sobre la obra de Foucault y su
relacion con los historiadores, hemos de tener presente que, por el tiem-
po de la publicacién de Historia de la locura, también Gaston Bachelard,
Georges Canguilhem y Michel Serres celebraron y retomaron a Foucault

37. Fernand Braudel, Las civilizaciones actuales. Estudio de historia econémica y social, Tecnos, Madrid,
1993, p- 39.

38. Carlo Ginzburg, El queso y los gusanos. El cosmos segtin un molinero del siglo XVI, Peninsula, Barcelona,
2001, p. 17.

39. Aunque éste veia mas bien en historia de la locura un trabajo serio y cuidadoso con el archivo, y que
se cuidaba de caer en el anacronismo.

40. Quien defendi6 la obra de Foucault de las criticas antedichas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

en sus obras. Al respecto, comenta Vazquez Garcia que, en una carta
inédita, Bachelard “destaca su admiracion por Historia de la locura, y la
vinculacioén a sus andlisis conceptuales con el propio psicoanalisis del
conocimiento objetivo”.* Posteriormente, esta relacion fructifera entre las
obras de Foucault y Bachelard sera profundizada y explicitada por Serres.
En su Hermes I, por ejemplo, analiza como ambas posturas aportan a una
arqueologia de los saberes positivos, en la que las formaciones de saber,
tales como la quimica (Bachelard) y la psiquiatria (Foucault), se muestran
en su singularidad como expresiones de una experiencia del inconsciente
del sujeto (por el lado de la alquimia) y de la experiencia del encierro y la
exclusion (por el lado de la psiquiatria). Por su parte, Canguilhem, quien
fue ademas el director del trabajo de aquella obra de Foucault, retomara,
asu vez, los postulados de Historia de la locura para escribir La monstruo-
sidad y lo monstruoso, obra en la que se dedica a analizar los fendmenos
y los conceptos, precisamente, de la monstruosidad y lo monstruoso en
la tradicion filosofica. Hasta este momento todavia los intelectuales mar-
xistas permanecian en silencio respecto a la obra de Foucault.

Otro momento importante dentro de la historia de estas controversias
se halla cuando aparece el famoso texto Las palabras y las cosas. Una
arqueologia de las ciencias humanas, en 1966. Como enuncia Vazquez
Garcia, la importancia de este momento se debe a “la actualidad del
saber en la dislocacién, ante la penetracion revolucionaria de los tra-
bajos de Lévi-Strauss, Lacan, Barthes, Althusser, Benveniste [...] que
trastocan el objeto de las ciencias humanas”.* Cuando Foucault escribe
esta obra, cuyo titulo original era Arqueologia del estructuralismo, se vive,
precisamente, el auge del estructuralismo, esa “Koiné de toda una genera-
cion intelectual”,” en la que el campo lingiiistico del signo saussureano
y la aventura semiolégica eran la moda. En aquel momento Foucault ya
habia dejado de ser hegeliano —por su lectura de Nietzsche— y estaba

41. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 46.
42. Ibidem, p. 6s.
43. Frangois Dosse, Historia del estructuralismo..., p. 13.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

fascinado por lo que él nombr6 “el pensamiento del afuera”, en el que
figuras como Maurice Blanchot, Pierre Klossowski, Georges Bataille,
Raymond Roussel, entre otros, se manifestaban como exponentes de
las consecuencias de la muerte de Dios y los ap6stoles de la experien-
cia limite. Sobre la recepcién anterior, que se ha visto mas positiva, Las
palabrasy las cosas se mostrara como el reverso de Historia de la locura.
Abundan, por este tiempo, las reticencias. Y encabezando la historia de
estas criticas monstruosas, como sostiene Eribon,* est4 Jean-Paul Sartre.
En palabras de Francois Dosse, “para triunfar, el estructuralismo debia,
como en toda tragedia, matar”.” El blanco directo de la masacre de esta
nueva koiné filosofica sera, entonces, el existencialismo humanista, el
cual Sartre lideraba con mucho orgullo. El fenomendlogo francés, si
bien fue el centro de muchas criticas, fue asimismo quien critic6 mas
severamente a Foucault cuando aparecié Las palabras y las cosas. En
una entrevista con Bernard Pingaud, Sartre asegura que aquél ofrece:

[...] una geologia: la serie de estratos sucesivos que forman nuestro
suelo. Cada uno de estos estratos define la posible condicién de un
cierto tipo de pensamiento que triunf6 durante un cierto periodo.
Pero Foucault no nos dice lo que seria mas interesante: como se
construye cada pensamiento a partir de estas condiciones, o como
los hombres pasan de un pensamiento al otro. Para hacer eso, tendria
que interponer la praxis, por lo tanto, la historia: y eso es precisa-
mente lo que niega.*

Totalmente irdénico, Foucault aparece a los ojos de Sartre negando
aquello de lo que parte: la historia. {Tiene razon Sartre? ¢Es Foucault el
altimo gesto que la burguesia tiene para protegerse de Marx? Aparece
nuevamente la pregunta: {co6mo se relaciona Foucault con la historia?

44. Se utiliza esta expresiéon como lo hace Eribon en Michel Foucault y sus contempordneos. Este autor se
sirve de ella —también empleada algunas veces por Foucault— para referirse a quienes lo criticaban
con agresividad e ingenuidad nerviosa caracteristicas. Ver Didier Eribon, Michel Foucault y sus con-
tempordneos, Nueva Vision, Buenos Aires, 1995.

45. Francois Dosse, Historia del estructuralismo..., p. 19. Cursivas propias.

46. Jean-Paul Sartre, Entrevistas, Ennegativo Ediciones, Medellin, 2019, p. 61.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

En la misma linea que Sartre, Henri Lefebvre y Roger Garaudy “re-
conocen en la arqueologia la conjura anti-histdrica derivada del
estructuralismo”,* en la que las investigaciones de Foucault se mues-
tran como una “heterodoxia del saber histérico”® y en la que no hay
sujeto ni fin, como asegura Althusser. Desde una posicién marxista,
el también historiador vinculado a la escuela de los Annales, Pierre
Vilar, rechaz6 el libro de Foucault. Su critica se reduce a un dominio
especifico y muy querido por los marxistas: el pensamiento econémico
y los procesos sociales asociados a él. Vilar centra su critica sobre
todo en aquellos capitulos dedicados al andlisis de las riquezas, a la
moneda en la época renacentista y a la economia politica de la moder-
nidad. Para este autor, en relato de Vazquez Garcia, Foucault tiene
problemas con la documentacién cuando, segtin éste, escoge antolo-
gias limitadas de clasicos de la economia, cuando elige analizar textos
de traducciones poco fiables y cuando olvida unos textos por otros.
Asi, para Vilar, Foucault cae en el galocentrismo. Otra de sus criticas
radica en la periodizacién que sugiere Foucault en su obra. Para el
escudero de los Annales la delimitacién del tiempo, de las epistemes
analizadas en Las palabras y las cosas “es confusa, sus alusiones a la
coyuntura son imprecisas; atribuye a la exclusividad de problemas a
marcos limitados de época teniendo de hecho una prolongada pro-
yeccion cronolédgica”.® Contra la letra de Foucault en su escritura
de la historia de lo mismo, Vilar le reprocha los lirismos, en los que
“abunda en el juego metaférico para mostrar diferencias conceptuales
[...]; hace pasar la belleza literaria por el rigor del anélisis”.** En lo
que respecta al método, éste también critica a Foucault por su recha-
zo a la historia de las ideas. Segun él, “ningtn historiador serio [...]
puede discutir con ella”.” Finalmente, Vilar termina del lado de los
intelectuales marxistas cuando, en su ultima critica contra el francés,

47. Francisco Vazquez Garcia, Foucault y los historiadores..., p. 75.
48. Idem.

49. Ibidem, p. 79.

50. Idem.

51 Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

se muestra inconforme al verlo poner a Marx como un perpetuador
y continuador de la episteme clasica decimondnica.

Las palabras y las cosas fue una obra recibida, por este tiempo, de
manera mas negativa que positiva, contrario a lo sucedido con textos
foucaultianos anteriores. La pléyade de intelectuales marxistas e histo-
riadores de los Annales atac6 a Foucault al unisono y sin reparo alguno.
Antes que inspirarse en los hallazgos de sus herramientas para sus
investigaciones, despreciaron sin mas sus teorias y se escandalizaron
por sus consecuencias.

Una ultima importante controversia para comprender qué pasa entre
Foucault y la historia se sitiia entre el estreno de la leccidén inaugural
en el College de France, el Orden del discurso, en 1970, y la publicacion
de Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisién, en 1975. Ya por este
tiempo Foucault habia afilado su sable para responder a las criticas.
Nace con esto la genealogia, que se propone analizar la vinculacién
entre el saber y el poder. Vigilar y castigar aparece como un trabajo
cultivado y renovado por la genealogia nietzscheana, en la que los
discursos se convierten en practicas que, a su vez, conforman dis-
positivos. Aqui va apareciendo el cuerpo con toda su potencia como
objeto histdrico. Este trabajo fue notablemente importante para la
historiografia de los Annales, ya que, por un lado, Foucault se sirvi6
de muchas de las investigaciones hechas en esta escuela; y, por otro
lado, a pocos dias de salir, tuvo una repercusion tal que las entrevistas
abundaron y el interés de los historiadores se dispar6. Al afo siguien-
te de Vigilar y castigar, Foucault dio a luz también la publicacién de
los Annales historiques de la Révolution francaise, texto en el que fue
incluido un trabajo del historiador Jacques Leonard sobre la obra
foucaultiana, el cual abrirad un fuerte debate.

El debate entre Leonard y Foucault es una controversia importante
y compleja de analizar. Para empezar, la posicion de Leonard sugiere



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

servirse de la prudencia, pero no serd mas que falsa modestia que
caera mas rapido que un castillo de naipes. Inmediatamente, luego de
su presentacion, este historiador, este pe6dn cuya tarea sera defender
el honor de su disciplina y a sus hermanos de los Annales, procede a
esbozar una serie de criticas contra el dltimo libro de Foucault. Para
el caballero de los Annales, éste no es mas que un precoz cualquiera:
“El Sr. Foucault recorre tres siglos, a rienda suelta, como un caballero
barbaro. Quema la estepa sin menor precaucion”.” Refiriéndose al mé-
todo y al estilo de Foucault, Leonard también golpeara con sus criticas:
no se “acaba de saber si el Sr. Foucault describe una maquinaria o de-
nuncia una maquinacién”.® El uso constante de la forma impersonal
en la escritura lo conduce a pensar en un “mundo kafkiano™* en el que
funciona “una maquinaria sin mecénico”.” Leonard busca un culpable,
un protagonista donde no lo hay; no al menos en la manera en que se
lo plantea. Para este historiador el dispositivo que explica Foucault “ya
no es el resultado de una disposiciéon de elementos efectuada por los
hombres”.*® Asimismo, segtin él, al francés le falté “respirar el polvo
de los manuscritos” y, ademas, olvid6 recurrir a otros documentos.
Leonard sefnala que entre los documentos elegidos por Foucault —y
otros que eligieron otros historiadores— existen tensiones: “sorprende
[...] que el Sr. Foucault no insista [...] respecto a la herencia religiosa en
la empresa de amaestramiento y de condicionamiento que pretende
describir”.*® Precocidad, desconocimiento de las acciones del hombre
y falta de conocimiento son las criticas del caballero de los Annales
contra Foucault, quien, de todos los caballeros posibles, podria empa-

rentarse, quizas, con don Quijote.

52. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prisién..., p. 8.
53. Ibidem, p.14.

54. Ibidem, p.16.

55. Idem.

56. Ibidem, p.17.

57. Ibidem, p.7.

58. Ibidem, p.13.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Leonard, varias veces, elogia la prosa de Foucault: “Este escritor, a
diferencia de algunos otros grandes cerebros, practica un arte de un
clasicismo deslumbrante””” Afiade: “Foucault sobresale tanto en lo con-
creto como en la teoria; presenta incluso sus exageraciones abstractas
con la suficiente fuerza como para sentir la tentacién de darle la razén
sin tomarse el tiempo de clasificar la realidad de las cosas; lo verosimil
[...] puede dominar en tltima instancia sobre lo veridico”.® Sobre este
elogio, sin embargo, también elabora otra critica: Foucault, concen-
trado en el cuidado de su prosa, descuida la verdad, lo cientifico.” Para
Leonard la historia tiene que separarse a toda costa de la literatura,
pues ésta descuida los hechos. La obra de Foucault es finalmente “una
hermosa construccidn intelectual” en la que “la rigurosa exactitud de

3 62

los hechos importa menos”.

Las palabras de Leonard merecieron la respuesta del filésofo francés. De
satira en satira, éste responde a aquél la caricatura que le hizo: “el Sr.
Leonard [...] al conferir a su historiador imaginario muchos errores, tal
vez ha hecho un poco facil la tarea de la réplica”.® Ahora Foucault sen-
tencia a Leonard por no hacer mas que crearse un hombre de paja, el cual
suple a Foucault para desplegar sus criticas. A los ojos de este ultimo, el
caballero de la exactitud, encargado de representar a los Annales, no logra
comprender lo que se quiere decir. Asi, Leonard (quien reprochaba la

59. Ibidem, p.19.

60. Idem.

61. Podria ubicarse a Foucault también entre la revolucion producida en la narracion de la historia. Como
ha mostrado Jacques Ranciére en Los nombres de la historia, en la historia de la narracion de la histo-
ria hubo por igual una muerte literaria: la historia, que era antes una narracién de acontecimientos
dignos que les sucedian a sujetos con nombres propios especificos, por consecuencia de la revoluciéon
de la era cientifica y democrética se desplazé a estos ultimos en beneficio de la vida de los sujetos
an6nimos. Asimismo, en este texto Ranciere muestra que, con el nacimiento de la ciencia moderna
y la incorporacién de la poética de Aristételes, se presentd el problema de la verosimilitud de lo
escrito a partir de lo sucedido en el mundo. Como comenta este mismo autor, la historia, a través de
“procedimientos literarios [...], se sustrae a la literatura, se da un estatuto de ciencia y lo significa”.
Jacques Ranciere, Los nombres de la historia. Una poética del saber, Nueva Vision, Buenos Aires, 1993,
p- 17. Asi, Foucault, que habia empezado a escribir la vida de los anénimos e infames de la historia,
reniega de la neutralizacion de los excesos de palabra, llevada a cabo por la ciencia historiografica.

62. Michel Foucault y Jacques Leonard, La imposible prision..., p. 19.

63. Ibidem, p. 39.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

periodizacién de Foucault) confundia el problema con la periodizacion,
confundia lo que tenia que ser explicado con aquello que explica, asi como
el objeto de estudio con Ia tesis. El caballero de la exactitud, burlado por
el Quijote, confunde el polvo con las nubes.

¢A donde lleva todo esto finalmente? Alrededor de los afios en los que se
dieron estas controversias, en las que se han dejado apreciar, en la medida
de lo posible, los discursos de los actores, Foucault ofreci6 varias entre-
vistas de las que quedan nociones no tenidas en cuenta en los estudios
de su obra y que motivan el ensamblaje de esta historia. Por ejemplo, en
una entrevista con Pablo Caruso, en 1967, el francés expresa lo siguiente:

[...] es curioso ver como en Francia, y muy en particular quienes no
son historiadores, han sido incapaces de reconocer en mi ultimo
libro, un libro de historia. [...] los no historiadores pretendieron
que era un libro destinado a negar la historia, a suprimir la historia,
a clausurar la historia. Esa actitud depende de probablemente de
la concepcion un poco simplista que tienen de esa disciplina. Para
ellos la historia es en esencia un conjunto que deben [sic] seguir en
primer lugar una linealidad bien definida [...] segin una evolucion
engafiosa. En segundo lugar, siguen concibiendo la historia[...] como
una dialéctica entre una conciencia individual y libre y la totahdad
del mundo humano inmerso en su pesadez y su opacidad.*

Se puede ver aqui que Foucault comprende que la recepcidn negativa de
sus libros se debe a una idea fetichizada de la historia, un muerto viviente
que sigue acechando su tiempo, del cual “hay que precaverse”” y al cual
hay que enterrar.® En otra entrevista con Jean-Pierre Elkabbach comenta
Foucault que existe en la filosoffa una “especie de mito”” de la historia, por

64. Michel Foucault, éQué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su método, Siglo XXI, Buenos
Aires, 2013, p. 88.

65. Idem.

66. Paul Veyne estaba de acuerdo con que, para Foucault, la historia es el cementerio de las verdades del
ayer. “Es verdad que Foucault consideraba el pasado como un cementerio de verdades, pero ello no lo
llevaba a la amarga conclusién de que todo es vanidad, sino a la posibilidad del devenir”. Paul Veyne,
Foucault..., p. 49.

67. Michel Foucault, ¢Qué es usted, profesor Foucault?..., p. 124.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

el cual se concibe ésta como “una suerte de continuidad grande y vasta

en la que se entrelazan la libertad de los individuos y las determinacio-
nes econémicas o sociales”.”® Este mito, ademas, cuando es cuestionado,
nombrado o tocado hace a la “buena gente [...] gritar que han violado o
asesinado a la historia”.”” éPor qué pasa esto? ¢Por qué si ya se habia pues-
to fin a este mito con Marc Bloch y Lucien Febvre? Foucault sugiere que

quizé se deba a que “los fildsofos son en general muy ignorantes de todas

’ 70

las disciplinas que no son las suyas”.

En otra entrevista con Raymond Bellour, Foucault manifiesta que “la
historia result6 ser el objeto de una curiosa sacralizacién”.” Para algu-
nos —muchos, mejor dicho— intelectuales de la época, la historia no
era mas que “el ultimo refugio de la dialéctica”.”” Frente a estos mitos
y sacralizaciones Foucault sélo quiere una cosa: “ese mito filos6fico
que me acusan de haber matado, y bien, si lo maté estoy encantado.
Era precisamente eso lo que queria matar, y no, en absoluto, la historia
en general”.”” Se va perfilando asi su relacion con la historia. Foucault
es el asesino de la historia, el sepulturero de la Historia. ¢De cual His-
toria? Por un lado, la historia de los fildsofos, lo que se conoce como
filosofia de la Historia, la cual viene de san Agustin, pasando por Kant
y Hegel, hasta Marx y Fukuyama, y en la que el filésofo se convierte en
profeta.” En términos de Francois Hartog, en Regimenes de historicidad,

es lo que se conoce como cronosofia,” un discurso de la temporalidad,

68. Idem.

69. Idem.

70. Idem.

71. Ibidem, p.154.

72. Idem.

73. Ibidem, p.124.

74. Como ha mostrado ampliamente Karl Lowith en El sentido de la Historia, “la filosofia de la Historia
depende enteramente de la teologia de la Historia”. Karl Lowith, El sentido de la historia. Implicaciones
teolégicas de la filosofia de la historia, Aguilar, Madrid, 1956, p. 7.

75. El concepto de “cronosofia” como tal no fue acufiado en primer lugar por Hartog, sino por Krzysztof
Pomian, fildsofo e historiador franco-polaco. En L'ordre du temps comenta que este concepto “define,
segtn los casos, la topologia del tiempo global de la vida individual, de la historia del hombre o la de
los seres vivos, de la tierra, del universo, es decir, las relaciones entre el presente, el pasado y el futuro,
y mas particularmente entre el pasado lejano y el futuro lejano”. Krzysztof Pomian, L'ordre du temps,
Gallimard, Paris, 1984, p. VI. Traduccién propia.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

“mezclas de profecias y periodizaciones [...] movidas por interrogan-
tes en torno al porvenir [...] que han buscado de manera fundamental
aprehender las relaciones entre el pasado y el futuro; descubrirlas,
fijarlas: dominarlas, para comprender y prever”.”® Ahora bien, por otro
lado, el francés también mata la historia de algunos historiadores que
tienen inconscientemente una cronosofia (filosofia salvaje, en términos

de Ranciere) que condiciona sus metodologias.

Si bien los historiadores de los Annales no se dejan reducir ficilmente
aun despliegue homogéneo —como bien lo han mostrado Peter Burke
y Carlos Aguirre Rojas—, Foucault identifica un terreno comun en el
que los historiadores y los filésofos coinciden: la fetichizaciéon de una
idea de historia, esto es, la cronosofia, ese anhelo casdndrico de dar
con una constante en despliegue, una teleologia en la que el futuro
y el pasado son de suyo cerrados, lineales y anticipables. No sé6lo
es problematica la concepcidn de la historia como la realizacién de
la dialéctica en la que se puede dar cuenta el paso del hombre, sino
también lo es aquella tradicional que supone un modelo causa-efecto
através de los hechos estudiados. Veyne supo muy bien dar cuenta de
esto al afirmar que “Foucault suprime las trivialidades reconfortantes,
los objetos naturales en su horizonte de racionalidad prometedora,
para devolver a la realidad, la Gnica verdadera, la nuestra, su ori-
ginalidad irracional, rara, inquietante, historica”.”” Recuérdese que,
ademas, en su debate con Leonard, Foucault aboga en nombre de una
desmultiplicacion causal que le permita ver los acontecimientos en
su singularidad. Y si bien, como él mismo defiende, “la historia no se
mata”, hay concepciones de ella que si es posible asesinar; por eso
sentencia finalmente: “matar la historia para fildsofos, eso si, decidi-

damente quiero matarla””® Como han sefialado Villacafias Berlanga

76. Frangois Hartog, Regimenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México, 2007, p. 32.

77. Paul Veyne, Cémo se escribe la historia..., p. 238. Cursivas propias.

78. Michel Foucault, (Qué es usted, profesor Foucault?..., p. 124.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

y Castro Orellana, “Foucault revoluciona el saber histérico y el saber
filosé6fico a la vez, porque conduce hasta sus tltimas consecuencias la
historizacion radical”.”” No obstante, no hay que apresurarse.

Ahora bien, Foucault no mata la historia él solo, aislado de otras forma-
ciones discursivas. Las controversias en la aventura intelectual no dan
cuenta por si solas de como es posible la aporia entre el historiador y
el filésofo en Foucault. Hay una ruptura conceptual més profunda que
condiciona la posibilidad de un pensamiento como el suyo. El asesinato
de la Historia tiene una historia. Si bien todo lo dicho anteriormente es
una parte de esta historia, se puede ir mas alla para dar con otras aristas
de gran relevancia que, a su vez, permiten comprender mejor lo hasta
ahora expuesto. En Arqueologia del saber e historia intelectual Palti se ha
encargado de mostrar el suelo epistémico, es decir, las condiciones de
posibilidad que subyacen a la aparicion del proyecto foucaultiano de una
arqueologia del saber. Apunta Palti que en el proyecto de una arqueologia
del saber se puede encontrar un “doble rechazo al estructuralismo y a la
fenomenologia”,* que est4 vinculado con una ruptura conceptual produ-
cida a fines del siglo XIX en las visiones teleoldgicas y evolucionistas de
la historia. A este cambio conceptual lo llama Era de las Formas.® A ésta
se contrapone la Era de la Historia, que Foucault trabajoé en Las palabras
y las cosas.” Parecio inadvertida por él, comenta Palti, pues al francés le
dio la impresién de que la Era de la Historia se habia mantenido hasta
su presente. Esta Era de las Formas introduce en el campo del saber una
experiencia mas radical de la temporalidad fundamentada sobre la exis-
tencia de rupturas y discontinuidades. Se caracteriza por responder al

79. José Luis Villacafias Berlanga, Rodrigo Castro Orellana y Miguel Morey Farré, Foucault y la historia
de la filosofia, Dado Ediciones, Madrid, 2018, p. 8.

80. Elias José Palti, “Arqueologia del saber e historia intelectual: mas alla del estructuralismo y la fenome-
nologia” en Revista de Historia de América, Instituto Panamericano de Geografia e Historia, México,
N2 166, septiembre/diciembre de 2023, pp. 9-30, p. 21.

81. Elias José Palti, “El renacimiento de la escena tragica y la emergencia de lo politico como problema
conceptual” en Elias José Palti, Una arqueologia de lo politico. Regimenes de poder desde el siglo XV1I,
Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2018, pp. 191-265.

82. Michel Foucault, “Los limites de la representaciéon” en Michel Foucault, Las palabras y las cosas. Una
arqueologia de las ciencias humanas, Siglo XXI, México, 2018, pp. 231-257.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

desafio de dar con el notimeno kantiano —ante el cual la fenomenologia
y el estructuralismo seran las empresas mas paradigmaticas para hacerle
frente— a través de la bifurcacién de la relacion entre las estructuras y la
subjetividad trascendental (las primeras, supuestamente autorreguladas;
la segunda, como la razén de la discontinuidad, la regulacion de la estruc-
tura y el agente del cambio). Muestra Palti que el proyecto de Foucault
se inscribe dentro de este cambio desde la manera en la que formula su
proyecto como un intento de responder al dilema que enfrentaba el es-
tructuralismo con la fenomenologia. Frente al “retorno de la metafisica”,
del que hablaba Husserl en Crisis de las ciencias europeas al presentar al
sujeto trascendental en tanto agente del cambio, Foucault, en palabras de
Palti, “va a [insistir] en los acontecimientos discursivos” y en la nocién
de acontecimiento, la cual hace referencia a la inexplicabilidad estructural
y subjetiva del cambio. Para Foucault las filosofias de su tiempo —que
recurrian a la subjetividad trascendental (fenomenologia y psicoanalisis,
por ejemplo) para explicar el cambio, o a las estructuras autorreguladas
(estructuralismo y sociologia, por ejemplo), como se vio paginas atras,
gracias a las controversias— no hacen mas que caer en la metafisica al
pensar que el cambio es realizado por un sujeto, el hombre; por conside-
rar que existen estructuras que se autorregulan y por creer que hay un
significado originario que produce la referencia inmediata a la realidad.
Como demuestra Derrida —contemporaneo cercano a Foucault— en La
voz y el fenémeno,™ entre estructuralismo y fenomenologia, si bien parece
haber una contradiccion irrevocable, detras de ambos proyectos existe la
necesidad del reenvio del uno al otro. Foucault, que fue muy conocedor de
este retorno de la metafisica por parte de estas empresas, aunque caminé
criticamente junto al estructuralismo, éste le hizo despertar de su suefio
dogméttico.85 Si bien esta reconstruccion histérica, hecha por Palti, per-
mite comprender las condiciones del proyecto arqueologico de Foucault

83. Elias José Palti, “Arqueologia del saber...”, p. 17.

84. Jacques Derrida, La voz y el fenémeno. Introduccién al problema del signo en la fenomenologia de Husserl,
Pre-Textos, Valencia, 1985.

85. Elias José Palti, “Arqueologia del saber...”, p. 21.

32



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

(y del pensamiento del siglo XX en general), también posibilita entender,
con mas profundidad, el asesinato que comete el filosofo de la Historia.
La ruptura conceptual que representa la Era de las Formas en el siglo XX
es la condicién sin la cual Foucault no pudo haberse encontrado en una
aporia tan determinante. Tradicional y filos6ficamente, 1a historia regresa
ala metafisica. Foucault es un asesino de la Historia que predican muchos
de sus contemporaneos, por el lado de la historiografia y de la filosofia,
por retornar a estas visiones metafisicas de la historia. Ni la vida ni las
formas; para €l es el acontecimiento el que da cuenta del cambio sin caer
en la metafisica del sujeto y del hombre, como ya se ha visto.

Segin lo expuesto anteriormente, se puede apreciar mejor el aconteci-
miento que representa Foucault tanto para la historia como para la filo-
soffa. El francés devuelve la historia contra la historia, contra la filosofia
de la historia; enfrenta a Clio contra Casandra. Sus talleres historicos
en los fragmentos filos6ficos aparecen para asesinar la cronosofia, ins-
cribiendo en la filosofia una historicidad radical no metafisica. Tales
fragmentos suyos, por otra parte, son pronunciados para asesinar esa
filosofia salvaje y metafisica que aun opera en los practicantes de la
historiografia tradicional. Las controversias que hubo entre el francés
y sus contemporaneos son producto de la incomprensién de los criti-
cos de esa ruptura conceptual en la que su obra aparece. Se trata de un
cambio conceptual que también trajo consigo las aporias sobre las que
su pensamiento se detendra. Asi pues, la arqueologia y la genealogia no
son métodos dados, aparecidos de la nada; por el contrario, tienen una
historia en la que la aporia entre el historiador y el filésofo se manifiesta.

Aporias y paradojas: L’'ontolog ie manquée de Foucault

Luego de que se haya visto como Foucault “asesina la historia”, esto es,
la filosofia de la historia; tras apreciar como denuncia a la filosofifay ala
historiografia tradicional por sus excesos e imposturas metafisicas; al
cabo de comprender las condiciones que hicieron posible el asesinato



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de aquélla por aquél, es importante comprender como esta posicion
aporética de Foucault respecto a la filosofia y la historia se manifiesta
en otras paradojas, por ejemplo, en la del cuerpo y sus inscripciones.
Es importante seguir con el ensamblaje de esta historia para dar con
la relacion entre filosofia e historia en Foucault.

Da curiosidad que, en su Diccionario Foucault,® Edgardo Castro no lla-
me la atencion o sugiera la existencia de cierta ambivalencia en torno al
cuerpo en la obra del fil6sofo francés. Se sabe que Foucault fue uno de los
autores que, como comenta Genevieve Galan Tamés,” contribuyeron a la
tendencia que toma al cuerpo como objeto de la investigacion historica.
En un tiempo en el que, en palabras de Michel de Certeau durante una
entrevista con Georges Vigarello, el cuerpo es aquello que “por todas
partes buscabamos [...] y en ningtin sitio encontrabamos”,* la obra de
Foucault aparece como un acontecimiento que da cuerpo a la discipli-
na. Tal como Arianna Sforzini ha mostrado en su Michel Foucault. Une
pensée du corps, “El cuerpo es, en la obra de Foucault, un protagonista
ineludible® y multiforme”.*® Ciertamente, a lo largo de todas sus publi-
caciones, éste hace aparecer el cuerpo en distintos juegos y roles, como
imbuido y lacerado por discursos y poderes. Sin embargo, aunque su
pensamiento, como propone Sforzini, es uno pory desde el cuerpo, éste
no aparece expuesto en la obra foucaultiana con coherencia y sistema-
ticidad. El cuerpo en Foucault surge, parad6jicamente, dificil de captar
en su estatuto, atravesado por la experiencia de la aporia.

86. Edgardo Castro, Diccionario Foucault, Siglo XXI, Buenos Aires, 2011.

87. Genevieve Galan Tamés, “Aproximaciones a la historia del cuerpo como objeto de estudio de la dis-
ciplina histérica” en Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, N2
33,2000, pp. 167-204.

88. Georges Vigarello y Michel de Certeau, “Historias de cuerpos: entrevista con Michel de Certeau” en La
Ortiga, La Ortiga Colectiva/Red de Espacios y Agentes de Cultura Comunitaria/Plataforma Memoria
y Democracia de Cantabria, Cantabria, Espafa, N° 68-70, 2000, pp. 13-21.

89. En francés “incontournable” se traduce como “ineludible”. No obstante, puede significar también “lo
insoslayable”, “lo imprescindible” o, al mismo tiempo, “lo que no se puede rodear”, “lo que no se puede
abordar”, “a lo que no puede darsele forma” (in-contorno-able).

90. Arianna Sforzini, Michel Foucault..., p. 7. Traduccién y cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Este no es el espacio para analizar lo que Foucault ha consignado so-
bre el cuerpo en la totalidad de su obra, pues se tornaria demasiado
extenso. Ademas, Sforzini ya lo hizo. El propésito de problematizarlo
en el pensamiento del filésofo francés surge de la aporia que esta ambi-
valencia del cuerpo representa para dar cuenta de que en ella también
subyace una ontologie manquée,” es decir, una experiencia del no-paso
de la cual se desprenderian otras aporias. La tesis aqui sostenida es
que de la ambivalencia, de la aporia sobre el estatuto del cuerpo en la
obra de Foucault, ya analizada por algunos intérpretes, se desprende
una aporia mucho maés radical, manifestada en la pregunta: éFoucault
es historiador o filésofo?

Como ha mostrado Judith Butler en varias ocasiones, en la obra de
Foucault uno puede encontrarse con discursos paradoéjicos, textos que
contradicen lo expuesto por otros. Asi, por ejemplo, en el tercer capitu-
lo de El género en disputa, Butler devela como “la teoria de la sexualidad
de Foucault, expuesta en el primer tomo de Historia de la sexualidad se
contradice en ciertos elementos en la introduccién (breve pero revela-
dora) a los diarios de Herculine Barbin, un/a hermafrodita francés(esa)

92

del siglo X1X, publicados por el propio Foucault”.

La filésofa expone de qué modo en Foucault hay ciertas contradic-
ciones segun la nociéon de sexualidad. En La voluntad de saber éste
sostiene la tesis de que no hay sexualidad libre e independiente de
los discursos y las relaciones de poder; sin embargo, en la obra sobre
Herculine Barbin no trata la sexualidad del personaje como investida

01. Esta expresion, tomada de la obra de Han-Pile, Foucault’s Critical Project, quien se propone reha-
bilitarla y reconceptualizarla, es dificil de traducir al espaifiol sin sacrificar la densidad semantica
caracteristica de la lengua francesa. En efecto, la palabra “manquée” (participio pasado, singular, del
verbo “manquer”), que acompaiia al sustantivo “ontologie”, puede significar, en la forma adjetiva,
“perdida”, “fallida”, “estropeada”, “malograda”, “ausente”, “esquivada”. Asi pues, frente a tan diversas
significaciones, con el propdésito de conservarlas y de jugar con ellas con la diseminacién de la “aporia”,
se deja sin traducir tal expresion.

92. Judith Butler, El género en disputa. El feminismo y la subversién de la identidad, Paid6s, Barcelona, 2007,

p-197.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

por relaciones de poder. Segtin sefiala la filosofa del movimiento queer,
Foucault romantiza el mundo sexual de Herculine como “el feliz limbo
de una no identidad”.”” ¢{Cémo puede ser que en un texto Foucault hable
de la sexualidad en tanto coextensiva de los discursos y los poderes,
y en otro presente una posicién mas bien roméantica? Butler logra in-
cluso mostrar de qué forma esta contradiccidn estaba presente en La
voluntad de saber, pues ahi el francés habla ya de placeres que no son
producto de las relaciones de poder.”* Ciertamente, si la sexualidad
es un dispositivo conformado por diferentes practicas y discursos de
poder, ¢cdmo justificar la existencia de placeres independientes de
este dispositivo?

Continuando con las paradojas y aporias en la obra de Foucault, Butler,
en su articulo “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions”, da con
otra cuestion ambivalente en su pensamiento. Esta vez el cuerpo es el
punto de la problematizacién. La filésofa comenta que es indiscutible la
asociacion de laidea —muy compartida en el campo intelectual actual—
de la construccion social del cuerpo con el pensamiento de Foucault.
En efecto, Butler nos relata que en Historia de la sexualidad I “El afirma
que el cuerpo es el lugar de significaciones culturalmente disputadas,
y que el sexo del que podriamos estar tentados a clasificar entre los
aspectos mas facticos de la vida corporal, es en si mismo un punto ima-
ginario, la consecuencia de una materialidad completamente investida
de significaciones”.” Asimismo, en Nietzsche, la genealogia, la historia
se puede ver a Foucault declarar: “El cuerpo: superficie de inscripcion
de los acontecimientos [...]; volumen en perpetuo desmoronamiento”.”
Butler, por su parte, expone: “hablar de esta manera sugiere, invaria-
blemente, que hay un cuerpo que en algin sentido esta ahi, pre-dado,

93. Idem.

94. Ibidem, p. 201.

95. Judith Butler, “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions” en The Journal of Philosophy, Uni-
versidad de Columbia, Nueva York, vol. 86, N° 11, noviembre de 1989, pp. 601-607, p. 602. Traduccién
propia.

96. Michel Foucault, Nietzsche, la genealogia, la historia, Pre-Textos, Valencia, 2004, p. 32.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

existencialmente disponible para ser el lugar de su propia construcciéon
aparente”.”” A la empresa genealdgica de “mostrar el cuerpo totalmente
impregnado de historia”® le subyace la aporia, la ambivalencia de com-
prender el estatuto del cuerpo. éExiste un cuerpo previo a la inscripciéon
histérica de los acontecimientos? Si la respuesta fuese afirmativa, se in-
curriria, paradéjicamente, en algo que el propio Foucault ya criticaba en
la conferencia sobre Nietzsche y la genealogia: “nada en el hombre —ni
siquiera su cuerpo— es lo suficientemente fijo como para comprender a
los demas hombres y reconocerse en ellos”.”” éExiste, pues, una instancia
previa, una heterotopia, un cuerpo que no esté todavia atravesado por
los discursos y las relaciones de poder, sobre el cual éstos se inscribiran
y que sera la victima de la historia? ¢{Cémo puede Foucault hablar del
cuerpo como algo no fijo y a la vez fijarlo para la inscripcién? Butler
argumenta que su posicidn paraddjica se debe a la apropiacién de la
genealogia nietzscheana, que concibe al cuerpo como una superficie
constituida por fuerzas. Si bien Foucault retoma a Nietzsche para carac-
terizar su empresa genealdgica, el propio Foucault, a su vez, en una de las
obras en donde las inscripciones sobre el cuerpo se manifiestan (como lo
es Vigilar y castigar), no acepta un cuerpo en tanto previo a la inscripcion
y alas relaciones de poder, pues como defiende en ese texto, aquél surge
en el campo politico, atravesado ya por las relaciones de poder.

Frente a esa paradoja, esa aporia en la obra foucaultiana, ha habido —sin
darse siempre cuenta de que existe, desde luego— muchas formas de
responder. Asi, por ejemplo, Hurbert Dreyfus y Paul Rabinow, recono-
ciendo que Foucault “sigue siendo elusivo en torno a cuan maleable es
realmente el cuerpo humano”,” han propuesto que la nocién de “inter-
corporeidad”, en referencia al anélisis del corps propre llevado a cabo

97. Judith Butler, “Foucault and the Paradox...”, p. 6o1. Traduccién y cursivas propias.

98. Michel Foucault, Nietzsche..., p. 32.

99. Ibidem, p. 46.

100. Michel Foucault, Vigilar y castigar. El nacimiento de la prision, Siglo XXI, Buenos Aires, 2002, pp. 32-33.

101. Hurbert Dreyfus y Paul Rabinow, Michel Foucault: mds alld del estructuralismo y la hermenéutica,
Nueva Vision, Buenos Aires, 2001, p. 140.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

por Merleau-Ponty, pudo influir en el francés, pues recuérdese que en
Fenomenologia de la percepcién™” el fenomendlogo sugirié que aquello
designado como corps propre es resultado del cruce de estructuras cultu-
rales, sociales e histéricas con estructuras bioldgicas inmodificables. Por
su parte, Butler argumenta que esta ambivalencia en torno al cuerpo y sus
inscripciones se debe a que Foucault pudo haber retomado la antropologia
de Lévi-Strauss, que en sus Mitoldgicas I realizo la distincion entre natu-
raleza y cultura mediante la semiética culinaria de lo crudo y lo cocido.
Para la filésofa, recordando al Freud de El malestar en la cultura, Foucault
parece retomar tal distincion, cayendo asi en un dualismo que enfrenta
la naturaleza y la cultura a través de los términos cuerpo e historia. Por
otras razones Tuillang Yuing Alfaro, en Tras lo singular, ha argumentado
que se debe a la herencia de Nietzsche, pero también de Canguilhem,
que Foucault conciba el cuerpo como objeto de estudio histérico,” no
obstante, sin darse cuenta de las paradojas que le subyacen.

Si bien las investigaciones anteriores ofrecen hipoétesis llamativas,
hubo otro autor que desarrollé mas esta problematica —paradigmatica,
por el grado de exposiciéon que alcanza—. En Revoluciones sin sujeto
Castro-Goémez, al defender a Foucault de la lectura que llevé a cabo
Slavoj Zizek (quien hizo de él uno de los historicistas posmodernos),
logra esbozar una ontologia del poder en aquél. Efectivamente, para
Castro-Gomez se trata de “mostrar que algunos de los problemas re-
flexionados por ZiZek pueden ser recuperados a través de otro tipo de
ontologia politica”."”* Esta ontologia ya no serd la de lo real lacaniano,
como propone el fildsofo esloveno, sino la de las relaciones de poder no
desarrollada sistematicamente por Foucault mediante el Nietzsche de
Lavoluntad de poder. En un cruce de lecturas que abarcan el Nietzsche
de los fragmentos postumos de 1885-1889, los cursos de Gilles Deleuze

102.Maurice Merleau-Ponty, “La sintesis del cuerpo propio” en Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia
de la percepcién, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1993, pp. 165-170.

103. Tuillang Yuing Alfaro, “El cuerpo de la historia” en Tuillang Yuing Alfaro, Tras lo singular..., pp. 275-297.

104.Santiago Castro-Gdomez, Revoluciones sin sujeto. Slavoj Zizek y la critica del historicismo posmoderno,
Akal, Madrid, 2015, p. 225. Cursivas propias.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

sobre Foucault, los estudios de Wolfgang Miiller-Lauter sobre la vo-
luntad de poder en Nietzsche y el Foucault de los anos setenta (el de
las Lecciones sobre la voluntad de saber), el filésofo colombiano busca
mostrar que en el pensador francés hay una ontologia (esbozada por
Nietzsche), que ZiZek no fue capaz de reconocer y que serviria como
alternativa para pensar el antagonismo de la politica.

Castro-Gomez defiende la tesis de que en Foucault hay una ontologia
del poder que da cuenta del antagonismo constitutivo; esta ontolo-
gia es la formulada, fragmentariamente, por el Nietzsche de 1880. No
obstante, el filésofo colombiano proyecta mas atras esta ontologia.
Para él sera —siguiendo aqui el ensayo de Miiller-Lauter titulado Der
Organismus als innere Kampf (1971)'”— en el Nietzsche que estudia
la rivalidad homérica, esto es, el joven Nietzsche, donde ya se puede
encontrar el germen de la voluntad de poder. Ahora bien, a lo largo de
su andlisis Castro-Gomez se encarga de mostrar que esta voluntad de
poder relacional refiere a un plano ontolégico. Como sefiala el autor,
“al hablar de cuerpo (Leib) Nietzsche no se refiere primariamente a un
ente fisioldgico (Kdorper) [...] el cuerpo del que habla Nietzsche es un
campo inestable de fuerzas capaz de auto-regularse”.” Leida la obra
de Foucault a la luz de esta ontologia esbozada antes por Nietzsche
encontramos, de manera similar a la teologia fea y escondida en el
materialismo histérico en Walter Benjamin, al filésofo oculto detras
del historiador en Foucault. Comenta Castro-Gomez:

El agonismo de las fuerzas no se reduce entonces a la biologia o a
la psicologia; no se agota en el mundo de los entes. Lo cual signi-
fica que, para Nietzsche, el antagonismo no debe confundirse con
fendmenos de orden fisico, psiquico, politico, ni socioldgico. Las

105.Existe una traduccién al inglés de estos estudios de Miiller-Lauter. Ver Wolfgang Miiller-Lauter,
Nietzsche. His Philosophy of Contradictions and the Contradictions of His Philosophy, University of
Illinois Press, Champaign, Illinois, 1999.

106. Santiago Castro-Gomez, Revoluciones sin sujeto..., p. 234. Las cursivas se encuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

relaciones de fuerzas tienen un caracter ontoldgico, y este punto fue
perfectamente comprendido por Foucault."”

Asi pues, en la obra de Foucault es posible encontrar dos niveles sobre
los que se sustenta su propuesta. El primero, y mas fundamental, es el
de la ontologia de las fuerzas, “que constituye nuestra experiencia de
la realidad y que se manifiesta en el cuerpo”;”® mientras que el segun-
do, el 4ntico, es el de “la multiplicidad de contenidos empiricos que

’ 109

adquieren las relaciones histdricas de poder”.

Retomando lo anterior, aun dando cuenta de ambos niveles en la obra
de Foucault, Castro-Gémez reconoce que éste prefirié dedicar sus
esfuerzos investigativos al segundo nivel: “en ese juego de dos cabe-
zas, el historiador consiguid triunfar sobre el fil6sofo”."* En la misma
linea de Judith Butler, sin saberlo Castro-G6émez propone una manera
de resolver —defendiendo a Foucault de Zizek— la ambivalencia, la
paradoja que se ha problematizado. Para el colombiano el fildsofo estd
en el historiador por el modo en que en la genealogia el Gnico punto
ahistorico es el cuerpo, pues éste, como ya mostrd Nietzsche, es el
que interpreta las fuerzas, las evalda, las moviliza y se nutre de ellas
perpetuamente. Pareceria que después del exhaustivo analisis llevado
a cabo por Castro-Goémez no hay mucho mas que decir. Sin embargo,
en su examen —que implica el de los autores antes abordados— hay
varios asuntos que deben problematizarse. Uno de ellos, el mas impor-
tante, es que estos analisis deshistorizan el pensamiento del francés
emparentandolo rapidamente, a pesar del rigor de la exposicion, con
el del filésofo alemén, incurriendo asi en el anacronismo. Lo que se
puede aprender del ejercicio foucaultiano con sus aporias es que aque-
llo que se dice de las cosas no es lo inico que cambia con el tiempo:
las cosas de las que se habla también cambian. Asi pues, a pesar del

107.Ibidem, p. 235.
108.Ibidem, p. 245.
109. Idem.
110. Idem.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

reconocimiento de Nietzsche por parte de Foucault, entre ambos hay una
ruptura conceptual que conviene tener en cuenta. De nuevo, la Era de
las Formas. En busca de una ontologia alternativa a la propuesta por
Zizek, Castro-Gomez olvida la historicidad del pensamiento de Fou-
cault y, mediante lo expresado, conjuga al aleméan y al francés. Resulta
llamativo que todos estos autores, en su lectura de Foucault, antes
que decir algo sobre él, dejan al descubierto la reproduccién, incons-
ciente, llevada a cabo por ellos mismos, de la formacién discursiva de
su tiempo. Asi pues, Palti es critico de la lectura que Deleuze realiza
de Foucault, quien fue una de las referencias de Castro-G6mez para
sustentar su tesis de una ontologia en éste. Propone Palti que

[...]1alectura de Deleuze lleva a desdibujar el aporte fundamen-
tal de Foucault, que nos remite no a la pregunta sobre la posible
existencia, o no, de singularidades irreductibles, de puntos de
resistencia al poder que remiten mas alld del mismo, pregunta
que, en realidad, Foucault siempre buscé evitar, pues solo puede
dar lugar a respuestas por si o por no, y a justificaciones de las
mismas mas bien previsibles.™

Estos autores que quieren dar con un sustrato ontologico, en el cuerpo o
en las relaciones de poder (entendidas o no como sustancias) no hacen
sino una operacion sobre el pensamiento de Foucault, nublando su no-
vedad y las condiciones que lo hicieron posible; asi como manifestando
—al ubicar a éste del lado de la voluntad de poder nietzscheana o del
lado del cuerpo de Merleau-Ponty, o bien, del lado del Canguilhem lec-
tor de Nietzsche— la bifurcacién entre la vida y las formas constitutivas
de la ruptura conceptual surgida en el siglo XX, a la que responde tanto
el pensamiento de Foucault como el de ellos mismos. Por otro lado, sus
propuestas sucumben a la tentacion de clausurar el pensamiento del
francés, tratando de resolver dilematicamente aquel elemento aporético

1. Elias José Palti, “El Foucault de Deleuze y sus visiones divergentes de la historia de la filosofia” en
Prismas - Revista de historia intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol. 20, N°©
2, 2016, pp. 2572606, p. 263.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

encontrado en él. Como ha mostrado Han-Pile, “en la progresion de la
arqueologia a la genealogia, la tensidn oscila entre lo trascendental y lo
histoérico, y después reaparece. La insistencia del comienzo en lo tras-
cendental, habiendo dado paso, después, al historicismo de inspiracién
nietzscheana, retorna como una sombra no reconocida al término de la

» 112

investigacion genealdgica”.

Aquello que en el texto original de Han-Pile es nombrado ontologie
manquée, esa sombra no reconocida de lo trascendental y su constante
retorno en el pensamiento del francés, aqui no se refiere, ni se reduce,
a una ontologia que le falt6 desarrollar a él, como sugieren algunos
exegetas. Tampoco es una cuestion momentanea o periddica en la obra
foucaultiana, como propone la misma Han-Pile posteriormente. La
ontologie manquée de Foucault se refiere a una aporia que hace dete-
nerse al analisis en la pregunta de si Foucault es historiador o fil6sofo;
en la cuestion de como es la relacion entre filosofia e historia en su
pensamiento. Si se tiene en cuenta que, con el giro conceptual produ-
cido a finales del siglo XIX (eso que Palti** nombra Epoca de la Forma),
hay un retorno de la metafisica que trata de dar cuenta del cambio
recurriendo al sujeto trascendental, podria ubicarse la aporia que atra-
viesa el pensamiento de Foucault dentro de —y como una forma de
respuesta a— las querellas que se dan en este giro. La novedad de esta
respuesta se manifiesta como una aporia por no ubicarse en ninguno de
los lados que se enfrentan conceptualmente: por un lado, los sistemas
autorregulados; por otro, la subjetividad trascendental. Entre estos dos
polos, Foucault rompe decantandose por la historicidad radical, cuyo
cambio, como permite ver la nocién de acontecimiento, no puede ser
explicado. Es esta ruptura, al no ser comprendida por los estudiosos ni

112. Béatrice Han-Pile, Foucault’s Critical Project..., p. 9. Traduccion propia.

13. Elias José Palti, “El ‘retorno del sujeto’. Subjetividad, historia y contingencia en el pensamiento mo-
derno” en Prismas - Revista de historia intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires,
vol. 7, N@ 1, 2003, pp. 27-49.

42



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

por los criticos con quienes sostuvo Foucault sus controversias, por lo
que su obra aparece para debatirse en posiciones dilematicas.

¢La filosofia o la historia? iSi, por favor!

Como su etimologia sugiere, la palabra “método” hace referencia al
camino que se sigue, al rastro. En este texto se ha tratado el método
en el pensamiento de Michel Foucault, se ha preguntado por aquello
que movilizaba sus proyectos. Si el proyecto de este autor, como se ha
sostenido, esta atravesado por aporias, y si se ha tratado aqui de aque-
llo que movilizaba los pasos del pensamiento, es porque en eso que
dinamiza el pensamiento de Foucault se juega un reverso que detiene
el pensamiento ante la aporia entre filosofia e historia. Hay un no-pa-
sar que posibilita el pasar en las ideas del francés. Al igual que una
arqueologia que da cuenta de las condiciones que hicieron posibles las
relaciones aporéticas entre filosofia e historia, este trabajo también ha
querido ser genealdgico, porque es tarea del genealogista, en palabras
de Foucault, “localizar los accidentes, las minimas desviaciones [...],
los errores, las faltas de apreciacién”."* ¢Qué otra cosa sino accidentes,
desviaciones, errores o faltas podria ser una aporia?

Llevar a cabo una historia, por breve que pueda ser, requiere la cons-
tancia de los esfuerzos, atravesar el pensamiento hasta detenerlo en
la espesura del tiempo. Tal es el precio a pagar por justificar las tesis
sostenidas a lo largo de este texto. Se ha visto como el intersticio que
habit6 el pensamiento de Foucault no se deja pensar facilmente. No es
suficiente con el analisis de lo que se dice en sus textos tedricos: hay
que regresar a esos otros documentos que muchos consideran indignos
de un libro; pues, como comenta Philippe Arti¢res, “en la historia de
la recepcion del pensamiento de Foucault, se han dado unos aconteci-
mientos que han contribuido a modificar de forma duradera el modo

114. Michel Foucault, Nietzsche..., p. 27.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

de leer las obras firmadas por el autor”.”” En esos otros documentos y
formatos de expresién se puede dar cuenta de las controversias y de
los puntos criticos sobre los que resulta factible pensar las relaciones
entre filosofia e historia en Foucault. Asimismo, se ha visto que, si bien
las controversias son fundamentales para entender c6mo se relacionan
historia y filosofia en Foucault, para comprender como éste mata a la
historia, a su vez estas controversias se dan de acuerdo con un quiebre
epistémico hacia finales del siglo XIX y comienzos del XX que se debate
entre la vida y las formas para dar cuenta de la temporalidad. De la mis-
ma manera, se ha argumentado que las aporias, junto con las mdltiples
formas de respuesta que formularon los estudiosos, son la manifestacion
de una mas radical: aquélla escenificada con la cuestion de si Foucault
es historiador o fildsofo. Esa pregunta sobre la que se constituy6 su obra
es lamisma que lo torna aporético, indecidible, no dilematico. Como ha
seflalado Peter Sloterdijk, “Los representantes de ambas disciplinas (la
historia y la filosofia) lo tuvieron dificil para clasificar a un pensador
que no pareciera estar interesado en la acumulacién de un capital en
verdades estables”."® Esto se aprecia bien cuando en una entrevista con
Claude Bonnefoy, Foucault afirma lo siguiente:

Cuando escribo, no sabria decir si hago historia de la filosofia. Me
han preguntado a menudo qué significaba para mi, escribir lo que
escribia, desde donde hablaba, qué queria decir eso, por qué tal y no
cual cosa, si era fildsofo o si era historiador [...]. Me costaba mucho
contestar. Si me hubiesen ofrecido para responder una libertad tan
grande como la que usted me ofrece hoy, creo que habria contestado
ya con toda brutalidad: ni lo uno ni lo otro, soy médico, digamos que
soy diagnosticador [...]. Pero un diagnostico ées tarea del historiador,

del filosofo, del que se dedica a la politica? No lo sé."”

115. Michel Foucault, Un peligro que seduce. Entrevista con Claude Bonnefoy, Cuatro Ediciones, Valladolid,
2012, p. 7.

116. Peter Sloterdijk, Temperamentos filoséficos. De Platén a Foucault, Siruela, Madrid, 2010, p. 135.

117. Michel Foucault, Un peligro que seduce..., pp. 48-49.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Ni el propio Foucault pudo dar cuenta de lo que él hacia no dilemati-

camente, es decir, decantandose por uno de los lados, sino aporética-

mente. Abundan por todas partes, muy dispersas, las aporias en las que

este personaje da cuenta de su posicionamiento frente a su hacer. Asi,

por ejemplo, en otra entrevista confiesa: “Y a mi, que me gusta decir

que no soy filésofo, en dltimo término, si me ocupo de la verdad, soy,
3 118

pese atodo, un filsofo”.” En El uso de los placeres asegura lo siguiente
a propdsito de su trabajo:

[...] los estudios que siguen, como otros que emprendi antes, son
estudios de historia por el campo de que tratan y las referencias
que toman, pero no son trabajos de historiador. [...] Se trata de un
ejercicio filosofico: en él se ventila saber en qué medida el trabajo
de pensar su propia historia puede liberar al pensamiento de lo que
piensa en silencio y permitirle asi pensar de otro modo.”

En otro lugar expresa: “No me considero un fildsofo. Lo que hago no es
ni una manera de hacer filosofia ni de sugerir a los otros no hacerla”.”*”
Y en una entrevista mas indica: “Es muy posible que lo que hago tenga
algo que ver con la filosofia, sobre todo porque, desde Nietzsche, la
filosofia tiene por tarea diagnosticar y ya no procura decir una verdad

y 121

que pueda valer para todo el mundo”.

{Cémo comprender todas estas opiniones contradictorias entre si ex-
presadas por Foucault? ¢Es oportuno querer cerrar estas cuestiones
hallando una coherencia final? Como afirma Jacques Ranciéere, todos
aquellos que desde la biopolitica, la ética o la politica queer han buscado
esa coherencia final en el pensamiento de Foucault, “tienen un punto
en comun. [...] Quieren otorgar al recorrido de Foucault un principio de

118. Michel Foucault, Obras esenciales II. Estrategias de poder, Paidds, Barcelona, 1999, p. 316.

119. Michel Foucault, Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003, p. 12.
Cursivas propias.

120.Michel Foucault, La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el sujeto, Siglo XXI, Buenos
Aires, 2013, p. 35.

121. Ibidem, p. 87.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

finalidad que aseguraria la coherencia del conjunto [...]. Quieren verle
confirmando la idea que sintetiza el saber para ensefiar las reglas de la
accion”.” Este intento, frente a la desesperacién de no encontrar un lugar
fijo en Foucault es, sin embargo, a lo que él mismo queria escapar y lo
que se puede ver en esos fragmentos que se oponian aporéticamente.
Como anade Ranciére, “Todas sus respuestas [...] son bien engafosas
en tanto introducen un lugar de maestro que su mismo trabajo habia
arruinado”.”? Siguiendo al argelino, se puede comprender que esta expe-
riencia de la aporia, que constituye el pensamiento de Foucault y que se
resiste a una clausura final, es aquello que el fildsofo francés denominéd
“transdisciplinariedad”;* la cual supone que “el filésofo no sale, para ir
de visita a casa ajena, del terreno que le perteneceria. La casa del filésofo
estd en algdn lugar en el cruce de las casas de los deméas”."” Asi pues, hay
que dejar de responder dilematicamente, como otros lo han hecho, la
pregunta de si Foucault es historiador o filésofo. Eso que se ha llamado
aqui “aporia”, la ontologie manquée de Foucault, es ese tercer espacio,
ese intersticio en el que lo propio de cada disciplina se pierde y se pone
en movimiento el pensamiento. “No hay pensamiento de Foucault”,”
como bien concluye Ranciere, este “pensamiento” entendido como uno
que logrd la coherencia final del maestro. Retomando a Ranciére cuan-
do expresa que “la filosofia siempre se ha ocupado del reparto y de las
fronteras entre los modos discursivos”,” podria pensarse a Foucault
como un pensador que puso en cuestion el reparto, la mismidad, tanto
de la filosofia como de la historia; se sublev6 del mandato platénico de
ocupar su lugar dentro de la Reptiblica del saber. Como supo ver Takacs,
Foucault “siempre se opuso, a la manera de un principio, a restringir su

pensamiento a un dominio o al otro, él, rutinariamente, también jug6 al

122. Andrés Maximiliano Tello (Ed.), Gobierno y desacuerdo. Didlogos interrumpidos entre Foucault y Ran-
ciére, Communes, Vifia del Mar, Chile, 2016, p. 27.

123. Ibidem, p. 30.

124.Jacques Ranciere, “Prefacio” en Jacques Ranciére, El inconsciente estético, Del Estante, Buenos Aires,
2005, pp- 5-17.

125. Ibidem, p. 7.

126.Jacques Ranciére, Gobierno y desacuerdo..., p. 31.

127. Jacques Ranciere, El tiempo de la igualdad. Didlogos sobre politica y estética, Herder, Barcelona, 2011, p. 34.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

9 128

escondite, por asi decirlo, con la filosofia y la historia”.”® Tenia razén,
ademas, Sloterdijk al proponer que “Foucault, aunque se enterr6 en los
archivos de las Ciencias Humanas y de las practicas de disciplina, sigui6é
siendo filésofo en el sentido mas eminente del término”.” Por su parte,
Deleuze también vio que “Foucault es un gran filésofo porque utiliza la
historia en favor de otra cosa”.” Permanecer en la aporia, no cerrar la
obra de Foucault, implica, por lo tanto, aceptar la respuesta que alguna

vez concedié:

Un estudiante: ése considera usted como historiador o como filésofo?
Michel Foucault: Ni lo uno, ni lo otro.”

En la misma linea que Ranciere, De Certeau ha enunciado lo siguiente
a propésito de Foucault y sus aporias:

[...]1aidentidad fija el gesto de pensar. Rinde homenaje a un orden.
Pensar, al contrario, es pasar; es interrogar este orden, asombrarse de
que esté ahi, preguntarse qué lo volvié posible, buscar, recorriendo
sus paisajes, los trazos de los movimientos que lo han formado, y
descubrir en estas historias supuestamente yacientes cémo y hasta
dénde seria posible pensar de otro modo.”*

El pensamiento de Foucault es un pasar indecidible, es un pensar donde
se encuentran historiador y fildsofo, es un pensamiento que rie a carca-
jadas de los exégetas que, irritados, persiguen una leccion final. Hacia
el final de la introduccién de la Arqueologia del saber, el fildsofo-histo-
riador, anticipandose a esos embalsamadores, ha respondido a la aporia
de esta manera: “No, no, no estoy donde ustedes tratan de descubrirme
sino aqui, de donde los miro, riendo”.”? El historiador no triunfd, pues,

128. Adam Takacs, Foucault’s Critical Philosophy..., p. 3. Traduccioén propia.

129. Peter Sloterdijk, Temperamentos filos6ficos..., pp. 134-135.

130. Gilles Deleuze, Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995), Pre-Textos, Valencia, 2008, p. 310.

131. Michel Foucault, Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, p. 466. Cursivas propias.

132. Michel de Certeau, Historia y psicoandlisis. Entre ciencia y ficcién, Universidad Iberoamericana Ciudad
de México, México, 2007, p. 64. Cursivas propias.

133. Michel Foucault, Arqueologia del saber, Siglo XX1, Buenos Aires, 2003, p. 29.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

sobre el filsofo, como pensaba Castro-Goémez, porque los talleres his-
téricos se cruzan con los fragmentos filos6ficos para desterritorializar
la filosofia del mismo modo que los fragmentos filos6ficos se conjugan
en los talleres histéricos para desterritorializar la historiografia. Como
ha visto Arlette Farge “él [Foucault] avanza a contrapelo de los lugares
comunes y socava certezas: ser historiador no es casual, y si este fildsofo
fue historiador, lo fue a costa de cuestionamientos fundamentales de

posturas, métodos y convicciones de una y otra disciplina”.**

Habria, pues, una boda entre reinos que en el acto de su institucion
aniquilaria la propiedad de los mismos. Como diria Deleuze, un devenir
filosofia de la historia y un devenir historia de la filosofia. X

Fuentes documentales

Aguirre Rojas, Carlos Antonio, La historiografia en el siglo XX. Historia
e historiadores entre 1848 y ¢2025?, Prohistoria Ediciones, Rosario,
Argentina, 2004.

Alfaro, Tuillang Yuing, Tras lo singular. Foucault y el ejercicio del filoso-
far historico, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2017.

Allen, Amy, “Psychoanalysis and Ethnology’ Revisited: Foucault histo-
ricization of history” en The Southern Journal of Philosophy, Uni-
versidad de Memphis, Memphis, Tennessee, N¢ 55, 2017, pp. 31-40.

Barthes, Roland, El susurro del lenguaje. Mds alla de la palabra y la
escritura, Paidos, Barcelona, 1964.

Braudel, Fernand, Las civilizaciones actuales. Estudio de historia eco-
nomica y social, Tecnos, Madrid, 1993.

Burguiere, André, La escuela de los Annales. Una historia intelectual,
PUV, Valencia, 2009.

Burke, Peter, La revolucién historiogrdfica francesa. La Escuela de los
Annales: 1929-1989, Gedisa, Barcelona, 1999.

134. Arlette Farge, Lugares para la historia, Ediciones UDP, Santiago de Chile, 2008, p. 12.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Butler, Judith, “Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions” en The
Journal of Philosophy, Universidad de Columbia, Nueva York, vol.
86, N2 11, noviembre de 1989, pp. 601-607.
El género en disputa. El feminismo y la subversién de la iden-
tidad, Paidds, Barcelona, 2007.
Castro, Edgardo, Diccionario Foucault, Siglo XX1I, Buenos Aires, 2011.
Castro-Goémez, Santiago, Historia de la gubernamentalidad I. Raz6n de
Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel Foucault, Siglo del
Hombre Editores, Bogot4, 2010.
Historia de la gubernamentalidad I1. Filosofia, cristianismo y se-
xualidad en Michel Foucault, Siglo del Hombre Editores, Bogota, 2016.
Revoluciones sin sujeto. Slavoj ZiZek y la critica del historicis-
mo posmoderno, Akal, Madrid, 2015.
De Certeau, Michel, Historia y psicoandlisis. Entre ciencia y ficcion,
Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, 2007.
Deleuze, Gilles, Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995),
Pre-Textos, Valencia, 2008.
El poder. Curso sobre Foucault 11, Cactus, Buenos Aires, 2014.
El saber. Curso sobre Foucault I, Cactus, Buenos Aires, 2013.
Foucault, Paidos, Barcelona, 1987.
La subjetivacion. Curso sobre Foucault I1I, Cactus, Buenos
Aires, 2015.
Derrida, Jacques, Aporias. Morir-esperarse (en) «los limites de la ver-
dad», Paidos, Barcelona, 1998.
De la gramatologia, Siglo XXI, Buenos Aires, 19806.
La diseminacién, Editorial Fundamentos, Madrid, 1997.
Lavozy el fendmeno. Introduccién al problema del signo en la
fenomenologia de Husserl, Pre-Textos, Valencia, 1985.
Margenes de la filosofia, Catedra, Madrid, 1994.
Dosse, Francois, Historia del estructuralismo. El campo del signo 1945-
1966, Akal, Madrid, 2004.
La saga des intellectuels francais 1944-1989. II. L’avenir en
miettes 1968-1989, Gallimard, Paris, 2018.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Dreyfus, Hubert y Rabinow, Paul, Michel Foucault: mds alld del estruc-
turalismo y la hermenéutica, Nueva Visidn, Buenos Aires, 2001.

Echeverria Cazares, Hugo Arturo y Guzman Toro, Yanet, “Entrevista a
Elias Palti. El estado de la historia intelectual en Latinoamérica”
en Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos, Instituto de Investi-
gaciones Historicas/Universidad Michoacana de San Nicolas de
Hidalgo, Morelia, N¢ 70, 2019, pp. 175-194.

Eribon, Didier, Michel Foucault y sus contempordneos, Nueva Vision,
Buenos Aires, 1995.

Farge, Arlette, Lugares para la historia, Ediciones UDP, Santiago de
Chile, 2008.

Foucault, Michel y Leonard, Jacques, La imposible prisién: debate con
Michel Foucault, Anagrama, Barcelona, 1982.

Foucault, Michel, ¢Qué es un autor?, El Cuenco de Plata, Buenos Aires, 2010.

¢Qué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su

método, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013.

“Los limites de la representacion” en Foucault, Michel, Las
palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas,
Siglo XX1, México, 2018, pp. 231-257.

Arqueologia del saber, Siglo XXI, Buenos Aires, 2003.

Dits et Ecrits, 1054-1988, tome III, Gallimard, Paris, 1994.

Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2003.

La constitution d’un transcendantal historique dans la phéno-
menologie de l'esprit de Hegel. Mémoire du diplome d’études supé-
rieures de philosophie, Vrin, Paris, 2024.

La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el
sujeto, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013.

Le discours philosophique, Editions du Seuil, Parfs, 2023.

Nietzsche, la genealogia, la historia, Pre-Textos, Valencia, 2004.

Obras esenciales II. Estrategias de poder, Paid6s, Barcelona, 1999.

Un peligro que seduce. Entrevista con Claude Bonnefoy, Cuatro
Ediciones, Valladolid, 2012.



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisién, Siglo XXI, Bue-
nos Aires, 2002.

Galan Tamés, Genevieve, “Aproximaciones a la historia del cuerpo
como objeto de estudio de la disciplina histérica” en Historia y
Grafia, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México,
Ne¢ 33,2009, pp. 167-204.

Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. El cosmos segtin un molinero del
siglo XVI, Peninsula, Barcelona, 2001.

Gros, Frédéric, Michel Foucault, Amorrortu, Buenos Aires, 2007.

Gutting, Gary, “Foucault, Hegel and Philosophy” en O’Leary, Timothy y
Falzon, Christopher (Eds.), Foucault and philosophy, Wiley-Blac-
kwell, Nueva Jersey, 2010, pp. 17-35.

Han-Pile, Béatrice, “Is early Foucault a historian? History, history and
the analytic of finitude” en Philosophy and Social Criticism, Sage
Publishing, Thousand Oaks, California, vol. 31, N¢ 5-6, 2005, pp.
585-608.

Foucault’s Critical Project. Between the Transcendental and
the Historical, Stanford University Press, Stanford, 2002.

Hartog, Francois, Regimenes de historicidad. Presentismo y experien-
cias del tiempo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México,
México, 2007.

Latour, Bruno, Reensamblar lo social. Una introduccién a la teoria del
actor-red, Manantial, Buenos Aires, 2008.

Le Blanc, Guillaume, El pensamiento Foucault, Amorrortu, Buenos Ai-
res, 2009.

Le Goff, Jacques, El orden de la memoria. El tiempo como imaginario,
Paidos, Barcelona, 1991.

Lowith, Karl, El sentido de la historia. Implicaciones teoldgicas de la
filosofia de la historia, Aguilar, Madrid, 1956.

Macherey, Pierre, De Canguilhem a Foucault: la fuerza de las normas,
Amorrortu, Buenos Aires, 2011.

Malabou, Catherine, Before tomorrow. Epigenesis and rationality, Polity
Press, Cambridge, 2016.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 33  NO 122

Merleau-Ponty, Maurice, “La sintesis del cuerpo propio” en Merleau-
Ponty, Maurice, Fenomenologia de la percepcién, Planeta DeAgos-
tini, Barcelona, 1993, pp. 165-170.

Miller, James, La pasién de Michel Foucault, Editorial Andrés Bello,
Santiago de Chile, 1995.

Miiller-Lauter, Wolfgang, Nietzsche. His Philosophy of Contradictions
and the Contradictions of His Philosophy, University of Illinois
Press, Champaign, Illinois, 1999.

Nietzsche, Friedrich, Fragmentos postumos (1882-1885). Volumen III,
Tecnos, Madrid, 2010.

O’Farrell, Clare, Foucault. Historian or Philosopher?, St. Martin’s Press,
Nueva York, 1989.

Palti, Elias José, “Arqueologia del saber e historia intelectual: méas alla
del estructuralismo y la fenomenologia” en Revista de Historia de
Ameérica, Instituto Panamericano de Geografia e Historia, México,
N2 166, septiembre/diciembre de 2023, pp. 9-30.

“El ‘retorno del sujeto’. Subjetividad, historia y contingen-
cia en el pensamiento moderno” en Prismas — Revista de historia
intelectual, Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol.
7, N2 1, 2003, pp. 27-49.

“El Foucault de Deleuze y sus visiones divergentes de la
historia de la filosofia” en Prismas — Revista de historia intelectual,
Universidad Nacional de Quilmes, Buenos Aires, vol. 20, N2 2,
2010, pp. 257-260.

“El renacimiento de la escena trigica y la emergencia de
lo politico como problema conceptual” en Palti, Elias José, Una
arqueologia de lo politico. Regimenes de poder desde el siglo XVII,
Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2018, pp. 191-2065.

Pomian, Krzysztof, L'ordre du temps, Gallimard, Paris, 1984.

Ranciere, Jacques, “Prefacio” en Ranciere, Jacques, El inconsciente es-
tético, Del Estante, Buenos Aires, 2005, pp. 5-17.

El tiempo de la igualdad. Didlogos sobre politica y estética,
Herder, Barcelona, 2011.

52



EL HISTORIADOR EN EL FILOSOFO

Los nombres de la historia. Una poética del saber, Nueva Vi-
sion, Buenos Aires, 1993.

Roldan, Concha, Entre Casandra y Clio. Una historia de la filosofia de
la historia, Akal, Madrid, 1997.

Romano, Claude, Event and Time, Fordham University Press, Nueva
York, 2013.

Event and World, Fordham University Press, Nueva York, 2009.

Sartre, Jean-Paul, Entrevistas, Ennegativo Ediciones, Medellin, 2019.

Sforzini, Arianna, Michel Foucault. Une pensée du corps, Presses Uni-
versitaires de France, Paris, 2014.

Sloterdijk, Peter, Temperamentos Filoséficos. De Platén a Foucault, Si-
ruela, Madrid, 2010.

Takacs, Adam, Foucault’s Critical Philosophy of History. Unfolding the
Present, Lexington Books, Lanham, Maryland, 2024.

Tello, Andrés Maximiliano (Ed.), Gobierno y desacuerdo. Didlogos in-
terrumpidos entre Foucault y Ranciére, Communes, Vina del Mar,
Chile, 2016.

Viazquez Garcia, Francisco, Foucault y los historiadores: andlisis de una
coexistencia intelectual, Universidad de Cadiz, Andalucia, 1987.

Veyne, Paul, Cémo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia,
Alianza, Madrid, 1984.

Foucault. Pensamiento y vida, Paidés, Barcelona, 2009.

Vigarello, Georges y De Certeau, Michel, “Historias de cuerpos: entre-
vista con Michel de Certeau” en La Ortiga, La Ortiga Colectiva/
Red de Espacios y Agentes de Cultura Comunitaria/Plataforma
Memoria y Democracia de Cantabria, Cantabria, Espafia, N2 68-
70, 2000, pp. 13-21.

Villacanas Berlanga, José Luis, Castro Orellana, Rodrigo y Morey Farré,
Miguel, Foucault y la historia de la filosofia, Dado Ediciones,
Madrid, 2018.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





