El uso didactico del lenguaje
en la filosofia presocritica

Marco Antonio Salinas Martinez*

Recepcion: 10 de octubre de 2022
Aprobacidn: 7 de noviembre de 2022

Resumen. Salinas Martinez, Marco Antonio. El uso diddctico del lenguaje en la
filosofia presocrdtica. La historia de la filosofia clasica suele atribuir a Platon
la maduracion del discurso filos6fico argumentado. Esto se debe a que el fi-
l6sofo ateniense hizo de las ideas el contenido epistemoldgico estable de su
filosofia. Sin embargo, el tratamiento filos6fico del lenguaje no debe ubicarse
en las construcciones tedricas (semanticamente estables, platénicas), sino
entre los presocraticos. Quisiera mostrar que estos ultimos filésofos, a través
de la creacién de determinadas estrategias lingiiisticas, lograron fundamentar
las distintas ideas o cosmovisiones que su reflexion profesaba en diversos te-
mas; un hecho que, pienso yo, expresa en simiente la caracteristica principal
del discurso filos6fico griego antiguo: el oficio de enseiiar filosofia a un lector
reflexivo en una época en la que primaban las pretensiones estéticas que la
literatura arcaica oral griega conservaba.

Palabras clave: lenguaje didactico, acufiacion de terminologia filosofica, filosofia
presocratica, racionalizacién del lenguaje, estrategias discursivas.

Abstract. Salinas Martinez, Marco Antonio. Didactic Language Use in Pre-So-
cratic Philosophy. The history of classical philosophy usually credits Plato
with the mature development of argued philosophical discourse, because the
Athenian philosopher made ideas the stable epistemological content of his
philosophy. However, the philosophical treatment of language should not be

*  Maestro y licenciado en Letras Clasicas por la Universidad Nacional Autonoma de México (UNAM). Estudiante del
Doctorado en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. salinasmartinezmarcoantonio33@
gmail.com



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

located in semantically stable, Platonic theoretical constructions, but among
the pre-Socratics. My intention is to show that these philosophers, by crea-
ting certain linguistic strategies, succeeded in grounding the different ideas
or worldviews that came out of their reflections on different topics. This fact,
I believe, encapsulates the main feature of ancient Greek philosophical dis-
course: the occupation of teaching philosophy to a reflective reader at a time
when preference was given to the aesthetic pretensions that archaic Greek
oral literature upheld.

Keywords: didactic language, coinage of philosophical terminology, pre-Socra-
tic philosophy, rationalization of language, discursive strategies.

En este articulo examinamos las distintas estrategias lingiiisticas que

los filésofos presocraticos desarrollaron entre los siglos VII y V a.C.

como parte del proceso de racionalizacién —que André Laks subdivide

en los aspectos cientifico-técnico, metafisico-ético y prdctico—' que

veia nacer la sociedad griega de entonces. Nuestro aporte filoséfico a

este —en ocasiones— listado de recursos es la orientacion claramente

didéctica, surgida del uso de la oralidad,” que los fildsofos presocraticos
atribuyeron al lenguaje en aras de divulgar su pensamiento. Este atin
incipiente tratamiento didactico presocratico del lenguaje es de gran
importancia para la historia de la filosofia griega antigua, ya que sentd
las bases del esfuerzo que, posteriormente, serd formalizado por fil6-
sofos clasicos como Platon y Aristoteles al disefiar una prosa filosofica
madura; el primero mediante el género del didlogo; el segundo median-
te el tratado, a partir del cual sera posible construir una argumentacion
netamente filoséfica. Dicha reorientacién didactica de la lengua griega
fue, de hecho, testimoniada literalmente por fildsofos como Jen6fanes’
al resignificar su cogio (“sabiduria”), es decir, la habilidad lingiiistica
en la exposicion de sus ideas (antes empleada por los bardos y poe-

1. André Laks, Introduccién a la filosofia “presocrdtica”, Gredos, Madrid, 2010, p. 85.

2. Eric Havelock, “The Linguistic Task of the Presocratics” en Kevin Robb (Ed.), Language and Thought
in Early Greek Philosophy, Monist Library of Philosophy, LaSalle, Illinois, 1983, pp. 7-82, pp. 9 y ss.

3. André Laks y Glenn W. Most, “Xenophanes” en André Laks y Glenn W. Most (Eds.), Early Greek
Philosophy. Early Ionian Thinkers. Part 2, Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016
(Loeb Classical Library, N© 523), pp. 3-74, D9, D12, D 61.11-12. Nota: en este articulo todas las referencias
ala filosofia preplatonica (fildsofos presocraticos y sofistas) fueron extraidas de los nueve volumenes

de la compilacion de André Laks y Glenn W. Most, realizada por quienes reeditaron y tradujeron las
fuentes antiguas. Estas fuentes se consignan de acuerdo con la citacién canénica.

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

tas para agradar a su publico mediante sus composiciones literarias),
que maduraria en proyectos retoricos tan importantes como el Fedro
platonico.

Asimismo, es central recordar que este uso filoséfico del lenguaje se
apoyo en el registro escrito, el cual permitio la existencia de artefac-
tos-objeto para conservar el pensamiento de modo unitario. Para Eric
Havelock el surgimiento de esta tecnologia es parte del nacimiento
de un lenguaje filosofico ya capaz de aislar y relacionar conceptos
abstractos, y someterlos a un proceso analitico de formacion de ideas
que se transmiten vinculando o reorganizando las partes dentro de un
todo. Segtin Havelock, “[...] gran parte de la [...] llamada filosofia griega
temprana no es una historia de los sistemas de pensamiento, sino una
busqueda de un lenguaje original, en el que cualquier sistema podia

ser expresado”.*

Nuestro articulo aporta al esclarecimiento de las caracteristicas origi-
nales del lenguaje filoséfico presocratico, el cual, debido a los modos
de transmision de la filosofia antigua, puede ser objeto de interpre-
taciones anacroénicas. El texto comenzara con un examen solamente
indicativo de la racionalizacién de los recursos lingiiisticos en la
literatura griega arcaica, para, en un segundo momento, mostrar el
uso didactico del lenguaje por parte de los filésofos presocraticos.
Finalmente, en las conclusiones, advertiremos la importancia de di-
cha contribucién presocratica al diseno de un lenguaje filoséfico en
pensadores clasicos de la talla de Platon.

4. Eric Havelock, The Literate Revolution in Greece and its Cultural Consequences, Princeton University
Press, Princeton, 1982, p. 8. Traduccién propia. Antonio Alegre establece el mismo juicio cuando ex-
presa que “la filosoffa es un estudio de reflexioén que tiene que ver, en gran medida, con la abstracciéon
y el desarrollo del lenguaje [...] en la filosofia antigua y en los filésofos presocriticos, la filosofia es
un proceso que va de lo concreto a lo abstracto, y este proceso de abstraccion tiene que ver con el
lenguaje”. Antonio Alegre Gorri, “Los filésofos presocraticos” en Carlos Garcia Gual (Ed.), Historia
de la filosofia antigua, Trotta, Madrid, 1997, pp. 45-71, p. 46.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

La racionalizacion del lenguaje en la literatura griega arcaica

Como es bien sabido, antes de Platon los poetas desempefiaron un
papel importante en la construccién de un lenguaje complejo de es-
trategias discursivas. En la cultura griega antigua el poeta no contaba
con un estatus social que lo capacitara para crear verdades de la misma
jerarquia que las contenidas en los mitos. Mas bien, en su lugar, los
poetas desarrollaron una teoria de la funcién poética, que sera ala vez
mitopoética y segin la cual es posible acceder a “la verdad” (4¢An0zia)
en cada ocasidn que el poeta transgrede la temporalidad y reactualiza
los mitos, al fungir como intermediario de los dioses. De esta manera,
la poesia arcaica griega permiti6 al lenguaje entrar en contacto con lo
contingente, pues plante6 temas como el enfrentamiento del individuo
con el mundo cotidiano y las circunstancias politicas de la época. In-
cluso, como bien sefiala José Carlos Bermejo, la poesia arcaica griega
socializ6 la busqueda de la ahnBewa al crear géneros como el de la
poesia de banquete.’

Una aplicacion de esta poética griega arcaica se encuentra en el fa-
’ . . 6 , .z

moso “Catalogo de las mujeres” de la Odisea.” Alli Homero recurrié a

técnicas de racionalizacion del lenguaje que cumplieron la funcién de

confeccionar un discurso persuasivo. A fin de ejemplificar esta racio-

nalizacion del lenguaje, Marina McCoy ha llevado a cabo un anélisis’

de los discursos en ese catalogo, pronunciados por Odiseo en su en-

cuentro con los feacios: el “Discurso a Areta” y el “Segundo discurso

3 8 , 4, . . .

a Alcino”.” Homero, segiin McCoy, redact6 estos discursos siguiendo

una serie de estrategias de racionalizacidén del lenguaje, las cuales,

5. VerJosé Bermejo, “Mito y filosofia” en Carlos Garcia Gual (Ed.), Historia de la filosofia antigua, Trotta,
Madrid, 1997, pp. 2143, p. 20.

6. Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 48), 13: 225-332. En adelante,
esta obra se cita de acuerdo con la citacién candnica.

7. Marina McCoy, “Rhetoric and Royalty: Odysseus’ Presentation of the Female Shades in Hades” en
Robin Reames (Ed.), Logos without Rhetoric: The Arts of Language before Plato, University of South
Carolina Press, Columbia, 2017, pp. 79-96.

8. Otros discursos de Odiseo elaborados segtin esta misma habilidad retérica los encontramos en Home-
ro, Odisea, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos, N 48), 11: 363-70, 13: 256-80, 14: 192-359.

no



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

con posterioridad, serian conceptualizadas en la teoria retérica cla-
sica como la é6omoinoig (“etopoiesis”), la duaBeoig (“disposicion”), la
npooonwromotia (“prosopopeya”) y el koupdg (“lugar conveniente”).’
Un caso semejante lo encontramos en las representaciones literarias de
Mijtig (“la Prudencia”) y ®éuig (“la Justicia”) en la épica griega arcaica.
David Hoffman se ha percatado de que estos principios divinos seran
caracterizados, respectivamente, como el concepto del sofista Gorgias,
Moywoudg (“razonamiento”)” y Aoywkt| (“logica”), platdnico-aristotélico,
y como el concepto de prhocodio (“filosofia”)."

Es cierto que los debates ptblicos de Homero en su poesia no llegan
a cumplir los estandares altos propios ni la 16gica de los discursos re-
toricos deliberativos de periodos posteriores. A pesar de ello, la épica
homérica, apoyada en la autoridad de las narraciones literarias orales
precedentes, desarrollé una forma legitima de racionalidad discursiva
que se preservo en los discursos de sus personajes principales, aunque
también, en cierta medida, en las posteriores teoria y practica retorica
griegas, como seflalan McCoy y Hoffman. De hecho, asi debe apreciarse
el programa educativo propuesto méas adelante por Isocrates. Entre los
objetivos de este orador se encontraba involucrar a sus estudiantes en
la tradicion literaria griega, a fin de que su estudio fructificara en sa-
biduria y en una excelencia deliberativa. Los seguidores de la wouwdeio
(“cultura”) de Isécrates, fundamentada en la éumeipio kai prhocodia
(“experiencia y la filosofia”), tendrian como una de sus tareas, enton-
ces, extraer de la literatura griega precedente lecciones de sabiduria

9. Marina McCoy, “Rhetoric and Royalty: Odysseus’...”, pp. 95-96.

10. André Laks y Glenn W. Most, “Gorgias” en André Laks y Glenn W. Most (Eds.), Early Greek Philosophy.
Sophists Part 1, Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,
N© 531), pp. 114266, D24.2: “Tod § atod avdpog AEEar te TO déov OpBDS Kol EAEyEaL TOVG neudouévoug
‘Erévny [...] ey® 8¢ Bovhopon hoytoudy teva 1) Aoym dovg Ty uév Kakdg dkotovoav modool tiig aitiag,
ToVUg 3¢ ueupouévoug Pevdouévous emdeiEa kol delEal TanBeg kai tadoon tig auadiog”. “Tarea de la
misma persona es decir persuasivamente lo que debe y refutar a quienes censuran a Helena [...]. Yo, en
cambio quiero, poniendo algo de razén en la tradicion, librarla de la mala fama de que se le acusa, tras
haber demostrado que mienten quienes la censuran y, mostrando la verdad, poner fin a la ignorancia”.

1. David Hoffman, “Metis, Themis and the Practice of Epic Speech” en Robin Reames (Ed.), Logos without
Rhetoric: The Arts of Language before Plato, Columbia, University of South Carolina Press, 2017, pp.
97-112.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

que después aplicarian a los diversos dilemas que se les manifestaran
en el presente.”

Para nosotros lo importante es sefialar que estas estrategias de raciona-
lizacion de la literatura épica griega muestran ya un tratamiento com-
plejo del lenguaje, aunado a la aplicacion de una habilidad retérica em-
pirica simple. Se trataria de la posesiéon de un conocimiento discursivo
prototécnico: Homero no poseia “una técnica” (téyvn) retérica, porque
si bien sus recursos expresivos denotan la posesion de una téyvn, ésta
no se encuentra todavia fundamentada en “un conocimiento cientifico”
(¢motnun). De ahi que no se pueda hablar en Homero de la existencia
de una habilidad discursiva técnica derivada del seguimiento de una
teoria asentada, sino de la aplicacidon de una pericia argumentativa. La
técnica persuasiva que encontramos en Homero no habria llegado a
la consumacion del concepto “arte” del que nos habla Aristételes en
la Metafisica,” el cual se formula tedéricamente desde la ocurrencia de
vastas experiencias o recuerdos de esas experiencias.

Resulta aqui representativo el estudio reciente de Robert N. Gaines
acerca de un grupo de discursos retdricos del siglo v a.C."* Gaines se
sinti6 motivado a emprender este estudio por un pasaje de las Dispu-
taciones sofisticas, en las que Aristoteles inquiere sobre los origenes
de laretdrica.” Al analizar uno de ellos, referido como el “Discurso 67,
Gaines encuentra que su composicion se basa en una estructura racio-

12. Este objetivo de la pedagogia de Isdcrates esta presente en varios lugares de su obra. Por ejemplo, en
Discursos I: Ad Dem. 34, Ad Nic. 35; Discursos II: Panath. 9, Antid. 277. Isdcrates, Discursos I, Gredos,
Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos, N© 23) y Discursos II, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica
Gredos, N@ 29).

13. Aristételes, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 200), 980b28-981a7. Ver
también otros pasajes de la obra aristotélica en los que se habla de la experiencia como la base del co-
nocimiento teorético: “Etica Nicoméaquea” en Aristoteles, Etica Nicomdquea. Etica a Eudemo, Gredos,
Madrid, 1985 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 89), pp. 128-408, VI.1143b4-18. También Ver “Sofista” en
Platon, Didlogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Politico, Gredos, Madrid, 1988, pp. 321-482 (Biblioteca
Clasica Gredos, N° 117), 183b29-184b-7.

14. Robert Gaines, “Theodoros Byzantius on the Parts of a Speech” en Robin Reames (Ed.), Logos without
Rhetoric..., pp. 19-29.

15. Platén, “Sofista”, 183b16 y ss.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

nalizada, calcada de un esquema indicativo de las partes del discurso,
y en un vocabulario especializado. La historia de la retérica atribuye
el esquema a Teodoro de Bizancio, quien lo habria “editado” bajo la
forma de un manual.

Ahora bien, tras estos testimonios veremos que la racionalizacion del
lenguaje en la literatura griega arcaica sera paralela a la formalizacion
de un “lenguaje” (Aoyoc) de la especulacidon naturalista jonica; forma-
lizacidon que fungié como una fuerza opuesta a los discursos de ver-
dad miticos tradicionales en la Grecia arcaica. En palabras de Edward
Schiappa, “El logos de los pensadores de los siglos sexto y quinto se
comprende mejor como el rival racionalista del mito tradicional”.’
Este MOyoc de la filosofia presocratica lo clasificamos entonces como
una teoria y pedagogia semejante a la retdrica, en tanto contiene en
simiente estrategias discursivas de convencimiento. Por esta razén
Robin Reames ha declarado que esa filosofia posee una “sensibilidad
retorica”,” entendiendo por ello que el AMdyoc presocratico poseia no
s6lo una dimension expresiva, sino también una instrumental: ademas
de transmitir contenidos cosmoldgicos, naturalistas o racionales (como
veremos en los ejemplos mas adelante), también porté pensamientos
y sentimientos, y persiguié como objetivos el informar, persuadir o
entretener. Estos serfan para nosotros los inicios de la argumentacién
filoséfica griega antigua.

Nuestra idea es confirmada por Hoffman cuando matiza la opinién
de Martin Heidegger acerca de la filosofia preplaténica como un des-
ocultamiento de la aAf0gia. En lugar de ello hay que afirmar que, para
los griegos arcaicos, la dABeia denotaba el develamiento de lo oculto,

16. Edward Schiappa, The Beginnings of the Rhetorical Theory in Classical Greece, Yale University Press,
New Haven/Londres, 1999, p. 77. Traduccién propia. No obstante, hay que recuperar la critica que
ha recibido la idea de que la hoydv texvi) (“la técnica de los discursos”) de los sofistas, y el arte de la
retdrica que surgid a partir de alli, represent6 una ruptura con el mundo mitopoiético griego arcaico.

17. Michael Svoboda, “It Takes an Empire to Raise a Sophist: An Athens—-Centered Analysis of the Oikono-
mia of Pre-Platonic Rhetoric” en Robin Reames (Ed.), Logos without Rhetoric..., pp. 113-134, Pp. 133-134.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

lo cual debe apreciarse, a diferencia de lo que afirma Heidegger, no
como un contenido particular, sino como un efecto del lenguaje, que
trae consigo la conciencia de algtin contenido. La dAffewa, entendida
como un efecto del descubrimiento, no tiene lugar, para David Hoffman,
en un mundo en que todo puede ser visto, como lo es el preplaténico.”
Por esta razon decimos que en la literatura épica arcaica no hay, como
tal, una intencién por indagar la dAf0sia y, menos atn, por cuestionar
si existe una relacion entre el lenguaje y la realidad. La literatura era
juzgada en términos estéticos, por la expresion agradable que provo-
caba su ejecucion, y no por su contenido epistemoldgico. Era el tenor
propio de unas composiciones eminentemente poéticas, en las que la
divinidad era la responsable — y no la intencidn del poeta— del efecto
provocado en el auditorio.”

Estrategias discursivas en la filosofia presocratica

Al abordar los textos presocraticos vemos que los pensadores eran
conscientes de contar con un discurso filoséfico propio. Como sefiala
José Bermejo, es en Parménides y Heraclito en quienes este discurso se
referira con la palabra Adyog, tanto bajo la forma de un cuestionamiento
personal, en el primero de ellos, como de una verdad revelada, en el
segundo.” Tal discurso filoséfico presocratico nace en un contexto
ideologico de transicion, el transito que los historiadores de la filosofia
llaman “del pvOog al Aoyos”, el cual, como ha notado Eric Dodds en su
obra Los griegos y lo irracional,” tiene sus antecedentes en la poesia
épica griega. Visto de esta manera, el L\o0yog presocratico se presentara
como una explicacidn racional de la naturaleza y la sociedad, sobre las
que antes el pdBog elaboraba sus propias narraciones o explicaciones.

18. David Hoffman, “Metis, Themis and the Practice of Epic Speech”, p. 165.

19. Asi también debemos reconocer que la oralidad, como ha sefialado Erick Havelock, constituy6 un
factor central en la construccion del lenguaje abstracto en la época arcaica griega. Eric Havelock, Pre-
facio a Platén, Machado Libros, Madrid, 2002, pp. 185y ss. El advenimiento de la escritura no alteraria
el proceso de creacidon poética ni su ejecucion.

20. José Bermejo, “Mito y filosofia”, pp. 26-27.

21. Eric Dodds, Los griegos y lo irracional, Alianza, Madrid, 1980, capitulos 1y 2.

123



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

De tal modo, en la construccion de su discurso filoséfico, la filosofia
presocratica se enfrent6 con la autoridad epistemoldgica que detentaba
ese saber tradicional griego. Ello no represent6 una tarea inmediata,
ya que, como es bien sabido, este saber se encontraba estructurado en
ciertos modos de pensamiento y obstaculizaba determinada clase de
cuestionamientos que buscaban renovar el pensamiento cosmologico
de la época posthomérica. En consecuencia, fue paulatino el surgimien-
to del nuevo discurso filosofico presocratico. Se sometieron a revision,
siguiendo la metodologia propia de la época, los supuestos en torno a
los fendbmenos naturales, provenientes ya sea del &mbito de la ciencia o
del conocimiento comun, popular. Esta incipiente actitud racionalista
contrasta con la visién que, en la época, las fuentes griegas ofrecian
acerca de la cultura egipcia y, a veces, babilonica, a las que se refie-
ren como ejemplo de un tradicionalismo antiquisimo™ que, no siempre,
como confirma Platén en las Leyes,” era sinénimo de atraso cultural.

El egotismo cientifico

La principal estrategia discursiva desarrollada por los filosofos preso-
craticos, en aras de otorgar un uso didactico al lenguaje, es la referencia
alavoz de autor, la expresion de la primera persona gramatical, como
marca de autoridad, en los descubrimientos tanto en filosofia natural
como en otros ambitos reflexivos. La apariciéon de la marca de autor
contribuy¢é a la maduracién del discurso filoséfico presocratico. De-
bemos notar que la poesia griega ya habia comenzado este camino al
privilegiar el “discurso nuevo” por encima del tradicional,” legitiman-

22. Herddoto, Libro 11, Gredos, Madrid, 1992 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 8), 2.77, 145; Aristoteles, Politica,
Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 116), 1286a4 y ss.

23. Platén, Leyes. Libros VII-XII, Gredos, Madrid, 1999 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 266), 656d-657a,
798¢c-799b.

24. Asi lo dice en Homero, Odisea 1.351-2, un pasaje citado también en Platon, “Reptblica”, Didlogos IV:
Reptiblica, Gredos, Madrid, 1986 (Biblioteca Clasica Gredos, N© 94), 424b-c. Ver asimismo esta misma
idea en Pindaro, Odas y fragmentos, Gredos, Madrid, 1984 (Biblioteca Clasica Gredos, N© 68), 3.4 y ss.,
9.47 v ss.; en esta misma edicién de Pindaro véanse las Némeas 8.20 y ss.; y también en Aristofanes,
“Los pajaros” en Aristofanes, Comedias II: Las nubes, Las avispas, La paz, Los pdjaros, Gredos, Madrid,
2007, pp. 324-454 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 321), 1051-1059.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

do una nueva concepcidn de la realidad a partir de su origen divino
(si retomamos, por ejemplo, el juicio de Hesiodo en sus “Trabajos y
Dias”).” No obstante, fueron los filésofos presocraticos quienes dieron
testimonio de la creacidn, por primera vez, de la marca de autor al
mostrarse escépticos ante la veracidad del saber poético divino. Asi,
Jeno6fanes, en su fragmento D49, nos indica que no corresponde al saber
humano tener certeza de lo que dicen los dioses, por lo que €l quiere
dejar en claro que su filosofia es de su autoria:

Y asi nunca ha habido un hombre, ni habra nunca alguno,
que sepa lo que es claro sobre los dioses y sobre cualquier cosa que yo diga
(Méyw) en

[relacion con todas las cosas.
Pues incluso si él llega a decir algo perfecto,
¢él mismo sin embargo no conoce: la opinién (d6xog) se cierne sobre todas
las cosas.”

Otro tanto hace Her4clito en sus fragmentos,” aunque en ocasiones
este ultimo refiere que el origen de su filosofia no es su propio razona-
miento, sino el Adyog, como en el D46: “Después de haberme escuchado

5 28

no a mi, sino al Aoyog, es sabio reconocer que todas las cosas son una”.

25. Hesiodo, “Trabajos y Dias” en Hesiodo, Obras y fragmentos, Gredos, Madrid, 1999 (Biblioteca Clasica
Gredos, N° 13), pp. 121-160.

26. André Laks y Glenn W. Most, “Xenophanes”, D49, pp. 3-74. Cursivas del autor.

27. “[...] onolwv &ymd dimyedpan xata oo duawgémv Exaotov [...]7. “[las cosas] de la clase que yo explico
cuando analizo cada una de acuerdo con su naturaleza e indico cémo es cada una”. André Laks y
Glenn W. Most, “Heraclitus” en André Laks y Glenn W. Most (Eds.), Early Greek Philosophy. Early
Ionian Thinkers. Part 2, pp. 114-200, D1. Ver también D2, 29, 30, 31, 36: €diCnoduny éuemvtdv (“yo busco
por mi mismo”), 63, 105; R506, pasajes en los cuales Heraclito divide el conocimiento “comin” (Evvég)
del filosofico. Lo mismo afirma Diégenes de Apolonia en sus fragmentos D2, 3, 6, 10, aclarando que
su método al hablar es de su propiedad. André Laks y Glenn W. Most, “Diogenes of Apollonia” en
André Laks y Glenn W. Most (Eds.), Early Greek Philosophy. Later Ionian and Athenian Thinkers. Part
1, Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library, N° 529), pp.
218-278.

28  “olx o GG TOD MO0 AxoboavTag OPOAOYELY 6OdOV EoTv EV dvta eivai”. André Laks y Glenn W.
Most, “Heraclitus” en Early Greek Philosophy. Early Ionian Thinkers. Part 2, D26.

125



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Parte de este egotismo cientifico, como lo testimonian principalmente
Jenodfanes, Heraclito y Parménides, fue la critica al pensamiento de
fildsofos antecesores. Para muchos presocraticos nadie, antes de unos
u otros, habria tenido la razén por completo.” Asi, HerAclito critica
la mohvpaBio (“gran sabiduria”) de otros en su fragmento D20, reser-
vando a Homero y a si mismo el titulo de “sabio”, y a los demaés el de
“tontos” (dvou) e “irracionales” (dhdyLoTOL) por seguir creyendo en los
mitos tradicionales y en el saber popular.’* Un aspecto importante del
egotismo antiguo fue la critica hacia el saber arcaico griego, asi como
esta testimoniado en el famoso fragmento de Parménides que leere-
mos, el cual se considera que, dejando atras una reflexion metafisica
o existencial, posee los primeros elementos de un discurso filos6fico
argumentado entre los fildsofos griegos:

Pues jamas se impondra esto: que haya cosas que no sean.

Ni te fuerce la costumbre muchas veces inventada

de dirigirte con la mirada perdida y con el oido aturdido

y con la lengua, sino juzga con la razén el muy debatido argumento
narrado por mi.* Un solo camino narrable

queda: que es. Y sobre este camino hay signos

abundantes: que, en tanto que existe, es inengendrado e imperecedero;
integro, Uinico en su género, inestremecible y realizado plenamente;
nunca fue ni serd, puesto que es ahora, todo a la vez, uno, continuo.”

De acuerdo con Geoffrey Lloyd® el egotismo es el principio sobre el
que los médicos hipocraticos acufiaran tiempo después el concepto
“prueba”, construido como una demostraciéon con base en un argumen-

29. André Laks y Glenn W. Most, “Xenophanes”, D8-10; André Laks y Glenn W. Most, “Heraclitus”, D1, 2-5,
10, 13, 15, 20, 74; André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides” en André Laks y Glenn W. Most (Eds.),
Early Greek Philosophy. Western Greek Thinkers. Part 2, Harvard University Press, Cambridge, Estados
Unidos, 2016 (Loeb Classical Library, N° 528), pp. 3-88, D4.20 y ss., 7.4 y $5., 8,51y ss.

30. Véanse también sus fragmentos D22, 43, 45 en André Laks y Glenn W. Most, “Heraclitus”.

31 “[...] »otvou 8¢ MOYD mohhdNLy Eheyyov €€ éuébev onOévta”. Cursivas del autor.

32. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.1-10.

33. Geoffrey Lloyd, The Revolutions of Wisdom, University of California Press, California, 1989, pp. 61y ss.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

to deductivo formulado desde premisas claramente identificadas. En
otro sentido, el egotismo también vislumbroé el advenimiento de una
sociedad griega mas critica hacia las creencias tradicionales, con mo-
tivo de la experiencia politica y civil adquirida en la vida publica de la
moMg (“ciudad-estado”), en la que el testimonio politico y su examen
ocupaban un lugar central.** Es por ello que, siglos después, Aristoteles
exhortara a los ciudadanos a la basqueda de lo 6ptimo en la vida civil
como el ideal a seguir por las constituciones politicas y las leyes.” Con
todo, debemos notar, a pesar de la configuracion del discurso filos6fico
presocratico a partir del egotismo, que otros presocraticos todavia
se ubicaban en la tradicién mitica griega, que atribuia el origen de su
poesia o saber revelado a las musas. Parménides®* y Empédocles” se
encuentran en esta situacion.

El reconocimiento de un lenguaje de expresion del pensamiento

Otro indicio del uso didactico de lenguaje filoso6fico entre los presocra-
ticos es la toma de conciencia de que poseian un lenguaje filoséfico. En
sus textos serd el término griego Adoyog el que emplearan para referir el
lenguaje de su reflexion filoso6fica que, o bien estaba en transito de eman-
cipacion de las cosmogonias miticas previas, o bien, referia las nuevas
preocupaciones que sufriria la sociedad griega a partir del siglo v a.C.

Jeno6fanes, por ejemplo, fue el primer filésofo presocratico que brindd
a su Adyocg filosofico las connotaciones de una teoria de la verdad y
también del conocimiento. Asi deben entenderse los fragmentos en
los que afirma que el conocimiento se obtiene desde un analisis de las

34. André Laks, Introduccién a la filosofia..., p. 81y ss.

35. “Tnrodord’ Hhog 01 1O ThTLOV AALE TAyaBOv TvTeg”. “Pero, en general, todos buscan no lo tradicional,
sino lo bueno”. Aristoteles, Politica, Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 116).

36. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D422 y ss.

37. André Laks y Glenn W. Most, “Empedocles” en André Laks y Glenn W. Most (Eds.), Early Greek Phi-
losophy. Western Greek Thinkers. Part 2, Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016
(Loeb Classical Library, N 528), D44.3-6, 60.9-11, pp. 317-582. Existen otros fragmentos de Empédocles
en los que es incierto quién habla, si Empédocles mismo o la musa. Véanse, en la misma obra, los
fragmentos D4, §, 6, 43.2, §3.1, 54.5, 75.1-3; R49, 68.1.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

distintas opiniones humanas, es decir, el conocimiento es una empresa

humana y conlleva una critica y revision constante de los propios mo-
8 . . .

dos de pensar,” aunque no deje de ser considerado una verdad relativa.

En este marco Jendfanes defini6é su Aoyoc filoséfico criticando el uso
antropomo6rfico que los poetas épicos griegos daban al lenguaje en su
afan de caracterizar a los dioses como seres humanos.*” Para este poeta
era prioritario contar con un lenguaje filoséfico claro, aun cuando ello
implicara cuestionar la autoridad del pensamiento religioso tradicio-
nal. Pensaba que, lejos de una apreciacion estilistica, el problema del
lenguaje metaférico de la poesia griega radicaba en la posibilidad de
confundir el mundo celeste con el humano. Asi, en su fragmento D16
propone que debe suspenderse esta operacion racional, pues el mundo
de los dioses y el de los hombres se ubica en realidades distintas: “Un
unico dios, el supremo entre dioses y hombres, ni en figura ni pensa-
miento semejante a los mortales”.*” La importancia de esta critica de
Jenofanes en épocas posteriores radica, segin el juicio de Lloyd,* en
haber confirmado que el lenguaje es una convencion social, una idea
que después permitira a Parménides y a los sofistas cuestionar la rela-
cidn entre el lenguaje y la realidad, y a los sofistas confirmar lo mismo:

<Lo que> puede pensarse es lo mismo que aquello por lo cual existe el
pensamiento.

En efecto, fuera del ente —en el cual tiene consistencia lo dicho—

no hallaras el ente. Pues no hay ni habra nada

ajeno aparte de lo que es; ya que el Hado lo ha forzado

a ser integro e inmévil; por eso son todos nombres

38. André Laks y Glenn W. Most, “Xenophanes”, D49, 50, 53.
39. Ibidem, D8, D11, D12, D14.
40. “gig 0edg, &V Te Oeoiol 1ai AVOQAOTOLoL PEYLOTOGC,
oVt 0¢pag Bvntoliotv opollog ovde vonua”.
Ibidem, D16.
41. Geoffrey Lloyd, The Revolutions of Wisdom, p. 179.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

que los mortales han impuesto, convencidos de que eran verdaderos:* gene-
rarse y perecer, Ser y no <ser>,
cambiar de lugar y mudar de color brillante.”

También HerAclito refiere su lenguaje filos6fico mediante la palabra
MOyogs. Tradicionalmente se ha interpretado el término Adyog en Hera-
clito bajo el sentido de vopog, “ley”, entendida como la oposicién de los
contrarios; oposicioén a partir de la cual se constituye la armonia que
impera en el mundo. Tal interpretacion del Aoyog sugiere que el fildsofo
de Efeso crefa en la existencia de una lengua de los dioses y otra de
los hombres; ambas portadoras asimismo de dos tipos de sabiduria, la
sagraday la profana. Esto ha llevado a interpretar el fragmento D41 de
Heréaclito como la aseveracion de que él posee un lenguaje filosoéfico:

“El sefior, cuyo oraculo es el que estd en Delfos, ni habla ni oculta nada,

sino que se manifiesta por sefiales”.*

Parménides, por su lado, desarrolla la “funcién referencial” (oepaiverv)
de su AOyog filosofico: las palabras, de acuerdo con el eleata, nos ofre-
cen los “indicios” (ofjpata) que el ente expresa en el mundo sensible.
El ente, para este filosofo, ademéas de poder predicar verdades,® esté
presente en cada cosa en el plano de las apariencias;* y al Aéyewv (“de-

42. 1) TWGVT Svop’ Eotat, Booa Bootol vatéfevto memol0oTeg eivan hnOf [...]. Cursivas del autor.
43. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.39-46.
44. “6 &VaE 00 TO pavTELOV £0TL TO £V Aehdoig, 0DTe Méyer obte noimTel dAhd onpaiver”. André Laks y Glenn
W. Most, “Heraclitus”, D41.
45. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.33.
46. D8.55-61: £€v T® oot arho ToTOV LYoV 110¢ vonuo
Audis aindeing: d0Eag & dutd Todde Pooteiag
HavOave *OOHOV EUAV ETEWV ATATNAOV AROVWYV.
Hoodag Yo ®otédevto d00 yvhpog Ovoudtetv:
TOV pav 00 YeedY E0TLV (8v O TETAAVNEVOL EL0(V),
avtio & éxoivavto dépag xol onuot £0evro
YOOI &t GV [...]
“Con esto termino el discurso fidedigno y el pensamiento acerca de la Verdad. / Y ahora aprende las
opiniones de los mortales / escuchando el engafioso orden de mis palabras. / Segtn sus pareceres han
impuesto nombres a dos formas, / de las cuales no se puede <nombrar> una sola: en eso se confunden
/Y las han discernido como opuestas en figura y les han puesto sefiales / que las separan entre si [...]".

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

cir”) le corresponde referirlo.” Este mismo Aéyewv es para Parménides
el vehiculo mediante el cual se describen los fendmenos que acontecen
en el mundo, cuyo origen mitico transmitido desde la oralidad tiene
un reflejo en el lenguaje.*

Con base en su concepto de un lenguaje filoséfico este pensador lle-
va a cabo una racionalizacién de la realidad, una caracteristica que
ya seflala un nuevo periodo de la filosofia griega. Tal contribucion
de Parménides ha recibido diversas valoraciones. Para algunos, como
Marcel Detienne, las narrativas tradicionales portadoras de la aAn0ewo
cosmogoénica son sustituidas en Parménides por una argumentacioén
16gico-filosodfica, indice de una secularizacion del conocimiento.*” Para
otros, como Robert Wardy, en el pensamiento de Parménides se da una
dialéctica pvBog-r6yog, en la que la verdad persuasiva se mezcla con
un impetu racional; uniéon de fuerzas que constituye la estrategia de
convencimiento filos6fica principal del filésofo de Elea.”

Ambas interpretaciones son posibles, y, lo mis importante para no-
sotros, las dos aseguran que Parménides propuso con su filosofia un
nuevo concepto del lenguaje que refiere las realidades del mundo como
entidades ontolégicas existentes, es decir, con él nace el recurso a un
lenguaje filos6fico materialista como apoyo a la labor de ensefiar su
filosofia. La viveza de este lenguaje radica en los efectos que su reali-
zacion produce, los cuales tendrian una dimensién de contenido —el
argumento 16gico—, pero también una dimensién performativa, con
lo que el lenguaje se comprende como una experiencia material y fe-
noménica no facilmente asible por los sentidos. De ahi que el lenguaje
de Parménides muestre que la realidad no es s6lo lo que vemos; hay

47. Parménides mismo asigné un estatuto ontoldgico a héyew al decir 10 Y@ ahTd voely £oTiv Te ol eival
(“es una misma cosa el pensar que el ser”) en su fragmento D6.8. André Laks y Glenn W. Most, “Par-
menides”.

48. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.38-41.

49. Marcel Detienne, The Masters of Truth in Archaic Greece, Zone Books, Nueva York, 1999, pp. 89-106.

50. Robert Wardy, Gorgias, Plato and their successors, Routledge, Londres/Nueva York, 1996, p. 12.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

que cuestionarse cudl es su “origen” (aoy") y de qué modo el Adyog
regula el funcionamiento de “la Naturaleza” (¢pUoig). Asi, frente a este
lenguaje, el hombre asumiria el estatus de un sujeto persuadido que
no alcanza a liberarse de la ilusién que las palabras le comunican.”
Segtn Thomas Rickert, sobre esta idea se fundamenta la filosofia de
Parménides en tanto revelacién.”

Posteriormente, Empédocles de Agrigento foment6 la idea de que su
MOYOG posee un caracter revelatorio, muy en consonancia con el con-
cepto de lenguaje apofantico que después leeremos en Sobre la inter-
pretacién de Aristoteles.” Por ello Empédocles afirma lo siguiente: “[...]
mientras yo presento un discurso excelente sobre los dioses bienaven-
turados™ [tal vez refiriendo la operacién del razonamiento...], la gente
vulgar desconfia mucho de la autoridad / mientras que td, en el camino

que las pruebas de la Musa ordenan / guarda esto en tu corazdn, una

vez que / el argumento ha sido analizado”.”

En contraste con Parménides, Empédocles confiesa que su Aoyog filo-
s6fico es una continuaciéon del pensamiento arcaico y de la tradicion
mitica griegas. Asi lo expresa en su fragmento D75: “Pero, en cuanto a

mi, regresando, me dirigiré al camino de las canciones, que yo describi

antes, esbozando un discurso por medio del otro [...]”.** Asi, Empédo-

cles se presenta como un hacedor de “canciones” (duvol): “Pero ven

51. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D4.16, 6.4, 8.33. En estos pasajes Parménides invoca a la
niotig (“confianza”) y a la el (“persuasion”).

52. Thomas Rickert, “Parmenides: Philosopher, Rhetorician, Skywalker” en Robin Reames, Logos without
Rhetoric..., pp. 52 v ss. El mismo Rickert sefiala en su ensayo que, entendido de este modo, el lenguaje
de Parménides se asemejaria al egipcio, pues ambos motivarian el renacimiento y transformacién del
hombre tras presenciar una filosofia revelada.

53. Sobre todo en el capitulo 1v.

54. Gpdl Oedv poxdowv dyadov Adyov éudpaivovtl. André Laks y Glenn W. Most, “Empedocles”, D7.4.

55. GG raxolg pev vAQTa TELEL QATEOVOLY ILOTELV:

g 8¢ i’ Npetéong xéhetan mothpota Mobong,
YV®HOL datunB€vTog €vi oThdy)voLoL AOYoLo.
Ibidem, D47.

56. abTaQ £yd mahivogoog Eheboopat €5 TOEOV Duvav,

TOV OTEQOV NaTELEEN, AOY(® hOYOV £EoyeTevmv [...].
Ibidem, D7s.

131



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

ahora, y escucha ‘mis palabras’ (p06ou): para que aprendas haré que
tu mente crezca. Pues como ya he dicho, cuando estaba delimitando
claramente el limite de mis palabras, es doble lo que te diré [...]”."
Quizas esta vigencia del mito como estructura portadora de verdad
en Empédocles se deba a que, para este filosofo, hay elementos del
mundo que todavia no llegan a ser comprensibles para los mortales.”
El juicio de la mayoria, que actiia segun la pauta del mundo contingen-
te, sigue apelando a “la opinién” (86Ea) por medio de un “maniatico
hablar” (pavio yAhdoong).” Ante esta incapacidad de la mayoria para
comprender, el mito perdura como una referencia capital de la génesis
de la vida; aunque, como este mismo filésofo lo confirma, el recurso a
un lenguaje poético-mitico resulta inadecuado para la expresion filo-
sofica, en la que se calcan los errores del pensamiento.”

El nacimiento de un vocabulario filoséfico especializado

Finalmente, el uso didactico del lenguaje filoséfico presocratico ad-
quirira una capacidad expresiva sin precedentes, tangible en la repre-
sentacion de contenidos abstractos (o la realidad misma) por medio
de un vocabulario filoso6fico especializado. De acuerdo con Paraskevi
Kotzia” y Alberto Bernabé,” los filésofos presocraticos llevaron a cabo
una resignificaciéon del vocabulario de las narraciones cosmogoénicas y
épicas y le atribuyeron las connotaciones técnicas que requerian sus
respectivas filosofias. Tal novedad no fue radical, ya que los vocablos
conservaron su sentido mitico en varios casos. Aun con Parménides,

57. GAL drye pOOwV ®xADOL paom yao tou poévag abEer
MG Y0 ®al LV et Tmpadorwy melpata pibwv,
Simh £0éw.
Ibidem, D73.247-7.

58. Ibidem, D42.6-9.

59. Ibidem, D44.1, 113.

60. Ibidem, D44.6-8, D.113.

61. Paraskevi Kotzia, “Philosophical Vocabulary” en Anastassios-Fivos Christidis (Ed.), A History of An-
cient Greek: From the Beginnings to Late Antiquity, Cambridge University Press, Cambridge, 2007, pp.
1089-1103.

62. Alberto Bernabé, Los fil6sofos presocrdticos: literatura, lengua y visién del mundo, Evohé, Madrid, 2013,
Pp. 53-140.

132



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

cuyo lenguaje filoso6fico llegd a ser extremadamente racional, la lengua
de la filosofia presocrética no pudo prescindir de lo perceptible o lo
imaginario en sus formulaciones filosoficas.

Una de las caracteristicas léxicas del lenguaje filos6fico presocratico
ser, principalmente, la apropiacion del vocabulario previo de las cos-
mogonias y teogonias homéricas y orficas. Un ejemplo nos lo ofrece
Empédocles en su uso del término dmegov (“sin limite”), que rescata
de la Iliada. En ese texto la palabra denotaba “limite (territorial)” en
su sentido no privativo:

Pues voy a los confines (neipata) de la feraz tierra a ver

a Océano, progenie de los dioses, y a la madre Tetis,

que en sus moradas me criaron bien y me mimaron,
acogiéndome de manos de Rea cuando Zeus, de ancha voz,
instal6 a Crono bajo la tierra y bajo el proceloso mar.”

Esto lo retoma Empédocles en su fragmento D113: “Si las profundidades
de latierra de igual forma que el vasto éter son ‘ilimitados’ (dmeigova),
como lo que es dicho en vano que fluye de la lengua de muchas bocas
de aquellos que ven poco de la totalidad”.** Y antes que Empédocles,
Anaximandro también empled en su fragmento DG este término:
“Anaximandro [...] dice que el principio y el elemento de los seres
es ‘lo ilimitado’ (1o dmegov); €l fue el primero en llamar el principio
por este término. El dice que éste no es ni el agua ni algtn otro de los
llamados elementos, sino cierta otra naturaleza ‘ilimitada’ (Gmewpov),

de la cual provienen todos los cielos y los mundos que hay en ellos”.*

63. Homero, Iliada, Gredos, Madrid, 1991 (Biblioteca Clasica Gredos, N? 150), 14:200-204. Cursivas del
autor.

64. André Laks y Glenn W. Most, “Empedocles”, D113.

6s. Ibidem, DG.

133



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Otra caracteristica la representa la apropiacion del vocabulario poético
arcaico (homérico) griego, que conserva los rasgos miticos del sentido
original de los términos. Aqui clasificamos, por ejemplo, el uso del
término xoopog (“universo”) en Heréclito, el cual previamente utiliz6
Homero en la Odisea bajo el sentido de “organizaciéon” o “discurso
organizado”:

iOh, Demo6doco! Téngote en mis que a ningtn otro hombre,

ya te haya ensenado la Musa nacida de Zeus

o ya Apolo, pues cantas tan bien (xotdt »6opov) lo ocurrido a los danaos,
sus trabajos, sus penas, su largo afanar, cual si hubieras

encontradote alli o escuchado a un testigo. Mas, ieal,

cambia ya de cancién y celebra el ardid (x6opov) del caballo

de madera, que Epeo fabrico con la ayuda de Atena

y que Ulises divino llev6 con engao al alcazar

tras llenarlo de hombres que luego asolaron a Troya.*

El mismo Heréclito recurre al concepto en su fragmento D85: “Este
‘cosmos’ (rdopov), el mismo para todos, ninguno de los dioses o hu-
manos lo hizo, sino que siempre fue y es y sera: fuego eterno, que se

. , . . , . 6
enciende segtin medida y se extingue segiin medida”.”

Un caso semejante es el uso en Empédocles del término ¢ioig (“natura-
<«

leza”, “nacimiento”), que recuerda asimismo el sentido “caracteristica”,
“atributo” de la Odisea:

iTal diciendo, el divino Argifonte entregéme una hierba
que del suelo arrancé y, a la vez, me ensefi6 su naturaleza (¢pOowv);
su raiz era negra, su flor de color de la leche;

66. Homero, Odisea, 8: 487-495. Cursivas del autor.
67. André Laks y Glenn W. Most, “Heraclitus”, D8s.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

‘molu’ suelen llamarla los dioses; su arranque es penoso
. . . 68
para un hombre mortal; para un dios todo, en cambio, es sencillo.”

La palabra ¢Uowg aparece en el fragmento D53 de Empédocles: “el
nacimiento (¢p0owv) no existe, sino una mezcla y separacion de los
elementos”.” También lo consigna en el primer libro de la Fisica:

Y te diré otra cosa: no existe nacimiento (¢pvoig) entre todas

las cosas mortales, ni hay ahi un final que provenga de la muerte siniestra,
sino s6lo la mezcla e intercambio de cosas mezcladas

existe, y nacimiento (¢piowg) es el nombre dado [a eso] por los humanos
mortales.”

Una caracteristica mas de esta racionalizacion de la lengua filosoéfica
presocratica es el uso de términos que conceptualizan la vida humana
para designar la realidad de la naturaleza, y viceversa, derivandose una
unidad entre naturaleza, hombre y Dios. Asi, en Parménides el término
avéynn (“necesidad”) adquiere una categoria ontologica superior a la
que, por ejemplo, guardaba en Herédoto: “Una segunda [razon] estri-
ba en que esa region carece permanentemente de lluvia y de hielo (y,
después de caer una nevada, es ‘del todo punto imperioso’ (&véryxr)
que llueva en el plazo de cinco dias, de modo que, si en aquellos parajes
nevara, también lloveria)”.”" El fragmento D8 34-7 de Parménides dice
en cambio:

Conservandose el mismo y en el mismo [lugar] descansa en si mismo

y asi se mantiene estable allf; pues la poderosa Necesidad (C Avdryxn)

lo sujeta dentro de las cadenas del limite, que lo aprisiona por todos lados.
Esto es el por qué no se permite que lo que es sea incompleto.

68. Homero, Odisea, 10: 307-306. Cursivas del autor.
69. André Laks y Glenn W. Most, “Empedocles”, Ds3.
70. Ibidem, Ds3. Cursivas del autor.

71. Herédoto, Libro II, 2.22.

135



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Aunado a los recursos didacticos anteriores, se testimonia en la litera-
tura presocratica griega —y también arcaica— un par de explicaciones
sobre el origen del significado de las palabras que contribuira a esta
construccion de la lengua filoséfica. Cabe destacar que estas explica-
ciones no poseen base cientifica alguna.”” Asi, carecera de fundamenta-
cidn racional la creencia de los poetas griegos arcaicos de que los casos
de homonimia y sinonimia son testimonio de la existencia de la lengua de
los dioses y de los hombres. El antecedente de estos recursos es la labor
hermenéutica de Teagenes, proveniente de Regio, en 1a Magna Grecia,
quien inicié la interpretacion alegérica de los poemas homéricos bajo
el supuesto de que estos textos poseen un significado oculto.

La primera de estas explicaciones es el tratamiento alegdrico, ambiguo
o religioso del lenguaje, un recurso que consiste en interpretar una
frase en dos sentidos posibles, en razoén de que alguno de los términos
griegos utilizados cuente con dos significados. Con este descubrimien-
to expresivo se cuestiona la vision ingenua de la lengua como simple
correlato de la realidad. Un ejemplo nos lo ofrece Empédocles en su

fragmento D9o cuando enuncia: “[...] &M\ & ye mévroOev icog —Env—

O TTAUTTOV ATElQWV / ZPatQog xurhoTEQNS Hovin TeQmyEt yaipwv”,” en

donde la palabra poviog puede tener el sentido de “soledad” o “in-
movibilidad”. De ahi se pueden derivar interpretaciones distintas en
torno al atributo principal del Esfero: o que existe solo, sin compania
alguna, o que carece de movimiento. Un caso mas lo encontramos en

72. Sin embargo, llegamos a encontrarnos con tesis lingiiisticas muy racionalizadas, como la de la arbi-
trariedad del signo lingiiistico de Demoécrito en André Laks y Glenn W. Most, “André Laks y Glenn
'W. Most (Eds.), Early Greek Philosophy. Western Greek Thinkers. Later Ionian and Athenian Thinkers.
Part 2, Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library, N° 530),
Pp- 3-348, D205s. Ahi el fildsofo afirma que los nombres son “por convencién” (Béoet), en razén de que
existen en el lenguaje los fendémenos de “la homonimia” (opwvupia), “la polinomia” (roAvwvupia), “el
cambio de nombres” (tdv ovopdtwv petddeois) y “la falta de analogia” (tdv opoiwv Edkenjng). El nivel
de estas explicaciones que siguen sobre la naturaleza del lenguaje no podia ser de otro tipo, dado que
laindagacion lingiiistica esta todavia muy lejos de formalizarse como una disciplina cientifica (suceso
que no ocurrira sino hasta finales del siglo XIX).

73. “Pero era por todas partes igual a si mismo y completamente sin limites, redondo / Esfero, regocijan-
dose en su soledad circular”. André Laks y Glenn W. Most, “Empedocles”, Dgo. Ver también, en la
misma obra, D89.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

el fragmento D53 de Heraclito, en el que caben dos interpretaciones
posibles para la frase, ya que la secuencia fonica frog puede significar
“vida”, si se acenttia Blog, 0 “arco”, si se acentia Log: T 0LV TOED Evoua,
Blog, £oyov d¢ Bdvatog.”

La segunda explicacién es la investigacion etimoldgica popular. La
idea, basada en la interpretacién de las narrativas cosmolodgicas, que
orienta esta clase de especulacion lingiiistica es que, de alguna manera,
la estructura de los nombres y la estructura de las cosas son correla-
tivas; de ahi que los nombres obedezcan a circunstancias precisas en
la configuracién del mundo. El ejemplo caracteristico lo proporciona
Hesiodo en su Teogonia cuando interpreta que el nombre Kixhwmeg
(“Ciclopes”), que parece contener la palabra xixhog (“circulo”), se
debe a que estos seres fabulosos tenian un ojo “circular” (xvxAotenc)
en su frente:

Estos en lo demés eran semejantes a los dioses,

[pero en medio de su frente habia un solo ojo].

Ciclopes (Kixhwmeg) era su nombre por eponimia,

ya que, efectivamente, un solo ojo completamente redondo (xvxhoteQ1|)
[se hallaba en su frente.

El vigor, la fuerza y los recursos presidian sus actos.”

Este ejemplo también testimonia que el uso del lenguaje entre
los autores griegos preplaténicos iba mas alla de lo convencional y los
facultaba para referir realidades inexistentes. Ademas, la lengua grie-
ga de la filosofia presocratica fue muy productiva, echando mano del
recurso del analisis lingiiistico. Parménides presenta varios casos de
este tipo luego de confirmar que soélo existe el ser. El primero de ellos

74. “El nombre del arco es vida, pero su trabajo es la muerte”. André Laks y Glenn W. Most, “Heraclitus”,
Ds3.

75. Hesiodo, Teogonia versos 142-146 en Obras y fragmentos, Gredos, Madrid, 1999 (Biblioteca Cléasica
Gredos, N2 13).

137



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

es el uso del verbo ivow (“ser”) como archilexema, es decir, a partir de
una palabra madre, el verbo eivai, Parménides crea otras palabras con
significados diversos pero relacionados:

Es necesario decir y pensar lo que es (¢0v): pues lo que es (¥o11), es (elvaw),
. s . 6
mientras que la nada no es (£otwv). Esto te ordeno que medites.”

En otros casos Parménides toma como base el verbo eivary explota la
referencia a su antitesis por medio de la negacién gramatical:

Esto es lo mismo: el pensar y el pensamiento que es (£otuv).

Pues fuera de lo que es (Gvev tod €6vtog), sobre lo cual esto [el pensar]
habla, t no hallaras

el pensar. Pues nada mas [o0] es (¢0tv) o habrd (¢0tow) nada ajeno aparte

de lo que es (tod £6vtog) [...]".77

De la misma manera, Parménides recurre al verbo eivar para
contraponerlo con el verbo griego yiyveoOau (“llegar a ser”) y plantear
que nada llega a ser, puesto que todo es:

Pues si esto nacié (éyevt’), esto no es (0t'), ni nada mas que si esto ha de
ser [(¥oe00au) en algiin momento.De tal modo,

3 . /. . . .z 8
la génesis (yéveoig) se extingue, y la desconocida destruccion.’

De acuerdo con Alberto Bernabé” el constante uso del verbo sivai en
Parménides permitio al filosofo confirmar que la auténtica realidad, la
que designa este verbo, se opone al universo, el cual es descrito median-
te los nombres diversos con que contamos y que no significan sino una

76. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D7.1-2. Un ejemplo semejante lo tenemos en el Exodo
(3:14). Ah{ el escritor biblico refiere el nombre de Dios: %ai eirtev 6 0e0g meog Mwvoiv: "Eyd i 6 dv
(“Y dijo Dios a Moisés: yo soy el que soy”). Cursivas del autor.

77. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.39-42. Cursivas del autor.

78. Ibidem, D8:25-6. Cursivas del autor.

79. Alberto Bernabé, Los filésofos presocrdticos..., pp. 125y ss.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

convenciéon humana. Es lo que ocurre con los nombres que describen
aspectos contradictorios de elvay, tales como “nacer”, “perecer”, “ser”
y “no ser”, que deben considerarse como designaciones alternativas

de una sola existencia, la de ser, el archilexema.®”
Conclusiones

En algiin momento del siglo IV a.C. el filésofo ateniense Platén llevo
a cabo un tratamiento retorico del procedimiento de la dialéctica en
su didlogo Fedro, a fin de que el rétor antiguo lograra persuadir a su
interlocutor mediante un discurso cuyo contenido podia albergar tanto
“la verdad” (dAhBewa) como “lo probable” (10 €indg), lejos de cualquier
intencién epistemoldgica.” Lo novedoso en la historia de la retéri-
ca griega antigua es el hecho de que Platon resignificara el concepto
tradicional de la retérica misma —contaminado por el pragmatismo
sofistico— a partir de la aplicacion de la dialéctica, y le otorgara al dis-
curso retorico resultante la finalidad de “ensefar” (dtddoxrerv), ademas
de persuadir. En un sentido técnico Platén aboga en este didlogo por
hacer un uso no filoséfico de los dos procedimientos de la dialéctica,
pues soélo asi el rétor podra confeccionar un discurso con las carac-
teristicas necesarias para ser persuasivo y claro. Al respecto, Platon
sostiene lo siguiente:

Séc. .[...] Pero, de todas estas cosas que al azar se han dicho, hay dos espe-
cies que si alguien pudiera dominar con técnica no seria mala cosa.

[“recoleccién” (cuvaywyf)]: Una seria la de llegar a una idea que, en visién de
conjunto, abarcase todo lo que esta diseminado, para que, delimitando cada
cosa, se clarifique, asi, lo que se quiere ensefiar (duddoxerv). Hace poco se
habl6 del Amor, ya fuera bien o mal, después de haberlo definido; pero, al

80. André Laks y Glenn W. Most, “Parmenides”, D8.36, 62.
81. Platén, “Fedro” en Platon, Didlogos I1I: Fedon, Banquete, Fedro, Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica
Gredos, N 93), 2672-b, 261d, 273d.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

menos, la claridad (10 ca¢ég) y coherencia (10 avtd avTd OporoyoUEVOV)
del discurso ha venido, precisamente, de ello.

[duaigeos (diairesis, “division”)]: [Otra seria] Pues que, reciprocamente,
hay que poder dividir las ideas siguiendo sus naturales articulaciones, y
no ponerse a quebrantar ninguno de sus miembros, a manera de un mal
carnicero.”

Con la intencién de establecer una continuidad entre el uso didactico
del lenguaje formulado por fildsofos griegos clasicos como Platén, no-
sotros hemos localizado los origenes de tal uso entre los presocrati-
cos, enmarcando en ese concepto las diversas estrategias lingiiisticas
con las que racionalizaron el lenguaje de su expresion filosofica. Para
nosotros esta racionalizacion opté (en lugar de describir —al modo
en que lo hacian los poetas homéricos—) por captar ciertas nociones
del pensamiento y abstraerlas en conceptos y formas analiticas, a fin
de expresar mejor sus respectivas ideas o cosmovisiones. Si bien,
para autores como Havelock,” este acontecimiento se ve rodeado
de ambigiiedad,™ nuestro estudio sobre el tratamiento didactico del
lenguaje por los presocraticos nos ha permitido avizorar en la Grecia
arcaica modos de pensamiento cada vez mas complejos que exigian
articular un concepto junto a otro, asi como la gestacion de ideas
originales. Estos modos de pensamiento, al estar mediados por el
lenguaje, perfilaron un nuevo modo de expresion que, al emanciparse
del mito, apeld alarazdén y, por ende, postul6 que el lenguaje no sélo
es capaz de reactualizar acontecimientos histéricos o miticos, sino
que también puede senalar nuevas realidades, las cuales era necesario
hacer tangibles, primero, mediante el lenguaje, para, después, ofre-

82. Ibidem, 265d. Cursivas del autor.

83. Eric Havelock, “The Linguistic of the Presocratics"..., p. 41.

84. Ya que no es posible discernir si esta nueva forma de pensar se gestd, al modo kantiano, desde una
clase de categorias de conocimiento innatas, en las que el pensamiento precederia a priori la espe-
cializacion del lenguaje, o bien, de modo contrario, que un constante perfeccionamiento del lenguaje
habria suscitado nuevas formas de pensamiento y asociacién de los fendmenos.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

cerlas en una representacion mas objetiva e inteligible. El desarrollo
de la filosofia presocratica correria a la par, entonces, del desarrollo de
un lenguaje filoséfico que asumiria desde un principio el oficio de la
ensefianza. X

Fuentes documentales
Fuentes primarias

Aristofanes, “Los pajaros” en Aristofanes, Comedias IT: Las nubes, Las
avispas, La paz, Los pdjaros, Gredos, Madrid, 2007 (Biblioteca
Clasica Gredos, N° 321), pp. 324-454-

Aristételes, “Categorias” en Aristoteles, Tratados de légica (Organon 1),
Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos, N¢ 51), pp. 22-77.

—— “Etica Nicomaquea” en Aristételes, Etica Nicomdquea. Etica a Eu-
demo, Gredos, Madrid, 1985 (Biblioteca Clasica Gredos, N¢ 89),
pp- 128-408.

—— “Partes de los animales” en Aristoteles, Partes de los animales;
Marcha de los animales; Movimiento de los animales, Gredos, Ma-
drid, 2000 (Biblioteca Clasica Gredos, N 283), pp. 7-247.

—— “Sobre las refutaciones sofisticas” en Aristoteles, Tratados de 16-
gica (Organon 1), Gredos, Madrid, 1082 (Biblioteca Clasica Gredos,
Ne s51), pp. 305-382.

—— Metafisica, Gredos, Madrid, 1994 (Biblioteca Clasica Gredos, N2
200).

—— Politica, Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 116).

Laks, André y Most, Glenn W,, “Democritus” en Laks, André y Most,
Glenn W. (Eds.), Early Greek Philosophy. Western Greek Thinkers.
Later Ionian and Athenian Thinkers. Part 2, Harvard University
Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,
N© 530), pp. 3-348.

—— “Diogenes of Apollonia” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.),
Early Greek Philosophy. Later Ionian and Athenian Thinkers. Part 1,

141



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Harvard University Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb
Classical Library, N 529), pp. 218-278.

—— “Empedocles” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.), Early Greek

Philosophy. Western Greek Thinkers. Part 2, Harvard University
Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,
Ne¢ 528), pp. 317-582.

—— “Gorgias” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.), Early Greek

Philosophy. Sophists Part 1, Harvard University Press, Cambridge,
Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library, N2 §31), pp. 114-260.

—— “Heraclitus” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.), Early Greek

Philosophy. Early Ionian Thinkers. Part 2, Harvard University
Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,
N¢ 5206), pp. 114-200.

—— “Parmenides” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.), Early Greek

Philosophy. Western Greek Thinkers. Part 2, Harvard University
Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,
Ne 528), pp. 3-88.

—— “Xenophanes” en Laks, André y Most, Glenn W. (Eds.), Early

Greek Philosophy. Early Ionian Thinkers. Part 2, Harvard University
Press, Cambridge, Estados Unidos, 2016 (Loeb Classical Library,

N© 523), pp. 3-74-

Herddoto, Libro 11, Gredos, Madrid, 1992 (Biblioteca Clasica Gredos,

Ne 8).

Hesiodo, “Trabajos y Dias” en Hesiodo, Obras y fragmentos, Gredos,

Madrid, 1999 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 13), pp. 121-160.

Homero, Odisea, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos,

N2 48).

—— Iliada, Gredos, Madrid, 1991 (Biblioteca Clasica Gredos, N 150).
Isécrates, Discursos I, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos,

Ne¢ 23).

—— Discursos IT, Gredos, Madrid, 1982 (Biblioteca Clasica Gredos, N©

142

29).



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

Pindaro, Odas y fragmentos, Gredos, Madrid, 1984 (Biblioteca Clasica
Gredos, N2 68).

Platén “Fedon” en Platon, Didlogos ITT: Fedén, Banquete, Fedro, Gredos,
Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 93), pp. 7-142.

—— “Fedro” en Platon, Didlogos III: Fedon, Banquete, Fedro, Gredos,
Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N° 93), pp. 289-413.

—— “Gorgias” en Platon, Didlogos II: Gorgias, Menéxeno, Eutidemo,
Menén, Crdtilo, Gredos, Madrid, 1983 (Biblioteca Clasica Gredos,
Ne¢ 61), pp. 7-145.

—— “Politico” en Platén, Didlogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Po-
litico, Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 117),
pp- 483-617.

—— “Republica” en Platon, Didlogos IV: Reptiblica, Gredos, Madrid,
1986 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 94).

—— “Sofista” en Platén, Didlogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Poli-
tico, Gredos, Madrid, 1988 (Biblioteca Clasica Gredos, N2 117), pp.
321-482.

—— Leyes. Libros VII-X1I, Gredos, Madrid, 1999 (Biblioteca Clasica
Gredos, N©° 266).

Fuentes secundarias

Alegre Gorri, Antonio, “Los fildsofos presocraticos” en Garcia Gual,
Carlos (Ed.), Historia de la filosofia antigua, Trotta, Madrid, 1997,
PPp- 45-71.

Bermejo, José, “Mito y filosofia” en Garcia Gual, Carlos (Ed.), Historia
de la filosofia antigua, Trotta, Madrid, 1997, pp. 21-43.

Bernabé, Alberto, Los fildsofos presocrdticos: literatura, lengua y visiéon
del mundo, Evohé, Madrid, 2013.

Detienne, Marcel, The Masters of Truth in Archaic Greece, Zone Books,
Nueva York, 1999.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 31 ¢ N© 118

Dodds, Eric, Los griegos y lo irracional, Alianza, Madrid, 1980.

Gaines, Robert, “Theodoros Byzantius on the Parts of a Speech” en
Reames, Robin (Ed.), Logos without Rhetoric: The Arts of Language
before Plato, University of South Carolina Press, Columbia, 2017,
Pp- 19-29.

Havelock, Eric, “The Linguistic Task of the Presocratics” en Robb, Ke-
vin (Ed.), Language and Thought in Early Greek Philosophy, Monist
Library of Philosophy, LaSalle, Illinois, 1983, pp. 7-82.

—— Prefacio a Platén, Machado Libros, Madrid, 2002.

—— The Literate Revolution in Greece and its Cultural Consequences,
Princeton University Press, Princeton, 1982.

Hoffman, David, “Metis, Themis and the Practice of Epic Speech” en
Reames, Robin (Ed.), Logos without Rhetoric: The Arts of Language
before Plato, University of South Carolina Press, Columbia, 2017,
pp. 97-112.

Kotzia, Paraskevi, “Philosophical Vocabulary” en Christidis, Anastas-
sios-Fivos (Ed.), A History of Ancient Greek: From the Beginnings
to Late Antiquity, Cambridge University Press, Cambridge, 2007,
pp. 1089-1103.

Laks, André, Introduccién a la filosofia presocrdtica, Gredos, Madrid,
2010.

Lloyd, Geoftrey, The Revolutions of Wisdom, University of California
Press, California, 1989.

McCoy, Marina, ““Rhetoric and Royalty: Odysseus’ Presentation of the
Female Shades in Hades” en Reames, Robin (Ed.), Logos without
Rhetoric: The Arts of Language before Plato, University of South
Carolina Press, Columbia, 2017, pp. 79-90.

Rickert, Thomas, “Parmenides: Philosopher, Rhetorician, Skywalker”
en Reames, Robin (Ed), Logos without Rhetoric: The Arts of Lan-
guage before Plato, University of South Carolina Press, Columbia,

2007, pp. 97-112.



EL USO DIDACTICO DEL LENGUAJE EN LA FILOSOFIA PRESOCRATICA

Schiappa, Edward, The Beginnings of the Rhetorical Theory in Classical
Greece, Yale University Press, New Haven/Londres, 1999.

Svoboda, Michael, “It Takes an Empire to Raise a Sophist: An Athens-
Centered Analysis of the Oikonomia of Pre-Platonic Rhetoric” en
Reames, Robin (Ed.), Logos without Rhetoric: The Arts of Language
before Plato, University of South Carolina Press, Columbia, 2007,
Pp- 113-134.

Wardy, Robert, Gorgias, Plato and their Successors, Routledge, Londres/
Nueva York, 1996.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





