Sobre la filosofia de nuestro momento

Jorge Ordonez Burgos*

Recepcién: 1 de mayo de 2021
Aprobacion: 19 de mayo de 2021

Resumen. Ordo6fiez Burgos, Jorge. Sobre la filosofia de nuestro momento. La
relacion entre la filosofia y su historia ha sido —y es todavia— un tema que
exige no sdlo un gran conocimiento de fuentes y tradiciones, sino también un
ejercicio reflexivo profundo en el que la historiografia, la filologia y la revision
filos6fica de la filosofia misma se complementen como un todo articulado.
En este texto propongo meditar sobre las modalidades que puede tener el
hoy como marco en el que la filosofia se desarrolla y, a la vez, como punto de
partida de una filosofia de “este momento”. El presente, la contemporaneidad,
la filosofia de nuestro tiempo, la filosofia actual y las vanguardias filoséficas
no pueden entenderse como sinénimos, pues cada una se instala de manera
diferente en las circunstancias. La filosofia del hoy puede ser un tema de inte-
rés para Latinoamérica, una regién con vocacion y realidades muy diferentes
a las europeas.

Palabras clave: filosofia contemporanea, filosofia de la filosofia, filosofia lati-
noamericana.

Abstract. Ordéfiez Burgos, Jorge. On the Philosophy of Our Moment. The rela-
tionship between philosophy and its history has been—and still is—a topic that
calls for not only an extensive knowledge of sources and traditions, but also a
deep reflective exercise in which historiography, philology, and the philoso-
phical review of philosophy itself complement one another in an interrelated

*  Doctor en Filosofia por la Universidad Complutense de Madrid. Profesor-investigador en el Depar-
tamento de Humanidades de la Universidad Auténoma de Ciudad Juarez. vonschlegel@gmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 30  N© 115

whole. In this text I propose to meditate on the modalities that today can
have as a framework in which philosophy develops and, at the same time, as a
point of departure for a philosophy of “this moment.” The present, contempo-
rariness, the philosophy of our time, current philosophy and the philosophical
avant-garde cannot be understood as synonyms because each term situates
itself differently in the circumstances. The philosophy of today can be a topic
of interest for Latin America, a region with a vocation and realities that are
very different from those of Europe.

Keywords: contemporary philosophy, philosophy of philosophy, Latin American
philosophy

Del presente efimero...

Al revisar la iconografia alusiva de asociaciones, programas, publi-
caciones, instituciones y congresos relacionados con la filosofia, po-
demos notar que la abrumadora mayoria de las composiciones estan
integradas por efigies, vocablos y escenarios que aluden al pasado. Los
bustos de los célebres griegos son tan populares como... predecibles.
Pareceria que la exaltacion de un glorioso antafio justifica la filosofia de
nuestros dias; daria la impresion de que, al refugiarnos tras la laconica
figura de Kant, el pensamiento que desarrollemos hoy adquiere un sal-
voconducto para transitar libre por el mundo. Asi pues, las imigenes
hablan mas de lo que le gustaria a Platon y a sus seguidores, porque se
tornan en un manifiesto disciplinar capaz de mostrar con nitidez mili-
métrica una manera casi generalizada de hacer y regurgitar la filosofia.
Los tratados geniales, las robustas escuelas y los sistemas sin grietas ni
contradicciones son el fruto de un tiempo que fue; la filosofia vive de
una nostalgia incurable, camuflada de autoconciencia histérica. Caer
en la moda y la meditacion intrascendente es quiza una de las fobias
mas arraigadas en nuestro oficio, y su antidoto mas socorrido consiste
en recrear el pretérito con pequefios retoques.

Este trabajo invita a considerar y a enfrentarnos al ambito temporal en
el que habitamos —denominémoslo hoy, este o nuestro momento, actua-
lidad o presente— entendiéndolo como materia fundamental para una



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

filosofia interesada por concentrarse en pensar mas alla de lo heredado.
El tiempo que vivimos se nos va de las manos; fenece constantemente
sin que nos tomemos la molestia de reflexionar en él. El presente, como
la musica, muere en el momento mismo de nacer; pero sus efectos son
tan hondos que moldean nuestras vidas. Pensar el presente exige de
una auscultaciéon mas rigurosa que la exigida para revisar el ayer, asi
como de una critica mas intensa contra algunas maneras comodinas
de hacer “filosofia”.

El esquema de exposicion y reflexiéon aqui desarrollado se compone
de los elementos descritos a continuacion:

1) Cuestionamiento del pilar central de 1a mayoria de las filosofias pro-
ducidas en Occidente, a saber, la historia de la filosofia. Exhibicion de
un proyecto de historia de las ideas omnipresente y provisto de una
historiografia inexistente o, en el mejor de los casos, raquitica. Acota-
cion de la erudicion filoséfica en tanto saber conseguido por estudiosos
excepcionales, y no por la mayoria de quienes estudiamos o ejercemos
la filosofia. 2) Revision sucinta de paradojas anacrdnicas que resultan
del choque frontal de ideales de la filosofia “contemporanea” contra
pesadas estructuras prefabricadas y adheridas a todo pensamiento po-
sible que florece en nuestras comunidades filoséficas. Ténganse como
ejemplo la “vigencia” de una Ilustracién abstracta, ahistérica, atempo-
ral, inmaterial y presente en la ética de los derechos humanos, en la im-
posicion de la democracia como el sistema de gobierno, organizaciéon y
participacién ciudadana, asi como fuente absoluta de inspiracion para
politicas “incluyentes”. La actualidad de la Ilustracion se apoya en la
omision de su contexto historico-antropoldgico. En sociedades que
buscan estar al dia resulta extrafo tal apego a una manera de pensa-
miento de la que no es tan sencillo desmarcar el esclavismo, la vision
polar Europa-resto del planeta, o bien, la adoracion fetichista de una
Razén cuyas fronteras se moldean segtin la conveniencia del usurario.
3) Breve revision de modos de nombrar “este momento” en la filosofia:

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

contemporaneidad, nuestro tiempo, actualidad, presente y vanguardias.
En este punto se acotara la dimensidn cronoldgica practica que cada
uno tiene.

Es importante sefalar que esta reflexion se construye a partir de nues-
tros propios errores y omisiones, por lo que se ha citado lo menos
posible a otros autores. Nuestro trabajo no busca dinamitar el pensa-
miento del pasado, sino s6lo poner a consideracion del paciente lector
un enfoque personal de las cosas.

Los hechos que el mundo ha presenciado entre 2020 y lo que llevamos
de 2021 (la pobreza normalizada y masificada en México y buena parte de
América Latina; la falsedad de la maxima “velar por el interés superior
del menor”, que se escucha como un balar inconsciente por todos los
rincones de nuestra republica juarista, o, entre otros, la violencia pa-
noramica que azota nuestro pais desde hace décadas) son escenarios
en los que la filosofia debe meditar, para lo cual es necesario hacerse
de instrumentos adecuados. A continuacién ponemos unas cuantas
ideas a consideracién de quien nos lee.

La conjugacion filosoéfica
Cuando se hace o se estudia una filosofia que reflexiona sobre temas y

circunstancias de nuestro nicho espacio-temporal resulta dificil ubi-
carla con exactitud en la dimension a la que pertenece. Maxime cuando



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

la filosofia convencional se abandona con gran frecuencia a “historizar™
las ideas, saturando indiscriminada y acriticamente las meditaciones
de referencias librescas que se citan y repiten sin el menor examen,”
quiza por método, quiza por imitacion mecénica, pretendiendo en-
contrar en unas frases —pocas o muchas— cierta validacion a través
de recetas ya probadas con anterioridad. Se hace pasar como ejercicio de
la razén filosofica la aceptacion pasiva de discursos e historias del pen-
samiento que estdn mas cercanas a la mitologia que a la investigacion

1. Por “historizar” me refiero a convertir el pensamiento en un discurso limitado, encasillado en un es-
quema que consiste en colocar las ideas bajo una etiqueta que las nombra de acuerdo con tradiciones o
escuelas preestablecidas. Tal clasificacién no siempre esta sélidamente documentada en rubros como
la comprensién plena de influencias y antecedentes que perfilan a cada escuela, o bien, la cuidadosa
revision historiografica de sus obras y autores mas representativos. No todo pensamiento sélido y
significativo cumple con unas condiciones de manual. Por consignar s6lo unos cuantos ejemplos,
observemos las reflexiones indigenas de todo nuestro continente (manifestaciones de sabiduria po-
pular plasmadas en leyendas, cuentos, refranes o mitos, que no pueden rechazarse tajantemente) o
las meditaciones que se dan en las comunidades académicas de filosofia, que, por su “novedad”, no
pueden ser encuadradas en una “historia”. En resumen, por historizar el pensamiento entiendo un
proceso de normalizacién no siempre orientado por el rigor y el autoexamen. Gustavo Leyva sostiene:
“[...J 1a historia de si misma, la historia de la filosofia, continia desempefiando un papel central para
la comprension que ella tiene de si misma, de la sociedad y del mundo y de su relevancia para el
presente”. Gustavo Leyva, La filosofia en México en el siglo XX, Fondo de Cultura Econémica, México,
2018, p. 714.

2. Hay dos trabajos sobre historia de la filosofia en México que abren horizontes para repensar la his-
toriografia y la definicion de nuestra disciplina, con lo cual se insintian nuevas Opticas para revisar
la reflexion de los tltimos cien afios. El primero, de José Rubén Sanabria Tapia y Mauricio Beuchot,
construye un inventario de algunos filésofos cristianos del pais. De inicio es una idea interesante y
hasta un tanto “desafiante” si se toma en cuenta que se plantea en un territorio cuyo régimen se de-
clara, por tradicién y necesidad, laico, y en el que se observan con suspicacia expresiones religiosas
desarrolladas en ambitos académicos y cientificos. En la introduccidon se expresa la postura que guiara
la investigacion de los autores: “[...] el cristianismo —como realidad histérica— influyé6 —y sigue
influyendo— en el pensamiento y en la cultura [...]. S6lo una razén absoluta, desligada de la realidad
existencial y de la vida, puede pretender construir estructuras de ideas descarnadas. Pero, esto no es fi-
losofia, es, cuando mucho, logomaquia, fantasmagoria”. José Rubén Sanabria Tapia y Mauricio Beuchot,
Historia de la filosofia cristiana en México, Universidad Iberoamericana, México, 1994, p. 15. El libro
dedica un buen espacio al estudio de fildsofos novohispanos; sin embargo, pone especial cuidado en
perfilar el pensamiento de fildsofos del siglo XX, asi como en algunas comunidades filoséficas activas.
Comienza con Antonio Gémez Robledo y termina con Emma Godoy. El segundo trabajo, de Mauricio
Beuchot (La filosofia en la Academia Mexicana de la Lengua, Academia Mexicana de la Lengua, México,
2018), sugiere una idea que es esbozada, pero que no se desarrolla plenamente. Rastrear la presencia
de fildsofos en la Academia Mexicana de la Lengua es una iniciativa que bien podria llevarse a todos
los paises de habla castellana, brindando otro bastion para comprender la trascendencia del filosofar
en nuestro idioma, asi como para entender la cimentacién idiomética y lingiiistica que articula a la
filosofia. Bien podria servir para auscultar los elementos con que se filosofa y se traduce filosofia de
otras lenguas. La obra comienza con el arzobispo Clemente de Jestis Murguia y cierra con Benjamin
Valdivia.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

rigurosa.’ Entiendo por “filosofia convencional” aquélla que depende
absolutamente de las ideas producidas por otros; convirtiéndose en
un recuento que remueve los cimientos del pensamiento no s6lo para
encontrar el punto de origen de las cosas, sino para desenterrar medi-
taciones, retocandolas y haciéndolas pasar como producto del esfuerzo
del fil6sofo interesado por la inmediatez. Identifico también, como uno de
sus rasgos mas caracteristicos, la referencia incansable a la historia
de la filosofia, que, bajo esas circunstancias, dista mucho de ser histori-
ca por carecer de métodos rigurosos de documentacion, revision, com-
paracioén y recreacion del pasado, asi como de una historiografia slida
que dé raz6n de la manera en que se componen los anales de nuestra
disciplina. Adolece por igual de rigor filos6fico capaz de hacerle voltear
los o0jos sobre si misma para cuestionarse en tanto disciplina con cla-
roscuros. Es impensable sostener un didlogo filos6fico, es decir, critico
acerca de temas tan espinosos como la universalidad restrictiva (con
que se desarroll¢ la filosofia politica durante la Ilustracién francesa),
sobre el racismo descarado de Kant o acerca de la exclusion sistema-
tica del pensamiento tildado de “marginal”, “periférico”, “alternativo”
o “inmaduro” gestado en Africa, Iberoamérica o buena parte de Asia.
Por filosofia convencional también entiendo un ejercicio que tiende a
andar con paso inseguro por las veredas desgastadas y predecibles del
pensamiento, en contraste con la atencion a la vocacién exploratoria de
la filosofia capaz de arriesgarse a quedar extraviada o a inventar nuevas
rutas. La filosofia convencional tiende a la esterilidad y a la censura de
todo aquello que no se apega a las recetas, no digamos probadas, sino
aceptadas por ciertas comunidades.

3. Alberto Saladino comenta: “[...] no existe una historia de la filosofia tinica, sino pluralidad de ellas [...]
en América Latina el cultivo de la historia de la filosofia no se restringe a la mera disciplina intelec-
tual sino [sic] se encuentra comprometida con la contextualizacién de las formaciones econémicas y
politicas en cada época, [es necesaria] la clarificacién de una periodizacion alternativa [...]”. Alberto
Saladino Garcia, Revindicar la memoria. Epistemologia y metodologia sobre la historia de la filosofia en
América Latina, Universidad Auténoma del Estado de México/Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 2012, p. 121. Como muestra de una historiografia mas abierta del pensamiento, Andrés
Martinez Lorca reflexiona acerca de la filosofia isldmica ibérica en tanto filosofia extremo-occidental.
Sus cuestionamientos invitan a reconsiderar las rigidas categorias con las que se clasifican las ideas.
Cfr. Andrés Martinez Lorca, La filosofia en Al Andalus, Almuzara, Cérdoba, 2017, pp. 7-9.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Se le niega al pensar del hoy, casi por completo, cierta autonomia del
legado del pasado. El denso y voluminoso tratado, el opusculo o el fa-
moso articulo que cambio el destino de la filosofia han de ser evocados
unay otra vez hasta la niusea. El momento que fugazmente se nos es-
capa, llamado por convencion “presente”, representa en si un problema
filos6fico que intentaré esbozar en las siguientes paginas. Se le resta
importancia por considerarse una temporalidad ya dada y a la mano, y
de la cual se obvia su comprensién porque se habita en ella y punto. Se
acepta su complejidad y dindmica constantes, pero, generalmente, se
rehtye abordarlo como tema de la filosofia por temor a caer en modas
triviales.* El comentario laudatorio o tendente a la polémica acotada
del legado de antafio es una constante en gran cantidad de los estudios
filosoficos de los dltimos ciento cincuenta afos. Sin menospreciar la
conciencia histdrica que toda disciplina debe tener, urge conseguir
cierto desapego de las ideas del ayer.

La filosofia es como un lienzo pintado por incontables manos que pau-
latinamente es llenado de figuras, colores y texturas. Generaciones
de pintores entregan su contribucién a la inmensa obra entera. Hay
que tener en mente que el cuadro colectivo no es homogéneo; que su
verdadero valor radica en ser, al mismo tiempo, retrato y paisaje, ex-
presion realista, abstracta y fantastica. Los ejecutantes de los pinceles
ni siquiera llegaran a un acuerdo unanime sobre lo que es la pintura y
qué significa el acto de pintar. Y los trazos que se han adherido al paso
de los siglos pueden revelar nuevas escenas o intentar corregir otras
anteriores a partir de ciertas bases muy generales. Empero, la mano
y el momento que cubren un trozo mas de la superficie en blanco del
lienzo filoso6fico siempre aportan algo nuevo. Es casi imposible inventar
nuevos colores o figuras geométricas —la creacion a partir de la nada

4. Alberto Caturelli configura en uno de sus estudios la idea de “moda” de la siguiente manera: “[...] es
necesario tener cuidado con la moda (manera, modo o modus transitorio) que irrumpe, parece domi-
narlo todo [...] y retorna a la nada”. Alberto Caturelli, Historia de la filosofia en la Argentina 1600-2000,
Ciudad Argentina, Buenos Aires, 2001, p. 48.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

es una tarea exclusiva de Dios—; sin embargo, se cae en excesos cuando
se acepta la reflexion dirigida exclusivamente por referencias librescas
como Unica via posible para filosofar. Es entonces cuando se anda en
circulos al hacer observaciones, comentarios, revisiones, recuentos...
y, sin cesar, se “descubren vigencias”, supliendo con ellos el esfuerzo
por producir ideas para pensar el propio entorno. Andar por propio
pie —y no inventar el acto de andar— es una iniciativa que en algunas
comunidades académicas es vista con suspicacia, tildindola de ser una
expresion pseudofilosodfica, un acto de rebeldia disciplinar o expresion
de la mas rotunda ignorancia de fuentes, autores y tradiciones que se
hacen a un lado al omitirlos como cimiento e inspiracion, al rehuir
revisarlos y debatir sobre ellos.’

La erudicion filosofica es una virtud que se adquiere a través de la con-
sagracion de una vida al estudio riguroso de textos e idiomas. La ver-
dadera erudicién filoséfica es un logro excepcional mas que un saber
disciplinar que cualquier profesional del area tiene. Un conocimiento
de esa naturaleza no s6lo habilita en la identificacién de tradiciones,
sino que lleva a la comprensién panoramica de la humanidad, supe-
rando la visién especializada y tal vez narcisista que la filosofia puede
tener de si misma. La polimatia es capaz de configurar escenarios ar-
ticulados en los que el derecho, la teologia, la tecnologia, la retoérica,
la historia, las ciencias, las artes, las lenguas, los mitos y la medicina
colaboran para abrir ventanas que permiten observar la realidad en
su pleno movimiento. La erudicion, pues, no podria definirse como
el refugio en una oscura biblioteca, sino como una sed insaciable que
lleva a beber en cuanto arroyo y rio sale al paso. Y para encontrarse
con los cauces de agua es preciso andar.

5. En Memorias: I. Ulises criollo. La tormenta, Vasconcelos cita un comentario que Antonio Caso le hizo
en la época del Ateneo. A partir de él podemos dilucidar algunos elementos que definian la creativi-
dad filos6fica dentro de ese circulo: “Es curioso —observé—: ha escrito usted bastantes paginas sin
hacer cita y sin perder de vista su tema [...]. Es raro que nosotros no podamos escribir asi [...]. En fin:
es original su trabajo y lo felicito”. José Vasconcelos, Memorias: I. Ulises criollo. La tormenta, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1983, p. 235.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Acercarse, pues, al tiempo que estd aqui es un ejercicio que suele com-
plicar la meditacidn de una filosofia corta de miras. Hay que tomar a
la filologia y a la historia de las ideas como el motor que impulsa toda
reflexion posible. En una actitud revisionista de esa postura veremos
que los fildésofos mas ilustres no han sido, por definicién, conocedores
acuciosos del pensamiento de sus predecesores, y no es regla que el
glosado de las obras célebres constituya parte de la metodologia se-
guida por todo fildsofo. Sin desligar el filosofar de sus raices, considero
que pensar el aqui y el hoy debe efectuarse con una nocion clara de
ambos adverbios; de lo contrario, el pasado se estaria prolongando
unay otra vez, o bien, se pensaria en la quimera del futuro irrealizable.
Ciertamente, somos el resultado del pasado, pero me rehtso a conce-
birnos como sus esclavos. Al proponer concentrarnos en este momento
para filosofar no me pronuncio por una tacafieria reflexiva, sino por la
apropiacion de las circunstancias que nos “pertenecen” —y son irre-
petibles— atendiendo el turno de filosofar que otros (en el pretérito)
no despreciaron. Consagrarse a pensar en la filosofia contempordnea,
de nuestro tiempo, del presente, de la actualidad, o esforzarse por par-
ticipar en las vanguardias filoséficas, de manera alguna garantiza la
originalidad, la novedad, la adhesion a un pensamiento de conciencia
politica y social, o ser participe de la tan anhelada filosofia prdctica que
obsequia sus frutos a un sinfin de actividades humanas.

El cambio social es un factor activo presente en la mentalidad del
hombre civilizado. Desde el siglo XVIII hasta nuestros dias el “cambio”
estd manifiesto en la concepcién de esferas como las revoluciones
nacionales, cuya madre primigenia es la Revolucion francesa —o, al
menos, eso dice el manual—. También se refleja en la mejora constante,
es decir, un proceso de adaptaciéon que bien puede encontrarse tanto
en los sistemas educativos como en los de produccién; o bien, entre
muchos otros, en la actualizacion iterativa que distingue los avances
tecnoldgicos (especialmente en materia de telecomunicaciones y en los
desarrollos de la medicina). A pesar de que el cambio es una constante,

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

cuando se lo aborda como engrane articulador de la filosofia viva que
nos rodea se lo ve con desconfianza, se lo deja fuera, se lo desconecta
de lo que se considera el pensamiento significativo y verdaderamente
trascendente para la humanidad. Pareceria que algunas filosofias an-
helan asirse a un punto fijo e invariable, pues de esa manera pueden
atenerse a fotografias en las que el movimiento se insiniia mientras
se prescinde del cambio o s6lo se lo sugiere como algo que existe en
algun lugar, pero que, de ser introducido al filosofar, pervierte un pen-
samiento serio y riguroso. Estudiar la filosofia del aqui y el hoy exige
un esfuerzo extraordinario que conduce a la revision de fuentes que
se producen en el momento mismo. Cabe resaltar que las “fuentes” de
tales investigaciones pueden resultar efimeras y poco ortodoxas en
comparacion con los densos materiales usados para internarse en los
grandes sistemas de la filosofia. En ciertas circunstancias, una publi-
cacion en Twitter, un video tomado con un teléfono celular o los pro-
ductos culturales desechables emanados de la mentalidad consumista,
tan influyente en nuestros dias, podrian representar una referencia de
las meditaciones de este momento.

La filosofia mas cercana al aqui'y al hoy, ésa que se discute en congresos
y se estudia en las maltiples facultades con la etiqueta “contempora-
nea”, en el mejor de los casos, data de veinte o treinta anos atras. En-
tonces, <coOmo se han pensado los afios méas recientes? Es una pregunta
tan incobmoda como incitante para hacer una filosofia diferente, que
obliga al interesado a entablar didlogo directo con quien propone un
conjunto de ideas; a observar las reacciones de grupos e interlocutores
que discrepan de ciertas posturas; a comprender la articulacién de
los tentaculos de la politica académica que reaccionan en contra o a
favor de posicionamientos educativos, politicos, econémicos, sociales,
juridicos, religiosos y estéticos, es decir, areas de la vida de las que
nuestra disciplina no puede desconectarse para refugiarse en investi-
gaciones abstractas.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Esa filosofia del pasado, que tanto admiramos, también poseia un alma,
un soplo que la mantenia en movimiento. ¢Cémo habriamos percibido
alos cinicos, a Carneades o a Vico si hubiésemos sido sus contempo-
raneos? No me estoy manifestando contra las tradiciones de nuestra
disciplina, contra el valor innegable de las reflexiones del pasado o las
aportaciones de los maestros de siglos atras; tan s6lo hago una invita-
cién a pensar el momento que nos pertenece y que podemos poseer
en tanto habitat nuestro.

En el contexto que vivimos, buena parte de las tradiciones’ filoséficas
no pueden separar la historia de la filosofia del filosofar. Ello cons-
truye una relacion de dependencia en la que la reflexion de lo que
esta a la mano se convierte en algo anecdético o en un pretexto para
verificar, una vez mas, la vigencia y actualidad de lo que se dijo y pen-
s6 en circunstancias muy diferentes a las nuestras. Me abstendré de
hablar de los griegos, no por carecer de importancia, sino para evitar
caer en lugares comunes. Pongamos por caso a Alexander Gottlieb
Baumgarten, un filésofo que incluyen los manuales de filosofia como
una referencia obligada para entender la ontologia y la estética en
tanto areas formales de nuestra disciplina, cuyo origen nos remite a
la nada despreciable catedra del profesor (Lehrstuhl). Ahora hagamos
memoria de nuestras experiencias académicas: ¢con cuantos estudios
del pensamiento de este hombre ilustre nos hemos topado a lo largo
de nuestra carrera? Por supuesto, no s6lo me refiero a los escritos en
lengua castellana, sino también en otros idiomas occidentales. ¢Qué
tan frecuente es la revision de sus ideas en clases, seminarios y foros
académicos? El ambiente de la catedra alemana en las universidades de
los siglos XVIII y XIX merece un tratamiento, a la par, historiograficoy

6. Alberto Caturelli define la tradicién en los siguientes términos: “Es claro que la tradicién es acto
presente de dar (trado, de trans y do, yo doy); acto que supone el pasado no como mero pretérito
sino como presente y, al mismo tiempo, con distencién hacia el futuro (presencia del futuro). Luego,
el tiempo interior (tiempo histérico) es tradiciéon en cuanto acto de transmitir, es decir, el transito del
pasado al futuro y, en ese sentido, es tension hacia el futuro como proyeccién del pasado en el presente,
hasta podria decirse que es cierta memoria del futuro”. Alberto Caturelli, Historia de la filosofia..., p. 41.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

de la filosofia de la cultura, ya que su estructura y resultados influyen
todavia en la construccion del conocimiento. Las ciencias, las artes y
la filosofia han encontrado ahi un espacio en el que, simultaneamen-
te, pueden darse tanto la sujecién y la censura como la libertad y el
didlogo abierto. En varios paises de América Latina no existe la figura
de la catedray el catedratico, al ser este tltimo un simple siné6nimo de
“profesor universitario”. En tales condiciones ¢podriamos vislumbrar
una tradicion alrededor de la filosofia de alguien con la influencia de
Baumgarten? El ejemplo citado pretende sefalar la obstruccién y apre-
suramiento para construir una autoconciencia histérica de la filosofia a
partir de menciones de un filésofo de nombre célebre, pero realmente
desconocido en su quehacer (por lo que se cae en una evocacion
vacia de “famosos”). He traido a colacion, pues, el caso de un fildsofo
que pudiera considerarse “marginal”, no porque los estudios de figuras
como Aristoteles, Avicena o Rousseau estén exentos de semejantes
huecos, sino para evidenciar practicas muy arraigadas que sé6lo condu-
cen a tener una visioén superficial de la historia de nuestra disciplina.
Si en el caso de Baumgarten (relativamente bien acotado) saltan in-
consistencias, ¢qué podemos esperar de figuras que han sido objeto de
caracterizaciones reduccionistas, manejos facciosos, manipulaciones
en sus escritos o especulaciones incansables a lo largo de los siglos?
Entonces, ¢qué tan clara es y qué tanto alcance tiene la auscultacion
de la identidad histérica de la filosofia académica?

La filosofia no ha sido la excepcion de recortes y trasquiladas generali-
zadas hoy que la austeridad y la simplificacion imperan en la educacién
universitaria de todo el mundo. El estudio meticuloso de las fuentes
se evade con mayor descaro al visualizarlo como una carga engorrosa
encomendada a los especialistas. El conocimiento de lenguas, asi como
los saberes relativos al tratamiento de textos se extirpa, casi del todo,
de las aulas de licenciatura para postergarse a posgrados ideales que
son cursados por semi-angeles. En el mundo real, diversas maestrias
y doctorados en filosofia se disefian, administran y evaldan pensando



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

en la eficiencia terminal, mis que en la generacién de nuevo conoci-
miento. Esos programas buscan robustecer nimeros y porcentajes,
y se preocupan por complacer a funcionarios y politicos para que la
“filosofia” no sea desterrada del presupuesto. No es poco comun que
se evada el rigor confundiendo la laxitud y la pereza mental con la
adaptacion a las necesidades del mundo actual. Asi, me pregunto, équé
tanto se cuida y nutre esa tradicion histdrica en la ensefianza y cultivo
de la filosofia en el siglo XX1? ¢Qué tanta conciencia filosofica se forja en
realidad? ¢De qué manera, pues, se distingue la filosofia de su historia?
En estos meses de pandemia, en los que es imposible mantenerse al
margen de los controles sanitarios, de los reportes epidemioldgicos de
los gobiernos del mundo o de las restricciones para transitar dentro
y fuera de nuestras propias ciudades, se ha hecho patente la insultan-
te pobreza padecida por la mayoria de los paises de América Latina.
Todo parece indicar que el sistema de castas no se ha ido, que millones
de personas estan desconectadas de los sistemas de informacidén méas
elementales. Podria parecer imposible de creer, pero hay contempora-
neos nuestros que aun no se han enterado de que atravesamos por una
pandemia. No es cuestion de ignorancia o indolencia, es marginaciéon
flagrante. Factores que forman parte de la cotidianidad de los estudian-
tes de clase media, como el exceso de trafico en la red, el aburrimiento
por asistir a la escuela frente a una pantalla, la improvisacion, a veces
no muy afortunada, de los sistemas educativos de todo el mundo, asi
como problemas de salud vinculados al sedentarismo estan fuera del
espectro de la realidad de la mayoria de los habitantes de nuestro
continente. Ante los hechos rotundos, creo necesario preguntar lo si-
guiente: ¢nuestra filosofia académica esta lista para pensar sobre es-
tos escenarios? ¢Como se plantean las condiciones de paises para los
cuales los avances tecnoldgicos, la justicia social y la democracia son
utdpicos? éCon qué herramientas contamos para enfrentar esas condi-
ciones? ¢Qué actitud toman los fildsofos ante este aplastante presente?



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 30  N© 115

La filosofia contemporinea

La filosofia, a ojos de muchos que son ajenos a ella, es una disciplina
estrictamente historica que vuelve sobre sus pasos una y otra vez.
Pareceria que el pasado fue el gran momento que sirvi6 para filosofar,
que ahora sdlo se vive de la remembranza del ayer. Cuando se piensa
en el momento que habitamos, tradicionalmente se habla de una fi-
losofia contempordnea, dandose por sentado qué se entiende por tal
adjetivo. Sin embargo, la demarcacion cronologica no es tan clara como
podria creerse. El Diccionario de la lengua espafiola define el adjetivo
“contemporaneo” en tres acepciones, a saber, 1) Existente en el mismo
tiempo que otra persona o cosa. 2) Perteneciente o relativo al tiempo o
época en que se vive. 3) Perteneciente o relativo a la Edad Contempo-
ranea.” Mas alla de ubicar en la misma temporalidad algo o a alguien,
el Diccionario no aporta mucho.® El tercer significado nos remite a una
cronologia acotada, en el mismo diccionario, como la “edad histori-
ca mas reciente, que suele entenderse como el tiempo transcurrido
desde fines del siglo XVIII o principios del XIX”. Por deprimente y
anacrénico que pudiera parecer, no es tan descabellado pensar en una

7. Real Academia Espafiola, “Contemporaneo”, en Diccionario de la lengua espafiola, en https://dle.rae.
es/contemporaneo Consultado 3/V/2021.

8. Sobre la filosofia producida en la segunda mitad del siglo XX, Jests Antonio Serrano Sanchez sefiala:
“Tenemos asi una flexible franja de tiempo que nos permite incluir a importantes autores pertene-
cientes a la escuela fenomenolodgica y a sus criticos, quienes desarrollan importantes aportaciones
como reaccion de estupor, indignacién o esperanza ante los horrores vividos en la guerra, pasamos
posteriormente a los existencialismos, tanto ateo como cristiano, enfocados ambos en el problema
del sentido del ser humano en el mundo. Esta periodizacién nos permite contar con unos cuarenta
o cincuenta afios de distancia, tiempo suficiente para evaluar el aporte de cada autor y constatar
las representaciones de su pensamiento. El tiempo nos da perspectiva y nos permite juzgar mas
equitativamente todos los aportes, no obstante, en no pocos casos, la controversia sigue en torno a
ciertos personajes”. Jestis Antonio Serrano Sanchez, Filosofia actual: en perspectiva latinoamericana,
Universidad Pedagdgica Nacional/San Pablo, Bogot4, 2007, p. 6. Es de sefialarse que Serrano establece
como sindénimos “filosofia contemporanea” y “filosofia actual” (ibidem, p. 8), y, a pesar de que la obra
citada declara una perspectiva latinoamericana, se expone la filosofia del siglo pasado como una
actividad exclusiva del continente europeo, sin menospreciar el hecho de que siempre se busque una
vision histoérica de las ideas (pareceria que, irremediablemente, no hay otra dptica de nuestra disci-
plina). Por desgracia, en América Latina también hemos tenido nuestras guerras. Pienso, por ejemplo,
en los levantamientos de Guatemala, El Salvador, Nicaragua, Honduras, las irrupciones de golpistas en
Argentina, Chile y Venezuela, la guerra sucia vivida en México o los interminables conflictos por el
narcotréfico y la guerrilla en Colombia... ¢Son guerras que no tienen la talla para ser pensadas por
la filosofia universal?



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

filosofia cuyos hilos nos atan a la Ilustracién y a la época dorada de
los evolucionismos decimondénicos en una dimensidén amplisima que
toca todas las esferas de la vida colectiva de las personas. Democracia,
educacioén, ciencia, tolerancia, tecnologia y libertades ciudadanas son
los topicos a los que la filosofia no ha podido renunciar desde entonces,
dando por hecho que estaban en el pensamiento racional europeo de
hace mas de 200 anos. Los debates y las polémicas pueden cuestionar
los prolegémenos de la mentalidad originaria de entonces, pero jaméas
llegaran a revisarlos a profundidad. Bajo esas condiciones la Ilustracion
es la pauta a seguir para la mayoria de las filosofias del Occidente (aun
a finales del siglo XX y lo que llevamos del XXI). La llamada “filosofia
clasica griega” queda relegada y adquiere importancia s6lo en funciéon
de sus posibles conexiones con la mentalidad y la axiologia ilustradas.
De ahi que me atreva a preguntar qué tan actualizada esta nuestra con-
temporaneidad. Se han visto caer sistemas monarquicos, marxismos,
dictaduras y regimenes teocraticos, considerados por muchos filésofos
como etapas ya superadas de la historia social. Empero, ¢acaso no ha
sufrido la democracia serios descalabros no s6lo en América Latina,
sino en economias solidas de Europa? Pese a ello, algunas ideas vi-
gentes acufiadas en la Francia ilustrada siguen guiando la politica, la
economia y la educaciéon de muchos de nuestros pueblos. Se olvidan
0 minimizan los mecanismos y efectos del poder colonial que buscaba
justificar el esclavismo, la explotacioén de los semejantes y la discri-
minacidén; mecanismos legalizados a partir de un derecho y una razén
confeccionados a la justa medida de las necesidades de quienes tenian
el poder. Las cosas no han cambiado tanto: ese derecho internacional
(hijo prodigo de la Ilustracién) que garantiza el respeto por los de-
rechos humanos nunca llevara ante un tribunal internacional a los
artifices de guerras y abusos inhumanos cometidos por mandatarios
de Estados Unidos, Inglaterra, Holanda, Francia, Rusia, China... Sin el
afan de hacer un juicio moral de la historia, es importante enfatizar
las flagrantes contradicciones de las sociedades herederas de cierta
manera de pensar y hacer las cosas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

Encuentro en la preservacién de algunas concepciones del raciona-
lismo ilustrado cierta discordancia con la mentalidad que impera en
nuestro tiempo, preocupada por detectar sefiales de practicas caducas
y anacroénicas, tendente a la renovacion absoluta y, a veces, angustiada
por desmontar la memoria colectiva y personal. Nuestros dispositivos
electrénicos no podrian captar mejor el espiritu de este momento:
teléfonos, consolas de videojuegos y computadoras nos acosan diaria-
mente para pedirnos autorizacion de descargar nuevos contenidos para
que los usuarios mantengan mas seguros sus equipos, para que estén
mejor comunicados, para aprovechar al maximo las bondades de las
incontables aplicaciones presentes en todos los aspectos de nuestras
vidas. Asi pues, el impetu de estar al dia podria ser un tanto contra-
dictorio con mantener unos prolegémenos ilustrados que, si bien han
inspirado cambios sociales importantes, también resultan inequita-
tivos e insultantes en las sociedades autodenominadas progresistas.
¢Qué limites tiene la filosofia contempordnea? éQué tan comprometidos
estamos para revisar filosoéficamente el pensamiento que nos guia? Me
refiero a reflexionar de forma critica sobre las raices que sostienen a
nuestra civilizacién.

Gustavo Leyva propone la conexion de la filosofia mexicana con el que-
hacer filos6fico mundial contempordneo desarrollado principalmente
en la Europa continental:

[...] para plantear en modo mas preciso una interrogacion sobre la auto-
comprension del pais en el horizonte de la cultura hispanoamericana y, en
general, del mundo contemporaneo, ofreciendo, ademds, un territorio mds
fértil para la recepcidn de la filosofia europea (especialmente la alemana y la
francesa) y para la institucionalizacion y profesionalizacién de la disciplina
en México.’

9. Gustavo Leyva, La filosofia en México..., p.13. Cursivas del autor.

74



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Al momento de reducir la actualizacién filoséfica a dos paises se can-
cela un sinfin de posibilidades de pensamiento de las que podriamos
nutrirnos. De igual modo, se asume que Francia y Alemania poseen
una lucidez intelectual que otros pueblos no tienen. Sin duda, hay una
rancia tradicién en ambos, pero la tradicién no lo es todo en filosofia.
Por ejemplo, la filosofia de Europa del Este y del mundo eslavo nos es
casi desconocida. El caldero espiritual de la peninsula ibérica medieval
forj6 tradiciones por toda Europa y América colonial, y, a la fecha, no
es estudiado con la seriedad merecida (por no consignar la de otros
continentes). Segun lo anterior, la filosofia contempordnea podria en-
tenderse como la filiacidon a unas lineas especificas de pensamiento a
las que debe estarse atento para mantenerse al dia.

Algunos sostienen que Nietzsche podria considerarse contemporaneo
nuestro por la vigencia de algunas de sus criticas dirigidas al cristia-
nismo, a la racionalidad y a la filologia clasica no s6lo como manifesta-
ciones del espiritu, sino como credos de Occidente. Empero, localizar
parte de nuestra contemporaneidad mas de cien afios atras trae consigo
algunas dificultades historiograficas. Por ejemplo, habriamos de re-
conocer que muchos filésofos nacidos décadas después de Nietzsche
desarrollaron ideas que nada tienen en comidn con nuestro entorno.” Y
no es sencillo establecer la manera en que construimos los nexos con
los que vivimos y los mecanismos para dejar dentro o fuera reflexiones
y pensadores. Quiza sea mas facil elaborar una vision del pasado lejano
porque esta distante y porque es menos dificultoso ponerlo en blanco
y negro, idealizarlo o armarlo arbitrariamente como rompecabezas he-
cho bajo pedido que altera el tamafo de sus piezas y, de ser necesario,
inventa algunas que nunca existieron. Cabe preguntarnos hasta donde

10. Como muestra del problema que implica delimitar la contemporaneidad y la actualidad, véase Damiin
Islas Mondragén, Teorias Contempordneas del Progreso Cientifico: Un andlisis filoséfico en torno al
progreso cognitivo de la ciencia, Plaza y Valdés, México, 2015, pp. 15-19. En esa obra, ambas se establecen
como sindnimos, a pesar de que la segunda se articula a partir de posicionamientos evolucionistas de
Benn y de Sarton. A lo largo del texto se citan autores mas recientes, aunque llama la atencion que la
temporalidad se fije en esos términos.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

estamos dispuestos a hacer llegar a la historia de las ideas. La critica
de Michel Onfray es de suyo pertinente:

Los mismos autores, los mismos textos de referencia, los mismos olvidos,
los mismos descuidos, las mismas periodizaciones, las mismas ficciones, sin
duda asombrosas y, que, sin embargo, han sido repetidas hasta la saciedad
(por ejemplo, la existencia de un Democrito presocratico, por definiciéon
anterior a Sdcrates, pese a haberle sobrevivido entre treinta y cuarenta
anos). Entonces, épor qué esos objetos diferentes para expresar una version
idéntica de algo tan variado y tan profuso?”

Pensemos, para ilustrarlo, en la visién que hoy tienen muchos circulos
acerca de la Edad Media y de su filosofia o, mejor dicho, sus filosofias:
un esbozo poco serio y carente por completo de rigor metodolégico,
concentrado en un pufio de obras, autores y lineas de investigacion que
descartan cddices casi desconocidos, tradiciones olvidadas o ignora-
das; ademas de que manifiesta absoluto desinterés por reconstruir la
vida de sociedades pensantes cuya complejidad y capacidad de didlogo
superan a algunas del siglo XXI.

La filosofia de nuestro tiempo

Es facil engancharse con el espejismo de la contemporaneidad enten-
diéndola como el momento que nos resulta comun en el tiempo; ahi
donde compartimos lugares y acontecimientos, un marco referencial
que facilita el didlogo construido a partir del lenguaje especifico del
presente —vehiculo de ideas para transitar por una reflexién mas o
menos comun—. O bien, la contemporaneidad puede ser vista como
el espacio que contiene las vanguardias del pensamiento. No obstante,
hay una pregunta que sale al paso: icomo erigir las fronteras de esta
temporalidad? ¢Cudl es nuestro tiempo historico? ¢Podria separarselo

1. Michel Onfray, Las sabidurias de la Antigiiedad. Contrahistoria de la filosofia, I, Anagrama, Barcelona,
2000, p. 17.

76



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

de un tiempo filosofico? Hoy y aqui, al entender de algunos, vivimos
una posglobalizacion. Otros se concentran en las telecomunicaciones,
en particular en las redes sociales, al colocarlas como epicentro de
nuestro tiempo. Pero hay otros parametros como el poscolonialismo o
las libertades sin precedente, que, segin nos dicen, disfrutamos. Otra
version del hoy podria ser la “Edad del Plastico”, asi como hubo una
Edad del Bronce —éo podriamos visualizarla como la “Edad de la Comi-
da Rapida” o la “Edad de la Economia Corporativa”, “Edad del Teléfono
Inteligente”, la “Era Digital”?—. ¢Cual nota define nuestro momento?
Y este momento, ¢qué tanta conexion puede tener con los siglos XIX
y XX? Entiendo que la historia no puede reducirse s6lo a un aspecto
aislado, a una practica o un territorio. La cuestion aqui es justificar cual
es el ambiente que sera tomado como primario, del que dependen los
demas. Por poner s6lo un ejemplo, podria decirse que las redes sociales
tienen hoy un papel determinante en la seguridad personal e interna-
cional, en el comercio, la educacion, la salud y un largo etcétera de
esferas. Pareceria, pues, que hay dependencia absoluta de estas redes
virtuales; sin embargo, si se toma en cuenta la totalidad de la poblacion
mundial, bien podriamos preguntar cuantos seres humanos existen
en ellas. Hace falta vivir aqui y hoy para entender la necesidad de
conservar una postura mesurada respecto a la insultante marginaciéon
que padecen la mayoria de los seres humanos del planeta, a pesar de la
proliferacion de dispositivos electronicos e infinidad de aplicaciones
que éstos pueden albergar. Es preciso forjarse una opinidn filosofica del
tiempo que compartimos para asi pensar en las cosas que lo integran.

Entiendo por “filosofia de nuestro tiempo” un acto de apropiacion en el
que pensamos las circunstancias que nos constituyen como individuos
y comunidades. En este acto se producen conceptos, ideas, argumen-
tos, reflexiones y —épor qué no decirlo también?— prejuicios, ideas
preconcebidas, absurdos y contradicciones. La sumatoria de todo ello
constituye un filosofar con sello propio y provisto de raices e historia;
aunque, de cierta forma, independiente y original. La bisqueda de



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

identidad histérica podria ser uno de los aspectos constitutivos méas
importantes de la filosofia de nuestro tiempo. Se tiene temor de en-
sayar en este campo y de caer en modas vacias, tal como lo consigna
Caturelli.” Se mira al pasado compariandose siempre con filosofos y
tradiciones, la mayoria de las veces idealizados y vistos de manera
desproporcionada. Podria decirse que recurrir a la historia de la filo-
sofia, en este contexto, es mas una busqueda de refugio que un acto
de autoconciencia. En la cercania, Russell, Wittgenstein, Heidegger,
Foucault, Gadamer y Habermas son concebidos como los representan-
tes actuales de una manera “monumental” de hacer filosofia, es decir,
una que trasciende fronteras e idiomas, que reanima el legado filoso-
fico milenario, a la vez que brinda meditaciones frescas y vigentes. En
suma, es una filosofia con vocacion social capaz de inspirar mejores
formas de convivencia colectiva. Ese filosofar ejemplar dificilmente
puede emularse; de ahi que se evada el riesgo de meditar en lo cercano
y que sean admirados los pensadores consagrados del siglo pasado, mas
por reflejo que por el conocimiento critico y minucioso de su trabajo.
Reitero, no hago una exhortacién a la anarquia filoséfica, sino sélo a
un ejercicio de conciencia.

A lo largo de la historia de la filosofia nos encontramos con inconta-
bles “facciones”, “escuelas”, “tradiciones” (como prefiera uno llamar-
las) que han compartido una misma época mientras se han dado a la
tarea de desacreditar al contrario hasta el extremo de considerarlo
alguien completamente ajeno a la filosofia. En nuestro tiempo es un
tanto complicado explorar el quehacer filosoéfico entendiéndolo como
un espacio homogéneo y terso en el que las ideas se desarrollan con
tolerancia y armonia. Las disputas filosoficas ya no son nuevas; por
ejemplo, las controversias entre estoicos y escépticos o entre cartesia-
nos y empiristas radicales no nos llegan directamente como las con-
tiendas desarrolladas hace menos de setenta afios. En algunos espacios

12. Alberto Caturelli, Historia de la filosofia..., p. 48.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

—de Europa y América Latina— donde todavia no se da vuelta a la
pagina de temas trillados, es frecuente que la filosofia esté envuelta
en torrentes de pasiones y egos, y que no siempre entable didlogos
mesurados y tendentes al intercambio de ideas. Cuando pretendemos
mantener una perspectiva imparcial de nuestra disciplina, hay puntos
en los que resulta imposible. Recurriendo al desgastado ejemplo del
neopositivismo légico y de algunas afirmaciones de Wittgenstein en
el Tractatus,” me viene la pregunta sobre c6mo hacerlas coincidir con
otras maneras de pensamiento desarrolladas en ese momento (como
el existencialismo), que eran incompatibles, sabiendo que ambas se
descalificaban la una a la otra como parte de la filosofia. El estudioso
que reconcilia los bandos contrarios desde una perspectiva “mesurada”
y “neutral”, con la intencién de hacer un sumario filoso6fico, parte de
una definicion operativa de lo que la disciplina es. Y por mucho que se
esfuerce en fungir como arbitro, en no menospreciar ni sobrevalorar,
quedara de relieve cierta preferencia.

Esas filosofias de principios del siglo pasado todavia dejan sentir su im-
pacto en el pensamiento que hoy se reproduce y construye: reflexiones
surgidas en la primera década del siglo XX, enmarcadas en una Europa
monarquica de mentalidad abiertamente colonial, fiada de la cienciay
la tecnologia; en un Estados Unidos de politica racial, o bien, “democra-
cias” en las que la mujer era juridicamente menor de edad. Haciendo
examen de honestidad nos preguntamos si esos afios forman parte
de nuestro tiempo. Pareceria que los elementos enumerados pertene-
cen a una época a siglos de distancia de la nuestra. Pretender allanar
cualquier periodo de la historia mientras se ignoran los claroscuros
inherentes a todo proceso humano puede conducirnos a perspectivas
tan lamentables como las versiones oficiales de las guerras de inde-

13. Por ejemplo, “Er mufl diese Sitze tiberwinden, dann sieht er die Welt richtig” (6.54). “Debe superar
estas proposiciones, entonces verd el mundo de forma correcta”. Ludwig Wittgenstein, Tractatus
Logico-Philosophicus. Logisch-philosophische Abhandlung, Suhrkamp Verlag, Berlin, 2001, p. 115. Tra-
duccién propia.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO ¢ ANO 30  N© 115

pendencia de nuestros paises en América Latina. En los afios en que se
gestaron tales procesos hubo partidarios y detractores, pero también
facciones que permanecian indiferentes. Reconstruir el proceso ideo-
l6gico de las emancipaciones nacionales de Latinoamérica exige aden-
trarse en los recovecos de entonces, de la misma manera que es una
tarea ineludible para la comprension de la filosofia de nuestro tiempo.

Asi, la definicién de la filosofia cercana a nosotros en el tiem-
po no puede perfilarse de forma tan clara como pareceria. Este hecho
no debe redundar en la renuncia de producir filosofia vinculada con las
cosas que nos atafien; sin embargo, lo que debe tomarse en cuenta son
las encrucijadas metodoldgicas™ que deben resolverse para conseguir
abordar nuestra temporalidad con mayor tino. Nunca alcanzaremos
una total nitidez de la realidad, y no estaria tan seguro de que el pen-
samiento menos alejado de nuestra generacidén y época sea ése del
que tenemos méas elementos para comprender. Quiero colocar sobre
la mesa, pues, la gran dificultad que estriba en configurar una idea
operativa de una filosofia de nuestro tiempo. En principio, existe escaso
consenso para hacer y estudiar la filosofia producida en los ultimos
cien afos. A partir de ese punto, pues, abordemos el problema como
una cuestiéon propia de la filosofia de la historia y de la filosofia de la
filosofia al colocarnos a nosotros mismos, los practicantes de la filo-
sofia, como entidades que, al pensar y disentir, poco contribuimos a
consolidar el quehacer filoséfico con mayor uniformidad. La filosofia
vive de la polémica y el desacuerdo, y minimizar un factor capital de
nuestra disciplina conduce a la normalizacion de las ideas, lo que des-
naturaliza la inquietud de quienes se atreven a pensar.

La filosofia de nuestro tiempo puede verse con la lente del anacronismo
o como un campo de batalla en el que estan en disputa territorios y

posturas que, en los hechos, quiza nunca entrarian en controversia.

14. Yo le llamaria “hacer una filosofia de la filosofia”.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Es también un hecho que ahi se producen pseudopolémicas al calor
de los estudios librescos de las cosas. Por consecuencia, se enfrentan
a muerte colegas que, sencillamente, discrepan en puntos de vista,
pero cuya coexistencia civilizada es parte de una realidad disciplinar
desconocida por quienes pretenden reconstruirla a la distancia o al
cobijo de una vision binaria de las cosas. Describo circunstancias en
las que florece la polémica; no porque se pueda transitar entre ellas
sin caer en excesos y errores, sino todo lo contrario: las muestro como
una parte de los obstaculos que debe sortear quien busque adentrarse
en el pensamiento reciente. La comunicacioén y el entendimiento no
son las capacidades mas desarrolladas en la posmodernidad. Entonces,
¢qué hacer ante tales circunstancias? ¢Guardar silencio? Definitivamen-
te, no. Los errores y pronunciamientos partidarios que manifestemos
son parte del espiritu de nuestro tiempo; delatan la apropiaciéon que
hagamos del pensamiento vivo al que nos acerquemos. iCon cuinta
autoridad son sefialadas las lecturas sesgadas que Spinoza o Leibniz
hicieron de Descartes, en las que salta a la luz su parcialidad que reduce
la exégesis a la proyeccion de sus pensamientos en una filosofia ya en
el centro de la atencidon y el debate de las comunidades filoséficas de
buena parte de América y Europa! Con la misma nitidez seran ajus-
ticiadas nuestras lecturas filoséficas de la Escuela de Frankfurt, del
posestructuralismo, de la teologia de la liberacién, de la fenomenolo-
gia o del psicoanalisis. Considero necesario lanzar una pregunta: équé
tanta disposicion tenemos para dedicarnos al estudio del pensamiento
que se construye en nuestro tiempo? Sin ir tan lejos, enfoquémonos
en la parte del mundo que habitamos. Pienso en mi caso particular, en
Ciudad Juérez, una zona fronteriza a la que se le acentiia su condicién
de complejidad y de transito, siempre en movimiento. Sin embargo,
esta concepcion no pasa de ser una mera descripcion, y no un ejercicio
filosofico real y concentrado en adentrarse en maneras de pensar y en
expresiones diversas dentro del terreno de las religiones, la ciencia 'y



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

la tecnologia, grupos sociales, comunidades literarias e inmigrantes de
Latinoamérica y de otras partes del mundo. Esto respecto del territorio
mexicano de la frontera, y si se considera la zona de Estados Unidos
(comprendida por el area del extremo-oeste de Texas, el sur y centro
de Nuevo México, el sur de Arizona y una porcion del centro-sur de
California), la diversidad cultural se dispara a niveles exponenciales.

La filosofia actual, 1a filosofia del presente

He englobado en el mismo apartado los conceptos “actual” y “pre-
sente” por considerarlos profundamente emparentados en virtud de
la manera en que buena parte de la tradicion filoséfica occidental los
aborda. Como he expuesto hasta ahora, es complicado que las circuns-
tancias a la mano sean examinadas sin que un volumen importante de
reflexiones pretéritas sirva como garante del filosofo. Ciertamente,
lo provee de puntos de apoyo; sin embargo, en algunos casos puede
distraer u opacar su creatividad reflexiva. Las observaciones de Mau-
ricio Beuchot, relativas a la arquitectura de una historia de la filosofia
mexicana del siglo XX, son un reflejo de la directriz que guia la men-
talidad aludida:

Si abordo solamente a los [filosofos] que han muerto es porque mi expe-
riencia me sefala que estudiar las discusiones recientes debe desembocar
en textos provisorios, y que es muy pronto para registrarlos en una historia
de esta indole. Todavia estdn demasiado vivos, y es dificil calcular los efectos
que surtan [...]. Entiendo esta breve historia del pensamiento filoséfico en
México del siglo pasado como el contexto en el que se debe mirar nuestra
reflexion para ver por donde contintia y ain por dénde debe seguir nuestra
filosofia, es decir, la filosofia que hacemos en este pais en el presente. Creo
que en esto consiste hacer filosofia de la historia y no s6lo hacer historia
de la filosofia, sino que, a partir de ella, hemos de extraer conclusiones que
nos sirvan para el presente y para el futuro [...] solamente se hace filosofia
de la historia con respecto al pasado; nadie se atreve a introducir o abducir



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

lo que del pasado nos sirve para comprender nuestro presente y para avizorar
nuestro futuro.”

Es comprensible que cualquier historia se atenga a ciertas “condiciones
fijas”, por decirlo de alguna manera. Empero, para captar el espiritu de
la filosofia de una regién y de un siglo se debe tener, desde mi punto
de vista, el atrevimiento de registrar polémicas e ideas que muy posi-
blemente sean reconsideradas y quiza hasta desechadas en recuentos
ulteriores. No hay historias definitivas. En la teoria puede existir un
arquetipo de la historia de la filosofia, pero semejante ideal no pasa
de ser una mera idealizacién. Una de las bondades del conocimiento
humano es que siempre puede ser reescrito. Beuchot y otros tantos
filésofos ilustres estan vivos, y seria un rotundo error excluirlos de los
anales de la filosofia por permanecer todavia en este mundo," por no
poder calcular ain la trascendencia “exacta” de sus ideas. Toda historia
exhibe tanto una visién del pasado como una del momento en que es
escrita, y las historias de la filosofia, al ser revisadas desde una optica
de la filosofia de la cultura, nos permitiran echar una mirada mas cer-
tera al modo en que entendemos el mundo, el tiempo, las personas y
las cosas. Nos iluminaran sobre el papel y los vinculos que damos a la
filosofia y sus historias.

15. Mauricio Beuchot, Filosofia mexicana del siglo XX, Torres, México, 2012, pp. 8-10. Cursivas del autor.

16. Cabe resaltar que Beuchot es incluido dentro del volumen Historia de la filosofia cristiana en México
de José Rubén Sanabria Tapia y Mauricio Beuchot (pp. 195-202) en un articulo escrito por Bernabé
Valdivia. La obra recoge el pensamiento de filésofos vivos, cuyas entradas escritas por Beuchot estan
dedicadas a Adolfo Garcia de la Sierna (pp. 207-211), José Rubén Sanabria Tapia (pp. 243-256) y Ben-
jamin Valdivia (pp. 349-350). Por tltimo, a manera de apéndice, aparece la referencia a un destacado
grupo de novohispanistas (pp. 368-375), todavia activo, cuyas contribuciones al estudio de la filosofia
en nuestro continente ha marcado pauta. Beuchot, en otro de sus trabajos, apunta: “Mi esperanza
es que este libro acerque a la filosofia mexicana actual, por la lectura de los filésofos que hoy en
dia destacan. Hay en México un trabajo filoséfico muy importante; al menos quisiera dar algunas
muestras de ello. Quedan muchos més autores, pensadores que merecen estudios cuidadosos; y eso es
algo bueno, pues nos habla de la fecundidad del pensamiento filoséfico de esta hora en nuestra patria.
Por ahora, éstos nos serviran de ejemplo y aliciente, para llevar adelante esa labor filos6fica en la que
estamos empefiados muchos mexicanos”. Mauricio Beuchot, Ciencia y filosofia en México en el siglo XX,
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2000, p. 10. Como puede verse, el estudio de la
filosofia que nos es cercana resulta entonces una cuestiéon complicada que no puede encasillarse en
las mismas categorias usadas para reconstruir épocas lejanas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

La filosofia “actual” y la filosofia del “presente” comparten la con-
dicidn de ser “efimeras” en comparaciéon con los periodos gloriosos
grabados en piedra para la memoria de la humanidad. Actualidad y
presente son inmunes a la poderosa anestesia que aniquila cualquier
reflejo y palpitacion, y su vitalidad se rebela contra el reposo exigido
para tomar la fotografia filoséfica que cimenta y consuela. Surgen las
siguientes preguntas: é{toda filosofia es hecha para ser recogida por la
historia? {Todo filosofar desprovisto del abrigo de la historia ha de ser
rechazado? ¢El fildsofo debe pensar atendiendo férmulas historiogra-
ficas si anhela ser considerado por la posteridad? La filosofia actual es
aquélla que se produce en circunstancias particulares que estan aqui,
tan cercanasy vigentes que, a veces, cuesta detectarlas como motivo de
reflexion. La actualidad es tan viva como la musica que fenece al mo-
mento mismo de ser producida, pero cuyo impacto queda plenamente
plasmado en la conciencia. La existencia es una inmensa coleccion
de momentos que se agotan al instante mismo de producirse. {Qué se
capta de semejante torrente? Inconciencia y conciencia son parte del
pensamiento, de la sensibilidad, de la espiritualidad... Acto y realidad
pueden vincularse; tal vez podrian verse como sindénimos bajo cierta
perspectiva; sin embargo, para el propdsito de este articulo, pienso
que el acto repele los complejos procesos metafisicos de abstraccion
inherentes a la idea de realidad. El acto puede ser antecedido por un
proyecto, pero al llevarse a cabo, al entrar en contacto con infinidad
de variables, es muy posible que sea por completo infiel alaidea de la
cual surgid. La filosofia actual tiene como entorno un movedizo medio
que podria parecer caprichoso. De ahi la reticencia para adentrarse en
un pensamiento desprovisto de anclaje.”

17. Revisando superficialmente la génesis de la palabra “actualidad” encontramos sus origenes en actualis,
de ago (“hacer”, “activo”, “practico”) y actus (“movimiento que se imprime a una cosa”, “impulso”,
“representacion teatral”, “acto”, “acciéon”, “cargo”, “funcioén”, “oficio”, “procedimiento judicial”, “parte
de una colmena”). “Actualidad”, de actualitatem, del latin medieval, “el presente”. Guido Gémez de

Silva, Breve diccionario etimoldgico de la lengua espafiola, Fondo de Cultura Econdémica, México, 1995.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

Para ensayar una reflexién sobre la filosofia de la actualidad propongo
tomar la idea del procedimiento judicial. El proceso consiste en des-
ahogar una controversia entre las partes. Ejecutarla no es el fin mismo
del derecho, sino la resolucidén que dara por desenlace condiciones de
estabilidad social. El veredicto podra ser revisado por otra instancia o
ser aceptado por los contendientes; podra sentar precedentes y nutrir
la jurisprudencia, pero el proceso en si tiende a agotarse. A pesar de
ser “momentaneo” es imposible desestimarlo en el contexto global
de la legalidad y la justicia. El proceso es producto de antecedentes
histéricos al mismo tiempo que se completa a través de perspectivas
diferentes de las cosas. Considero que la filosofia de la actualidad se
integra a partir de un mecanismo similar, pues asi como no existe una
justicia perfecta, tampoco hay una manera de pensar inmune a bagate-
las, modas y polémicas nutridas de humo. Pero éno es la filosofia una
busqueda constante?

De los tiempos en que pensamos, pasado y futuro son modalidades
susceptibles de ser reacomodadas con cierta facilidad. El antes puede
ser exagerado, idealizado, mutilado para insertarle episodios anacroéni-
cos disenados a conveniencia. Frecuentemente, es el basurero del que
se dice que proviene la polucién que hoy nos asfixia, asi como el parai-
so en el que todo era mejor que hoy. El futuro es el punto en el que la
catastrofe absoluta ha de cumplirse, o bien, es el receptaculo de espe-
ranzas y la postergacion de soluciones para condiciones mejores. éQué
es el presente? Por dos grandes razones, un espacio incomodo para
pensar. Tales razones son las siguientes: primera, este presente resulta
dificil de sujetar, y, segunda, estamos inmersos en él. Con frecuencia
se teme proponer una perspectiva de condiciones tan sensibles. Pon-
gamos como muestra pivote la vandalizacion del Capitolio de Estados
Unidos el 6 de enero de 2021. Los hechos ofrecen multiples complica-
ciones para ser tratados por la filosofia. {Co6mo pensarlos sin entregar-
se comodamente a los hechos del pasado? Militantes paseandose con
la bandera confederada, cuerpos antimotines repeliendo y tolerando



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

ataques, bustos y esculturas de los padres fundadores manchadas de
sangre. ¢Paralelismos de lo que ha pasado en el mundo?, éreminiscen-
cias del pasado?, ¢predicciones de un nuevo orden? iHay quienes estan
resucitando Watergate o la Kristallnacht! ¢Seria posible que declinemos
pensar sobre estas circunstancias argumentando filos6ficamente nues-
tra postura, o bien, meditemos disefiando una filosofia del presente?
Seguir cualquier camino implica salir de la zona de comodidad.

Vanguardias filoséficas

Para muchos circulos filos6ficos de América Latina es dificil tan s6lo
imaginar que aquf se puedan desarrollar reflexiones capaces de abrir
nuevos horizontes para los colegas de todo el mundo. Pareceria que
hay unas “condiciones ontologicas” que nos impiden tomar iniciativas
e innovar; mientras que las vanguardias son flores que crecen en otros
suelos, vistas con admiracién y, a veces, con la conviccion absoluta de
que somos habitantes del paramo. Las vanguardias son visualizadas
como esas propuestas renovadoras y geniales, herencia de las catedras
universitarias centenarias, de ambientes juridico-filoséficos en los que
se legisla para la humanidad de la posteridad, de grupos de artistas
visionarios o de los archivos inmensos que atesoran manuscritos des-
conocidos que pueden cambiar el rumbo de la filosofia. Es evidente
que la delantera ha surgido dentro de espacios semejantes, pero da la
impresion de que la mentalidad progresista suele minimizar el hecho
de que también tienen cabida la inercia, la censura, los intereses de
grupo y una larga lista de factores que hacen de las “vanguardias” peso
muerto para el avance de la filosofia.

De alguna manera, cada una o dos generaciones se redescubre la filo-
sofia del pasado con entusiasmo. Marx, por ejemplo, encontrd la clave
para interpretar a Epicuro y Heraclito de manera “correcta”. Es parte
inherente de nuestro oficio manejar a los célebres maestros de antafio;
lo cual también es una manera de apropiarse de la filosofia tornandola



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

en una de nuestro tiempo. El gran problema estriba en mantenerse al
tanto de aquello que se recibe, un esfuerzo que puede llevar mas de
una vida para concretarse. Por otro lado, reducir las vanguardias a
estudios historicos demerita las contribuciones originales y propias
de cada época. No pueden rechazarse los descubrimientos de textos
perdidos en monasterios o encontrados en misteriosos funerales, asi
como tampoco la correccidon de traducciones candnicas que han pasado
por alto detalles importantes, o el desciframiento de lenguas muertas
capaces de ofrecer otra perspectiva de la Antigiiedad y 1a Edad Media.
No obstante, la filosofia tiene otras investigaciones de punta ademas
de ésas.

En América Latina surgen constantemente facciones y mandatarios
que reivindican independencias y revoluciones. Reflexionar sobre las
tendencias politicas de nuestros paises suele subestimarse; empero, no
perdamos de vista que nuestras condiciones son irrepetibles en otros
continentes. Creer en la demagogia desde la filosofia puede ser también
una vanguardia. Admiramos, en sus primeros afios, la existencia de un
Parlamento Europeo, asi como los debates sobre derechos humanos
entablados en Francia, Bélgica, Holanda y Alemania, e idolatramos la
educacion finesa y las libertades de las que gozan islandeses y dane-
ses. Alld se marca el camino a seguir, estan “posibilitados ontoldgi-
camente” para hacerlo porque no tienen instituciones corruptas, no
padecen hambre ancestral, no fueron conquistados por los espafioles...
Sin demeritar el genio y originalidad de algunos colegas europeos, es
importante recapacitar en las condiciones que alld se viven: la exis-
tencia de una monarquia constitucional —monarquia con privilegios
insultantes, a fin de cuentas— en Inglaterra y otros paises de la region,
una xenofobia méas arraigada de lo que quiere aceptarse, la intolerancia
religiosa y la politica intervencionista que pretexta la lucha por la “li-
bertad”. Todos estos ejemplos son condiciones que, a mi entender, nos
obligan a no aceptar mecanicamente todo lo que viene de los “paises
desarrollados”. Es valioso conocer lo que se hace y piensa en esos luga-



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

res, pero es menester observarlo y observarnos con mas imparcialidad.

Para considerar una propuesta filosofica en calidad de vanguardia ha
4 , . 18

de pensarse en mucho més que en la geografia y el pedigri.'

Acercarse al pensamiento antiguo, antiquisimo de la humanidad puede
ser tan complejo como hacerlo con el de vanguardia. El primero nos es
muy distante en tiempo y espacio; tan es asi que perdemos la nocién
de toda vida cotidiana, exageramos la religiosidad y la tirania de en-
tonces haciéndolas caer en una ingenuidad que raya en la estupidez,
a la vez que idealizamos vocaciones y tradiciones insertandolas en
ficciones romanticas. Por el contrario, para acercarnos al hoy nos
ciega el temor de caer en la moda pasajera o nos inflama la soberbia
al grado de considerarnos en la ctispide de la escala evolutiva. éCémo
distinguir una moda del pensamiento trascendente? Pregunta pivote:
{cuantos de nuestros colegas de la primera década del siglo pasado se
reian de hacer filosofia del cine? Es complicado pensar en un tiempo
tan cercano, tan doloroso y placentero a la vez. Somos hijos de nuestro
tiempo; lo olvidamos con frecuencia a la hora de hacer filosofia.

Conclusiones

Es imprescindible tener un posicionamiento historiografico claro no
solamente para pensar y estudiar el pasado, sino para acercarse al hoy.
No pretendo fomentar una teorizacion exagerada buscando que se
analice cada segundo que vivimos antes de meditar. Mi intencion es
s6lo colocar el “presente”, el “hoy”, la “época contemporinea”, “nues-
tro tiempo”, las “vanguardias” —o como se le llame al escenario que

habitamos— en los ejes de una tematica filoséfica. El academicismo

18. Pablo Guadarrama Gonzalez, en el prélogo a uno de los estudios de Alberto Saladino sobre filosofia
latinoamericana, apunta: “Este trabajo constituye un severo golpe frente a los ain escépticos rezagados
que atn dudan sobre la riqueza y profundidad de los aportes emanados desde estas tierras a la cultura
filos6fica universal”. Alberto Saladino Garcia, Revindicar la memoria..., p. 16. Tal actitud es necesaria
para valorar en su justa dimensién las vanguardias aqui gestadas.



SOBRE LA FILOSOFIA DE NUESTRO MOMENTO

que impera en la mayoria de las universidades de nuestros paises se
preocupa poco por trazar pautas para pensar en el ambiente al que
pertenecemos; un medio complejo que podria desdoblarse en varias
dimensiones temporales. De ahi que considere que las diferentes mo-
dalidades revisadas someramente no sean sindnimas. Como ejercicio
filosofico propongo invertir el orden de nuestros amados cursos de
historia de la filosofia en el nivel de licenciatura. {Qué pasaria si a
nuestros estudiantes de primeros semestres los iniciamos en el cultivo
de la filosofia del hoy y dejamos para cursos avanzados el estudio de
medievales y griegos? Quiza la respuesta unanime sea que esos disci-
pulos imaginarios carecerian de las bases esenciales de la filosofia, a lo
que en mi total atrevimiento cuestiono lo siguiente: ¢qué tanto sabemos
de esos cimientos quienes recibimos una instruccién convencional
sobre este particular? De manera alguna busco una nueva quema de
Alejandria (es importante que el paciente lector sepa que mas de la
mitad de mi vida la he dedicado a desarrollar investigaciones sobre
filosofia antigua). La cuestién aqui es preguntarnos qué tan filoséfico
es nuestro ejercicio de la filosofia. X

Fuentes documentales

Aguirre, Gerardo (Comp.), Filosofia en el mundo actual, memorias del
Primer Congreso de Filosofia Zona Norte 2011, Gobierno del Mu-
nicipio de Durango, Durango, 2012.

Beuchot, Mauricio, Ciencia y filosofia en México en el siglo XX, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, México, 2000.

—— Filosofia mexicana del siglo XX, Torres, México, 2012.

—— La filosofia en la Academia Mexicana de la Lengua, Academia
Mexicana de la Lengua, México, 2018.

Caturelli, Alberto, Historia de la filosofia en la Argentina 1600-2000,
Ciudad Argentina, Buenos Aires, 2001.

De Miguel y Navas, Raimundo, Nuevo diccionario latino-espafiol eti-
molégico, Visor, Madrid, 2003.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES e ITESO ¢ ANO 30  N© 115

Gallegos Rocafull, José Maria, De la Cueva, Mario et al., Estudios de
historia de la filosofia en México, Universidad Nacional Autébnoma
de México, México, 1973.

Gomez de Silva, Guido, Breve diccionario etimolégico de la lengua es-
pafiola, Fondo de Cultura Econdémica, México, 1995.

Ibargiiengoitia, Antonio, Filosofia mexicana en sus hombres y textos,
Porrua, México, 1990.

Islas Mondragén, Damian, Teorias contempordneas del progreso cientifi-
co: Un andlisis filosofico en torno al progreso cognitivo de la ciencia,
Plaza y Valdés, México, 2015.

Leyva, Gustavo, La filosofia en México en el siglo XX, Fondo de Cultura
Econdémica, México, 2018.

Martinez Lorca, Andrés, La filosofia en Al Andalus, Almuzara, Cérdoba,
2017.

Onfray, Michel, Las sabidurias de la Antigiiedad. Contrahistoria de la
filosofia, I, Anagrama, Barcelona, 2000.

Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola, en https://
dle.rae.es

Saladino Garcia, Alberto, Reivindicar la memoria. Epistemologia y me-
todologia sobre la historia de la filosofia en América Latina, Uni-
versidad Autonoma del Estado de México/Universidad Nacional
Auténoma de México, México, 2012.

Sanabria Tapia, José Rubén y Beuchot, Mauricio, Historia de la filosofia
cristiana en México, Universidad Iberoamericana, México, 1994.

Serrano Sanchez, Jestis Antonio, Filosofia actual: en perspectiva latinoa-
mericana, Universidad Pedagégica Nacional/San Pablo, Bogota,
2007.

Vasconcelos, José, Memorias: I. Ulises criollo. La tormenta, Fondo de
Cultura Econdmica, México, 1983.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus Logico-Philosophicus. Logisch-philo-
sophische Abhandlung, Suhrkamp Verlag, Berlin, 2001.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.





