Porte pagado, publicacién PP 14-009, autorizado por Sepomex

XIPE TOTEK
T %

Experiencia moral y filosofia contemporanea
Problemas y perspectivas

Afio 34 /Vol. 1/ No. 123 / 31 de julio de 2025



\/
A IPE TOTEK 0 i,

Equipo editorial

Director
Miguel Ferndndez Membrive, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Director fundador
F Jorge Manzano Vargas, S.J. (1930-2013)

Comité editorial

José Pedro Arriaga Arroyo, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Cristina Cardenas Castillo, Universidad de Guadalajara /

Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Rubén Ignacio Corona Cadena, S.J., Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Carlos Sanchez Romero, Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Demetrio Zavala Scherer, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Consejo Editorial

Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México / El Colegio de México

Francisco Castro Merrifield, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Maria Cristina Conforti Rojas, Pontificia Universidad Javeriana de Bogot4, Colombia
Nazzareno Fioraso, Universita di Verona, Italia

Angela Lorena Fuster Peiré, Universitat de Barcelona, Espafia

José Ramoén Daniel Lopez, S.J., Universidad Catélica de Coérdoba, Argentina

Emilio Martinez Navarro, Universidad de Murcia, Espafa

Brenda Mariana Méndez Gallardo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Equipo técnico

Editor B y administrador 0JS: Antonio Cham Fuentes
Diseflo de portada: Pamela Scarlett Gutiérrez Gonzélez
Diagramacion: Daniela Rico Cudurie

Traductor: William Quinn

Asistente general: Sarai Salazar Rivera

Cuidado de la edicién: Oficina de Publicaciones del ITESO

Xipe totek. Revista semestral del Departamento de Filosofia y Humanidades del ITESO, Afio 34, No. 123,
enero-junio de 2025, es una publicacién semestral editada y distribuida por el Departamento de Filosofia
y Humanidades del Instituto Tecnolégico y de Estudios Superiores de Occidente, AC (ITESO), Periférico
Sur Manuel Gémez Morin 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal., México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974
www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel Fernandez Membrive. Reserva de Derechos al
Uso Exclusivo: 04-2017-071211042100-203 ISSN: 2448-9085, ambos otorgados por el Instituto Nacional
del Derecho de Autor. Responsable de la tltima actualizacion de este Numero, Daniel Jonas Benchimol,
el 31 de julio de 2025.






JXIPE TOTEK

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIAY HUMANIDADES, ITESO

Experiencia moral y filosofia contemporanea
Problemas y perspectivas

¢ Presentacion
Miguel Fernandez Membrive

e In memoriam Luis Garcia Orso
LUIS GARCIA ORSO, S.J.:
LA TEOLOGIA FUNDAMENTAL,
EL CINE Y LA ESPIRITUALIDAD
Sergio Guzmdn, S.J.

¢ Experiencia moral y filosofia contemporanea.
Problemas y perspectivas
LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL
EN PAUL RICCEUR
Rubén I. Corona Cadena, S.J.

LOS NOMBRES DE LA METAFISICA:
ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL
Aldo Guarneros

HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS
Rafael Luis Alonso Raygoza Chdvez

PRINCIPIOS PSICOANALITICOS:
PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO
Antonio Sanchez Antillon

17

43

70

89



e Acercamientos filosoficos
YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI
Leopoldo Tilleria Aqueveque

EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA
TOMISTA: UNA APROXIMACION DESDE LA

SUMA TEOLOGICA Y LA SUMA CONTRA GENTILES
Edgar Ivan Castro Guerrero

e Cine y literatura
EL MISTICISMO EN SILENCIO:
LA VIA DEL MARTIRIO BLANCO
Jazmin Velasco Casas

MIRADA CALIDOSCOPICA A LA VIOLENCIA MACHISTA
José Miguel Tomasena

122

146

176

182



Presentacion

Esta presentacion s6lo puede comenzar evocando el entranable re-
cuerdo de nuestro amigo y colaborador Luis Garcia Orso, S.J., quien
escribio las resefias de la seccion de Cine de Xipe totek durante mas
de veintisiete anos. Luis partidé a la “casa del Padre” —como quizas
él diria— el 1 de mayo de 2025, pero su valioso legado permanecera
en el archivo historico de nuestra revistay en el corazén de muchas
personas que lo admiramos y quisimos. Una de ellas es Sergio Guz-
man, S.J., a quien invitamos a participar en el presente nimero con
el texto in memoriam que lo abre.

La carpeta tematica de este nimero 123 esta dedicada a mostrar algunas
perspectivas desde las que la filosofia contemporanea ha pensado y
problematizado la experiencia moral. En la convocatoria correspon-
diente nos abstuvimos de definir de antemano dicha experiencia con el
fin de no sesgar la mirada de nuestros posibles autores y de que fueran
sus textos los que la iluminaran y nos permitieran reconocerla. Asi lo
hacen los cuatro articulos que proponemos en esta carpeta, cada uno
en su propio horizonte tedrico y reflexivo.

En el primer articulo, Rubén I. Corona Cadena, S.J.,, examina un
tema que no fue desarrollado explicitamente por Paul Ricceur, pero
que el autor considera abordable a laluz de la dialéctica entre amor
(l6gica de la sobreabundancia) y justicia (16gica de la equivalencia)
que el filosofo francés establece en algunos de sus textos. Se trata



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de la gratitud, a la que Corona Cadena ubica en el contexto de una
economia del don y que, sin ser estrictamente una experiencia mo-
ral (pues, mas bien, es de orden supra-moral), considera capaz de
enriquecer dicha experiencia y, por ello, de actuar como ese puente
articulador entre el amor y la justicia.

En el segundo articulo, Aldo Guarneros plantea una exploracién
histérica de algunas concepciones del valor y de la virtud con la in-
tencién de mostrar que el primero ha desplazado a la segunda en la
filosofia contemporanea, sea subsumiendo a la virtud en el valor, sea
borrando a aquélla del horizonte de anilisis. Ante este diagndstico,
el autor alienta a una recuperacién de la virtud interpretada como
fuerza y apertura metafisica, lo cual, a su juicio, puede redimir a la
ética como condicidn universal del habitar humano (que se concreta
en las morales histdricas y en sus valores) y, al mismo tiempo, dar
razén del esfuerzo critico de la filosofia.

En el tercer articulo, Rafael Luis Alonso Raygoza Chavez propone
claves hermenéuticas para considerar plausible la tesis de que en
la filosofia de las formas simbdlicas de Ernst Cassirer puede anidar,
implicitamente, una ética de las formas simbélicas. La clave principal
seria la conexion entre la Critica del juicio kantiana (especificamen-
te, el concepto de juicio reflexionante) y la teoria del simbolo del
fildsofo neokantiano, ya que ambas permiten el mismo movimiento
de correlacién entre razdn tedrica y razdén practica. El autor, final-
mente, sugiere que una ética derivada de estos fundamentos mostra-
ria la vigencia del pensamiento de Cassirer para repensar problemas
contemporaneos que se ubican en la tensién entre universalismo y
pluralismo histérico-cultural.



PRESENTACION

En el cuarto y tltimo articulo de esta carpeta, Antonio Sinchez Anti-
116n se ocupa del problema de la constitucion del sujeto moral desde
una perspectiva psicoanalitica. El analisis del autor, que se enriquece
al poner en didlogo las teoria freudiana y lacaniana con las filosofias de
Aristételes y Spinoza, reconstruye como el principio de placer-displacer
es mediado por leyes simbolicas fundamentales (como la interdiccién
del incesto y el paso por el Edipo), asi como por mandatos derivados
(como “no matar” y “amar al préjimo”), para constituir el ethos humano
y sus diferentes configuraciones subjetivas.

En la carpeta Acercamientos filoséficos proponemos dos articulos.

En el primero de ellos, Leopoldo Tilleria Aqueveque incursiona en el
pop art del artista japonés Yusuke Ohnuma para poner en ejercicio
una filosofia del arte sobre dos de sus obras, Blue Nude y Bed, cuyas
imagenes se integran al texto. La hipdtesis de este ejercicio, que el
autor reafirma en las conclusiones, es que dichas obras pueden ser
interpretadas desde la reflexidon teérica sobre el erotismo, utilizando
a la vez como método la hermenéutica de Paul Ricceur y, especial-
mente, su concepcidon de la metafora; todo lo cual conduce a una
conexidn sintética entre Ohnuma, las modelos de sus acrilicos y el
teatro tradicional kabuki.

En el segundo articulo, Edgar Ivan Castro Guerrero discurre sobre
la relacién entre teleologia e ignorancia en el pensamiento de Tomés
de Aquino, de donde se desprende la distincién entre una ignorancia
invencible (inevitable) y otra vencible, que conlleva responsabilidad y
“pecado por negligencia”. En esta tiltima se ubica, como entrecruce de
teleologia e ignorancia, la ignorancia teleoldgica, consistente en una
falta de conocimiento acerca de los fines y del bien supremo al que de-
ben orientarse las acciones. El autor explora las implicaciones morales



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

y epistemoldgicas de este tipo de ignorancia, a la vez que compara el
planteamiento de Aquino con otras filosofias més recientes.

En nuestra carpeta Cine y literatura presentamos dos resefias. En la
seccion de cine, Jazmin Velasco Casas propone una reseia no exclusi-
vamente cinematografica, ya que versa sobre Silencio, el largometraje
de Martin Scorsese, basado en la novela del mismo titulo de Shiusaku
End6. Lo decisivo, a fin de cuentas, es la narrativa comun a las dos
obras, que relata las experiencias de un grupo de jesuitas portugueses
perseguidos y martirizados en el Japon del siglo XVII. La autora centra
su anélisis en el proceso espiritual de vaciamiento y donacioén silencio-
sos que conlleva la practica del martirio blanco.

En la seccién de literatura, José Miguel Tomasena ofrece la resefia
de Todo pueblo es cicatriz, la novela debut del escritor jalisciense
Hiram Ruvalcaba. Nuestro colaborador sittia esta novela en una tra-
dicidén literaria que se propone narrar, entender y tratar de explicar
las maltiples manifestaciones de violencia de la sociedad mexicana
(machismo y feminicidios, desapariciones forzadas, asesinatos, et-
cétera), y destaca la obra de Ruvalcaba como una exploracién cali-
doscodpica de las raices subjetivas de esta violencia, particularmente
de las motivaciones machistas.

Desde el equipo editorial de Xipe totek dedicamos este nimero 123
a la memoria de Luis Garcia Orso, S.J. Asimismo, agradecemos la
complicidad de nuestras y nuestros lectores, deseandoles un feliz
verano.

Miguel Fernandez Membrive



Luis Garcia Orso, S.J.:
la Teologia Fundamental, el cine y la
espiritualidad

Sergio Guzman, S.J.**

Recepciodn: 15 de junio de 2025

La Teologia Fundamental es una disciplina de las ciencias teologicas
que estudia los fundamentos y principios basicos de la fe cristiana.
Estos temas tienen que ver con la realidad divina y cdmo ésta se ma-
nifiesta en la historia y en la vida de los creyentes; con el didlogo entre
la fe, la raz6n y la cultura; con aquello que se vincula con el creer, con
lo que da sentido y valor a la existencia. El padre Luis Garcia Orso, S.J.,
fue profesor de esta materia durante muchos afios.

Yo tuve la fortuna, por los afios noventa, de que Luis fuera mi acom-
panante espiritual y compafiero apostélico cuando trabajamos en las
Comunidades Eclesiales de Base (CEBs) en el Cerro del Cuatro, en
Guadalajara, Jalisco. Y, después, de que fuera mi profesor de Teologia
Fundamental en el Colegio Maximo de Cristo Rey, en la Ciudad de

*  En memoria de Luis Garcia Orso, S.J. (1944-2025).

** Licenciado en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO. Vicario parroquial en la parroquia del Sagrado
Coraz6n, Chihuahua, y miembro de SIGNIS (Asociacién Catdlica Mundial para la Comunicacién).
checoguz@hotmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Mg¢éxico, por un afio, en la etapa de estudios que en ese entonces se
llamaba “Teologia acompafante”, previa al Magisterio.

Luis, como jesuita en formacién, estudié Filosofia, Humanidades, Psi-
cologia y, finalmente, obtuvo el doctorado en Teologia en la Facultad de
Teologia de Catalufa, con su tesis “Humanidad en lo no humano. An-
tropologia de la liberacién”.' Durante varios afios, mas o menos de 1982
21990, fue profesor de Teologia, formador, superior de comunidades
de estudiantes jesuitas y asesor en las CEBs de la colonia Mezquitera,
en Guadalajara. A finales de 1996 o principios de 1997 fue destinado a
la Ciudad de México y ahi nos impartié clases de Teologia amiy aun
pequeiio grupo de jesuitas.

Recuerdo bien todos los requisitos que pidi6 al grupo para poder to-
mar la clase de Teologia Fundamental con él: escuchen las canciones
del cantautor espafiol Joaquin Sabina (que en ese entonces ya llevaba
grabados mas de diez discos, desde Inventario hasta Yo, mi, me, conti-
go), lean el libro Creer que se cree de Gianni Vattimo y ¢En qué creen los
que nos creen? de Umberto Eco y Carlo Maria Martini, vean la pelicula
Kids, vidas perdidas de Larry Clark (que se habia estrenado hacia poco
en la Ciudad de México y que caus6 mucha polémica por la forma en
que representaba a un grupo de jovenes de Nueva York que se reunian
en un parque a pasar el rato, tener sexo y consumir drogas), vayan un
domingo al tianguis del Chopo de la colonia Buenavista (un espacio
de la cultura alternativa y underground de la Ciudad de México, en
donde se retinen personas de diferentes edades y estilos a comprar o
intercambiar ropa, libros y discos de musica rock, punk y otros géne-
ros). No se trataba de hacer alguna entrevista, sino de observar, aplicar
los sentidos, contemplar, como nos invita Ignacio de Loyola en los
Ejercicios Espirituales: “ver, oir, mirar y considerar, reflectir sobre uno
mismo”. Después de esta inmersion en la musica, el cine, la literatura

1. Luis Garcia Orso, Humanidad en lo No Humano, Centro de Reflexion Teoldgica, México, 1989.



LUIS GARCIA ORSO, S.J.: LA TEOLOGIA FUNDAMENTAL, EL CINE Y LA ESPIRITUALIDAD

y en esos espacios culturales, en las primeras sesiones de su curso
Luis desarrollé magistralmente el fenémeno de la postmodernidad; v,
siguiendo al tedlogo uruguayo Juan Luis Segundo, S.J., en su libro El
hombre de hoy ante Jestis de Nazaret, nos hizo reflexionar sobre la fe
antropolégica y la importancia del creer.

En el aflo 2016, cuando le pedi a Luis que me hiciera el prélogo o la pre-
sentacion de mi libro de los superhéroes, El creer de/en los superhéroes.
Una mirada de fe a las peliculas de Marvel, escribié generosamente y
de manera muy fina:

Este es un libro pensado especialmente para adolescentes, sobre
superhéroes y sobre la fe. [...] La propuesta del autor recoge tres
preguntas fundamentales que todo joven lleva en su interior, aunque
no siempre sepa como explicitarlas: ¢éQuién soy yo? éQué creo que le
da sentido a mi vida? ¢Cudl es la misioén en la vida? Tres cuestiones
de fondo que todo adolescente se plantea, de una u otra manera,
con estas palabras u otras, lo diga o no lo diga. [...] Este camino es el
camino de su fe: de lo que cree y da sentido y valor a su existencia.
Y quiza este camino lo conduzca mejor a encontrarse con el Dios de
Jesucristo, que nos ama, nos acoge y quiere para cada uno lo mejor,
y a creer en €l con mas hondura.”

También le agradeci que me dijera personalmente que el primer capi-
tulo de mi libro, “Fe, identidad y misién”, “es una muy buena sintesis
de Teologia Fundamental”. iQué honor! Luis fue un gran ser humano,
te6logo, escritor, formador y un maestro de vida, que nos ha dejado un
importante legado que hay que saber aprovechar para seguir haciendo

teologia en didlogo con la cultura actual.

Recordamos mucho a Luis también como cinéfilo, critico de cine
y maestro en el descubrimiento de imagenes del Espiritu (asi, con

2. Sergio Manuel Guzman Garcia, El creer de/en los superhéroes. Una mirada de fe a las peliculas de Marvel,
Buena Prensa, México, 2016, p. 5.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

mayuscula) en el cine. En muchas revistas, como Xipe totek, han
quedado sus anélisis y lecturas que nos han emocionado, humani-
zado y ayudado a creer en el Dios de Jesucristo con mas hondura y
compromiso. Por ejemplo, en el namero 22 de Xipe totek encontra-
mos un articulo que Luis titul6 “Miradas en una Cinta de Suefios”,
en el que nos confiesa algo de su pasion por el cine: “A los quince
afios ya estaba perdidamente enamorado del cine, iy qué remedio!
La historia habia comenzado mucho antes, cuando a los cinco o
seis afilos de edad mis padres me llevaron a un cine de San Diego,
California, a ver Bambi, y aquellas imagenes tan tiernas y fantasticas

me encantaron”.?

Alguna vez le escuché a Luis decir que “ir al cine, ver una pelicula, es
como entrar a un confesionario, entablar una conversacién con alguien
que nos quiere contar una historia”. El director se abre de capa para
compartirte, a través de imigenes en movimiento, lo que cree, suefia,
siente y espera. Y eso, a nosotros como espectadores, nos conmueve,
nos hace pensar y nos convoca como seres humanos. Luis, en el ar-
ticulo antes referido, se confiesa con nosotros, nos confia su historia
cinéfila: “Pasé mi adolescencia viendo melodramas —en la realidad y
en la pantalla—, y quizas aprendi algo diferente a mis companeros de
edad, quizas se sembro6 en mi el deseo de hacer el escenario de la vida

un poco mas humano”.*

En el niimero 68 de Xipe totek, en el articulo “Mi historia cinéfila de
fronteras”, Luis sigue compartiendo su relacién con el cine, las fron-
teras y el didlogo con la cultura:

Naci en Tijuana, México, en la frontera mas transitada del mundo.
Cruzar fronteras estd en mi desde que naci, cuando lo comun era

3. Luis Garcia Orso, “Miradas en una Cinta de Suefios” en Xipe totek, ITESO, Tlaquepaque, Jalisco, vol.
VI, N@ 22, junio de 1997, pp. 129-134, p. 130.
4. Ibidem, p. 131



LUIS GARCIA ORSO, S.J.: LA TEOLOGIA FUNDAMENTAL, EL CINE Y LA ESPIRITUALIDAD

tener la mica para cruzar la linea, y poco se hablaba de indocu-
mentados. Asi me crié, entre dos mundos, que luego empezaron
a hacerse muchos mundos, gracias al cine.’

Aprendi a confrontar y profundizar la vida no con los textos de una
decaida filosofia neo-escolastica sino con Bergman, De Sica, Fellini,
Visconti..., con Godard en Sin aliento (A bout de soufflé), Bufiuel en
Los olvidados y Nazarin, René Clement en Gervaise, Jean Renoir en
La gran ilusién, Visconti en Rocco y sus hermanos y El gatopardo,
y con la Simone Signoret en Room at the Top (Almas en subasta)...
Ellos estuvieron conmigo toda mi formacion, hasta mediados de los
setentas cuando otros nuevos cineastas fueron apareciendo.

El cine no dej6 de acompanarme durante mis primeros 25 afos como
sacerdote jesuita en la insercion, la pastoral rural y suburbana, las
comunidades de base, la teologia de la liberacion, la docencia y la
formacion, la teologia fundamental, los cambios y las crisis con la
C.G. 32, el doctorado en Catalufia, el inicio y el crecimiento de la
Primera Etapa en Guadalajara.

[...] con el cine sigo apostando a hacer de este mundo un hogar de
todos mas humano, més digno, mas justo.”

Para Luis el cine es una forma de contar historias, y supo entrelazar
esas historias con la propia vida, con la teologia y el trabajo pastoral.
En sus clases, conferencias, publicaciones y en los Ejercicios Espiritua-
les hacia referencia a peliculas, y, con esto, nos ayudaba a profundizar
mas en la realidad, a descubrir a Dios “en el cine como en la vida” y a
asumir un compromiso social.

Después de que el Centro de Reflexion Teoldgica (CRT) publicd su tesis
doctoral, Luis escribi6 varios libros que tienen que ver con el cine, la
teologia y la espiritualidad. A mi me gusté mucho el de Imdgenes del

Luis Garcia Orso, “Mi historia cinéfila de fronteras” en Xipe totek, ITESO, Tlaquepaque, Jalisco, vol.
XVII, N° 68, pp. 377-382, p. 377
. Las siglas “C. G.” apuntan a la “Congregaciéon General”.

Ibidem, p. 379.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

s, . . 8 . .
espiritu en el cine,” que es una fuente clave en mis talleres de cine y
espiritualidad, o cuando coordino cine-foros. Comparto sélo el primer
parrafo del capitulo que titul6 “La espiritualidad en el cine”:

A través del cine entramos en contacto con historias humanas refle-
jadas en la pantalla, y en ellas y a través de ellas con el “espiritu” de
hombres y mujeres: aquello que los guia, los anima, les da sentido
a sus vidas, los hace sufrir y luchar, salir adelante y lograr sus espe-
ranzas, vivir y morir. Si algo nos emociona como espectadores de
las peliculas es precisamente estar en contacto tan vivamente con
el espiritu de seres humanos, y entrar a ser parte de éL.°

En este libro y en otros como La vida en la pantalla. Del cine a la socie-
dad digitaly Conducidos por la mirada: encuentros con el espiritu de las
peliculas,” asi como en muchas resefias cinematogréficas que quedaron
para la historia en las revistas Xipe totek y Christus, podemos gozar,
identificar y celebrar ese espiritu que el cine nos regala y que Luis supo
descubrir de manera sorprendente y muy humana.

A laluz de los Ejercicios Espirituales de Ignacio de Loyola, Luis pro-
puso algunos métodos para ver cine y extraer de él algiin provecho
para nuestra vida. Estos tienen que ver con la contemplacién, con las
repeticiones y con la aplicacioén de los sentidos. Con todo esto Luis
nos invitaba a “valernos de la imaginacién y de las imagenes para ir
de lo visible a lo invisible, de lo que aparece a lo méas profundo, a lo
que se nos quiere dejar como accion del Espiritu. Abrir las puertas
de los sentidos para descubrir la Imagen de Dios en las imagenes, el

9 12

Espiritu en los espiritus”.” Estos métodos yo los sigo usando mucho

Luis Garcia Orso, Imdgenes del espiritu en el cine, Buena Prensa, México, 2000.
Ibidem, p. 9.
. Luis Garcia Orso, La vida en la pantalla. Del cine a la sociedad digital, Buena Prensa, México, 2016.
1. Luis Garcia Orso, Conducidos por la mirada: encuentros con el espiritu de las peliculas, Buena Prensa,
México, 2020.
12. Luis Garcia Orso, Imdgenes del espiritu en el cine, p. 25.

5o »



LUIS GARCIA ORSO, S.J.: LA TEOLOGIA FUNDAMENTAL, EL CINE Y LA ESPIRITUALIDAD

en mis cine-foros y los tengo como apéndices en dos de mis libros
de cine y espiritualidad.

Luis muri6 el 1 de mayo de 2025, en tiempo de Pascua. Unos dias antes,
el 29 de abril, Pedro Reyes, S.J., y Paloma Robles lo entrevistaron en Ve
y diles, el pédcast de la revista Christus, para que recomendara algunas
peliculas que tuvieran que ver con la resurrecciéon. De esa buena se-
leccion recuerdo la pelicula japonesa-alemana Dias perfectos, de Wim
Wenders, que cuenta la historia de Hirayama, un hombre que trabaja
en Tokio como limpiador de bafos publicos y que encuentra belleza,
sentido y realizacidn en lo que hace y vive en su dia a dia. Luis consi-
derd esta pelicula como “una de las mas hermosas y perfectas de estos
altimos tiempos”. El dia de la entrevista invitaba a reflexionar: “Hay
gente que nos inspira... por cdmo vive el dia, como despierta, como se
encuentra con las demas personas... {Con qué espiritu queremos vivir?”.
Quienes fuimos amigos de Luis, compaifieros de misién, alumnos, o lo
escuchamos en alguna conferencia, lo vimos celebrar y predicar en una
misa o fuimos al cine con él, podemos decir que fue de esas personas
que inspiran y nos ayudan a vivir una vida mas humana, mas plena, mas
perfecta... como nos ha invitado y nos sigue invitando hoy Jesus: “Yo he

venido para que tengan vida y la tengan en abundancia”.” X

Fuentes documentales

Biblia de Jerusalén, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2019.
Garcia Orso, Luis, “Mi historia cinéfila de fronteras” en Xipe totek,
ITESO, Tlaquepaque, Jalisco, vol. XVII, N2 68, pp. 377-382.
“Miradas en una Cinta de Suefios” en Xipe totek, ITESO, Tla-
quepaque, Jalisco, vol. VI, N° 22, junio de 1997, pp. 129-134.
Conducidos por la mirada: encuentros con el espiritu de las
peliculas, Buena Prensa, México, 2020.

13. Jn 10, 10.

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Humanidad en lo No Humano, Centro de Reflexién Teoldgica,
México, 1989.
Imadgenes del espiritu en el cine, Buena Prensa, México, 2000.
La vida en la pantalla. Del cine a la sociedad digital, Buena
Prensa, México, 2010.
Guzman Garcia, Sergio Manuel, El creer de/en los superhéroes. Una
mirada de fe a las peliculas de Marvel, Buena Prensa, México, 2010.



La gratitud como experiencia
moral en Paul Ricoeur

Rubén L. Corona Cadena, S.J."

Recepcion: 14 de mayo de 2025
Aprobacién: 7 de julio de 2025

Resumen. Corona Cadena, Rubén 1. La gratitud como experiencia moral en
Paul Ricceur. La gratitud, tal como la conceptualiza Paul Ricceur en escritos
como Amor y justicia o Caminos del reconocimiento, no parece que pueda
ser considerada como una “experiencia moral”, puesto que pertenece al
ambito de lo supra-ético. Sin embargo, la dialéctica que establece Ricoeur
entre amor y justicia permite constatar que la gratitud enriquece la ex-
periencia moral tanto en el juicio como en la decisiéon. Hay que examinar
esta dialéctica con cuidado, puesto que se busca evitar caer en juicios sen-
timentales o en reducciones conceptuales que limiten el enriquecimiento
ético de la gratitud.

Palabras clave: amor, justicia, sobreabundancia, desproporcién, gratitud.

Abstract. Corona Cadena, Rubén 1. Gratitude as Moral Experience in Paul
Ricceur. It would seem that gratitude, as conceptualized by Paul Riceceur in
texts such as Love and Justice or The Course of Recognition, cannot be consi-
dered a “moral experience” because it belongs to the realm of the supra-ethi-
cal. However, the dialectic that Ricoeur establishes between love and justice
serves to show that gratitude enriches moral experience both in judgment
and in decision. This dialectic calls for careful examination, with an eye to
avoiding sentimental judgments or conceptual reductions that would limit
the ethical enrichment of gratitude.

Key words: love, justice, superabundance, disproportion, gratitude.

Maestro en Filosofia y Teologia por el Centre Sevres de Paris, doctorando en Filosofia por la misma institu-
cion. Director y profesor del Departamento de Filosofia y Humanidades del ITESO. rubencorona@iteso.mx

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

El fil6sofo francés Paul Ricoeur puede considerarse un buen exponente
de la reflexion sobre la experiencia moral. Sus estudios sobre ética y
antropologia logran identificar una interesante gama de sentimientos
morales que estarian a la base de la constitucién de las sociedades, de
los procesos de paz o de los procedimientos de justicia. Sus estudios de
la filosofia de Rawls, Hobbes, Arendt o Aristoteles ofrecen una vision
muy amplia de las situaciones y dinamismos que podrian estar al pie
de una determinada experiencia moral.

La expresion experiencia moral puede resultar un poco ambigua, dado
que este término puede designar disposiciones humanas de tipos di-
versos, cuya caracteristica comun es suscitar un proceso de valoracién
o evaluacion moral de una situacién humana. Experiencia moral es el
proceso mediante el cual se juzga y se evalia una determinada circuns-
tancia en términos éticos. Dicha experiencia no es un proceso que s6lo
se lleva a cabo en los casos de necesidad, aunque éstos son los méas
claros. No se trata solamente de la urgencia de decidir, sino también del
modo en que lo hacemos. Aristdteles, por ejemplo, pone el peso de la
experiencia moral en la deliberacién del hombre prudente: “En efecto,
parece propio del hombre prudente ser capaz de deliberar rectamente
sobre lo que es bueno y conveniente para si mismo, no en un sentido
parcial, por ejemplo, para la salud, para la fuerza, sino para vivir bien
en general”." Esta capacidad no es Ginicamente cuestion racional, sino
también experiencial. El prudente es una persona considerada experta
en el modo de realizar la deliberacidn; y su experiencia es el criterio
tanto para considerarlo prudente como para conocer la prudencia,
puesto que, seglin Aristoteles, podemos acceder inicialmente a la pru-
dencia sélo a través de la propia persona prudente.

Sin debatir sobre la preponderancia de los afectos o de la razon, en este
estudio nos centramos en la experiencia de gratitud tal como la tematiza

1. Aristételes, “Etica nicomaquea” en Aristételes 11, Gredos, Madrid, 2016, pp. 5182, p. 97 (VI, s,
1140a20-25).



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

Paul Ricceur en escritos como Amor y justicia o Caminos del reconoci-
miento. El no elabora un estudio de la gratitud como tal, sin embargo, esa
experiencia, que podemos denominar “de gratitud” —ya veremos en qué
términos—, abre posibilidades a una gran variedad de acciones morales.
Si Aristételes considera la justicia —y querer ser justo— como el criterio
mismo de la moralidad, Ricoeur abre el &mbito de la experiencia moral
a situaciones y sentimientos premorales, pero que llenan de riqueza los
procesos por los cuales nos decidimos a vivir bien y a ser justos.

Todas estas experiencias premorales propuestas por Ricoeur pertene-
cen a una diniAmica que denomina economia del don; y son premorales
porque la l6gica del don no se atiene a relaciones de reciprocidad
o de justicia: es una dinamica excesiva. Ahora bien, la intencién de
Ricceur al estudiar dicha economia es mostrar que tales experiencias
premorales pueden enriquecer la bisqueda de moralidad si ambas lo-
gran articularse adecuadamente. Su propuesta incluye momentos en
los que cada una es preponderante, pero afirma que ambas l6gicas se
benefician mutuamente cuando hay una adecuada tensidn entre ellas.

La gratitud como experiencia moral

Debemos comenzar esta parte confesando que no hay un tratamien-
to de la gratitud como tal en la filosofia de Paul Ricceur; sé6lo la
aborda explicitamente al final del tercer estudio de Caminos del
reconocimiento. No obstante, este concepto puede formularse dentro
del imperativo supra-ético del que trata el articulo “Amor y justicia”,
derivado de una conferencia suya en Tubinga, Alemania, en una
ceremonia en la que se le entrega el Premio Dr. Leopold Lucas.”

2. Enlapéagina de Internet del Premio Dr. Leopold Lucas se apunta que éste consiste en un reconocimiento
otorgado anualmente a quienes hayan realizado una contribucién en los 4mbitos de la teologia, la his-
toria intelectual, la investigacion histérica y la filosofia, que vayan en el sentido de la promocion de la
tolerancia. Algunos galardonados son Karl Rahner, Karl Popper, Michael Walzer, Michael Theunissen y
Paul Ricceur. University of Tiibingen, Dr. Leopold Lucas Prize, https://uni-tuebingen.de/en/faculties/
protestant-theology/faculty/lucas-prize/ Consultado 23/v/2025.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Comienza constatando la desproporcién entre amor y justicia. En
realidad, su conferencia busca ser una respuesta al estudio que rea-
liza Gene Outka, intitulado Agape: An Ethical Analysis. Su critica al
libro de Outka no es total, sino que afirma que la diferencia entre el
dmbito de la ética y el del amor no esta suficientemente puesta en
contraste ni puesta en tensidon. Segtiin Riceeur, tendria que desarro-
llarse de manera mas clara una dialéctica entre amor y justicia que
permita ver también los puntos en los que ambos son irreductibles.

El encuentra tres mediaciones practicas entre amor y justicia a
partir de los rasgos fundamentales del amor en el libro de Outka.
Los retomara méas adelante en el estudio y son los siguientes: a)
una atencion igual (an equal regard), es decir, una atencién al proéji-
mo que es fundamentalmente igual e inalterable; b) el sacrificio de
si mismo, una dinamica por la cual el dgape no hace concesiones al
amor propio; y ¢) la mutualidad, un tipo de relaciones basadas en
el intercambio, que desarrollan un sentido de comunidad, incluso
de amistad. Para Ricoeur hay algunas inconsistencias (incompa-
tibilidad entre el segundo y el tercer rasgo, por ejemplo) en el
modelo desarrollado por Outka, de modo que prefiere detenerse
en aquello que del amor resiste al analisis directo y a ser tomado
como modelo normativo ultimo, criterio o valor de obligacion.

Podemos retomar el estudio de Ricceur en dos partes. En primer
lugar, seria interesante resaltar algunos de los hallazgos del estudio
“Amor y justicia” respecto de la cualidad pre-ética del amor. Y, en
segundo lugar, profundizar en la gratitud como tal, puesto que ella
constituye eso que, en el registro del amor, nos mueve a actuar.

3. Paul Ricoeur, “Amor y Justicia” en Paul Ricceur, Amor y justicia, Caparrés Editores, Madrid, 2001,
pp. 13-31.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

La rareza del amor

Ricceur intenta subrayar al inicio del estudio aquellas caracteristicas
del amor y de la justicia que sefialan diferencias y tensiones entre am-
bos. Para su andlisis decide seguir los terrenos del lenguaje: “¢cémo ha-
blan el amor y la justicia?”. En este punto debemos aclarar que Ricoeur
parece analizar de manera lineal el discurso del amor y el discurso de
la justicia para ponerlos en contraste. Tal es su finalidad, pero el pun-
to de partida pasa un poco desapercibido: consiste en un anélisis del
amor desde la exégesis biblica. Si bien no pretende realizar un anélisis
teoldgico, toma del Nuevo Testamento, al igual que Outka, el concep-
to dgape (amor). Sabemos que en griego hay tres palabras para decir
“amor”: philia, eros y, finalmente, dgape. Esta tltima se refiere al amor
mas desinteresado, propio de Dios y de algunas creaturas, como las
madres. Aristoteles describe este tipo de amor desinteresado, que se
goza Unicamente en el bien del otro, sin pedir ninguna reciprocidad;*
aungque en los libros VIII y IX de la Etica nicomdquea se sirve sélo de la
palabra philia para referirse al amor. Por eso a Ricoeur un tipo de amor
como éste le resulta excesivo.

El analisis del lenguaje del amor en Ricceur tiene tres partes. En la
primera se centra en el vinculo entre amor y alabanza. En la segunda
examina el paraddjico uso del imperativo por parte del amor desde la
filosofia de Franz Rosenzweig. La tercera, mas corta —aunque con un
pie de pagina extenso— presenta un analisis del amor como sentimien-
to desde la filosofia de Max Scheler. Los dos primeros analisis tienen
prioridad para Ricoeur, quien busca a toda costa evitar el sentimenta-
lismo discursivo al que se expone el discurso del amor. Lo primero que
constata es que éste se asocia con el discurso de alabanza, el cual tiene
varias expresiones. Es verdad que en la alabanza hay un gozo de quien
la ejecuta, pero el sentimiento esta referido a la grandeza del objeto.

4. Aristoteles, “Etica nicoméaquea”, p. 137 (V111 8, 1159b25-31).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Se trata més de una especie de vision que de un acto de voluntad. La
alabanza puede tener varias formas verbales: el himno, los macarismos
(bienaventuranzas) o la bendicién. Este discurso no es descriptivo ni
analitico; hay “amplificaciones de sentido, asimilaciones inesperadas,
interconexiones inéditas™ que alejan el discurso de alabanza de la
posibilidad de una inequivoca clarificacién conceptual.

En segundo lugar, Ricoeur toma el uso del imperativo por parte del
amor. Se refiere a los mandamientos del tipo “iAmaras al Sefior, tu
Dios!”. Si tomamos el imperativo en el sentido usual de la obligacién,
resulta desconcertante el hecho de ordenar el amor. Mas alla de la
paradoja de comandar un sentimiento, Ricceur se pregunta si este im-
perativo tiene la misma fuerza que aquéllos que buscan obediencia; o
si en el plano de la ética seria comparable con los principios morales,
aquellas proposiciones que gobiernan maximas subordinadas. En este
punto se apoya en La estrella de la redencién de Franz Rosenzweig, un
estudio dividido en tres partes: la Creaciéon (lo eterno antes), la Reve-
lacion (lo eterno presente) y la Redencion (lo eterno todavia no). En
la segunda parte nos disponemos —expresa Ricoeur— a ser ensefiados
por la Torah, que en este punto no es todavia un conjunto de leyes. La
precede el “acto solemne de apertura de la totalidad de la experiencia
humana al lenguaje paradigmatico de la escritura [...]. Es el mandato
de amar”.’ Se trata de la palabra que el amante (Dios) dirige al amado
(alma solitaria): iamame! Es un mandato que sdlo tiene sentido si se
trata del amor mismo comandandose a si mismo; uno que contiene las
condiciones de su propia obediencia.

Al parecer, el uso anémalo del imperativo —himno, macarismo y ben-
dicion— visto hasta ahora, seria suficiente para que Ricceur justifique
la validez de la sutil distincion de Rosenzweig entre mandato y ley.
Ello permite hablar de un uso poético del imperativo. La proximidad

5. Paul Ricceur, “Amor y justicia”, p. 15.
6. Ibidem, p.17.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

entre el mandato idmame! y el canto de alabanza hace que el manda-
to del amor se muestre irreductible a su sentido ético, al imperativo
moral. Ricoeur partira de esta distancia en la tercera parte del estudio
al establecer una dialéctica entre el uso poético del mandamiento y
el mandamiento ético a través de la economia del don.

El tercero de los rasgos extrafios del amor tiene que ver con su di-
mension afectiva. Lineas atrds vimos que Ricoeur no quiere caer en
el sentimentalismo, por lo tanto, enfrenta esta dimension a través del
poder de metaforizacién de las expresiones del amor. Significa que
el imperativo idmame!, que el amante dirige a su amada, es capaz de
movilizar una variedad de afectos que, segtn él, designamos por sus
estados terminales: placer vs. dolor, satisfaccion vs. descontento, ale-
gria vs. angustia, etcétera. No obstante, no se limita a desplegar estos
afectos, sino que crea entre ellos una espiral ascendente y descendente,
que corre en ambos sentidos.

La dindmica afectiva tiene su contraparte lingiiistica en la produccion
de analogias entre las modalidades afectivas del amor, gracias a las
cuales pueden significarse mutuamente. Ricceur refiere aqui la obra
de Max Scheler, Zur Phdnomenologie und Theorie der Sympathiege-
fithle und von Liebe und Hass.” Extraigo algunos elementos a propdsito
de Scheler que expone Ricceur en una extensa nota a pie de pagina.

¢ El amor no se reduce a la simpatia.

¢ El amor no es espontaneo, sino reactivo; no ciega, sino que hace
ver la esencia profunda a través del epifendémeno. En este caso, la
simpatia descrita por Scheler tiene cierta correspondencia con
aquello que coloquialmente nombramos enamoramiento.

7. Ricoeur hace referencia a la obra francesa Pour une phénoménologie des sentiments de sympathie,
d’amour et de haine (1913). El original aleman se reedité —de manera corregida y aumentada— en
el volumen Esencia y formas de la simpatia, y fue traducido al castellano por José Gaos. La edicién
consultada fue la siguiente: Max Scheler, Esencia y formas de la simpatia, Sigueme, Salamanca, 2005.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

¢ El amor, segin la teoria del valor en la ética de Scheler, tiene una
dimension evaluativa. Mientras que la simpatia esta ligada al con-
texto social, el amor trasciende esta situacion.

* El punto esencial: el amor es un acto positivo, puesto que es un
movimiento que pasa de un valor inferior a un valor superior. “El
amor es ese movimiento intencional gracias al cual, partiendo del
valor dado a un objeto, su valor mas alto es visualizado”.

¢ El amor crea, es la exaltacioén del valor. El amor aumenta el valor
de aquello que ama.

e El amor se dirige a las cosas tales como ellas son, pero han de llegar
a ser lo que son (o lo que pueden ser).’

Ricceur afirma que, dentro de un campo de gravitacion afectivo con
espiral ascendente y descendente, el poder de metaforizacién que
juega en el plano del lenguaje es capaz de significar algo mas. “Es
gracias a él por lo que el amor erdtico se hace capaz de significar
mas que ¢l mismo y de apuntar indirectamente a otras cualidades
del amor”.’

Es conveniente anadir otro pie de pagina de Ricoeur en este ensayo. Al
parecer, la palabra eros estd ausente de la Biblia Septuaginta.” No hay
oposicidn eros-dgape; simplemente se usa dgape para indicar todos
los tipos de amor. En el Cantar de los cantares tendriamos la misma
situacion, aunque se hace evidente el dinamismo de la metaforiza-
cién. Incluso, sila intencién del autor del Cantar hubiera sido escribir
un poema sobre el amor sexual, la interpretacién que se ha hecho se
centra en la alegoria del amor espiritual. “Esta lectura ha hecho del

8. Ricceur no se equivoca al afirmar este aumento de valor y, en ese sentido, la posibilidad de una finalidad
dentro del amor. S6lo habria que matizar que Scheler concede ese aumento de valor preferentemente
en el amor de la persona a la persona, y lo llama amor moral: “si el amor al bien no es el amor moral,
équé delimita este amor moral? [...]. Respondo: este valor especial lo tiene el amor en cuanto es amor
de la persona a la persona misma.”. Ibidem, p. 230. Las cursivas se encuentran en el original.

Paul Ricoeur, “Amor y Justicia”, p. 20.
10. Se trata de la traduccién candnica de la Biblia al griego, hecha para judios de la didspora.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

Cantar de los Cantares el paradigma de la metaforizaciéon del amor

» 11

erdtico”,” es decir, de la capacidad del eros para decir el dgape.
Eldiscurso de la justicia

Ricoeur no se detiene mucho en esta parte, lo cual resulta bastante
curioso, puesto que este discurso corresponde a una época en la que
él se ocupaba del problema de la justicia. Sus conferencias y discu-
siones con el juez Antoine Garapon, que se desarrollan durante los
afnos noventa, veran la luz en los volumenes Lo Justo 1y 2. Ello nos
puede indicar que el acento de Ricceur en este estudio se encuen-
tra en la parte del amor, pero considerado dentro de una dindmica
dialéctica con la justicia.

Ricceur caracteriza el modo de hablar de la justicia por los proce-
dimientos que definen el aparato penal cuando existe un diferendo
entre los intereses —generalmente opuestos— de dos particulares.
Las instituciones encargadas de la imparticion de justicia escuchan los
argumentos de las partes en conflicto y llegan a una decisién. De he-
cho, lo esencial de estas instancias es que pueden imponer la decisién
de manera coercitiva; es justo el punto por el que se recurre a ellas.
Y en este primer punto que caracteriza la justicia, Ricoeur sefala una
completa oposicidn con el lenguaje del amor: argumentar y coaccionar
son acciones que estan en las antipodas del amor.

Ricoeur considera que el punto en el que la justicia puede tener ras-
gos que la distinguen claramente del amor es el hecho de considerarla
fundamentalmente como justicia distributiva. Aqui coincide una buena
cantidad de fildsofos, desde Aristoteles hasta Rawls. En esta perspec-
tiva, la sociedad aparece como distribuciéon de ventajas y desventajas,
derechos y deberes, reparto de roles, ganancias, etcétera. La concepcioén

1. Paul Ricceur, “Amor y justicia”, p. 20.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

distributiva no considera la sociedad como una entidad aparte de los
individuos, “pero los individuos no tendrian existencia social sin la regla
de distribucidn que les confiere un lugar en el conjunto. Aqui es donde
interviene la justicia como virtud de las instituciones presidiendo todas
las operaciones de reparto”.”

¢Qué pasa con las distribuciones desiguales? Podemos citar dos solu-
ciones. Aristoteles propone una regla de proporcionalidad para respe-
tar la desigualdad entre los miembros —desigualdad de participacidon y
de méritos—, que instituye un reparto justo como proporcional. Rawls,
en cambio, establece la regla del maximin, que busca salvar la ecuacion
entre justicia e igualdad en los repartos desiguales. La regla pide que
la ventaja del méas favorecido sea compensada con la disminucién de
la desventaja del mas desfavorecido. Aqui la justicia no es concebida
como mera practica judicial, sino como ideal de reparto equitativo en
ventajas y desventajas.

Para Ricceur la igualdad de derechos, junto con la igualdad de opor-
tunidades, puede ser fuente de cohesion social. Segun €l la justicia,
como punto mas alto, puede aspirar a una cooperacién que surja del
mutuo desinteresamiento, en el que los sentimientos de dependencia
y reciproco endeudamiento estén sometidos a éste. Compara este
sentimiento con el de interés desinteresado de Rawls, a proposito de
la actitud basica de aquéllos que intentan establecer un hipotético
contrato original. Para Ricoeur el mutuo desinteresamiento no llega
a los ideales en los que cada persona, al sentirse deudora del otro,
construye una red de cooperacién y solidaridad. El reconocimiento,
la solidaridad y el mutuo endeudamiento se perciben solamente
como punto de equilibrio inestable en la dialéctica entre el amor y
la justicia.

12. Ibidem, p. 22.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

Amor y justicia

Si existe una distancia, una desproporcién entre amor y justicia, ¢por
qué es necesario establecer una dialéctica entre ambas? Ricceur res-
ponde que las dos tienen una pretension sobre la praxis individual y
social, aunque no puedan ser puestas en el mismo plano. En el himno
el amor es alabado por si mismo, no por su altura moral; en la regla de
justicia no se hace ninguna referencia al amor. Sin embargo, ambos se
dirigen a la accidn, asi que Ricoeur busca establecer una dialéctica, ya
que la accién humana se ve solicitada de ambos lados.

Al buscar referencias biblicas capaces de integrar una dialéctica encon-
tramos la regla de oro.” No obstante, en el evangelio de Lucas, capitulo 6,
dicha regla esta yuxtapuesta al mandato de amar a los enemigos. Ricoeur
plantea una doble interrogante: “cémo, por una parte, el mandamiento
de amar a los enemigos se relaciona con el himno del amor?, ¢de qué
manera por otra parte, la Regla de Oro anuncia la Regla de la Justicia?”."
En la primera pregunta, en realidad, buscamos en qué momento la cuali-
dad poética del himno se convierte en obligacion. “El mandato de amar
alos enemigos no se sostiene por si mismo: él es la expresion supraética
de una amplia economia del don y que [ciertamente] tiene otros mo-
dos de expresion que esta reivindicacién del hombre para la accién. La
economia del don desborda por todas partes a la ética”.” Ricoeur vuel-
ve al “mandamiento nuevo” del amor a los enemigos, que se sostiene
dentro del primer imperativo que analiza en Rosenzweig: iamame! Este
mandamiento nuevo es considerado como supra-ético porque es una
proyeccion ética de algo que la trasciende, que es la economia del don.
Tenemos, pues, un acercamiento ético a la economia del don, que se

.2 . 6
resume en la expresion “porque te ha sido dado, da a su vez”.'

13. “Trata alos demés como te gustaria ser tratado”. Es curioso que Ricoeur nunca explicite ni el contenido
ni el origen de dicha regla, por lo menos en el presente articulo.

14. Paul Riceceur, “Amor y justicia”, p. 25.

15. Idem. Cursivas propias.

16. Ibidem, p. 26.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Los polos de oposicion que integran la dialéctica de Ricceur son la
légica de la equivalencia y la l6gica de la sobreabundancia, justicia 'y
amor. Dentro de ellos la regla de oro revela una légica de equivalencia
que él trata de reconciliar con el mandamiento nuevo; pero el mismo
Evangelio de Lucas hace dificil la tarea: en los versiculos 6, 32-34 el
evangelista alude a la regla para descalificarla: “Si amais a los que os
aman, ¢qué mérito tenéis? Pues también los pecadores aman a los que
los aman”.” Lo que busca Ricceur es si una logica tiene que imponerse
sobre otra, o si una descalifica a la otra.

Al final, puesto que la regla de la justicia tiende al igualamiento, a una
distribucidn equitativa de bienes y desventajas, se puede poner del lado
de laregla de oro con su ldgica de equivalencia. En realidad, para Ricoeur
hay que interpretar el mandamiento nuevo en sentido de generosidad,
por lo cual éste se hace necesario, pero en un sentido supra-ético. Dicho
mandamiento s6lo accede al ambito de lo ético por medio de compor-
tamientos paraddjicos y extremos: “hagan el bien a quienes los odian”,
etcétera. Ahora bien, é] hace notar que no puede haber justicia distribu-
tiva alguna desde la l6gica del mandamiento nuevo. La accién humana
tiene que pasar por el principio de moralidad expresado en la regla de
oro. Pero también la contraparte es pertinente: la reciprocidad de la regla
de oro sdlo puede abrirse a su prop6sito a través de aquel mandamiento,
puesto que sin él s6lo seria una regla instrumental que puede enunciarse
como do ut des, “doy para que ti des”. Aqui la regla de oro cae bajo la cri-
tica del Evangelio de Lucas. Incluso, dira Ricceur, “la regla de la justicia,
dejada a si misma tiende a subordinar la cooperacién a la competencia, o
incluso a esperar del solo equilibrio de los intereses rivales el simulacro
de la cooperacion”.® Al final el filosofo admite que ambas lgicas son
pertinentes porque se complementan mutuamente. La justicia se vuelve
el medio necesario del amor por su cualidad supra-moral, que s6lo entra
en la esfera practica y ética bajo la proteccién de la justicia.

17. Ibidem, p. 27.
18. Ibidem, p. 30.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

La gratitud

Al parecer, podemos atribuir a la gratitud la posibilidad de articular
amor y justicia desde la 6ptica de Ricoeur. Cuando éste formula el
mandamiento supra-ético propio de la economia del don, “porque
te ha sido dado, da a su vez”, asume el presupuesto de que el sujeto
de la accidn es capaz de reconocer que le ha sido dado. Hasta aqui
Ricoeur so6lo distingue los campos del amor y de la justicia, pero sin
confrontar las problematicas que pueden suscitarse, derivadas de
lo erratica que podria resultar la economia del don. Se da por des-
contado que la deuda de la gratitud ingresa al individuo en la l6gica
del amor, dentro de una dinimica que le permite actuar desde la
economia del don y no desde la l6gica de la justicia, caracterizada
por una légica de sobreabundancia y no de reciprocidad. El filésofo
parece buscar una especie de deuda derivada de la recepcién de un
don, un sentimiento que nos obligue a corresponder, a actuar en el
mismo sentido. Y aunque en “Amor y justicia” habla de obligacion,
en otros escritos abandona el lenguaje de la deuda y pone el origen
de la accién de agradecimiento como correspondencia a la generosi-
dad del don. No obstante, la excesiva abstraccion con la que aborda
estos fendmenos ocasiona que se desprendan de sus particularida-
des y de la posibilidad de incorporar matices importantes. Quedan
asuntos por resolver, como la pregunta que parece obvia: étodo don
genera gratitud? Es factible aceptar que la gratitud nos haria entrar
en la economia del don, pero équé nos lleva a ella? Hobbes expresa
reservas respecto del don como suscitador de gratitud:

Haber recibido de uno, a quien consideramos igual a nosotros,
beneficio mas grande de lo que esperabamos dispone a fingirle
amor; pero realmente engendra un intimo aborrecimiento, y
pone a un hombre en la situaciéon del deudor desesperado que al
vencer la letra de su acreedor ticitamente desea hallarse en un
sitio donde nunca més lo viera. Porque los beneficios obligan,
y la obligacion es servidumbre; y la obligacién que no puede



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

corresponderse, servidumbre perpetua; y esta situacion, en de-
finitiva, se resuelve en odio."”

El problema que define Hobbes en este parrafo del Leviatdn es, justa-
mente, la dindmica afectiva que se engendra a partir del sentimiento de
deuda. Introducir una desigualdad entre iguales genera un sentimien-
to de dependencia y de deuda que, a la larga, podria derivar en odio.
Aqui el don no logra el cometido que pretende Ricoeur, no genera una
disposicidn a la generosidad ni a la accién dentro de la economia del
don. Mas atin, Hobbes parece preferir la 16gica de la justicia como la
Unica aplicable acertadamente entre iguales dentro de una sociedad.

En su obra acerca del don en la Francia del siglo XVI, la historiadora
Natalie Zemon Davis cita a Michel de Montaigne en sus reacciones a
los lazos derivados de la gracia y del don, que crean obligaciones en
la vida ordinaria: “Creo que uno debe vivir segiin la ley y no segtn la
gracia [...] me niego a someterme a cualquier género de obligacion,
especialmente a aquellas que me atan por deber del honor. Nada me
parece mas costoso que aquello que se me ha regalado, puesto que
hipoteca mi voluntad a titulo de gratitud”.”

Por su parte, Marcel Mauss se pregunta al inicio de su Ensayo sobre el
don algo que quiza resulta pertinente para buscar la experiencia moral
dentro de la gratitud: “¢Qué fuerza hay en la cosa que se da que hace
que el donatario la devuelva?”.” En el fondo Mauss trata de entender
qué suscita la dinamica del don, incluso si no se esta refiriendo necesa-
riamente a la experiencia moral detras de €l. Su anilisis serd retomado
por Ricceur en Caminos del reconocimiento cuando examine la dina-
mica de la mutualidad, que también participa de la economia del don.

19. Thomas Hobbes, Leviatdn. O la materia, forma y poder de una reptiblica eclesidstica y civil, Fondo de
Cultura Econémica, México, 1980, pp. 79-86 (capitulo XI: “De la diferencia de maneras”).

20. Natalie Zemon Davis, The Gift in Sixteenth-Century France, The University of Wisconsin Press, Ma-
dison, 2000, p. 74. Traduccién propia. En el tercer estudio de Caminos del reconocimiento Ricoeur
retoma esta misma obra en la traduccién francesa. En este articulo s6lo pudimos consultar el original
en inglés.

21. Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, Katz Editores, Buenos Aires, 2009, p. 71.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

Antes de continuar con el examen de Ricoeur a la economia del don,
debemos inspeccionar con mas detenimiento la dificultad que su-
pone la légica de la sobreabundancia para la accién moral. Porque
ahi donde Aristételes y Rawls proponen resolver los problemas de
justicia a partir de reglas de proporcionalidad, la légica del amor y
la economia del don, por contener en ellas una légica de sobreabun-
dancia, nos hacen entrar dentro de una dinamica de desproporcion. La
accion amorosa, sobreabundante, no toma en cuenta los méritos ni las
proporciones de las personas. No se rige por ese tipo de principios.

Equivalencia y sobreabundancia

Ricceur propone dos tipos de regimenes para la accién humana, uno
que surge de la justicia y el otro que emerge de la gracia. Uno de los
primeros escritos suyos en los que se desarrolla esta “légica de la so-
breabundancia” es un articulo de 1960, “El ‘pecado original’. Estudio de

su significado”.” Basicamente, al momento de interpretar el surgimien-
to del concepto de pecado original —no s6lo en un estudio histoérico,
sino simbdlico—, Ricceur encuentra en la Carta a los romanos de san
Pablo una frase que nos libra de considerar como central el pecado
original: éste no es mas que un antitipo de la gracia de Dios.” Es decir,

esta construido para poder hablar de la accién divina: “donde abund6

el pecado, sobreabundd la gracia”.*

Otro articulo interesante en el que Ricoeur retoma el concepto de so-

9 25

breabundancia es “Lalégica de Jesuis: Romanos 5”,” un estudio publicado
en 1980, veinte anos después del articulo sobre el pecado original. En él

22. “Le ‘péché originel: étude de signification”, aparecido originalmente en la revista Eglise et Théologie
y publicado en el volumen Le conflit des interprétations, traducido al espafiol como Paul Ricceur, El
conflicto de las interpretaciones, Fondo de Cultura Econémica, México, 2003.

23. Ibidem, p. 260.

24. Romanos s, 20.

25. Paul Ricceur, “La logique de Jésus: Romains 5” en Etudes théologiques et religicuses, Institut Protestant
de Théologie, Montpellier, Francia, vol. 80, 2005, pp. 79-84. Este texto, en realidad, es una homilia que
Ricoeur predicé en la Rockefeller Chapel de la Universidad de Chicago en 1976 y que fue transcrita
por Mme N. Marcorelles.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

realiza una lectura comparada entre la Carta a los romanos y el Evangelio
de Mateo; concretamente, compara la l6gica de laley en el sermon de la
montafia (capitulos 5 - 7). En ese articulo, cotejando la adhesion a la ley
de Mateo y la critica de san Pablo, un punto comun de interpretacién de
ambas es lo que enuncia este tltimo: “con cudnta mayor razén” (pollo
mallon - mo)A® pdddov). Este es motivo con el que actiia la gracia de Dios
segun Pablo. Los escritos del Nuevo Testamento muestran que la acciéon
de Dios no se da en proporcion al pecado, —tal como lo analiza Ricceur
en su estudio sobre el pecado original—, sino en total desproporcion.
Lo que caracteriza la accion de la gracia es la sobreabundancia. Ricoeur
analiza los versiculos del capitulo 5 de Mateo, que estan consagrados a
ilustrar la desproporcion del amor y del mandamiento nuevo de Jesus.
Los transcribimos a continuacién:*

[38] Oisteis que fue dicho: Ojo por ojo, y diente por diente.

[39] Pero yo os digo: No resistais al que es malo; antes, a cualquie-
ra que te hiera en la mejilla derecha, vuélvele también la otra;

[40] y al que quiera ponerte a pleito y quitarte la tdnica, déjale
también la capa;

[41] y a cualquiera que te obligue a llevar carga por una milla, ve
con él dos.

[42] Al que te pida, dale; y al que quiera tomar de ti prestado, no se
lo rehuses.

[43] Oisteis que fue dicho: Amaréas a tu préjimo, y aborreceras a tu
enemigo.

[44] Pero yo os digo: Amad a vuestros enemigos, bendecid a los
que os maldicen, haced bien a los que os aborrecen, y orad por los
que os ultrajan y os persiguen;

[45] para que seais hijos de vuestro Padre que esta en los cielos,
que hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover sobre
justos e injustos.

La pericopa comienza enunciando la ley del talién, que el propio Ricoeur
ha puesto del mismo lado que la regla de oro. Se trata de una regla de

26. Tomado de la traduccién Reina-Valera, 1960.

32



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

reciprocidad que multiplica las atenciones con los amigos e impide una
venganza excesiva contra los enemigos. Para él se trata de una regla
que guarda la l6gica de la reciprocidad, pero que podria subordinar la
cooperacion a la competencia.” Sin embargo, el problema que percibe
Ricceur se origina por el resto del discurso de Jesus, quien invalida la ley
del talién y enuncia una serie de preceptos que s6lo pueden entenderse
en una clave de desproporcion: dar la otra mejilla, ofrecer también el
manto, etcétera. Todas estas recomendaciones —o imperativos— no se
entienden dentro de una légica legal o moral. Aqui hay que entender
y aplicar lo paradéjico del imperativo del amor: iamame! Implica que
los seguidores de Jests hacen también las obras del amor. El problema
que ve Ricoeur con todo esto es que, incluso si se trata de un imperativo
paraddjico, la 16gica de la sobreabundancia puede poner facilmente al
débil en manos del fuerte —gente abofeteada, sin manto, etcétera—.
En el articulo “Amor y justicia” no enfatiza los problemas que pueden
surgir de una economia del don dejada a si misma; no obstante, en “La
logica de Jests: Romanos §” se detiene un poco mas en los inconvenien-
tes susceptibles de presentarse si nos dejamos guiar inicamente por la
l6gica de la sobreabundancia: es la posibilidad de la falta de justicia, que
también lleva a la ruptura de la cooperacién y de la cohesién social.”
Por esta razén Ricceur califica la economia del don como supraética: no
se trata de acciones que puedan prescribirse universalmente; necesitan
un ambito de accién y una decision particulares.

A pesar de la esencia supraética de las obras del amor, l6gica de la
equivalencia y 16gica de la sobreabundancia se necesitan mutuamen-
te. Por ese motivo Ricoeur nunca propone a ninguna de ellas sola
0 abandonada a si misma. Los titulos de los estudios hablan por si
mismos: “Amor y justicia”, “Reciprocidad y mutualidad”, “Lo justo,

27. Paul Ricceur, "Amor y justicia", p. 30.

28. Hay que reconocer que Ricoeur se inclina siempre a favor de la logica de la economia del don. Al pa-
recer, éste fue un motivo que lo acompaii6 toda su vida y que le produjo muchas preguntas filoséficas
y teoldgicas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

entre lo legal y lo bueno”, etcétera. Es decir, en todos estos estudios
de Ricceur hay una tension entre reciprocidad y mutualidad que se
debe mantener. Esto lo lleva a postular la importancia de la gratitud
para los estados de paz. Se trata de que la justicia pueda salir de su
propia dinamica de reciprocidad, puesto que, a la larga, aquélla dejada
a si misma puede caer en dindmicas de venganza. Es lo que él llama
“agregar mal al mal”. De ninguna manera busca refutar o superar a
Hobbes; mas bien procura “aceptar el reto” y encontrar aquellos di-
namismos que nos hacen salir de las pasiones del estado natural: la
competencia, la desconfianza y la vanidad.

La gratitud y los estados de paz

El tercer estudio de Caminos del reconocimiento,” tiltima obra publica-
da por Ricceur, esta consagrado al “reconocimiento mutuo”. La seccién
final de este estudio se llama “La lucha por el reconocimiento y los
estados de paz”. En esta parte Ricoeur vuelve al analisis realizado en
“Amor y justicia” sobre la poética del amor y la prosa de la justicia,
pero profundiza mas decididamente en el problema que establece la
economia del don.

Cuando Riceeur se plantea los distintos tipos de estados de paz, reco-
noce tres, que surgen de las diversas formas de denominar el amor en
griego: philia, eros y dgape; como ya vimos, el fildsofo privilegia este
tercer concepto para definir los estados de paz. Cuando aborda la eco-
nomia del don, también esta buscando aquello que el dgape aporta a
las relaciones humanas.” Junto con Boltanski, Ricoeur se pregunta si
la acciéon humana que surge bajo el signo del dgape no estd motivada

29. Paul Ricoeur, Caminos del reconocimiento, Trotta, Madrid, 2005. Traduccioén de Agustin Neira.

30. Hay dos estudios que Ricceur retoma en este andlisis. El primero es de Luc Boltanski, Lamour et la
justice comme compétences (Luc Boltanski, El amor y la justicia como competencias, Amorrortu, Bue-
nos Aires, 2000); el segundo es de Marcel Hénaff, Le Prix de la vérité (Marcel Hénaff, El precio de la
verdad. Don, dinero, filosofia, Lom Ediciones, Santiago, 2017). Es, sobre todo, Boltanski quien retoma
el concepto de dgape como categoria sociologica.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

por algtin idealismo ut6pico o por algin engafio; y, por lo tanto, si no
se trata de algo solo parcialmente realizable. Podemos responder esta
pregunta mas adelante, ya que tiene relacién con la bina amor y justicia
que los estudios de Ricceur no dejan de poner en tension.

La antropologia del don

Uno de los problemas mas fuertes que plantea la economia del don,
desde la perspectiva de Ricoeur, es proponer la accion humana desde
la dindmica del dgape. ¢éComo clasificar la acciéon surgida desde una
dindmica desinteresada como la del dgape? Justamente, si a este tltimo
no le interesa la retribucion, si no se inscribe en la linea de la recipro-
cidad y de la proporcion, écdmo plantear una accion moral desde este
dinamismo? Si ya concluimos que la esencia del dgape es supraética,
énos podemos plantear todavia la gratitud como experiencia moral?

Ricoeur retoma las criticas de Luc Boltanski y Claude Lefort a Claude
Lévi-Strauss a proposito de los ensayos de Mauss. No parece que se
deba buscar la “obligacién de devolver” en un dmbito distinto al de
la “obligacién de dar”. Es decir, la economia del don plantea una dina-
mica completa, de inicio a fin, con sus propias formas de reciprocidad.
Siguiendo a Lefort, esta economia es una forma en la que “los hombres
se confirman unos a otros que no son cosas”, alejaindose de otras formas
de reciprocidad propias del aparato judicial o del mercado. En este
punto Ricoeur retoma el libro de Mark Rogin Anspach, A charge de
revanche,” que analiza la reciprocidad desde sus distintas dindmicas.
Una constante que Anspach atribuye a los ciclos de reciprocidad es
la existencia de un tercero trascendente entre dos partes. Para explicar
la obligacion de devolver entre los maories, Mauss postula un espiritu
del hau, es decir, la reificaciéon de una actividad que sucede entre las

31. Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, p. 71. ,
32. Mark Rogin Anspach, A charge de revanche. Figures élémentaires de la réciprocité, Editions du Seuil,
Paris, 2002.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

personas que realizan ese intercambio, que haria las veces de terce-
ro trascendente. La diferencia entre reciprocidad y mutualidad recae
sobre el tipo de tercero trascendente que se postula. Ricoeur atribuye
una mayor abstraccién al tercero trascendente de la reciprocidad, y
una mayor materialidad concreta al de 1a mutualidad.

A pesar de su sugerente anilisis y de la distincién entre reciproci-
dad y mutualidad, me parece que Riccoeur no explica muy bien esta
diferencia ni ubica un equivalente de esto en nuestras sociedades
contemporaneas. Al parecer, el tercero trascendente define siem-
pre una forma de relacién que, en la dinimica de reciprocidad, esta
bien tipificada y definida, y que, por lo mismo, Ricoeur coloca “por
encima” de los agentes; por ejemplo, la ley de la propiedad priva-
da, que debe existir entre dos personas que hacen una transaccién
comercial. A esto se refiere Robert Nozick cuando afirma que “las
cosas surgen ya poseidas (o con acuerdos ya celebrados sobre como
deben ser poseidas)”.” El tercero trascendente esta ahi antes de que
podamos disponer de las cosas, en su origen mismo. Sin embargo,
cuando tenemos una relaciéon de mutualidad, tipica del don gratuito,
a pesar de que hay también el mismo tercero trascendente, que es la
ley de la propiedad privada, ésta no define el modo en el que ambas
personas le dan continuidad a esa relacién. Por tal motivo, el don
se vuelve algo que circula entre las personas de manera concreta,
casi tacita, sin necesidad de un “contrato” previo. Jean Nestor define
esta libertad en dos momentos. Respecto de la cosa podemos definir
la gratuidad como “un bien del que se ha decidido que es de uso
libre”.** Sobre la relacion Nestor define el don performativo como
aquél en el que hay una soto-determinacion, “aquello que falta por

comprender e inventar cuando una cosa ha sido dada y aceptada”.®

33. Robert Nozick, Anarquia, Estado y utopia, Fondo de Cultura Econdémica, Buenos Aires, 1991, p. 217.

34. Jean Nestor, Un don doit-il étre gratuit?, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, Francia, 2016, p. 89.
Traduccion propia.

35. Ibidem, p. 112. Traduccidn propia.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

Es decir, la economia del don es aquélla que toma distancia y ad-
quiere libertad en relacion con el tercero trascendente, tal como se
ha definido hasta aqui.

En el tercer estudio de Caminos del Reconocimiento, en el que Ri-
coeur pone como tema central de la investigacién el reconocimiento
mutuo entre las personas, el don se vuelve el camino por el cual
dicho reconocimiento puede existir. Puesto que aceptar un don es
aceptar la generosidad del donante —quien, ademas, se pone a si
mismo en el objeto ofrecido— junto con la necesidad de correspon-
der de cierta manera, lo que se crea con el gesto del don, ofrecido
y recibido, es el tipo de relacién entre el donante y el donatario. Si
aceptamos que todos los intercambios conllevan una dosis de re-
ciprocidad y de mutualidad, habria casos en los que no se verifica
esta mezcla. Por ejemplo, en las relaciones comerciales el pago con
el que se concluye una operacidon comercial pone fin a la relacién
entre ambas partes, si es que ésta alguna vez existid. Ricoeur diria
que las relaciones comerciales son de reciprocidad sin mutualidad,
esto es, sin reconocer la relacién que surge con otra persona. Por
ello, sostiene Anspach, en las relaciones sociales entramos en el
terreno de lo impersonal.

En este momento Ricoeur intenta definir de una manera més clara
la diferencia entre mutualidad y reciprocidad: “Por convencién de
lenguaje, reservo el término de mutualidad para los intercambios
entre individuos, y el de reciprocidad para las relaciones sistematicas
cuyos vinculos de mutualidad no constituirian mas que una de las
‘figuras elementales’ de la reciprocidad”.* Asf, para él, la mutualidad
es aquello que se da entre las personas, mientras que la reciprocidad
esta por encima de ellas.

36. Paul Ricceur, Caminos del reconocimiento, p. 240.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Mutualidad y gratitud

Si recuperamos las criticas de Marcel Hénaff a Lévi-Strauss y a
Mauss, veremos que hay dos puntos que Ricoeur retoma respecto
de la mutualidad y la economia del don. Hay una ruptura, en primer
lugar, con la concepcién moralizante del don, que lo separa de su di-
mension festiva; en segundo lugar, con la concepcion de la economia
del don como ancestro —o sustituto— del intercambio mercantil.
Hénaff sitiia el don en el ambito de lo que no tiene precio, por lo
que no podria albergar en él una dinimica mercantil. En realidad,
a partir de su examen del don ceremonial, podemos afirmar que el
enigma inicial sobre la cualidad del don, que fuerza a su devolucioén,
se aclara cuando se ve el plano mas amplio de la correspondencia
como partes de una relacidon de reconocimiento mutuo que queda
instalada. Es la mutualidad la que, de alguna manera, dirige la dina-
mica de la economia del don.”

En seguimiento del analisis de Natalie Zemon-Davis,*® Ricceur su-
braya que en las relaciones comerciales y las relaciones de don, la
reciprocidad y la mutualidad se dan cotidianamente de manera al-
ternada. No obstante, hay una especie de primacia de la mutualidad,
incluso en las relaciones comerciales. La gente multiplica ayudas y
obsequios, queriendo insinuar con ello que las personas, incluso en
las relaciones comerciales, no estan exentas de relaciones posterio-
res. Al respecto, sefiala: “El examen de estas situaciones mixtas lleva
areforzar el énfasis puesto en la gratitud como el sentimiento que, en
el recibir, separa y une el dar y el devolver, como insistiremos en ello
maés tarde. Es la calidad de este sentimiento la que garantiza la firmeza
de lalinea de division que recorre desde el interior las mezclas entre
don y venta”.* Sin embargo, también reconoce que la gratitud puede

37. Marcel Hénaff, El precio de la verdad.
38. Natalie Zemon Davis, The Gift in Sixteenth-Century France. Ricceur cita la edicién francesa.
39. Paul Ricceur, Caminos del reconocimiento, p. 246. Cursivas propias.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

fallar o puede ser fuente de perversiones en la dindmica del don.
Podemos evocar la cita de Hobbes —aunque Ricceur no la evoca en
esta parte del analisis— que da cuenta de la posibilidad del fracaso
del don.* En todo caso, cuando éste genera deuda o expectativas
desmedidas, puede provocar incomodidad o, incluso, la ira de las
personas involucradas. Evoca los ensayos de Michel de Montaigne,
quien parece preferir la vida dentro del Aambito de la reciprocidad y
los contratos explicitos, antes que entrar en el juego perverso de la
concesion de favores y de acuerdos tacitos.”

Al analisis de Ricceur se puede afiadir la afirmacién de Lewis Hyde
sobre el don y las relaciones que se generan: “el conflicto entre la
libertad y los vinculos que establecen los dones no es absoluto, por
supuesto. Para empezar, los dones no nos generan un vinculo a menos
que nos conmuevan”;* o, como argumentara mas adelante, si la deuda
esta fuera de nuestras posibilidades de correspondencia. Este tltimo es
el don criticado por Hobbes o por Montaigne. No obstante, el don que
logra conmover, involucrar afectivamente, es el que despierta nuestra
gratitud, pues hay en ello una promesa de transformacién,® junto con

amistad y amor.

Es en este momento que Ricceur parece dar un paso definitivo en el
analisis de la economia del don. Hay puntos esenciales que hemos en-
contrado en este analisis, los cuales quedan un poco dispersos; sobre
todo, aquel punto del imperativo poético del amor que lleva a la accion:
“puesto que te ha sido dado, da a su vez”. Esta frase de “Amor y justicia”
no queda referida en esta parte del analisis, pero nos parece que ofrece
un complemento para entenderla cuando cita a Mauss y los movimientos
del corazén: “Uno se da al dar, y si uno se da es que se debe, a si mismo y

40. Ver nota 16.

41. Paul Ricceur, Caminos del reconocimiento, p. 247.

42. Lewis Hyde, El don, Sexto Piso, México, 2021, p. 129. Cursivas propias.

43. Promesa que Max Scheler definié como de “crecimiento en el valor” de la persona.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

su bien, a los otros”.* La conclusiéon de Ricceur respecto del fracaso del
don es que recibir es lo que decide la cualidad de éste y el modo en que el
donatario acepta proseguir con la relaciéon.” La gratitud es lo verdade-
ramente decisivo del don y su posibilidad; es el modo en que podemos
entrar en la economia del don. En este sentido, la gratitud constituye el
nucleo de la experiencia moral, sobre todo en el Ambito de las relaciones
personales. Es desde ella que se valora la relacion establecida con el don,
al mismo tiempo que se decide coémo seguira la misma.

En la Gltima parte del analisis, Ricoeur retoma la dimension festiva del
don como una ayuda para extraerlo del ambito de la moralizacién. Se
refiere a que la accidén de aquél no puede erigirse en un deber o en una
instituciéon. No tiene nada contra las instituciones de beneficencia,
pero si se dirige contra la tendencia general a olvidar la dindmica de
gratuidad que genera el don. La fiesta lo protege del equivoco del deber.
Queda muy claro cuando hablamos, por ejemplo, del perdén: no es
susceptible de ser institucionalizado. No hay cosa tal como un “deber
de gratuidad” o de gratitud. Lo festivo y su caracter excepcional pueden
habitar la vida ordinaria a través de los gestos de amabilidad, en las
formas amistosas o incluso eréticas. Se ofrece dentro de la gestualidad,
un equivalente al himno en la forma verbal.

Conclusion

Resulta un poco paradéjico proponer la gratitud como “experiencia
moral”. No sélo porque corresponde al ambito de lo supra-ético, como
bien sefiala Ricceur, sino porque su légica es distinta de la moral. Mar-
cada por dinamismos de desproporcioén y exceso, la gratitud introduce
una medida de generosidad en la experiencia moral. Si podemos afirmar

44. Ibidem, p. 248. La cita, tal como se encuentra en la versioén en espaiiol del Ensayo sobre el don es la
siguiente: “porque dando, uno se da y, si uno se da significa que uno se “debe” —uno mismo y su bien—
a los otros”. Marcel Mauss, Ensayo sobre el don, p. 18s. Las cursivas se encuentran en el original.

45. Misma idea propuesta por Nestor. Ver Jean Nestor, Un don doit-il étre gratuit?, pp. 103-124 (capitulo v:
“Y-a-t-il une rélation du don?”). Cursivas propias.



LA GRATITUD COMO EXPERIENCIA MORAL EN PAUL RICGEUR

que la gratitud es experiencia moral, en tanto que lleva a la accién vy,
como sostiene Aristdteles, a una decision deliberada. En un mundo en
el que se trata de pensar las cosas de la manera mas objetiva posible,
la introduccién de la gratitud en el dinamismo ético afiade criterios
que nos van alejando de los malestares de la modernidad, tal y como
los concibe Charles Taylor.*

Con todo, un pequeno recorrido por la conceptualizacion de la dindmi-
ca del amor permite también darnos cuenta de sus limites y peligros al
momento de proponerlo en tensidon con la justicia. En muchos escritos
Ricceur ha dejado claro que ambos dinamismos tendrian que enrique-
cerse mutuamente, teniendo en cuenta sus limites y sus aportes. Su
cuidadoso andlisis procura evitar los escollos de la excesiva ingenuidad
al hablar del amor o de un sentimentalismo poco realista a la hora de
plantearlo como contraparte de la justicia.X

Fuentes documentales

Anspach, Mark Rogin, A charge de revanche. Figures élémentaires de la
réciprocité, Editions du Seuil, Paris, 2002.

Aristételes, “Etica nicomaquea” en Aristételes II, Gredos, Madrid, 2016,
pp. 5-182.

Boltanski, Luc, El amor y la justicia como competencias, Amorrortu,
Buenos Aires, 2000.

Davis, Natalie Zemon, The Gift in Sixteenth-Century France, The Uni-
versity of Wisconsin Press, Madison, 2000.

Hénaff, Marcel, El precio de la verdad. Don, dinero, filosofia, Lom Edi-
ciones, Santiago, 2017.

Hobbes, Thomas, Leviatdn. O la materia, formay poder de una reptblica
eclesidstica y civil, Fondo de Cultura Econdémica, México, 1980.

Hyde, Lewis, El don, Sexto Piso, México, 2021.

46. Charles Taylor, Le malaise de la modernité, Cerf, Paris, 1992, pp. 9-19.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

La Santa Biblia Antiguo y Nuevo Testamento. Antigua version de Ca-
siodoro de Reina (1569) Revisada por Cipriano de Valera (1602) y
cotejada posteriormente con diversas traducciones, y con los textos
hebreo y griego. Reina-Valera 1909, Bibles.org.uk, Londres, 2005.

Mauss, Marcel, Ensayo sobre el don, Katz Editores, Buenos Aires, 2009.

Nestor, Jean, Un don doit-il étre gratuit?, Presses Universitaires de Ren-
nes, Rennes, Francia, 2010.

Nozick, Robert, Anarquia, Estado y utopia, Fondo de Cultura Econé-
mica, Buenos Aires, 1991.

Ricceur, Paul, “Amor y justicia” en Ricoeur, Paul, Amor y justicia, Capa-
rr6s Editores, Madrid, 2001, pp. 13-31.

“La logique de Jésus: Romains 5” en Etudes théologiques et
religieuses, Institut Protestant de Théologie, Montpellier, Francia,
vol. 8o, 2005, pp. 79-84.

Caminos del reconocimiento, Trotta, Madrid, 2005.

El conflicto de las interpretaciones, Fondo de Cultura Econo-
mica, México, 2003.

Scheler, Max, Esencia y formas de la simpatia, Sigueme, Salamanca,
2005.

Taylor, Charles, Le malaise de la modernité, Cerf, Paris, 1992.

42



Los nombres de la metafisica:
ética y virtud, valor y moral

Aldo Guarneros™

Recepciodn: 21 de marzo de 2025
Aprobacién: 11 de abril de 2025

Resumen. Guarneros, Aldo. Los nombres de la metafisica: ética y virtud, valor
y moral. En este articulo analizo el sentido que los conceptos capitales de
valor y virtud han tenido en la ética, asi como su significado metafisico. Dado
que el interés de la filosofia actual por el valor desplaza la pregunta por la
virtud, desarrollo como se llevd a cabo histéricamente ese desplazamiento
y, por tanto, cuales son las semejanzas y diferencias entre ambos conceptos.
La apertura de la filosofia que logre divisarse gracias al anélisis de la virtud
—en contraste con las dificultades restrictivas implicitas en el concepto de
valor— permitird comprender que la reflexion filoséfica sobre el habitar hu-
mano se lleva a cabo mas alla de la simple moral y que corresponde a la ética
como condicidn de posibilidad de toda moralidad particular.

Palabras clave: filosofia practica, valoracion, virtud, fuerza, excelencia, habitar.

Abstract. Guarneros, Aldo. The Names of Metaphysics: Ethics and Virtue,
Value and Morality. In this article I analyze the meaning that the key con-
cepts of value and virtue have had in ethics, as well as their metaphysical
meaning. Given that current philosophy’s interest in value has displaced
the question of virtue, I took at how this displacement took place histo-
rically and, consequently, at the similarities and differences between the
two concepts. The openness of philosophy that can be discerned thanks

Articulo escrito con el apoyo de una beca de la Secretaria de Ciencia, Humanidades, Tecnologia e
Innovacion para realizar una estancia posdoctoral con el proyecto titulado “Metafisica del habitar
ético-politico”.

Doctor en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México. Actualmente, desarrolla una
estancia de investigacion posdoctoral en la misma institucién. aldoguarneros@yahoo.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

to the analysis of virtue —as opposed to the restrictive difficulties implicit
in the concept of value— will serve to show that philosophical reflection
about human inhabitation occurs beyond simple morality and that it is up
to ethics to provide the condition of possibility for any specific morality.
Key words: practical philosophy, valuation, virtue, strength, excellence,
inhabitation.

Con el fin de aportar a este dossier me interesa meditar sobre una
de las dificultades esenciales de la ética, derivada de su historicidad
y reflejada en las numerosas posturas actuales en las que se retinen
tesis fundamentales de la tradicidon, a saber, que la moral, debido
a la relatividad y circunstancialidad en que se la vive, dificulta la
determinacion universal de fundamentos o principios éticos. La uni-
versalidad seria s6lo la aspiracion metafisica de la ética, para la cual
la filosofia tiene cada vez menos disposicién. Por eso, en contraste
con una tradicion en la que la relacion entre ética y metafisica era
fundamental para inquirir principios primeros, los siglos recientes
dudan de esa relacion, asumiendo que esta tltima impone princi-
pios a modo de valores morales que desbordan superlativamente la
experiencia y carecen de aplicacién.

Sin embargo, cabe replantear la interconexién de la metafisica con
las meditaciones englobadas en la nocién de filosofia practica y
desglosadas como ética y virtud, valor y moral, ya que, si bien el
ser humano vive, experimenta, reflexiona, produce y crea en un
determinado contexto histérico, la historia exhibe articulaciones 'y
continuidad transformadora entre sociedades, lo cual sugiere una
unidad que atraviesa las costumbres particulares. En otras palabras,
si bien la relatividad de la moral es innegable, al estar fundada en
valoraciones subjetivas, no resulta evidente de suyo que el valor
moral tenga el mismo sentido que la virtud ética como fundamento
del habitar en sociedad.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

Sin ser evidente de suyo la equivalencia entre virtud y valor, ni entre
ética y moral, la pregunta fundamental de este articulo girara en torno
a su relaciéon y diferencia. Dado el caracter histérico de la pregunta,
examinaré su despliegue en la tradicion. Si bien semejante estrategia
impide profundizar en un pensador o una corriente, ofrece un hilo
conductor para subsecuentes tematizaciones. Procederé en cuatro
momentos. Advierto, en primer lugar, que el lenguaje de la filosofia
actual no sélo vuelve capital la nocién de valor, sino que la destaca
por encima de la virtud, y expongo, en segundo lugar, de dénde pro-
viene esa primacia del valor segun sus origenes. Ello pondra de ma-
nifiesto un sentido de la metafisica que da raz6n de su rechazo. Mas,
siendo posible comprender otra idea de metafisica desde la ética'y
la virtud, que expresa una amplitud de sentido, analizo, en un tercer
momento, las razones historicas por las cuales el concepto de virtud
se confunde con el de valor y en qué consiste su diferencia. Concluyo,
en cuarto lugar, reafirmando a la ética como estancia o habitar que
abre la reflexién metafisica, la cual no s6lo es asunto del pasado, sino
de la filosofia presente y futura.

Moral y valoracion

Mientras que la filosofia se sirvi6é durante varios siglos del concepto de
virtud al meditar el fundamento del comportamiento humano, la filoso-
fia mas reciente privilegia la idea de valor. En ocasiones virtud y valor
se toman como sinénimos; en otras, se enfoca en el ultimo, haciendo
caso omiso de la primera. John Mackie, por ejemplo, sostiene con su
relativismo ético la inexistencia de valores objetivos, sin preocuparse
de las virtudes. Anticipa posibles reacciones adversas del lector ante
su tesis (que escandalice, que se la tenga por trivial o que sea irrele-
vante por tratar de un asunto irreal)," pero no se le ocurre pensar que
lo controvertido radicaria en haberse expresado sobre la virtud de la

1. John Mackie, Etica. La invencién del bien y del mal, Gedisa, Barcelona, 2000, p. 17.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

misma manera que sobre el valor. Quiza, no obstante, esa precisiéon
importa poco en la época actual, que hace depender la moralidad de
“inculcar valores” nacionales, religiosos o familiares. No es de extrafiar
que una de las tendencias —que no hunde raices demasiado lejos en
la tradicion— sea la axiologia o teoria de los valores, explorada por
diversas corrientes.” Estas teorias no sélo se consagran a delimitar el
bien y el mal en su sentido valorativo, sino que hacen de la vida huma-
na en su conjunto un asunto de valor, tal como en tiempos recientes
lo han hecho Christine Korsgaard, desde la deontologia, o Thomas
Scanlon, con vistas al contractualismo. En efecto, para Korsgaard el
deber se fundamenta en el valor, dado que “nada puede ser normati-
VO a menos que asintamos a nuestra propia naturaleza, a menos que
nos otorguemos un valor”; no en el sentido de que el humano valore
accidentalmente su ser “invaluable”, sino en tanto que “valorarse a si
mismo es [...] su naturaleza. Decir que la vida es un valor es casi una
tautologia [...] la moralidad es simplemente la forma que toma la vida
humana”.* Scanlon, de manera semejante, intuye, a la base de su ética,
que “laidea de valorar la vida humana y la de respetar los propios de-
beres y los derechos de otra gente deben estar estrechamente unidas,
si es que no son lo mismo”.’ Este fundamento valorativo del neo-con-
tractualismo da un paso mas alla del contractualismo clasico fundado
en hacer valer la legitimidad del contrato, convirtiendo la valoracién no
s6lo en un asunto de la legalidad convenida, sino del humano en cuanto
tal. A causa de la determinacion valorativa de la vida, puede incluso
proponerse la relatividad de su valor, como lo hace Peter Singer desde
una perspectiva utilitarista, pues establecer que “el valor de la vida
humana varfa”,’ ofreciendo asf un “nuevo mandamiento”, no hace sino

2. Dicha axiologia, literalmente, hace escuela, como en el caso del neokantismo desarrollado en las
escuelas de Marburgo y de Baden. No obstante, los ejemplos que vienen a continuacion daran cuenta
de un interés en el valor que se extiende a otras tradiciones.

3. Christine Korsgaard, Las fuentes de la normatividad, Universidad Nacional Auténoma de México,

México, 2000, p. 205.

Ibidem, p. 190. Las cursivas se encuentran en el original.

Thomas Scanlon, Lo que nos debemos unos a otros, Paid6s, Barcelona, 2003, p. 144.

Peter Singer, Repensar la vida y la muerte, Paidos, Barcelona, 1997, p. 188.

o



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

reiterar la idea de que la vida depende de la evaluaciéon que hacemos
del individuo segtin su conciencia y capacidad para interactuar o deci-

dir, otorgando asi valia en los términos de “consideracién y respeto”.’

Ahora bien, un fendmeno mas sintomatico de las teorias valorativas
es que la virtud ética se explique mediante el valor moral. Varias pro-
puestas conciben el valor como la meta para la cual la virtud sélo es un
medio. Piénsese en la fenomenologia de Max Scheler o, previo a él, en
el intuicionismo de George Edward Moore. La ética material de Scheler
tiene su fundamento en el valor en tanto realidad y objetividad, por-
que “lo que lleva en si el valor material ‘bueno’ y ‘malo’ es la ‘persona’,
el ser mismo de la persona”; por lo cual “bueno’ y ‘malo’ son valores
personales”.’ Desde ese fundamento puede hablarse, segtin Scheler,
de “los valores de la virtud”.” Ello implica que el valor da cuenta del
deber-ser, mientras que la virtud es una direccioén, esto es, el poder o
la capacidad por la que lo debido es podido.”” La virtud no es algo en
si, sino algo para el valor. También Moore niega el ser en si de la virtud
al enfocar su anélisis en “la cuestion de si las disposiciones y acciones
consideradas por lo comun [...] como virtudes o deberes, son buenas en

» 11

si, si tienen valor intrinseco”.” Concluye que no lo tienen “en tanto que
son disposiciones generalmente valiosas como medios”.” En otras pa-
labras, una virtud “generalmente no tiene valor en si y, cuando lo tiene,
esté lejos de ser lo tinico bueno o el mejor de los bienes”.” Esa dinAmica
(que el valor sea medida de todas las virtudes) cobra tal influencia que
penetra incluso en reflexiones consagradas especificamente a la virtud.
Asi, 1a ética de la virtud de Alasdair MacIntyre sostiene que en la his-

toria “las virtudes se valoran y redefinen”.” La razén por la que su ética

Ibidem, p.189.
Max Scheler, Etica, Caparrds, Madrid, 2001, p. 76. Las cursivas se encuentran en el original.
Ibidem, p.168.
. Ibidem, p. 295y ss.
George Edward Moore, Principia ethica, Universidad Nacional Autonoma de México, México, 1959,
p-163.
12. Ibidem, p.164.
13. Ibidem, p.171.
14. Alasdair MaclIntyre, Tras la virtud, Critica, Barcelona, 1984, p. 215.

RIS

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

se apega a Aristoteles es que “vincula valoracion y explicacion”.” En la
medida en que “la moral que no es moral de una sociedad en particular
no se encuentra en ninguna parte”,” la adscripcién a la moral del caso
hace de las virtudes materia de valoracién. MacIntyre concluye su obra
valorando el empefio de una vida consagrada a la virtud: “el ejercicio
de las virtudes no sélo es valioso en si mismo [...] sino que tiene mas
sentido y propdsito, y en realidad al captar ese sentido y propdsito

llegamos a valorar en principio las virtudes”.”

Esta muestra mis o menos representativa de los dltimos siglos, no
exhaustiva ni detallada, ilustra que la filosofia actual exalta el valor
antes que la virtud, a tal grado que ésta debe justificarse en razén de
su apreciacién valorativa, haciendo que la propia filosofia practica,
en general, se sienta impelida a justificar su utilidad. Las discusiones
recientes versan, por tanto, en torno a la unidad o escision, y sobre la
objetividad o subjetividad de los valores —sea que ello se interprete
como equivalente a una discusién en torno a la virtud o sea que preten-
da suplantar la pregunta por ella—, de suerte que el cambio de lenguaje
representa no sélo un viraje o “actualizacién” de los conceptos funda-
mentales, sino también un desplazamiento mediante el cual la valora-
cién restringe la virtud, independientemente de la determinaciéon que
ella adquiera. Pues un valor siempre es, precisamente, determinaciéon
y, por consiguiente, expresa una valuacién que, aunque cambiante,
responde a patrones, costumbres, usanzas, inclinaciones o preceptos
de la morada histérica que se habita, esto es, la moral dominante en la
que se nace. Tener que justificar el valor de la virtud o el de la filosofia
practica en general implica que se teme su posible “devaluacién” que,
aun cuando no se acepte de facto, se considera factible.

15. Ibidem, p. 247.
16. Ibidem, p. 325.
17. Ibidem, p. 334.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

Lo anterior no sorprende dada la esencia del valor. El término latino
valeo, al igual que la raiz proto-germanica werpaz —de la cual derivan
las nociones worth, en inglés, o Wert, en aleman—, indican la deter-
minacidn cuantitativa de intercambio o la estimacién subjetiva sobre
algo, implicando, asi, el precio y la utilidad en un contexto dado. La
advertencia de la filosofia sobre la dificultad de su pretensién universal
en la reflexion sobre los valores es atinada, pero mal planteada, porque
la naturaleza de los valores es parcializante por si misma. Como sefiala
Heidegger en su Carta sobre el humanismo, “al designar a algo como
‘valor’ se esta privando precisamente a lo asi valorado de su importan-
cia [Wiirde]. Esto significa que, mediante la estimacién de algo como
valor, lo valorado sé6lo es admitido como mero objeto de la estima del
hombre”.® Se requiere, pues, la pregunta por la condicién de posibi-
lidad de las determinaciones valorativas de la moral. Ahora bien, esa
condicién de posibilidad no puede consistir en un valor moral extraido
de la historia ni depender de una teoria que pretenda la parcialidad
de su aplicacién, porque seria entonces una condicién incapaz de dar
raz6n de su unidad histérica. En cambio, comprender los origenes de
los valores puede ayudar a orientar el modo de concebir tal condicién
de posibilidad. {Cuales son?

Origenes de los valores

Hablar de origenes puede referirse a los origenes histéricos —que
abordaré en el siguiente apartado— o —como haré en éste— a los
ontolégicos. Estos ultimos llaman la atencioén porque, si bien el valor
moral parece algo dado en la existencia cotidiana, a partir del siglo XIX
hay tendencia a determinar origenes “extra-morales” que muestran
que la aplicacién moral de los valores es problematica.

18. Martin Heidegger, Hitos, Alianza, Madrid, 2007, p. 28s.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Al respecto, Nietzsche es un referente ineludible. El interpreta la tra-
dicidn filoséfica en su conjunto segun valores que se desarrollan y
tergiversan histéricamente. La genealogia —histérica y ontolégica—
que practica se desarrolla sin cuestionar diferencia alguna entre Wert
y Tugend (valor y virtud). Piénsese en el capitulo “De los virtuosos”
en Asi hablé Zaratustra.” Ahi critica que los virtuosos simplemente se
preocupan por la remuneracién y permite ver que su idea de virtud es
valorativa, ya que éstos la interpretan a partir de patrones subjetivos
como sufrimiento, inaccidn del vicio, negacién absoluta del propio ser,
negacion relativa de la carga de la propia existencia, comportamiento
mecanico, venganza o, en fin, la incapacidad para ver correctamente. En
el simple ver, de hecho, yace para Nietzsche la primera consideraciéon
valorativa sobre la virtud, si es que, como afirma, los griegos pensaban
“que los ojos de los dioses continuaban contemplando la lucha moral
[pues] la virtud sin testigos era algo completamente impensable para

» 20

aquel pueblo de actores”.

El problema capital de Nietzsche en torno a la moral es el siguiente:
“.en qué condiciones se invent6 el hombre esos juicios de valor que
son las palabras bueno y malvado?, ¢y qué valor tienen ellos mismos?”.”
Desde luego, le resulta claro “que estas ideas de ‘bueno’ y ‘malo’ no
tienen sentido mas que en relacioén con el pensar de los hombres”.”
En todo caso, los valores tienen primacia sobre las virtudes porque a
éstas las determinan aquéllos; y, ademas, los valores se determinan a
si mismos en completa relatividad: “Todas las cosas buenas fueron en
otro tiempo cosas malas; todo pecado original se ha convertido en una
virtud original”.”® El valor que adquieren los juicios de valor es, pues,
resultado del impulso de dominio como voluntad de poder manifiesta
en todos; incluso en aquella “voluntad de los enfermos de representar

19. Friedrich Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, Alianza, Madrid, 2005, pp. 147-150.

20. Friedrich Nietzsche, Genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 2005, p. 90.

21. Ibidem, p. 24. Las cursivas se encuentran en el original.

22. Friedrich Nietzsche, Humano, demasiado humano, Edaf, Madrid, 20006, pp. 61-62.
23. Friedrich Nietzsche, Genealogia de la moral, p. 147.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

una forma cualquiera de superioridad [y] su instinto para encontrar ca-
minos tortuosos que conduzcan a una tirania sobre los sanos, —ien qué
lugar no se encuentra esa voluntad de poder precisamente de los méas
débiles!”.** El origen de los valores depende del impulso de la voluntad
que posibilita su transvaloracion histérica. Pero, en dltima instancia, el
origen es un error metafisico imperante desde la Antigiiedad: la idea
del bien expuesta por Platon.

Nietzsche se sirve de Zaratustra para criticar esa tradiciéon porque él
fue el primer moralista y, por tanto, ha de ser el altimo. Sin embargo,
con ello Nietzsche perpetta o, en realidad, inaugura una forma de fi-
losofia moral, aun cuando la transvaloracién de los valores pretendia
abrir un camino diferente. Asi lo sugiere al menos la manera en la que
Zaratustra reformula el sentido no tinicamente del valor, sino de la
virtud en cuanto tal: “Que vuestra virtud sea vuestro si mismo y no
algo extrafio, una piel, un manto”.” Este “si mismo”, el cuerpo, de donde
surge en rigor la razén supuestamente pura, da sefias de una origina-
lidad radical: “si tienes una virtud, y esa virtud es la tuya, entonces
no la tienes en comudn con nadie [...]. Una virtud terrena es la que yo
amo: en ella hay poca inteligencia, y lo que menos hay es la razéon de
todos”.” No obstante, esta intuicién no es ulteriormente explorada por
Nietzsche al enfocar sus esfuerzos en la transvaloracion con la que los
valores giran sobre su propio eje.

Otros analisis dan cuenta de una dinamica interna semejante, aunque
proveniente de otras fuentes. Piénsese en la valoraciéon como resultado
de la estructura subjetiva del proceso psiquico examinado por Freud.
Al dar razén del ideal o superyé que surge del yo, Freud establece la
fuente de la conciencia moral y del imperativo categérico, pues el
supery6 constituye la advertencia y prohibiciéon de lo que el yo debe

24. Ibidem, pp. 159-160. Las cursivas se encuentran en el original.
25. Friedrich Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, p. 148.
26. Ibidem, p. 67.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

y no debe ser.” En su oposiciéon al mundo exterior o real del yo, el
supery6 domina desde el mundo interior del ideal como “expresiéon
de los impulsos mas poderosos del ello y de los mas importantes des-
tinos de su libido”.”® Se presenta, pues, una sublimacién: cuando “los
impulsos sexuales [...] son desviados de sus fines propios y dirigidos
a fines mas elevados socialmente, faltos ya de todo caracter sexual”,”
cuyo “resultado serd dptimo si se sabe acrecentar el placer del trabajo
psiquico e intelectual”’”” En esto se fundamenta la religion y la éti-
ca, esto es, la normatividad moral: “El siiper-yo cultural ha elaborado
sus ideales y erigido sus normas. Entre éstas, las que se refieren a las
relaciones de los seres humanos entre si estdn comprendidas en el
concepto de la ética. En todas las épocas se dio el mayor valor a estos
sistemas éticos, como si precisamente ellos hubieran de colmar las
maximas esperanzas”.” Dado que el superyé expresa los impulsos del
ello, del inconsciente, “aquello que en la vida psiquica individual ha
pertenecido a lo mas bajo es convertido por la formacién del ideal en
lo mas elevado del alma humana, conforme siempre a nuestra escala
” 32

de valores”.”” Asi, la valoracién no surge de lo alto, sino de los impulsos
psiquicos “groseros”.

Fueron, sobre todo, Marx y Engels quienes llevaron hasta sus tltimas
consecuencias la influencia de la valoracion sobre la moralidad segtn
sus origenes radicales. Efectivamente, con sus nociones de valor de
uso y valor de cambio explicitaron mejor que nadie el sentido original
del acto de valorar, exponiendo una dinimica imperante en la historia
que sacude por completo cualquier establecimiento de una ética, pues
el paso de lo cualitativo a lo cuantitativo en la mercancia tiene conse-
cuencias semejantes para el trato social. Si la mercancia cuenta con una

27. Sigmund Freud, El yo y el ello, Alianza, Madrid, 2012, p. 33.

28. Ibidem, p. 35.

29. Sigmund Freud, Introduccién al psicoandlisis, Alianza, Madrid, 2011, p. 22.
30. Sigmund Freud, El malestar en la cultura, Alianza, Madrid, 2016, p. 76.

31. Ibidem, p.147.

32. Sigmund Freud, El yo y el ello, p. 36.

52



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

cualidad, “la de ser producto de trabajo”,* esa cualidad —la objetiva-

ci6on del trabajo humano— es cuantificable porque “lo que determina la
magnitud de valor de un bien es sélo la cantidad de trabajo socialmente
necesario o el tiempo realmente necesario para producirlo”** A ello
corresponde el valor de cambio, es decir, “la relacion cuantitativa o la
proporcién en que valores de uso de una clase se cambian por valores
de uso de otra”.* Fundamental en este proceso es que lo cuantitativo
impera sobre lo cualitativo, pues la utilidad de la mercancia en la so-
ciedad no se establece gratuitamente: “El valor de uso no es, ni mucho
menos, algo [que se ame por si mismo] en la produccién de mercancias.
Si se producen, en general, valores de uso es, sencillamente, porque
éstos son el sustrato material del valor de cambio, aquello en que toma
cuerpo el valor”** Esto abre paso a la posibilidad de la valorizacién en
la que el capitalista busca producir “una mercancia que valga mas que
la suma de valor de las mercancias requeridas para producirla [...]. No
se propone producir solamente un valor de uso [...] sino un valor, y
ademas del valor, la plusvalia correspondiente”,” cosa imposible para
el obrero. Ese cambio de lo cualitativo a lo cuantitativo es, como tal, el
tipo de relacién humana de las sociedades histéricas, que “ha disuelto
la dignidad humana [personliche Wiirde] en el valor de cambio y ha
sustituido las libertades garantizadas y legalmente adquiridas por la
Unica libertad, la libertad de comercio sin escrﬁpulos”.38 Consecuen-
temente, la nocidén de moral, segtn la valorizacién, no es mas que la
forma de dominio espiritual derivada del dominio material, al punto
de que “las leyes, la moral, la religiéon son [...] prejuicios burgueses,
bajo los cuales se esconden otros tantos intereses burgueses”,” y el
principal de ellos es la explotacion.

33. Karl Marx, El capital 1, Fondo de Cultura Econdmica, México, 2015, p. 43.

34. Ibidem, p. 45.

35. Ibidem, p. 42.

36. Ibidem, p.169.

37. Ibidem, p. 170.

38. Karl Marx y Friedrich Engels, Manifiesto comunista, Alianza, Madrid, 2005, p. 44.
39. Ibidem, p. 55.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Desde esta perspectiva, la idea de valor expresa formas de poder
como dominio sobre el otro, cuyo éxito requiere la debilidad de ese
alter ego.”” Advertir esto deberia bastar para cuidarse de la nocién
de valor no s6lo en filosofia, sino incluso en la vida cotidiana, toda
vez que se ensefnan valores supuestamente universales y dominan-
tes, inculcados por los progenitores, idealizados por la cultura y
explotados por los sistemas educativos. Es asunto de cuidado, ade-
mas, porque el fracaso de la universalizacion del valor resulta en la
anulacién de la validez moral, extendiéndose a la falta de sentido de
la ética, tal como lo tematiza, por ejemplo, Wittgenstein. En efecto,
asumiendo sin mas que la ética trata sobre lo valioso, no en sentido
relativo, sino absoluto,” Wittgenstein se dirige al lenguaje como
nucleo esencial de su analisis. Qué valores tienen las proposiciones
es cosa sencilla de responder segin los limites que el lenguaje es-
tablece. Los pensamientos se expresan en proposiciones con senti-
do* que descansan sobre la figura ldgica, que “figura la realidad en
la medida en que representa una posibilidad del darse y no darse
efectivos de estados de cosas”.” Estos estados de cosas o circuns-
tancias son los hechos, a los que Wittgenstein denomina “el caso”,
es decir, “el mundo”. Las proposiciones, asi, tienen sentido en tanto
que describen eso que acaece en el mundo, los estados de cosas, y
en ellas la “verdad o falsedad consiste en el acuerdo o desacuerdo
de su sentido con la realidad”.* Consecuentemente, “todas las pro-
posiciones valen lo mismo”.* Esto puede significar que no tienen
valor alguno o que, de tenerlo, seria s6lo el de los valores 16gicos
de verdadero y falso, con los cuales el lenguaje posee, a lo mucho,
el valor relativo de describir estados de cosas dentro del mundo.
La ética, en cambio, “surge del deseo de decir algo sobre el sentido

40. Sobre esta dindmica entre poder y debilidad versar4 la proxima entrega de mi investigacion, enfocando
la idea de democracia para explicitarla.

41. Ludwig Wittgenstein, Conferencia sobre ética, Paidds, Barcelona, 2011, p. 35.

42. Ludwig Wittgenstein, Tratado légico-filoséfico, Alianza, Madrid, 2015, p. 49 (4.001y 4).

43. Ibidem, p. 27 (2.201).

44. Ibidem, p. 29 (2.222).

45. Ibidem, p.177 (6.4).



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

ultimo de la vida, sobre lo absolutamente bueno, lo absolutamente
valioso”.** Ella requeriria, entonces, decir algo sobre el sentido del
mundo en su totalidad, en la medida en la que “el bien absoluto, si es
un estado de cosas descriptible, seria aquel que [cualquieral, inde-
pendiente de sus gustos e inclinaciones, realizaria necesariamente”.”
No obstante, el sentido o la direccién del mundo tendria que apuntar
hacia algo mas alla de él: “El sentido del mundo tiene que residir
fuera de él. En el mundo todo es como es y todo sucede como su-
cede; en €l no hay valor alguno, y si lo hubiera careceria de valor”;
es decir, careceria de valor absoluto, ya que “todo suceder y ser-asi
son casuales”.”® Las proposiciones éticas son empleos malogrados
del lenguaje al pretender decir algo mas alto,* mas allad del mundo

y del lenguaje significativo, algo “sobrenatural”.”

En resumen, los origenes ontoldgicos de los valores son genealdgicos,
psicologicos, econémicos o lingiiisticos en términos 16gicos, de modo
tal que implican la relativizacién de su sentido como fundamento,
ya que resultan de operaciones en las que la imposicion de ideales
apunta a una aspiracion irreal: sea por la tergiversacion de valores
tradicionales, sea por la represion de los impulsos sexuales, sea por
abuso de la explotacién, sea por mal uso del lenguaje. Los origenes
de los valores se revelan, entonces, como meta-mundanos, meta-
psicoldgicos, meta-materiales y meta-l6gicos. En pocas palabras: se
revelan como metafisicos.

De ese modo, valor y moral se vuelven nombres de la metafisica. S6lo
que la nombran diandole un sentido peyorativo, ya que los valores
morales se toman por medida de todas las cosas a partir de ciertas
ideas impositivas de racionalidad y de principios absolutos carentes

46. Ludwig Wittgenstein, Conferencia sobre ética, p. 43.

47. Ibidem, p. 38. Las cursivas se encuentran en el original.

48. Ludwig Wittgenstein, Tratado légico-filosdfico, p. 177 (6.41).
49. Idem.

50. Ludwig Wittgenstein, Conferencia sobre ética, pp. 43y 37.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de contenido, al ser extraidas de otras fuentes. La metafisica, segin
ello, trata sobre prejuicios denominados razén y absoluto. Puede ser,
no obstante, que ese prejuicio, lejos de surgir de la metafisica, le haya
sido impuesto. Me refiero a que los juicios de valor, supuestamente
propios de su quehacer, implican el pre-juicio de que el valor moral
—y no la virtud— es aquello a lo que la metafisica y la ética limitan
su labor. Las explicaciones del origen del valor llevan a cabo una va-
loracion del petd de la metafisica, interpretandola como pensamiento
allende lo real y fuera de la existencia relativa. Semejante valoraciéon
pretende establecer una respuesta sobre cual sea el sentido de la
metafisica, con la finalidad de encerrarla en su propio ambito, uno
generalmente entendido como ajeno al mundo. Sin embargo, con este
supuesto se elude la pregunta por lo que sea la metafisica mds alld de
los valores; pregunta que ha de ir mas all4 de los prejuicios. En ese
mismo sentido, si bien la nocién de valor considera la virtud de un
modo tal que la define como algo dado, acotado y agotado, segun los
limites de sus origenes, en rigor, la virtud involucra la posibilidad de
una apertura que habra de examinarse a continuacién. Pero, dado
que la filosofia no inventa ex nihilo la confusioén entre virtud y valor
Unicamente a partir del siglo XIX, comprender su diferencia requiere
explicitar la causa de su confusion.

Semejanza y diferencia entre virtud y valor

En cuanto al origen histérico de la nocién de valor, puede rastrearse
en pensadores como Hume, Kant y Hegel. Si bien ellos todavia hablan
de virtue y Tugend (siguiendo el lenguaje previo que se remonta a la
nocién griega de dpetq y su traduccidon latina, virtus), sus enfoques
vuelven imperativa la idea de apreciacién. A continuacién sefialo
Unicamente de qué modo estos pensadores hacen de la virtud asunto
de valoracién, dado que en ello hay un indicio importante de la con-
fusioén entre valor y virtud.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

Hume destaca la valoracién al colocar la moral en el Ambito del sen-
timiento porque su propuesta define la virtud como “cualquier ac-
cién mental o cualidad que da al espectador un grato sentimiento
de aprobacién”.” Kant, por su parte, considera que “la virtud en su
auténtica figura no es otra cosa que presentar la moralidad desvestida
de toda mezcla de lo sensible”.”” Asi, se opone a quienes conciben la
moralidad como una suerte de homunculo “que se parece a todo lo
que se quiere ver en ¢él, sélo no a la virtud”.” Sin embargo, introduce
en ello los conceptos de valor relativo y valor absoluto para distinguir
entre cosas y personas, fines subjetivos y fines objetivos, o medios y
fines en si mismos.>* De esta manera, pone la pauta para una teleolo-
gia fundada en un ideal que persigue el progreso. Hegel, finalmente,
examina la virtud como figura de la conciencia contrapuesta dialécti-
camente a la otra figura que denomina curso del mundo. De este modo,
da razén de la contraposicidon entre, por una parte, la universalidad
de algo en si que busca la conciencia del sujeto; y, por otra parte, la
individualidad del “para” del que hace gala el mundo en su existencia:
“Lo que a ojos de la virtud es en-si, a ojos del curso del mundo es
sOlo para él [para el curso], él esta libre de cualquier momento que
sea fijo y firme para ella, y al que ella esté atada”.® Con ello, la virtud
es so0lo una mediacién del proceso del espiritu analizado segiin aquel
concepto de valer-para que impregna la Fenomenologia del espiritu:
el gelten. La virtud deja de ser preminente frente a la individualidad
del curso del mundo porque “la individualidad [...] es el principio
de la realidad efectiva; pues ella es justamente la conciencia de que
lo-que-es—en-si es igualmente para otro”.° La conciliacién de esa
dialéctica recae sobre el curso del mundo, no sobre la virtud: el curso

51. David Hume, Investigacion sobre los principios de la moral, Alianza, Madrid, 2000, p. 18s.

52. Immanuel Kant, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, Ariel, Barcelona, 1999, p. 183 (Ak.
420).

53. Idem.

54. Ibidem, p.187 (Ak. 428).

55. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fenomenologia del espiritu, Abada/Universidad Auténoma Metro-
politana, Madrid, 2010, p. 467. Las cursivas se encuentran en el original.

56. Ibidem, p. 469. Las cursivas se encuentran en el original.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

del mundo “no es tan malo como parecia; pues su realidad efectiva
es la realidad efectiva de lo universal”.” La virtud, a decir de Hegel,
posee un valor abstracto y vacio por su indeterminacion.

Estos sistemas establecen, asi, la subjetividad de la virtud. De ahi que el
ser—ético del humano se tenga por asunto individual o privado, escindi-
do de su ser-politico, esto es, del aspecto que daria razén propiamente
de su vida publica, asi como de la justicia y del derecho involucra-
dos en ella. Por eso Hume y Kant separan de la ética sus teorias del
derecho. Mas aun, Hegel afirma que la virtud ya no es una forma de
conciencia adecuada a su presente, sino algo propio de la Antigiiedad.
Desde luego, hay formas de la subjetividad ética que no derivan en
una valoracion. Piénsese en el sujeto existencial de Kierkegaard, cuya
interioridad es inescrutable,” maxime para la exterioridad de lo uni-
versal-histérico.”” Piénsese también en el sujeto avolitivo (willenlos)
de Schopenhauer, que no es un sujeto guiado por concepto alguno ni
por el principio de razén suficiente,” sino por un conocimiento puro
aquietador de la voluntad,” encaminado al ascetismo.

La diferencia, por un lado, entre el sujeto empirico de Hume, el sujeto
trascendental de Kant o el sujeto-objeto de Hegel; y, por el otro lado,
el syjeto individual existente de Kierkegaard o el sujeto avolitivo del
puro conocimiento de Schopenhauer, radica en que estos ultimos no
determinan la subjetividad desde un punto de vista intelectual del
que depende la objetivacion de todo lo que pueda ser conocido; no la
toman por fundamento del valor absoluto. Schopenhauer, de hecho,
muestra que la nocién de valor absoluto es una contradictio in adiecto:
“Todo valor es una magnitud comparativa y esta incluso en una doble

57. Ibidem, p. 471.

58. Seren Kierkegaard, Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas filosoficas, Universidad Iberoame-
ricana Ciudad de México, México, 2008, p. 322.

59. Ibidem, p.135.

60. Arthur Schopenhauer, El mundo como voluntad y representacién 1, Fondo de Cultura Econémica, Mé-
xico, 2005, p. 268.

61. Ibidem, p. 499.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

relacion: pues, en primer lugar, es relativo en tanto que es para alguien;
y, en segundo lugar, es comparativo en tanto que es en comparacion
con alguna otra cosa segun la cual es apreciado. Separado de estas dos
relaciones, el concepto de valor pierde todo sentido y significado”.”
Por tanto, toda pregunta que interroga si la virtud posee un valor-en-si
es un despropdsito ab initio: lo en-si es, por definicioén, lo que no es
para-alguien; mientras que el valor es siempre para-alguien y jaméas
puede ser “apreciado” en-si. La subjetividad esencial que plantean
pensadores como Hume, Kant y Hegel es precisamente el “para” ante
el cual las virtudes son interpretadas como atributos de contenido
delimitado que posee el individuo. Al interpretar la virtud desde se-
mejante concrecion, su valor se vuelve medida como medio de la meta
a la que sirve, incluida la figura del progreso, como en Kant y Hegel.
El significado de la virtud depende, entonces, de lo que establezca la
subjetividad dominante en cada situacion histoérica, expresada eminen-
temente por doctrinas religiosas y convenciones sociales. El ejemplo
mas eminente de esa dependencia lo expresa el cristianismo, en tanto
que, segln su esquema, hasta las virtudes “sin referirlas a Dios [...] son
vicios mas bien que virtudes. Y [si son] consideradas en si mismas
[...] estan infatuadas, son soberbias, y, por tanto, no se las puede con-
siderar como virtudes, sino como vicios”.” Esto conduce a la postre a
una jerarquizacién de la pluralidad de virtudes, tal como la establece
Tomas de Aquino:

De la misma manera que el pecado consiste [...] en el desprecio de
Dios y adhesidn a los bienes pasajeros, el mérito del acto virtuoso
consiste [...] en la uniéon con Dios y en el desprecio de los bienes
creados [...]. Y, por lo mismo, las virtudes teologales, con las que
nos unimos directamente al mismo Dios, son mas importantes

62. Arthur Schopenhauer, Los dos problemas fundamentales de la ética, Siglo XXI, Madrid, 2002, p. 189. Las
cursivas se encuentran en el original.

63. Agustin de Hipona, Obras completas xvii: La ciudad de Dios 11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid,
2007, p. 625 (XIX, XXV).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

que esas virtudes moraéles por las que despreciamos algo terreno
para unirnos con Dios.™

Numero, pluralidad, progreso, magnitud, medida y comparacién son
determinaciones cuantitativas de la virtud segtn las cuales las pre-
guntas esenciales son cuantas y cuales hay, como medirlas segtn el
caso, su relacion (o falta de relacion), bajo qué jerarquia catalogarlas y
c6mo pre-determinar su alcance: formas usuales de evaluacion que se
les aplica. La pregunta por la unidad de la virtud queda en entredicho,
a pesar de los esfuerzos tempranos de Platon por plantearla. Para esta
pregunta no es adecuada la cuantificacion, pero tampoco la cualifica-
cién. La determinacion cualitativa de la virtud la presenta como mate-
ria de posesion, en la medida en la que se considere que las virtudes,
como unidades plurales pero concretas, se ensefian y adquieren segin
estandares historico-culturales, volviéndose atributos de la persona.
El problema de la posesion de las virtudes lo plantea la pregunta de los
estoicos antiguos acerca de si se puede perder o no la virtud.” A ello
apunta la duda sobre la posibilidad de su ensefianza segin la discusion
entre fildsofos y sofistas. A eso se aboca la indagacion original por la
relacion entre virtud y conocimiento. No obstante, he ahi que la tradi-
cidn ofrece también una concepcién alternativa de la virtud, ajena a la
forma cuantitativa de la extensidn, para meditarla, por asi decirlo, en
tanto intension, esto es, fuerza o potencia. Asi, Spinoza la define como
potencia y caracteriza el actuar conforme a la virtud como “conservar
su ser [...] bajo la gufa de la razén”.*° La virtud es, entonces, conocer y,
en concreto, “conocimiento de Dios”.” La potencia de la conservacion
que esto consigue es el “supremo esfuerzo del almay su virtud supre-
ma [al] conocer las cosas segun el tercer género de conocimiento”,”
a saber, la intuicion filoséfica.”” Por su parte, para Leibniz también es

64. Tomas de Aquino, Suma de teologia 1v, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1994, p. 214 (c. 104, a. 3).
65. Los estoicos antiguos, Gredos, Madrid, 1996, p. 306 (SVF 568).

66. Baruch Spinoza, Etica, Alianza, Madrid, 2006, p- 312 (IV, XXIV).

67. Ibidem, p. 314 (IV, XXVIII).

68. Ibidem, p. 410 (V, XXV).

69. Ibidem, p. 164 (11, XL).



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

menester comprender la virtud mediante la unidad de la sustancia que
denomina —en “Sobre la naturaleza”— “fuerza primitiva de actuar”.”
Leibniz expresa el sentido de esa fuerza en el “Examen de la fisica de
Descartes”: “la fuerza derivativa y accidental o mudable sera cierta
modificacién del poder (virtus) primitivo esencial, que es lo que per-
siste en toda sustancia corpérea”.” La comprension ética de este im-
pulso fisico que conduce a la ciudad de Dios es —como afirma en “Del
destino”— una contemplacién que “alcanzaran antes y mejor que los
otros quienes se hayan abierto mejor el camino con su entendimiento,
disponiendo su hacer conforme a su mejor concepto, con orden o segin

la razon, y para el bien, en lo cual propiamente consiste la virtud”.”

La nocién de virtud en tanto fuerza y poder segtn el razonar e in-
tuir es un eco que se remonta al pasado. Uno de sus antecedentes
eminentes es el estoicismo, que explica las virtudes “particulares”
como unidad del kpdrog o fuerza aplicada de diversos modos: “esta
misma fuerza y potencia, cuando se aplica a las cosas que aparecen
como dignas de seguir existiendo, es templanza; cuando se aplican a
aquellas que se deben afrentar, coraje; cuando se refiere a las valiosas,
justicia; cuando a las que se han de evitar o buscar, prudencia”.” Esa
unidad comun, que Cleantes consideraba —igual que Leibniz— una
fuerza en sentido fisico y ético, es descrita por Zendén como “fuerza
generada por la razon”.* De ahi que éste explicase la pluralidad de vir-
tudes como formas de la sabiduria, dando raz6n de “una sola virtud,
que parece diferir por sus relaciones con las cosas, segin la acciéon”.”
Finalmente, Sécrates es el antecedente mas antiguo de esta concep-
cién en lo que candénicamente se denomina “historia de la filosofia”.
70. Gottfried Wilhelm Leibniz, “Sobre la naturaleza” en Gottfried Wilhelm Leibniz, Escritos filosdficos,
Machado Libros, Madrid, 2003, pp. 553-571, p. 565 (§12, GP VII 512).
71. Gottfried Wilhelm Leibniz, “Examen de la fisica de Descartes” en Gottfried Wilhelm Leibniz, Escritos
filoséficos, Machado Libros, Madrid, 2003, pp. 500-510, p. 506 (GP IV 397).
72. Gottfried Wilhelm Leibniz, “Del destino” en Gottfried Wilhelm Leibniz, Escritos filosdficos, Machado
Libros, Madrid, 2003, pp. 441-448, p. 447 (DS 54).
73. Los estoicos antiguos, p. 304 (SVF 563).

74. Ibidem, p. 127 (SVF 202).
75. Ibidem, p. 126 (SVF 200).

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Su tesis de que la virtud estd emparentada con el conocimiento, y que
discernimiento y virtud (ppdvnoig y dperr) son inseparables entre si
—y ajenas a la fama u opinién— hace eco de la tesis de Heraclito del
discernimiento mismo como virtud en cuanto tal (0 @poveiv apetn
pneyiom).” Esta tesis suya no era del total agrado de algunos, como
Aristoteles (gran catalogador y mensurador de la virtud), al menos
hasta cierto punto. Este critica la idea socratica de la unidad entre
epoVMoIgy dpet;”’ y, no obstante, considera que el habito de la virtud
es posible para los que “viven de acuerdo con cierta inteligencia
[vodg]l y orden recto y que tengan fuerza [que, si bien hace referencia
a las leyes, en general] es la expresidon de cierta prudencia e inteli-
gencia [ppovnoic y vodc]”.”® En todo caso, la formulacién de esa fuerza
en Socrates es uno de los conceptos mas significativos que expresan
la virtud: éyxpéreio (fuerza, dominio o poder sobre si).

Por lo antedicho, la confusién entre valor y virtud, o el “dominio” de
aquél sobre ésta, tendria que desconcertar no menos de lo que des-
concertaba a Sdcrates “que uno pudiera cobrar dinero por predicar la
virtud”.”” No por la nobleza de la gratuidad que ello debiese involucrar,
sino por las consecuencias de que la valoraciéon se imponga ante la
fuerza de la virtud. Esa éykpdreia que Sdcrates ostentaba no era dominio
sélo sobre el placer que procura el cuerpo, sino sobre “el que procura el
dinero [...] porque [Socrates] creia que quien toma dinero del primero
que llega se impone a si mismo un duefio absoluto, y no hay nada méas
vergonzoso que ser el esclavo de una esclavitud”.*® De ahi la diferencia
con la sofistica, que reconoce unicamente la fuerza de “convertir el ar-
gumento mas débil en el mas fuerte”.* No es de extrafar que la sofistica
sea el primer movimiento en explotar la idea de progreso (émd186var)

76. Los filésofos presocrdticos 1, Gredos, Madrid, 2000, p. 393 (B 112).

77. Aristoteles, Etica nicomdquea. Etica eudemia, Gredos, Madrid, 2000, p. 289 (V1, 13, 1144 b 19-20).
78. Ibidem, p. 404 (X, 9, 1180 a18-22).

79. Jenofonte, Apologia. Banquete. Recuerdos de Sécrates, Alianza, Madrid, 2009, p. 136 (1, 2, 7).

80. Ibidem, p.171 (1, 5, 6).

81. Sofistas. Testimonios y fragmentos, Gredos, Madrid, 1997, p. 104 (fragmento 21).



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

. , 8: . e . \
como ser mejor (Bértiov)” mediante la relatividad argumentativa (10
r 8 . . .
npoc T1).” Se presenta, consecuentemente, como movimiento de domi-
nio no de si mismo, sino sobre el otro.

El xpdrog de la éykpdrewa socratica y la comprension de la virtud segtin
su intensidad, en tanto fuerza asociada a la razén y a la intuicién, im-
plican, en cambio, la libertad. Lo que la éykpdteia expresa via negativa,
como rechazo de la esclavitud, queda dicho positivamente en aquella
interpretacion etimoldgica de la virtud en el Crdtilo de Platon. Asi,
sirviéndose de la diferencia entre impase y facilidad de trdnsito (dmopia
y gdmopia, también traducidas como “escasez de recursos” y “abundan-
cia”), Platon analiza el vicio y la virtud (xaxia y dpetn), v entiende el
primero como un caminar con impedimentos o trabas, mientras que
la segunda es “siempre fluyente” (acipeitnv) o “el habito mas deseable”
(aipetfv), v significa, pues, que “el flujo del alma [...] esta siempre en
libertad”.* En ese fluir yace la apertura de la virtud, ofreciéndose como
condicion de posibilidad ilimitada, en lugar de ser una posesioén de
caracteristicas limitadas. Lo que posibilita dicha condicién es la deli-
mitacion de los valores, de suerte que la virtud no estd subordinada al
valor, sino que éste esta condicionado por aquélla.

Eticay virtud

En la Antigiiedad apety significaba “excelencia y perfecciéon”. Guarda
relacion con el superlativo 8piotog, cuya definicion era la misma que
kpdtiotog: “adecuado”, “apropiado”. Desde esta perspectiva, hacer de
la perfeccion o excelencia un asunto de comparaciones valorativas es
un despropoésito semejante al absurdo de hablar de “lo mas perfecto” o
lo “perfectisimo”, como si lo “meramente perfecto” fuese algo carente

y, por tanto, imperfecto respecto de sus hipotéticos comparativo y

82. Ibidem, p. 93 (fragmento 5).
83. Ibidem, p. 100 (fragmento 14).
84. Platon, Didlogos 11, Gredos, Madrid, 2004, p. 420 (415 d).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

superlativo. Lejos de ello, la virtud hace referencia a la fuerza en una
plétora de actividades porque, en todo obrar, el ser humano puede
ir mds alla de las limitaciones pre-concebidas, las adoptadas segiin
valores impuestos y sin mediacién de un juicio. De ahi que los limites
en el obrar tengan el caracter de pre-juicios y que ir mas alla de ellos
consista en liberarse de los prejuicios valorativos. Me parece que ése
es el sentido del mds alld o petd de 1a metafisica cuando su sentido no
se acota a lo definido por un pensador, sino que se busca su alcance
histdrico. No se trata del mero ir “maés alla de lo natural”, sino de ir mas
alla de prejuicios y de limites preconcebidos. El mas alld metafisico es,
asf, una indicacidén de la potencia de la virtud. En ese mismo sentido,
la ética nombra algo mds que la mera moral, porque, si bien f0og es el
caricter o marca que tipifica al individuo —semejante a lo indicado
con el vocablo latino moralis—, la ética designa, ademas, la estancia
o el habitar abierto, e implica que el caracter particular procede del
libre habito si, en efecto, 100¢ (caricter) procede de &0og (habito), segiin
afirma Aristételes” y, antes atin, Platén en las Leyes.* Gracias a ese es-
pacio libre, como condicién de posibilidad, se desarrollan costumbres
y usanzas de morales particulares. Pero, ante todo, la libertad ética es
condicion de posibilidad del pensamiento capaz de criticar los prejui-
cios habidos en dichas morales.

Cabria parafrasear en este contexto lo enunciado por Hegel sobre la
verdad: hay que dejar a un lado la opinién de que la virtud sea algo
palpable.” No por intangible o inalcanzable, sino porque no es una
cosa agotada en lo dado. Su ser-cosa es prejuzgado a causa de la con-
fusion entre virtud y valor, y de la idea de posesidén de la virtud. Ahora
bien, la virtud implica un cierto poseer, mas no el del aseguramiento
personal de atributos adscritos a las costumbres azarosas del caso. Se
trata, en cambio, del poseer en el sentido etimoldgico de potis-sedere:

8s. Aristoteles, Etica nicomaquea..., p. 160 (11, 1, 1103 2 19-20).
86. Platon, Didlogos 1X, Gredos, Madrid, 1999, p. 17 (VII, 792 e).
87. Me refiero al pasaje de la Introduccién a su Ciencia de la légica.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

poder ser.*”® De ello tratan Aristoteles y Tomas de Aquino al carac-
terizar la virtud como modo de ser, lo cual se dice en latin habitus y
en griego &yic, esto es: “habilidad”, “capacidad” o “disposicidon para
la practica”. De hecho, “habilidad” procede del latin habeo —igual
que habitus— y significa “haber”, “tener” o “poseer”, equivalente al
gyewv griego —del que proviene &yic—. Si aqui enfatizo el caracter de
posibilidad de la virtud se debe a que se halla emparentado con el
poder en tanto fuerza que no se agota en lo dado, sino que sefiala la
apertura del camino como libertad para serse, es decir, para ser “sin
mds”, sin valores dados.

Paraddjicamente, ser sin mds requiere “un mas”, a saber, ir mds allg;
pero no de si mismo, sino de doctrinas y valores prejuzgados, los cua-
les, mermando nuestra posibilidad, nos impiden ser mas que aquello
que pre-concebimos y nos de-limita. S6lo que ser mds no implica una
suma, sino, acaso, una resta: ser menos prejuicioso. Aunque, expresan-
donos asi, volvemos a caer en el problema que lleva a confundir valor y
virtud, a saber, la recurrencia a valores aritméticos: el mas y el menos,
fundantes de la idea de virtud como justo medio, progreso, mediacion,
etcétera. He ahi una aporia, pues sin la especificidad que aportan esos
valores parece haber riesgo de volver inexistente a la virtud. éSera el
temor ante ese riesgo lo que conduce a la filosofia actual a justificar el
valor de la virtud o su propia valia? En todo caso, de la existencia de
la virtud cabe expresarse como Descartes lo hizo de la existencia de
lo corpéreo, aunque en sentido inverso: la virtud ciertamente existe,
pero no como objeto de la matematica pura. Que no sea mensurable no
la hace irreal. No se halla en la lejania de una aspiracioén inalcanzable,
pero tampoco en la miope cercania de lo que se dice cominmente en
casa, en las instituciones, en las escuelas, etcétera.

88. Al respecto ver Aldo Guarneros, “Virtud y habitar ético-politico” en Revista de Filosofia, Universidad
Iberoamericana Ciudad de México, México, vol. 57, N2 159, julio/diciembre de 2025, pp. 46-82.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Existe la posibilidad de refrenar por un momento el afan de dar
respuesta a lo que sea la virtud para tratar de formular la pregunta
por ella. Y con eso, sin percatarnos, le somos mas préximos: nos ha-
llamos en la marcha perpetua que se encamina a algo mds, poniendo
en duda lo consabido. La sugerente tesis de Platon sobre la virtud
como fluir no debe confundirse, por tanto, con un paseo tranquilo.
La fuerza de la virtud es un esfuerzo, como el que describe Arist6-
teles no en sus tratados mayores, sino en un poema de juventud:

Virtud, camino de penalidades para el género humano,

el mas hermoso galarddn de la vida,

en la Hélade la belleza de tus formas, oh Virgen,

convierte en un destino envidiable hasta la muerte

y los padecimientos perpetuos y terribles que se han de afrontar.
El fruto inmortal con el que llenas nuestro corazén

es mas poderoso que el oro, prevalece sobre nuestros padres
y se impone al sueflo que sustrae el vigor de nuestros ojos.
Por ti Heracles, el hijo de Zeus, y los gemelos de Leda
mucho soportaron en sus esforzados trabajos

para proclamar tu poder.”

En este sentido, la virtud no esta reducida a las morales. Se en-
cuentra en la apertura del habitar ético que es, a la vez, metafisico,
cientifico, politico, estético, etcétera. Un ejemplo bello de su sentido
lo ofrece el arte: excelente no es el artista satisfecho por lograr una
ejecucion que cumpla estandares, sino el que re-conoce que puede
hacer mads.

En su caminar histérico la virtud ética va dando sefias de su ser
mediante los diversos planteamientos filoséficos. Ninguno de ellos
tiene la Gltima palabra sobre lo que sea la virtud ética, pero todos
pueden atisbarla y son, en cuanto tales, exhibicién tanto de la fuerza
de la virtud como de la apertura de la libertad ética, aun cuando lo

89. Aristételes, Fragmentos, Gredos, Madrid, 2005, pp. 472-473.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

hagan versando sobre morales especificas o construyendo sistemas
de valores determinados. Etica y virtud, valor y moral son dos man-
cuernas que expresan de distinto modo el sentido de la metafisicay
su quehacer, pero que no estin completamente disociadas. Piénsese
en cada uno de los siete sabios de Grecia para confirmar como dan
razdn por igual de la universalidad de la ética y de la particularidad
de la moral. Sus sentencias agrupan, a la vez, indicaciones sobre la
virtud (“domina el placer”, “domina el impetu”, “condcete a ti mis-
mo”) y una serie de valores que su sociedad requeria inculcar. Pero,
mas aun, sirva como ejemplo la enorme tradicion filoséfica de la
que aqui ofreci s6lo un esbozo: en la adopcién de conceptos nuevos
y la renuncia a los antiguos no deja de haber, en rigor, la intuicién
comun de un camino por recorrer que no vale por las respuestas
dadas, sino que se esfuerza en abrir sendas a través de interrogan-
tes. También la filosofia actual, enfocada en el valor, manifiesta con
su meditacién —no asi con su vocabulario— la virtud ética que se
intensifica en su libertad.

Con el desarrollo historico aqui esbozado he querido mostrar el
esfuerzo comun de la virtud desplegandose en su historicidad, con
lo cual ella es la condicién de posibilidad de la investigacidon por
la cual pregunta la ética. Implicito en ello esta que toda filosofia es
ética. No porque cada una elabore un sistema moral que explicite
valores, sino por el fundamento comun de la estancia o el habitar
desde la libertad. La eticidad de lo ético estd en la trascendencia
implicita en el petd de la metafisica, que no va allende lo existente,
sino que atraviesa dialdégicamente aquende la historicidad del pen-
sar, dando razo6n del principio de unidad de la estancia en la que
todo ser humano puede-ser-se. X

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Fuentes documentales

Aristoteles, Etica nicomdquea. Etica eudemia, Gredos, Madrid, 2000.
Fragmentos, Gredos, Madrid, 200s.

De Aquino, Tomas, Suma de teologia IV, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, Madrid, 1994.

De Hipona, Agustin, Obras completas XVII: La ciudad de Dios 11, Biblio-
teca de Autores Cristianos, Madrid, 2007.

Freud, Sigmund, El malestar en la cultura, Alianza, Madrid, 2016.

Elyoy elello, Alianza, Madrid, 2012.
Introduccién al psicoandlisis, Alianza, Madrid, 2o11.

Guarneros, Aldo, “Virtud y habitar ético-politico” en Revista de Filoso-
fia, Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México, vol.
57, N2 159, julio/diciembre de 2025, pp. 46-82.

Heidegger, Martin, Hitos, Alianza, Madrid, 2007.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Fenomenologia del espiritu, Abada/
Universidad Auténoma Metropolitana, Madrid, 2010.

Hume, David, Investigacion sobre los principios de la moral, Alianza,
Madrid, 2000.

Jenofonte, Apologia. Banquete. Recuerdos de Sécrates, Alianza, Madrid,
2009.

Kant, Immanuel, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres,
Ariel, Barcelona, 1999.

Kierkegaard, Saren, Postscriptum no cientifico y definitivo a Miga-
jas filosoficas, Universidad Iberoamericana Ciudad de México,
México, 2008.

Korsgaard, Christine, Las fuentes de la normatividad, Universidad Na-
cional Autbnoma de México, México, 2000.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, “Del destino” en Leibniz, Gottfried Wil-
helm, Escritos filoséficos, Machado Libros, Madrid, 2003, pp.
441-448.

“Examen de la fisica de Descartes” en Leibniz, Gottfried Wil-
helm, Escritos filoséficos, Machado Libros, Madrid, 2003, pp. 500-510.



LOS NOMBRES DE LA METAFISICA: ETICA Y VIRTUD, VALOR Y MORAL

“Sobre la naturaleza” en Leibniz, Gottfried Wilhelm, Escritos
filoséficos, Machado Libros, Madrid, 2003, pp. 553-571.
Los estoicos antiguos, Gredos, Madrid, 1996.
Los fil6sofos presocraticos I, Gredos, Madrid, 2000.
Maclntyre, Alasdair, Tras la virtud, Critica, Barcelona, 1984.
Mackie, John, Etica. La invencién del bien y del mal, Gedisa, Barcelona,
2000.
Marx, Karl, El capital I, Fondo de Cultura Econémica, México, 2015.
Marx, Karl y Engels, Friedrich, Manifiesto comunista, Alianza, Madrid,
2005.
Moore, George Edward, Principia ethica, Universidad Nacional Aut6-
noma de México, México, 1959.
Nietzsche, Friedrich, Asi hablé Zaratustra, Alianza, Madrid, 2005.
Genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 2005.
Humano, demasiado humano, Edaf, Madrid, 2006.
Platén, Didlogos 11, Gredos, Madrid, 2004.
Platon, Didlogos IX, Gredos, Madrid, 1999.
Scanlon, Thomas, Lo que nos debemos unos a otros, Paidos, Barcelona,
2003.
Scheler, Max, Etica, Caparrés, Madrid, 2001.
Schopenhauer, Arthur, EIl mundo como voluntad y representacion I, Fon-
do de Cultura Econdémica, México, 200s.
Los dos problemas fundamentales de la ética, Siglo XXI,
Madrid, 2002.
Singer, Peter, Repensar la vida y la muerte, Paidds, Barcelona, 1997.
Sofistas. Testimonios y fragmentos, Gredos, Madrid, 1997.
Spinoza, Baruch, Etica, Alianza, Madrid, 2006.
Wittgenstein, Ludwig, Conferencia sobre ética, Paid6s, Barcelona, 2011.
Tratado légico-filoséfico, Alianza, Madrid, 2015.



Hacia una ética de las formas simbolicas

Rafael Luis Alonso Raygoza Chavez’

Recepcion: 22 de marzo de 2025
Aprobacién: 5 de junio de 2025

Resumen. Raygoza Chéivez, Rafael Luis Alonso. Hacia una ética de las formas
simbélicas. Ernst Cassirer dedic6é multiples obras a presentar su postura teé-
rica. Sin embargo, no existen muchos textos respecto a su postura practica.
En el presente articulo busco mostrar que la carencia de obras practicas
del neokantiano se explica a través de la correlacién que su filosofia supo-
ne entre razén pura y razoén prdctica. Para lograr este cometido comenzaré
mostrando cémo la Critica de la facultad de juzgar de Immanuel Kant supone
una correlacién entre razén pura y razén practica, pero que sélo es efectiva
en los juicios estéticos y teleoldgicos. Posteriormente, pondré de manifiesto
que la Filosofia de las formas simbdlicas surge y se cimienta en la facultad de
juzgar reflexionante. Por ultimo, consecuente con la Filosofia de las formas
simbélicas, propondré una manera de comprender una ética de las formas
simbélicas, estimulante para pensar problemas contemporaneos.

Palabras clave: Cassirer, cultura, ética, Kant, juicio reflexionante, simbolo.

Abstract. Raygoza Chavez, Rafael Luis Alonso. Toward an Ethics of Symbolic
Forms. Ernst Cassirer devoted multiple works to laying out his theoretical
stance. However, few texts deal with his practical stance. In this article I
set out to show that the lack of practical works by the neo-Kantian can be
explained by the correlation his philosophy assumes between pure reason

Licenciado en Filosofia por la Universidad de Guanajuato. rafael.raygozach@gmail.com



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

and practical reason. In order make my case, I begin by showing how Imma-
nuel Kant’s Critique of the Power of Judgment assumes a correlation between
pure reason and practical reason, but that it is only effective in aesthetic and
teleological judgments. Subsequently, I argue that The Philosophy of Symbo-
lic Forms emerges from and is grounded in the reflective power of judgment.
Finally, in line with The Philosophy of Symbolic Forms I propose a way of
understanding an ethics of symbolic forms that could help to think about con-
temporary problems.

Key words: Cassirer, culture, ethics, Kant, reflective judgment, symbol.

De la critica de la razon pura a la facultad de juzgar
reflexionante

No cabe duda de que la Critica de la razon pura (CRP) de Immanuel
Kant es una de las obras filos6ficas méas famosas y estudiadas. Sin em-
bargo, a pesar de la gran relevancia filoséfica de la primera Critica,
para algunos —como los idealistas alemanes— la obra kantiana mas
importante es la Critica de la razén prdctica (CRPr). Después de estas
dos viene todavia la tercera Critica, la Critica de la facultad de juzgar,
quiza la menos famosa, la que menos reflectores ha tenido. No obs-
tante, para los entusiastas de la filosofia kantiana, esta dltima ofrece
armonia a todo su pensamiento y permite el encuentro entre razén
puray razén prdctica.

A través de la CRP Kant elabora su propuesta filosé6fica. Si bien hay di-
versos conceptos fundamentales en el despliegue del sistema kantiano,
resultan imprescindibles —al menos para los fines del presente texto—
los siguientes: juicio analitico, juicio sintético a priori, juicio sintético
a posteriori, trascendental, fenémeno y notimeno. El juicio analitico es
aquél en cuyo predicado, de alguna manera, esta contenido el sujeto. En
el juicio sintético su predicado anade algo nuevo al sujeto. Cuando es a
priori, el conocimiento se da de manera universal, independientemente



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de la experiencia; cuando es a posteriori, el conocimiento requiere de
comprobacién empirica. “Trascendental” es el concepto que el fildsofo
de Konigsberg utiliza para salir de los términos “inmanente” y “trascen-
dente”, aseverando que se refiere no tanto a los objetos, sino a su modo
de conocerlos, en tanto que tal modo es posible a priori." Por ultimo,
los términos de la dicotomia fendmeno-notimeno hacen referencia,
el primero, a los entes sensibles y a nuestro modo de conocerlos, y el
segundo, a los entes inteligibles.”

Una vez teniendo estos conceptos en mente, recordemos que el ob-
jetivo principal de la CRP es, en términos generales, responder a la
pregunta sobre las condiciones de posibilidad de todo conocimiento,
y, de manera mas precisa, la pregunta central de la razén pura: écdmo
son posibles los juicios sintéticos a priori? Es decir, cdmo se puede
hablar de juicios sintéticos que no requieran de la experiencia para ser
universales y objetivos. La importancia de esta pregunta radica en que,
para Kant, los juicios sintéticos a priori son los propios de la ciencia
de su época. Y a proposito del objetivo de la primera Critica Manuel
Garcia Morente escribe lo siguiente:

El problema de la critica queda aqui expuesto en toda su integridad.
Se trata de mostrar como es posible el conocimiento cientifico, y
cuil es la garantia de su validez objetiva. La cuestion se desdobla en
tres momentos: primero, descubrir los principios sintéticos a priori
en que se fundan matematicas y fisica. Segundo, mostrar que esos
principios sintéticos a priori son las condiciones de la posibilidad
del conocimiento. Tercero, probar que las condiciones de la posibi-
lidad del conocimiento son al mismo tiempo las condiciones de la
posibilidad de los objetos.’

1. El objetivo del presente escrito no es desarrollar estos conceptos. Para una profundizacion acerca de
ellos conviene revisar la introduccién completa de la Critica de la razén pura.

2. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, Taurus, México, 2013, pp. 268-269 (B306).

3. Manuel Garcia Morente, La filosofia de Kant, Espasa-Calpe, Madrid, 1976, p. 39.



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

Siacudimos al apartado de la CRP titulado “El canon de la razén pura”
podemos afirmar que Kant, idealmente, se propone atender tres inte-
rrogantes en esa obra:

1. ¢Qué puedo saber?
2. ¢Qué debo hacer?
3. ¢Qué puedo esperar?*

Si bien la primera parece quedar resuelta a través de la estructura
argumental y conceptual otorgada por la CRP, de las dos dltimas ape-
nas tenemos un esbozo en esa obra. Asi pues, en su segunda Critica
Kant decide atender la segunda pregunta; pero ya no con interés en
el conocimiento cientifico y su validez (esto es, ya no en cuanto a las
condiciones de posibilidad de que el sujeto conozca los objetos), sino
en cuanto a que el sujeto conozca la relacion entre la razén, la voluntad
y su causalidad.’ Si la primera Critica busca entender los juicios sintéti-
cos a priori para fundar a partir de ellos la condicién de posibilidad del
conocimiento en general, la segunda pretende identificar los principios
apriori de laley moral y explicar cobmo operan éstos en la vida practica.

Ahora bien, el problema de dividir la CRP de la CRPr es que se produce
una escision del ser humano, pues, por un lado, éste parece estar in-
merso en el mundo de los fendémenos (sensible), mientras que, por el
otro, pertenece también al mundo nouménico (inteligible, en si). Asi,
el ser humano —o, cuando menos, su razé6n— se encuentra dividido
entre la razén pura (sensible) y la razén practica (inteligible). Podemos
identificar esto con claridad cuando Kant, en la CRPr, sostiene:

Esta Analitica evidencia que la razén pura puede ser practica, por
cuanto es capaz de determinar por si misma a la voluntad indepen-
dientemente de cualquier elemento empirico (y esto se demuestra

4. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, p. 630 (A805/B833).
5. Immanuel Kant, Critica de la razén prdctica, Gredos, Madrid, 2010, p. 98 (A32).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

mediante un factum en el que la raz6n pura se revela realmente prac-
tica para nosotros, cual es que nuestra voluntad se vea efectivamente
determinada por esa autonomia en el principio de la moralidad). Al
mismo tiempo muestra que ese factum se halla inseparablemente
entrelazado con la conciencia de la libertad de la voluntad, hasta
el extremo de identificarse con ella, con lo cual la voluntad de un
ente racional que, como perteneciente al mundo de los sentidos, se
reconoce sometido necesariamente a las leyes de la causalidad como
cualquier otra causa eficiente, por otro lado en el terreno de la praxis
cobra conciencia de que simultaneamente, como ser en si mismo
su existencia es determinable en un orden inteligible de las cosas.

Pues bien, Kant se propone resolver tal escision generada a partir de
las primeras dos criticas con la aparicion de la tercera, La critica de
la facultad de juzgar. En esa obra Kant, consciente de las discusiones
encendidas por la divisidn entre razoén pura y razén practica, entre lo
sensible y lo inteligible, coloca desde la introduccién un paragrafo ti-
tulado “De la critica de la facultad de juzgar como un medio de enlace
de las dos partes de la filosofia en un todo”. Alli explica:

S6lo que en la familia de las facultades superiores del conocimiento
hay todavia un miembro intermedio entre el entendimiento y la
razén. Es ésta la facultad de juzgar, acerca de la cual cabe razona-
blemente suponer, por analogia, que ella pudiese contener similar-
mente, aunque no su propia legislacién, si un principio propio para
buscar leyes, que en todo caso seria uno solamente subjetivo a priori;
el cual, aunque no le correspondiese ningtin campo de objetos como
su dominio, pudiese, no obstante, tener algin suelo y una cierta
indole de éste, para el cual justamente sélo este principio pudiera
ser valido.”

Asi, en la tercera Critica Kant reconoce una facultad “intermedia” a
la que llama “facultad de juzgar”, la cual se encarga de enlazar en-
tendimiento y razon, facultades propias de la razén pura y de la ra-
zOn practica. Ahora, en la facultad de juzgar encontramos el juicio

6. Ibidem, p.127 (Ak. v42/ A72). ’
7. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Latinoamericana, Caracas, 1991, p. 88
(BXXID). Las cursivas se encuentran en el original.

74



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

determinante y el juicio reflexionante. Ambos cuentan con principios
a priori; no obstante, el primero toma principios del entendimiento
como universales y, a partir de ahi, subsume lo particular; mientras
que el segundo parte siempre de cosas particulares y crea él mismo
los principios universales, a través de los cuales es posible entender
las particularidades. Sobre el segundo, que interesa mas a este texto,
el filésofo de Konigsberg expone:

La facultad de juzgar reflexionante, que tiene la obligacidon de ascen-
der desde lo particular en la naturaleza hacia lo universal, requiere,
entonces, de un principio que no puede tomar a préstamo de la
experiencia, porque precisamente debe fundamentar la unidad de
todos los principios empiricos bajo principios igualmente empiricos,
aunque mas altos, vy, asi, [establecer] la posibilidad de la subordi-
nacién sistematica de unos a otros. Solo la misma facultad de juz-
gar reflexionante puede darse como ley un principio trascendental
semejante, y no tomarlo de otra parte (porque de otro modo seria
facultad de juzgar determinante), ni prescribirselo a la naturaleza;
porque la reflexion sobre las leyes de la naturaleza se rige segun la
naturaleza, y no ésta seguin las condiciones de acuerdo con las cua-
les nos esforzamos por adqulrlr un concepto de ella que es, en vista
suya, del todo contingente.”

De tal manera que, el juicio reflexionante surge de la facultad de juz-
gar, lo cual implica una conjuncién de razén pura y razén practica.
Pero, ademas de eso, tal juicio tiene la capacidad de formar principios
universales, trascendentales, a partir de los cuales nos es factible la
comprension de lo particular bajo leyes universales. Por tltimo, aqué-
llos son posibles gracias a una “conformidad a fin” (dada por el juicio
teleologico) que no viene de los objetos, sino del sujeto, gracias a la
cual nos es licito establecer esos principios a priori.” Ahora bien, cabe
aqui una aclaracion: en el pensamiento kantiano la facultad de juzgar,
de la que surge el juicio reflexionante, sélo opera a través de los juicios
estéticos y los juicios teleoldgicos, ya que tanto el conocimiento de los

8. Ibidem, p. 91 (AXXV/BXXVII).
9. Ibidem, pp. 91-92 (AXXVI/BXXVIII).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

fendmenos como el gobierno moral de la voluntad se dan a través de los
juicios del entendimiento y los juicios de razo6n, respectivamente; re-
servando para la facultad de juzgar nada mas la posibilidad de atribuir
juicios regulativos que, a lo mucho, pueden “guiar la investigacion”.”
Teniendo en cuenta esto, avancemos a identificar como es que a par-
tir del juicio reflexionante se estructura la totalidad de la filosofia de
Cassirer, suprimiendo toda distincién de juicios y, por tanto, generando

una correlacion entre filosofia tedrica y filosofia practica.

Cassirer: de la facultad de juzgar reflexionante al mundo
simbdlico

Si bien no existe una cita en la que, de manera contundente, Ernst
Cassirer reconoce que su Filosofia de las formas simbdlicas surge del
juicio reflexionante, si contamos con suficientes elementos para ase-
verar con seguridad que, en efecto, es asi. El primer punto al que acu-
diremos es la reconocida intencién de Cassirer de expandir la filoso-
fia critica kantiana hacia una filosofia de la cultura. Esto lo podemos
encontrar desde la introduccién del primer tomo de la Filosofia de las
formas simbdlicas:

Ya a Kant mismo le parecié demasiado estrecho cuando procedio6 a
desarrollar el verdadero «sistema de la razén pura» en el conjunto
de las tres Criticas. [...]

Junto a la funcién cognoscitiva pura es preciso comprender la fun-
cién del pensamiento lingiiistico, la funcién del pensamiento miti-
co-religioso y la funcién de la intuicion artistica, de tal modo que se
ponga de manifiesto cdmo se lleva a cabo en ellas una configuraciéon
perfectamente determinada no tanto del mundo, sino mas bien para
el mundo, encaminada hacia un conjunto significativo objetivo y una
vision total objetiva.

10. Ibidem, p. 306 (291/295).

76



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

La critica de la razdn se convierte asi en critica de la cultura. Trata
de comprender y mostrar como todo contenido de la cultura, en
la medida en que sea algo mas que mero contenido aislado, en la
medida en que esté fundado en un principio formal universal, pre-
supone un acto originario del espiritu. S6lo aqui encuentra la tesis
fundamental del idealismo su auténtica y completa confirmacién.”

En esta extensa cita podemos identificar con claridad el apego del fil6-
sofo de la Escuela de Marburgo al pensamiento critico kantiano. Pero,
ademas de ello, cabe poner atencién en cdmo asegura la incapacidad
de la funcién cognoscitiva pura (el ser cientifico natural-matematico)
para “agotar la realidad”.” Ante esta incapacidad se genera la necesidad
de pensar la cultura como elemento integrador de toda la realidad;
pero aun falta otorgarle a aquélla un “fundamento o principio formal
universal”. Este principio sera el simbolo:

Si pudiera encontrarse un medio a través del cual pasaran todas las
configuraciones realizadas por separado dentro de las direcciones
espirituales fundamentales, conservando también su particular na-
turaleza y su caracter especifico, entonces se proporcionaria el tér-
mino medio necesario para la reflexion que trasladara a la totalidad
de las formas espirituales lo que la critica trascendental realiza con
respecto al conocimiento puro. La siguiente cuestiéon que tenemos
que plantearnos consistird en saber si existe de hecho semejante
campo intermedio y una funcién mediadora para las mualtiples di-
recciones del espiritu, y si esta funcién ofrece rasgos fundamentales
tipicos y determinados en virtud de los cuales se le pueda conocer
y describir.”

Después precisara que ese medio es el simbolo, ya que nos permite
ordenar y dominar el mundo de las percepciones sensibles particu-
lares mediante “ficciones” ideadas por el conocimiento de manera

1. Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas 1, Fondo de Cultura Econdémica, México, 2016, pp.
36-37.

12. Ibidem, p. 36.

13. Ibidem, p. 43.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

puramente intelectual y no s6lo en el ambito cientifico, sino también
en el mitico, lingiiistico, artistico y, probablemente, en toda manifes-
tacion cultural.” El simbolo, entonces, serad aquel mediador entre la
“particular naturaleza” de las diferentes manifestaciones del espiritu
y la “totalidad de las formas”.

Tenemos asi dos aspectos mediante los cuales podemos vincular con
cierta seguridad el pensamiento del neokantiano con la facultad de juz-
gar reflexionante. El primero es su reconocida intencién de expandir la
critica kantiana hacia una critica de la cultura, reconociendo que, para
este proposito, es insuficiente pensar el conocimiento cientifico natu-
ral-matematico y que, aun asi, se requiere de un fundamento que sirva
como “principio formal universal”. El segundo es que este principio
serd buscado en el simbolo, debido a su capacidad de permitirnos pen-
sar la particularidad sin renunciar por ello al principio mismo. Ambos
aspectos se encuentran presentes en la facultad de juzgar reflexionante.
Pero, ademas, no es dificil encontrar las similitudes entre la nocién
de simbolo que utiliza Cassirer y el “simbolo” kantiano —presente en
la tercera Critica—, ya que, para el marburgués, el simbolo no posee
realidad fisica en la naturaleza y, sin embargo, tiene sentido;” mientras
que el filésofo de Kdnisberg sostiene en la Critica de la facultad de
juzgar que el simbolo sirve para representar, de manera analdgica, algo
que solo la razén puede pensar y que no cuenta con ninguna intuiciéon
sensible que se adecue por completo a éL."° En ambas comprensiones
el simbolo, aunque carece de referente empirico, nos permite enten-
der o dar sentido a percepciones de la experiencia. Ahora bien, en el
simbolo Cassirer buscara cimentar toda su filosofia; sera el “principio
formal universal”, lo cual solamente sera posible a través de la facultad
de juzgar reflexionante.

14. Ibidem, pp. 43-4s.
15. Ernst Cassirer, Antropologia filoséfica, Fondo de Cultura Econémica, México, 2016, pp. 112-113.
16. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar, p. 257 (252).



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

Existe un tercer punto relevante, el cual posibilita sostener que la
propuesta de Cassirer surge de la tercera Critica y, en especial, de la
facultad de juzgar reflexionante. Este punto también se articula con
los anteriores: en esa obra el fildsofo de Konigsberg define la cultura
y, ademas, sostiene que ella es el resultado de los fines que el hombre
pone no sélo a la naturaleza, sino a su propia existencia: “La produccién
de la aptitud de un ser racional para fines cualesquiera en general (por
consiguiente, en su libertad), es la cultura. Asi, pues, s6lo la cultura
puede ser el fin dltimo que se tenga razon en atribuirle a la naturaleza
en vista del género humano”.” Por su parte, Cassirer centrara todo su
estudio en la cultura y sostendra que ésta, ademas de surgir necesaria-
mente del simbolo, atendera de manera principal el sentido, es decir,
el significado que el hombre le atribuye a la naturaleza.”® Tenemos asi
elementos suficientes para confirmar que la Filosofia de las formas sim-
bélicas parte de los principios que podemos identificar en la facultad
de juzgar reflexionante.

Una vez reconocido el punto de partida de la Filosofia de las formas
simbdélicas, repasemos brevemente cOémo a partir de las formas sim-
bélicas se conforma toda la cultura. Para Cassirer todo conocimiento
trabaja con conceptos, de manera que la pregunta por las condiciones
de posibilidad del conocimiento podria traducirse en “‘cémo gene-
ramos conceptos?”. Y nuevamente aqui cabria hacer hincapié en que
estos ultimos abarcan todo tipo de conocimiento, sea cientifico o
no. Asi, otra forma de elaborar la pregunta seria la siguiente: “¢cémo
es que el ser humano significa el mundo en sus diversas manifesta-
ciones?”. Y reconocer que, aun cuando cada forma cultural tenga su
propio sentido, existen estructuras que deben respetarse siempre que
quiera significarse algo.

17. Ibidem, p. 358 (382).
18. Ernst Cassirer, Antropologia filoséfica, pp. 48-49.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Un rasgo distintivo del pensamiento de Cassirer es que, para él, un
universo simbdélico significa algo de acuerdo con su funcién. Este con-
cepto lo toma de Leibniz y se entiende por él un conjunto de relaciones
l6gicas establecidas entre dos o mas simbolos. Segin aquél, el primer
filésofo en utilizar el concepto matematico de funcién en un ambito
filosofico fue éste,” y no parece casualidad que, antes de su gran inte-
rés por Kant, sus estudios hayan tenido una peculiar inclinacién hacia
el filésofo de la ménada.” Asi, este concepto empleado por Cassirer
tiene un origen matematico sin lugar a dudas. Pues bien, aunque todas
las formas simbolicas deben respetar ciertas categorias, entre las que
no pueden pasarse por alto las categorias de “ntimero”, “tiempo” y
“espacio”, cada fenébmeno percibido, cada simbolo, se valdra de esas
categorias de diferente manera segin su funcion, es decir, de acuerdo
con su propio universo simbolico u horizonte de significacion. Asi, por
ejemplo, el nimero no es interpretado de la misma manera en las for-
mas simbolicas del mito y en las formas simbdlicas de la ciencia: mien-
tras que, para el primero, se trata de un modo de separar lo sagrado de
lo profano (es decir, cumple una funcion principalmente cualitativa),
para la segunda es un elemento de distincién totalmente cuantitativo.
Este es un ejemplo sencillo, pero suficiente para resaltar la distincién
entre la funcion del nimero en un ambito y en otro, y para identificar
la nocién de funcion en el pensamiento de Cassirer y su importancia
y centralidad en el desarrollo de las formas simbdélicas. A propésito,
Sebastian Luft sefiala:

La tarea concreta de la filosofia de lo simbolico es describir la «16-
gica simbolica» en cada caso de formacién simbdlica. Una cosa in-
dividual es construida como simbolo; esto hace sentido solo en el
contexto de otras cosas; por consiguiente, el simbolo es el «lanzar al
unisono» (sym-ballein) de lo individual y lo general. Su significado
es contextual y tiene diferentes significados en diferentes miradas

19. Ernst Cassirer, El problema del conocimiento i1, Fondo de Cultura Econémica, México, 2000, pp. 76-124.
20. Gregory Moynahan, Ernst Cassirer and the Critical Science of Germany 1899-1919, Anthem Press, Lon-
dres, 2014, pp. 85-90.



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

simbdlicas. [...] El mito, el arte, la religion, la ciencia, todos tienen sus
principios estructurales y maneras de funcionar. Por tanto, hemos
llegado desde el idealismo critico, al idealismo simbdlico.”

Pues bien, para Cassirer todo aquello producido por el ser humano,
todo eso a lo que llamamos cultura, en la cual es posible englobar la
ciencia, la religion, el mito, el arte, el lenguaje y quiza todo cuanto
hemos conceptualizado, es una produccion meramente simbdlica, que
tiene significado debido a su propia funcién. Pero estas construcciones
poseen un fundamento a priori; por eso podemos hablar con certeza de
ellas. Tal fundamento se encuentra en la facultad de juzgar reflexionan-
te, y, a partir de ahi, se configura toda una red simbdlica que faculta al
ser humano para dotar de sentido a la existencia y que, no obstante y
al mismo tiempo, le obstruye el conocimiento directo de la naturaleza.
Por eso Cassirer no llama al ser humano “animal racional”, sino “animal
simbolico”, puesto que la inica manera que tenemos de relacionarnos
con el entorno que nos rodea es a través de los simbolos creados por
nosotros mismos. Pensamos con esos simbolos y dialogamos entre
nosotros y con la realidad s6lo a través de ellos.

Hacia una ética de las formas simbdlicas

Aunque Cassirer no cuenta con una obra especifica en la que haya
plasmado su postura practica, podemos encontrar ciertos indicios de
su apego a la postura republicana,” tanto por la fuerte influencia que
su filosofia recibe de Kant y Hegel como por algunos textos que hacen
evidente esta postura. Asi, por ejemplo, en La Conferencia de Weimar
el filbsofo neokantiano afirmara:

21. Sebastian Luft, Meditaciones fenomenolégicas y (neo)kantianas. Filosofia trascendental, cultura y teoria
de la ciencia, Editorial Aula de Humanidades, Bogot4, 2019, p. 76. Las cursivas se encuentran en el
original.

22. Entenderemos por “republicanismo” la creencia en un Estado de derecho cimentado en normas uni-
versales que surgen, en un primer momento, de la autonomia de los individuos.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Lo que mis consideraciones debian traer a colacién era el hecho
de que la idea de la constitucién republicana en cuanto tal no es
en absoluto algo ajeno a la historia intelectual alemana, ni mucho
menos un intruso externo, sino que mas bien ha crecido en su suelo
y gracias a sus fuerzas méas propias. Pero también esta comprension
histérica quedaria como algo infructuoso e ineficaz si pretendemos
entenderla exclusivamente como un saber del pasado, de lo que ha
sido y est4a despachado. «Lo mejor que tenemos de la historia —dice
Goethe— es el entusiasmo que suscita». Asi pues, el zambullirse
en la historia de la idea de la constitucién republicana no debe sig-
nificar exclusivamente un viaje hacia el pasado, sino que debe for-
talecer en nosotros la fe y la confianza en que las fuerzas a partir
de las cuales fue creciendo originariamente dicha idea nos indican
también el camino hacia el futuro y que podremos guiar ese futuro
si cooperamos por nuestra parte con esas fuerzas.”

Para dar un poco de contexto, la regularmente llamada Conferencia
de Weimar fue dictada después de la Primera Guerra Mundial. En
aquel entonces, a 0jos de muchos, Alemania fue castigada de manera
desmedida con muchos acuerdos internacionales. En su conferencia
Cassirer intenta justificar que en el fondo de tales acuerdos interna-
cionales se encontraban los ideales republicanos y que esos ideales
habian surgido en el seno de la cultura alemana. Por ello, en cierto
sentido, eran normas y penalizaciones emergidas de la misma con-
ciencia alemana y, por tanto, no debian ser vistas con malos o0jos. Sin
embargo, ademés de eso, podemos identificar aqui la fuerte influen-
cia hegeliana de Cassirer al invitar a los oyentes a no recibir la idea
republicana como si fuera algo del pasado, sino por el contrario, algo
que adn tiene apertura al futuro, que todavia esta en configuracion.
Cassirer sugiere a quienes lo escuchan que no sean pasivos ante la ley,
porque asi se estid yendo en contra de la republica, en donde lo pri-
mordial es la autonomia del sujeto. Mas atin, argumenta que, aunque
las leyes del Estado surgen en un primer momento de la autonomia

23. Roberto Aramayo, Cassirer y su neo-ilustracion. La conferencia sobre Weimar y el debate de Davos con
Heidegger, Plaza y Valdés Editores, México, 2009, pp. 65-66.



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

del individuo, no son leyes eternas, sino en un constante hacerse a tra-
vés del despliegue de la historia de diversas culturas y civilizaciones.

Ahora bien, el apego del fil6sofo neokantiano a la idea republicana no
nos dice mucho de la fundamentacién de su postura préctica. Si bien
es evidente que existen ideas tanto kantianas como hegelianas en la
filosofia de Cassirer, no podemos afirmar a partir de esa constatacion
que él cimiente su postura de manera exactamente igual que los autores
que lo influenciaron, ya que aun entre ellos hay diferencias abismales.
Asi, ensayemos una pequeiia “reconstruccion” de lo que posiblemente
seria una ética emanada de la Filosofia de las formas simbdlicas.

Se introdujo con anterioridad, aunque someramente, el concepto de
funcidn. Se afirm6 que este concepto es tomado de Leibniz. Puntuali-
cemos ahora por qué tal concepto es fundamental para comprender
la Filosofia de las formas simbdlicas y, por tanto, necesario para las
pretensiones del presente apartado.

En su obra Substance and Function Cassirer arremete contra la me-
tafisica clasica y contra las teorias del conocimiento clasicas que
sostienen que una cosa o un objeto es realmente conocido sélo a
través de su substancia, entendiendo por ésta algo muy similar al
concepto clasico de sub-stare, “lo que estd debajo de”. Si somos
consecuentes con esta nocidn de substancia, dirfamos que, debajo de
todas las cualidades de un objeto, detras de todas sus caracteristicas
inmediatamente perceptibles, existe algo que permanece, y sélo
cuando accedemos a eso estamos en condiciones de experimentar
el verdadero conocer. En contra de esto, Cassirer propone el cono-
cimiento a través de funciones, es decir, por medio de las relaciones
l6gicas que se dan entre lo percibido, su entorno y el sujeto, forman-
do asi un contexto de significacién y de sentido: “el contenido de la
experiencia se vuelve ‘objetivo’ para nosotros cuando entendemos



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

como cada elemento estd entrelazado con el conjunto”.* Asi, el co-
nocimiento de cualquier cosa o el significado de algo sé6lo existe “en
relacién con”, es decir, inicamente un conjunto de cosas, una red o
un sistema puede “significar” algo. El conocimiento ya no se busca
directamente en la “cosa” o en el “objeto” —en otras palabras, en la
“substancia”—, sino en la “funcién”, en el sistema l6gico creado a
partir de las relaciones que lo circundan.”

Al unir el concepto de funcidn con el de simbolo Cassirer construye
uno de sus conceptos mas estudiados: funcion simbdlica. Si deciamos
que la “funcién” refiere a la capacidad de encontrar significado a través
de relaciones y conexiones logicas, y que el “simbolo” nos permite
dotar de sentido y fundamento a un concepto inteligible que carece de
representacion fisica, entonces entenderemos por “funcién simbdlica”
aquella capacidad de generar sentido y significado por medio de las
relaciones logicas que se dan en un determinado “universo simboli-
co”, generando asi “objetividad”, una totalmente separada del mundo
sensible. Dicho en otras palabras, la funcién simbolica es el procedi-
miento humano mediante el cual se significa el mundo y se construye
el “mundo de la cultura”.

Si bien hemos reconocido una influencia kantiana (juicio reflexionan-
te-simbolo) y una leibniziana (funcién) en la elaboracién tedrica de
Cassirer, la comprension de su Filosofia de las formas simbdélicas no
estd completa sin reparar en el aporte tedrico que significé la filosofia
hegeliana, pues, para el filosofo de la escuela de Marburgo las formas
simbdlicas nunca estan acabadas ni son estaticas, sino que se encuen-
tran en un continuo movimiento, en un constante hacerse, pasando
del ser al no ser y conforméindose a través de la historia. Podemos

24. Ernst Cassirer, Substance and Function, and Einstein’s Theory of Relativity, The Open Court Publishing
Company Chicago, Chicago, 1923, p. 284.

25. Sibien en Substance and Function no hace referencia directa a Leibniz, podemos identificar en repe-
tidas ocasiones que el uso del concepto es de origen matematico y es consonante con el pensamiento
de Leibniz. Ernst Cassirer, El problema del conocimiento 11, pp. 76-124.



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

. . .2 . . 6
identificar esta nocién en diversos pasajes del tomo III de esta obra;™
sin embargo, desde su introduccién, cuando explica por qué ese tomo
lleva por subtitulo “Fenomenologia del reconocimiento”, precisa:

Cuando hablo de una “fenomenologia del conocimiento” no me
uno a la terminologia moderna, sino que me remonto al significado
fundamental de la “fenomenologia” que Hegel establecid, funda-
mento sistematicamente y justificd. Para Hegel la fenomenologia se
convierte en el supuesto fundamental del conocimiento filoséfico,
puesto que a éste le impone la exigencia de abarcar la totalidad de
las formas espirituales, y porque, segiin Hegel, esta totalidad solo
puede manifestarse en el transito de una forma a la otra. La verdad
es el “todo”, pero este todo no puede darse de una buena vez, sino
que tiene que ser desenvuelto progresivamente por el pensamiento
en su propio movimiento y siguiendo el ritmo de éste.”

Asi, para Cassirer la realidad es un cimulo de simbolos elaborados por
el ser humano. Tales simbolos significan algo segtin su universo simbo-
lico, la funcidn de la que forman parte. Pero esas funciones simbdlicas
no son eternas, sino que estan en un constante despliegue, en un cons-
tante hacerse a través del devenir histérico. Estos son los principios
tedricos fundamentales de la Filosofia de las formas simbdlicas. Pero
si somos consecuentes con lo expuesto hasta ahora, tendriamos que
afirmar que en esa postura no existe distincion tajante entre filosofia
tedrica y filosofia practica, porque las formas simbdlicas surgen de la
facultad de juzgar reflexionante, aquélla que funge como unién entre
razén pura y razén practica. Eso significaria que los principios tedricos
fundamentales podrian ser los mismos que los principios practicos o,
cuando menos, que los principios tedricos y los practicos se encontra-
rian en una estrecha correlacion. Esto se pone de manifiesto cuando
Cassirer escribe:

26. Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas 111, Fondo de Cultura Econémica, México, 2017, pp.

355-360.
27. Ibidem, p. 8.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Este sistema [el idealismo] siempre estuvo encaminado a colocar,
frente al mundus sensiblis, otro cosmos, el mundus intelligibilis, y a
trazar las fronteras de ambos mundos. Pero en lo esencial tomo la
frontera un curso tal que el mundo de lo inteligible qued6 determi-
nado por el factor de la pura actividad y el mundo de lo sensible por
el de lareceptividad. Alld dominaba la libre espontaneidad del espi-
ritu; ac, el constrenimiento, la pasividad de lo sensible. Pero para
esa «caracteristica universal», cuyo problema y tarea nos plantea
ahora en sus perfiles generalisimos, esta oposicion ya no es irrecon-
ciliable y excluyente, pues entre lo sensible y lo espiritual tiéndese
ahora una nueva forma de reciprocidad y correlacién. El dualismo
metafisico de ambos parece salvado en la medida en que pueda mos-
trarse que precisamente la misma funcién pura de lo espiritual debe
buscar en lo sensible su realizacidon concreta, pudiéndola hallar, en
ultima instancia, solamente aqui.”

Esto implicaria que nos encontremos ante una filosofia moral que
partiria de fundamentos subjetivos, pero universales —una ética
simbdélica, si cabe la palabra—, determinables inicamente a partir
de la funcién o universo simbdlico que los significa y, ademas, en
un constante despliegue.

De tal manera que el punto ideal al que tiende la postura practica
de Cassirer es la Republica, un Estado en el que la legislacion surge
en un primer momento de la autonomia del sujeto. Ahora bien, esa
autonomia comprende la conformacién de las formas simbdlicas de
manera fenomenolégica y el modo en el que, a través de sus funciones,
significamos el mundo. Lo interesante aqui es que esa significacién
orienta por completo la vida practica, y esta tiltima también orienta la
significacion, las funciones simbdlicas. Tenemos asi la posibilidad de
pensar una ética de las formas simbolicas, en la cual no hay distincion
entre razon puray razon practica, puesto que estan correlacionadasy,
ademas, se mantienen en un constante despliegue.

28. Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbélicas I, p. 45. Las cursivas se encuentran en el original.



HACIA UNA ETICA DE LAS FORMAS SIMBOLICAS

Una filosofia moral de esa indole representaria una postura interesante
para pensar problemas contemporaneos —sobre todo aquéllos en los
que pretende imponerse cierto fanatismo conservador que cree gozar de
autoridad absoluta—, pero sin renunciar por ello a la raz6n; una filosofia
moral que se encuentre “en una posicion intermedia entre el fundamen-
talismo racional y el relativismo posmoderno”.”” Es decir, una posible
“ética de las formas simbdlicas” permitiria la apertura a normas morales
cambiantes y en constante configuracion, quiza relativas en el sentido de
la funcién simbdlica, mas no por eso carentes de fundamentos y, menos
aun, ajenas a la razon. Una ética que no reniega de principios “antiguos”,
siempre que conserven una significacion funcional, pero que tampoco
se cierra al despliegue de nuevas configuraciones normativas morales.
Una ética capaz de ser critica, pero también constructiva.®®

Fuentes documentales

Aramayo, Roberto, Cassirer y su neo-ilustracioén. La conferencia sobre
Weimar y el debate de Davos con Heidegger, Plaza 'y Valdés Edito-
res, México, 2009.
Cassirer, Ernst, Antropologia filoséfica, Fondo de Cultura Econdémica,
México, 20106.
Elproblema del conocimiento II, Fondo de Cultura Econdémica,
México, 2000.
Filosofia de las formas simbélicas I, Fondo de Cultura Econ6-
mica, México, 2010.
Filosofia de las formas simbdlicas 111, Fondo de Cultura Eco-
ndmica, México, 2017.
Filosofia moral, derecho y metafisica. Un didlogo con Axel
Hdgerstrém, Herder, Barcelona, 2010.

29. Sebastian Luft, “La filosofia de las formas simbdlicas de Cassirer: entre la razon y el relativismo. Una
valoracidn critica” en Gustavo Esparza (Coord.), La unidad simbdlica de la cultura, Peter Lang, Nueva
York, 2024, pp. 61-92, p. 61.

30. Ernst Cassirer, Filosofia moral, derecho y metafisica. Un didlogo con Axel Hdgerstrom, Herder, Barcelona,
2010, pp. 124-125.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Substance and Function, and Einstein’s Theory of Relativity,
The Open Court Publishing Company Chicago, Chicago, 1923.

Esparza, Gustavo (coord.), La unidad simbdlica de la cultura, Peter
Lang, Nueva York, 2024.

Garcia Morente, Manuel, La filosofia de Kant, Espasa-Calpe, Madrid, 1976.

Kant, Immanuel, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Latinoa-
mericana, Caracas, 1991.

Critica de la razén prdctica, Gredos, Madrid, 2010.

Critica de la razén pura, Taurus, México, 2013.

Luft, Sebastian, “La filosofia de las formas simbdlicas de Cassirer: en-
tre la razén y el relativismo. Una valoracion critica” en Esparza,
Gustavo (Coord.), La unidad simbdlica de la cultura, Peter Lang,
Nueva York, 2024, pp. 61-92.

Meditaciones fenomenoldgicas y (neo)kantianas. Filosofia
trascendental, cultura y teoria de la ciencia, Editorial Aula de Hu-
manidades, Bogot4, 2019.

Moynahan, Gregory, Ernst Cassirer and the Critical Science of Germany
1899-1919, Anthem Press, Londres, 2014.



Principios psicoanaliticos:
placer—displacer y prohibicion del incesto

Antonio Sanchez Antillén’

Recepcion: 14 de mayo de 2025
Aprobacién: 2 de julio de 2025

Resumen. Sanchez Antillén, Antonio. Principios: placer-displacer y prohibi-
cion del incesto. En este escrito desarrollo dos tematicas que constituyen la
moralidad del sujeto desde la teoria y la practica psicoanalitica: la configu-
raciéon de los sentimientos morales a partir del principio del placer y dis-
placer, y de la ley moral por la interdiccién del incesto. Como antecedente
del primer tema, desarrollo la teorizaciéon de Aristoteles sobre el placer y
el esfuerzo en la configuraciéon del habito. Y, para el segundo, articulo la
prohibicion del incesto en Sigmund Freud y su relectura en Jacques Lacan
acerca de la interdiccion de la madre, la cual gesta una primera aprehension
de realidad; mientras que la aprehension de realidad propiamente dicha se
da via incorporacién de la ley moral en la declinacién del Edipo, gracias a
la identificacidn con el ideal del yo. Después elaboro una reflexién en torno
a la correlaciéon entre el mandamiento de no matar y de amar al préjimo,
ponderando la relectura de que el sujeto se haga él mismo, en su relacién con
su deseo, su propio préjimo. Concluyo con algunas consideraciones finales
respecto a lo expuesto.

Palabras clave: placer-displacer, ley moral, interdiccidn, incesto, psicoanalisis.

Abstract. Sanchez Antillén, Antonio. Principles: Pleasure-Displeasure and
Prohibition of Incest. In this article I develop two topics that constitute the

Doctor en Psicologia por la Universidad de Ciencias Sociales y Empresariales. Profesor en el ITESO.
antonios@iteso.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

subject’s morality in psychoanalytical theory and practice: the configuration
of moral sentiments on the basis of the principle of pleasure and displeasure,
and the moral law forbidding incest. As background for the former topic, I
develop Aristotle’s theorization about pleasure and effort in the configura-
tion of habit. And for the latter, I relate the prohibition of incest in Freud
to its re-reading by Jacques Lacan regarding the prohibition of the mother,
which engenders a first apprehension of reality, while the apprehension of
reality as such occurs by way of the incorporation of moral law in the de-
cline of Oedipus, thanks to identification with the ideal ego. I then make a
reflection about the correlation between the commandment not to kill and
the commandment to love one’s neighbor, considering the re-reading that
subjects make themselves their own neighbors with respect to their desire. I
conclude with some final considerations.

Key words: Pleasure-displeasure, Moral law, Prohibition, Incest, Psychoa-
nalysis.

La proposicion de Sigmund Freud “gobernar, educar y analizar son ta-
reas imposibles™ permite situar el primer tema nodal que se desarrolla
en este escrito, a saber, que el procesamiento del impulso primario, en
virtud de las imposiciones sociales, no es algo que se logra del todo ni
de una vez y para siempre; sin embargo, es indispensable para el sos-
tenimiento de la vida social. Esta idea conlleva cierto realismo para no
desfallecer de impotencia ante el sufrir existencial y pasional que se
escucha en el dispositivo analitico. Quien acompania este dispositivo
de escucha juega con al menos dos procesos légicos de pensamiento:
1) escucha desde la singularidad para inferir ciertos patrones generales
en el discurso, y 2) considera el saber general de la teoria para entender
la particularidad del hablante. La técnica implica el ejercicio de la dia-
léctica socratica actualizada en el didlogo analitico, mediante el cual el
sujeto se va apropiando de su hacer en su decir. Y mas alla del lenguaje
médico —y exceptuando casos de padecimientos graves u organicos—,

1. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura” en Sigmund Freud, Obras completas. xx1. El porvenir de una
ilusién, El malestar en la cultura, y otras obras (1927-1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 57-140,
P- 249.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

aqui se postula que la meta del tratamiento es una reconfiguracion del
ethos del sujeto” bajo las coordenadas del deseo.

Lo que importa en esta praxis discursiva es entender el tamizado que el
analizante tiene y obtiene al desvelar (por gvpiokew, heuristica) lo vivido.
Dicho asi, el mundo que se escucha en ese dispositivo consiste en las
impresiones que los otros han dejado sobre aquél, no sin su reaccién o
participacion en lo vivido, percibido, visto o escuchado. En esa tramita-
cion es fundamental que el profesional sepa de qué manera se articulan
el placer, el goce y el deseo como signos de un bien pretendido, y como
derivan de ello sus contrarios, haciéndolos padecer.’

2. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoandlisis. 1959-1960, Paidés,
Buenos Aires, 1995. Lacan, en la presentacion de su programa, expresa que la experiencia analitica no
intenta amortiguar la experiencia moral por una reflexion; no pretende desdibujarla porque la vemos
referida en nuestra experiencia cotidiana. Contra la reflexién abstracta, le regresd su importancia al
andlisis: “[...] el anélisis sigue siendo la experiencia que volvié a dar al maximo su importancia a la
funcién fecunda del deseo como tal. Hasta el punto de que puede decirse que, en la articulacion tedrica
de Freud, en suma, la génesis de la dimensién moral arraiga tan sdlo en el deseo mismo”. Ibidem, p. 12.

3. Estos tres conceptos: placer, goce y deseo, tienen todo un desarrollo tanto en la obra de Freud como en
la de Lacan. De hecho, algunas explicaciones dadas en este escrito bordean estos conceptos. En virtud
de los intereses del articulo, se sintetiza a continuacidn el sentido de estos términos. Se comprende,
siguiendo a Joél Dor, que en Lacan el principio del placer sigue las coordenadas de Freud cuando se
asume que modera la economia libidinal del sujeto gracias al lenguaje y al procesamiento simbdlico
de la vivencia (Joél Dor, Introduccion a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado como un len-
guaje, Gedisa, Barcelona, 1995). Es decir, el principio del placer actia como barrera al goce excesivo
o transgresor. El goce es aquello que rebasa el principio del placer, como bien sinteriza la siguiente
analogia: “El goce es el tonel de las Danaides, que, una vez que se entra, no se sabe hasta donde va. Se
empieza con las cosquillas y se acaba en la parrilla. Esto también es goce” (Jacques Lacan, Escritos 1,
Siglo xXI1, México, 2009, p. 76). En el Libro 7 el goce es entendido como el mal que atenta contra mi
bien y el del pr6jimo. En el Seminario El deseo y su interpretacién, Leccién XX, sostiene que el deseo
es la cosa freudiana, el Luts. Y cuando ahi mismo explica el grafo del deseo, discrimina entre la de-
manda, que es la relacion constitutiva entre el nifio y la madre como primera marca de la exterioridad
que implica un posibilitador de la palabra, pero también del limite en lo que hay de interdiccién del
incesto materno, como se explicard mas adelante. El Lust (deseo voluptuoso) trastorna la percepciéon
del deseo: “degrada al objeto, lo desordena, lo envilece [...] y a veces llega a disolver incluso a quien
lo percibe, es decir, al sujeto” (Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su
interpretacién. 1958-1959, Paidds, Buenos Aires, 2014, p. 397). Bajo estos desarrollos previos explicados
en el grafo del deseo un afio antes, en el Libro 7, Leccién XXIV, jugard Lacan con la pregunta siguien-
te: “¢has actuado en conformidad con tu deseo?”. A ella respondera precisando, primero, que todo
atravesamiento del deseo implica el peaje, se paga con culpa, “o el sujeto traiciona su via, a si mismo
[...] o tolera que alguien a quien se consagro6 [...] haya traicionado su expectativa” (Jacques Lacan, El
Seminario de Jacques Lacan. Libro j..., p. 381). Como sabemos por el estudio de su obra, poco le importa
dar una definicién tnica; juega con el lenguaje con vistas a demarcar el campo dilemético que esta
problematizando en cada seminario. En este dltimo asigna distintos atributos al deseo: “metonimia
de nuestro ser”, “la modulacion de la cadena significante”, “es lo que somos y no somos”, “y lo que en
el acto es significado” (Ibidem, p. 382).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Las preguntas que guian este escrito son las siguientes: écudl es la
relacion entre el dolor organico, el sentir gozante inaugural del naci-
miento y el campo relacional en la admision del placer y displacer que
configura el ethos del sujeto? ¢Coémo la mediacidn relacional, la accion
especifica, posibilita la tramitacién de los estimulos indiscriminados,
el dolor y el displacer, e instala la ley del deseo sostenida en la pulsiéon
de autoconservacion gracias a la ley del lenguaje? éCémo, desde su
establecimiento, la ley moral, pensada desde el psicoanilisis, es gestora
y conservadora de la cultura humana? Para responder los cuestiona-
mientos anteriores el escrito esta organizado en dos apartados. En el
primero se aborda el desarrollo del bien y del placer en Aristételes,*
ademas del papel del afecto y del deseo en Baruch Spinoza.’ Posterior-
mente, se entabla un didlogo entre esos conceptos desde el psicoana-
lisis, precisando los términos “proceso de pensamiento primario” y
“proceso de pensamiento secundario”, propuestos por Freud,’ asi como
las coordenadas comprensivas desarrolladas por Jacques Lacan desde
el campo freudiano. En el segundo apartado se interroga el entretejido
lacaniano sobre la ley moral desde dos claves: la interdiccidn del inces-
to, articulada en la ley de la madre y el paso por el Edipo, que implica
la elaboracién del padre real al simbolico, y el mandamiento de “no
mataras”, que tiene su correlato en el amor al préjimo.

Por las razones descritas a continuacion, se decide abordar a Aris-
toteles y a Spinoza para dialogar con Freud y Lacan. Primero, para
ser consecuentes con la intencidn dialdégica que plasma Lacan entre
Freud y Aristoteles a proposito del principio del placer, sobre todo en
las Lecciones Il y III de El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. En ellas

4. Aristoteles, Etica a Nicémaco, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1999; Aristé-
teles, Retorica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1999.

Baruch Spinoza, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Orbis, Buenos Aires, 1080.

Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia” en Sigmund Freud, Obras completas. I. Publicaciones prep-
sicoanaliticas y manuscritos inéditos en vida de Freud (1886-1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp.
323-4406; Sigmund Freud, “La interpretacién de los suefios (segunda parte)” en Sigmund Freud, Obras
completas. V. La interpretacién de los suefios (parte i1) y Sobre el suefio (1900-1901), Amorrortu, Buenos
Aires, 1991, pp. 578-608.

A



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

elabora el planteamiento del problema sobre el placer y displacer, v,
siguiendo a Aristételes, acepta la diferencia entre moral y ética pro-
puesta por éste.” Si bien hay didlogos con otros autores en ese escrito
(por ejemplo, con Kant), se decidié centrar la atencidn en Aristodteles,
a quien aquél nombra 57 veces en su Seminario y a quien posiciona
como un punto de partida en su teorizacién sobre la ética. Esta idea
la reconoce explicitamente atin afios después: “Tratando hace mucho,
mucho tiempo de la ética del psicoanalisis, parti nada menos que de
la Etica a Nicomaco de Aristoteles”.” Por ser ideas antecesoras de la
teorizacion en Freud, Lacan retoma de Spinoza la idea base acerca del
impulso de vida y del deseo, asi como la propuesta de que la afeccion
es causada por la idea de una cosa externa. La segunda razon es que
este fildsofo moderno fue uno de los primeros en reconocer que el yo
esta constituido por laidea que nos hacemos de las distintas cosas, tal
como lo refieren estudios recientes.” Y si bien no articulamos aqui a
Spinoza con Lacan, éste le da el crédito a aquél de ser antecedente del
pensamiento freudiano y de haber formulado un planteamiento base

’» 10

de su propuesta: “El deseo es la esencia del hombre”.

Dadas las distintas lecturas sobre los textos freudianos y lacanianos, el
presente articulo se suscribe en la comprensiéon de Néstor Braunstein,
quien expone “Lacan no es un superador de Freud, sino que viene a
‘legitimarlo’ y ‘prolongarlo™.” Por ello, aqui se sefnalan ciertas con-
fluencias y desarrollos entre un autor y otro. Por otro lado, el esfuerzo
de articular a los filosofos con el psicoanalisis sigue la perspectiva de
Lacan, a saber, elaborar una genealogia entendida “como sucesion de
éticas, es decir de la reflexion tedrica sobre la experiencia moral”.”

7. Ibidem, pp.10y 20.

8. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20. Aun. 1972-1973, Paid6s, Buenos Aires, 2008, p.
66.

9. Enrique Carpintero, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Enrique Carpintero, Spinoza, militante
de la potencia de vivir, Topia, Buenos Aires, 2024, capitulo 4.

10. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 16.

1. Néstor Braunstein, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994, p. 60.

12. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 49.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Deseo, placer y esfuerzo: indicadores del bien

Aristételes desarrolla en su Retorica las coordenadas de comprension del
placer, el deseo, el bien y sus contrarios. Precisa como esos desiderativos
tienen como finalidad la busqueda de la felicidad. Sobre el placer reconoce
que, inicialmente, es tendencia de la naturaleza, pero en el ser humano ésta
es reconducida hacia la habitualidad, es decir, la costumbre. Este detener
o encauzar el impulso se vive como displacentero, ya que todo lo forzado
es doloroso y se experimenta como violento; porque todo lo deseado es
bisqueda de placer, el deseo es apetito de lo placentero.

Los apetitos irracionales son los demarcados por la naturaleza, son
propios del cuerpo, tienden hacia lo agradable y esquivan lo desagra-
dable: la sed y los referentes al gusto, a lo venéreo, al tacto, al oido y ala
vista. Por su parte, los apetitos racionales se incorporan via persuasion
y habito. Dado que el placer se sostiene en la sensacioén y en la busque-
da de satisfaccion, ésta se puede suscitar por imaginar lo vivido, por
suponer un futuro o por ser presente. El placer, en cierto modo, es sa-
tisfaccion de un apetito (causa final); su deseabilidad (causa eficiente)
puede encontrarse en el goce mismo. Los placeres estin cefiidos a una
regulacion en tiempos, lugares y personas (recuérdese que Platon pro-
pone cierta edad en el hombre y la mujer para la procreacién).” Tanto
en el uso de los placeres como de los bienes, seran mejores aquéllos
obtenidos con menos dafo y que sean mas duraderos. Asimismo, se
reconoce el bien y cierto placer al no padecer males o cuando se pro-
duce alivio al verse librado de un mal. Demarcadas algunas conexiones
comprensivas entre el placer, el deseo y el goce, es importante advertir
que Aristételes desarrolla de manera muy extensa los grados de bien
y las condiciones en las que se configura; no obstante, estos temas no
se desarrollaran aqui por los alcances del trabajo.

13. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad 11. El uso de los placeres, Siglo XXI, México, 1999, p. 114.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Aristoételes precisa el papel del apetito, el deseo, el placer y la fruiciéon
como causas primeras, que son consideradas un bien si llevan a un es-
tado de bienestar eudemonico, ya sea por la recurrencia de la naturaleza
al placer o porque se configuraron por disuasién como bienes (pues
alguien llevado por la razén buscara el mayor bien y el mal menor).
La ética aristotélica propone la bisqueda del bien primero y mayor,
articulando esta primera moral de la naturaleza-placer con el principio
de lo bello, lo virtuoso, lo ttil y lo verdadero, para lo cual aconseja la
disciplina del hombre libre, quien debe discernir entre la carencia y el
exceso, y optar por el punto medio.

En resumen, lo irracional es el principio del placer dado por la natu-
raleza, mientras que los placeres instalados por la razén devienen por
disuasidn; y, aunque estos ultimos se viven como displacenteros y for-
z0sos inicialmente, asumirlos evitara dolores mas grandes. Cuando los
placeres son guiados por la virtud, se adecuan al principio del bien, el
término medio y lo beneficioso; mientras que los guiados por lo insen-
sato, por disuasion o por habito, se instalan en la desmesura —carencia
0 exceso— y provocan sufrimientos a causa del vicio.

En el Libro VII de la Etica a Nicémaco Aristoteles elabora una primera
cartografia de los actos que acompafian a los modos del ser vicioso y
sus contrapartes. Estas formas de ser son categorizadas en pares: con-
tinente-incontinente; templado-desenfrenado; morigerado-lascivo. Al
desenfrenado y al lascivo les da atributos que en la patologia moderna
podriamos considerar lo propio de los socidépatas, a saber: moverse
bajo el imperativo de regodearse en el exceso, gozar en hacer el mal
por el mal y ser insensibles en el ejercicio de la crueldad. Es importante
aclarar que hay otras acciones no incluidas entre los actos humanos,
calificadas de brutales o bestiales, como incesto y canibalismo. Asi, se
advierte que, en la tension entre el hombre de la virtud y el vicioso,
este ultimo es considerado esclavo de sus pasiones.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Por otro lado, Spinoza propone como principio el conatus de vida,
el apetito que, en tanto consciente, es figurado en deseo y se expre-
sa inicialmente en un par modal: tristeza y alegria, el cual opera por
una idea de causa exterior. Bajo esta coordenada Spinoza disefia toda
su geometria de las pasiones. Su ética consiste en indagar cdmo esa
suscitacidon incrementa o disminuye la capacidad de obrar en nuestro
cuerpo y nuestra mente para favorecer o no el conatus de vida.

Spinoza presenta un esquema deductivo de las pasiones y, de acuer-
do con la pretensién de su época, sostiene que son expresion de la
naturaleza y, con esto, les da cierta fiabilidad." Es decir, por un lado,
se desliga de la perspectiva cristiana del mundo como creado; y, por
otro lado, apuesta a que el Ser, en la medida en la que conozca la natu-
raleza, serd mas perfecto. Cuando deriva de ahi su visién del hombre,
sostiene que el espiritu no se conoce a si mismo, sino en tanto que
percibe las ideas de sus afecciones. Su método reflexivo parte de la
premisa de que el conocimiento de los afectos-ideas es confuso, por
lo que requiere de ese ejercicio de discriminacién hasta conocer su
causacion y determinacién; cada cosa se esfuerza por perseverar en
su propio ser.” La diferencia que podemos destacar con la teoriza-
ciéon freudiana de principios del siglo XX es que ésta ya no aspira a
proponer una geometria ni una base inica comprensiva derivada de
la reflexién cosmoldgica teista o naturalista, sino que, interpelado
por la experiencia clinica, Freud trata de explicar la emergencia de
los afectos y las ideas en un dispositivo™® de escucha.

14. Para mas claridad sobre esta afirmacion ver Miguel Omar Masci, “Spinoza y el conocimiento proble-
matico de las pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colombia, N° 9, julio/diciembre
de 2014, pp. 282-311.

15. Robert Misrahi, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975, p. 52y ss.

16. El sentido que se da de dispositivo estd tomado de Georges Lapassade, quien precisa que es un cere-
monial dotado de accesorios como el divan, el sillon, el analista —quien desempefia una funcién—y
ciertos horarios, reglamentos y frecuencia de sesiones. Este conjunto de elementos propicia una si-
tuacion en la que lo imaginario (lo icc) se vera cercado, asediado e incitado a hablar y puesto al borde
de un paso al acto constantemente aplazado.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Lo primero que evidencia Freud en los casos llamados “de histeria”
es que las palabras y los gestos van acompanados de recuerdos y de
cierto displacer del pensar reproductivo. En el escrito “Tres ensayos
de teoria sexual” articula varias hipodtesis tedricas, dando razén de
cOémo la tramitacion de la substancia pulsional deviene en la confi-
guracion erética del cuerpo.” El Lust (deseo voluptuoso) entra desde
el inicio junto con el alimento y tiene un ordenamiento necesario
para configurar la pulsién de vida. Freud, siguiendo la tradicién de
la filosofia de Occidente, expresa la importancia de la censura de
los impulsos en las relaciones primarias.”® Esta produce la primera
ley moral: los afectos de vergilienza, dolor y asco hacen dique a los
impulsos. El proceso de intervenir la exigencia pulsional en y con
el medio seré la fuente de toda expresion sintoméatica. Toda trami-
tacion de la pulsién y de los afectos implica algin tipo de proceso
de pensamiento mediado y sostenido por los habitos para sostener
la vida en un entorno social determinado.

Se resaltan tres razones por las cuales tiene sentido poner sobre la
mesa la nocién aristotélica de placer y los afectos basicos expresa-
dos por Spinoza para comprender las resonancias teéricas de esas
ideas en el concepto de la pulsion freudiana. La primera razén, para
sefialar que en el proceso de moralizacidén de la persona la variable
a considerar consiste en los modos de gozar, asi como en la frecuen-
cia y los contextos. La segunda es que el impulso basico de placer
es considerado una tendencia de la naturaleza, si bien éste queda
acotado por las habitudes sociales, ya que hay ciertos placeres y
goces que se establecen como buenos por persuasién o porque el yo
17. Sigmund Freud, “Tres ensayos de teoria sexual” en Sigmund Freud, Obras completas. vii. «<Fragmento de
andlisis de un caso de histeria» (caso «Doray»), Tres ensayos de teoria sexual, y otras obras (1901-1905),
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109-223.
18. Abraham Godinez Aldrete contrasta como la sociedad victoriana de Freud influye en su concepcién de
las fuentes de sufrimiento, asi como del deseo, valores contrarios a la moral moderna: “En oposiciéon
a la represion, las sociedades liberales se han creado para permitir que la mayoria de las personas
puedan realizar la mayor cantidad de deseos. Puedan potencializar sus cuerpos [...] y puedan enfrentar

las inclemencias naturales”. Abraham Godinez Aldrete, Filosofia politica y subjetividad: aportaciones
a una genealogia del deseo, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 2018, p. 40.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

se identifica con varias cosas del exterior. Y la tercera razén, que la
servidumbre humana de las pasiones esta dada por la causa externa
ala cual se le atribuye la afectacion. En ese sentido, si supongo que
el otro me ama o me odia, responderé amando u odiando al otro; en
estalogica se expresa el juego imaginario del padecer. Freud retoma
estos problemas intelectuales para tamizarlos desde la experien-
cia analitica. Desde el inicio de su propuesta demarcé los campos
comprensivos sobre el deseo y el sentir afectante: uno de ellos es la
l6gica de la pulsion, otro es el de los afectos y uno mas es la ligazén
de éstos con la representacién-cosa y la representacién-palabra.
La causa eficiente es la palabra mediante la cual se articulan los
campos de sentido.

Si bien los fildsofos considerados en este escrito son antecedentes
del pensamiento freudiano y son andamiajes que usa Lacan para
montar su propuesta sobre la ética, es justo reconocer que el psi-
coanalisis se distancia de la filosofia al insertar y enfatizar que el
deseo sblo es posible por la ley cultural: la interdiccion del incesto.
Este no es la expresion de la Naturaleza, como propone Spinoza,
sino que, desde un inicio, esta capturado por el lenguaje, por lo que
es producto de un pacto cultural. Asi, el deseo es un extravio de la
naturaleza por la interdicciéon del incesto, como se explicara en el
segundo apartado de este escrito.

A continuacién se abordan algunas consideraciones psicoanaliti-
cas para comprender el entrecruce entre el proceso de pensar y el
padecer (afeccién): el sufrimiento existencial, entendido como un
dolor sordo y continuo, debido a la inversiéon de esfuerzo cotidiano
por adaptarse a las demandas de los otros, tiene como fuente las
primeras relaciones con los auxiliares, es decir, los tutores. De ahi
que la estimacién como desestimacion del otro genera un potencial
o una disminucién en las ganas de vivir.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Experiencia de satisfaccion y principio de displacer

Freud precisa la primera experiencia de satisfaccién como el encuentro
entre un neonato y la accién especifica del tutor. Tras ese grito hueco
de sentido hay la respuesta de un otro que posibilita significindola, ges-
tando la demanda y siendo causa de esa experiencia somatotdnica. Asi,
antes de ese encuentro, de esa primera experiencia de satisfaccion, équé
hay? ¢Una expresion pura de la naturaleza? {Esa experiencia pura es de
indiscriminacion del sentir? Si recreamos el fendmeno del nacimiento
de un humano, el cual normalmente después de respirar lanza un alarido
y un llanto, el auxiliar, por experiencia, infiere que alguien sufre de ne-
cesidades. Sin embargo, ese sufrir es un campo de sentido que se otorga
en ese primer momento por otro; y, gracias a su sentido comun, el tutor
atiende ese llamado calificindolo como expresion de displacer o dolor.

Aristoteles expone que los sentidos, en un primer momento y por el
contacto con su medio, experimentan dolor, pues no es sino con el
uso de los 6rganos (costumbre) como aquéllos pasan a ser agradables.
Bajo la misma idea Freud refiere el estado de un naciente, s6lo que
usa la analogia con otro canal perceptual: la reaccion de los ojos del
neonato ante la luz. En esta reconstruccion conjetural del nacimiento
los umbrales perceptivos se embotan, el neonato queda impactado
por la disrupcion de un real externo al cual no tiene ni la costumbre ni
el aparato simbdlico para nombrar y, con ello, tomar distancia de esa
injerencia en su cuerpo. La exterioridad entra sin permiso por sus sen-
tidos v, asi, experimenta una devastacion de los umbrales perceptivos;
hay cierto exceso del sentir. Y no es sino con la participacion del otro,
de voces, melodiosas que hacen mimos (eufonias) y de movimientos
oscilatorios acompafiados de un sostén, como ese cuerpo nuevo va
apaciguando esa dolorosa indiscriminacion del sentir. Esta conjetura
l6gica que se hace sobre la inmersion del neonato en lo humano puede
sostenerse actualmente tanto por la biologia como por la psicologia y
aun por las neurociencias.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

El medio externo inicialmente hostil se vuelve posibilitador de confort,
una vivencia de alivio al menguar ese dolor nudo. Siguiendo esta na-
rrativa aristotélica y freudiana, ya tenemos tres premisas que pueden
orientar la comprension del tema de analisis. La primera es que el dolor
inicial se vuelve alivio gracias a la respuesta que tiene el medio para
atender no sélo el llamado de alimentacién, sino también el de grati-
ficacidn, disfrutando asi el neonato del contacto humano y erogeni-
zando la boca, su cuerpo. La segunda consiste en que, dada la ausencia
de aparato simbdlico en el neonato, al inicio éste sdlo vivencia dolor,
el exceso del estimulo frente a la disrupcién de la exterioridad. Y la
tercera premisa: en un primer momento se gesta un yo real, un agente
que tramita excitaciones internas o externas; y la primera tramitacién
no es de cualidades simbolicas, sino de cantidades energéticas susci-
tadas por las tensiones internas de hambre o por estimulos externos
disruptivos. En este arranque la presencia del otro es fundamental
para la pervivencia. La ejecucidn de la accién especifica del tutor es
eficiente cuando regula la tensién interna o el estimulo externo del
novato, permitiéndole ir adecudndose de manera paulatina al medio y
gestionando asi el placer en tanto equilibrio de tensiones.

Freud propone que esa primera vivencia de indiscriminacion de los esti-
mulos es una insercion disruptiva; la exterioridad como un das Ding (“la
cosa”) que tiene una fuerza de impacto y que deja una huella a-simbolica
en tanto signo de exterioridad. Lacan articula esta palabra (das Ding)
con la propuesta hipotética del valor X kantiano. Para Lacan el inicio
comprensivo del a como fenémeno empirico requiere de un previo, el
a priori, que, aun cuando no se puede constatar empiricamente, es po-
sible inferirlo por sus efectos. Para este autor el objeto a es la primera
marca de exterioridad que produce un exceso de placer (plus de goce)
en el nuevo organismo. El asunto es que, después de la retirada de ese
objeto externo que produce la primera experiencia de satisfaccion, que-
da un resto, una huella de nostalgia tras la pérdida de su presencia. La
pérdida del exceso de placer experimentado en la primera vivencia de



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

satisfaccion, dada la carencia de recursos de simbolizacién del objeto
externo, configura esa membrana liminal —de lo ex y lo in—, por lo que
sera dilematica la diferenciacion entre interioridad y exterioridad desde
el origen. Asi, la conquista intelectiva y afectiva de esas diferencias va
configurando la primera aprehensién humana, la noticia del “de suyo”, de
la exterioridad y de las conjunciones que tiene con lo intimo. Con ello se
inaugura el reto de vida del humano: la apropiacién del propio sentir y
desear; se va configurando a la par el “de suyo” de la exterioridad como
base de toda alteridad posterior. Y es gracias a ese intercambio entre el
neonato y su socorrente como se gestan los cimientos constitutivos del
ethos humano."”

Lacan sitia el fendmeno de la repeticidon como el efecto de entropia
suscitado por el a. Propone la hipoétesis de que la bisqueda y la pre-
ferencia del exceso de goce en la repeticion es un efecto residual, una
forma de expresarse en acto esa marca; es un intento tréfico de recupe-
rar el plus de goce “perdido” en esa inscripcion muda inaugural. Ahora
bien, la experiencia de repeticidon de goce es también un intento repara-
torio en busqueda de lo mismo; y los objetos parciales oral, anal, falico
y genital serdn insuficientes para agotarla. Mientras tanto, el deseo,
que se constituye gracias a la demanda del otro, buscara, por un lado,
sostener el principio de inercia, proporcionando alivio temporal en el
placer a ese aparato gozante que llamamos humano. Y, por otro lado,
en un momento ulterior, después del atravesamiento o desalienaciéon
de la demanda, se constituird en un deseo por ser y para ser, dando
admisién y valor al otro en tanto “de suyo”, en su diferencia. Es decir,
descentrando-se y desaliendndo-se se produce el campo de la alteri-
dad propia de un narcisismo secundario, pero no sin antes elaborar el

19. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 1;. El reverso del psicoandlisis. 1969-1970, Paid6s,
Buenos Aires, 2008; Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro zo...; Jacques Lacan, El Semi-
nario de Jacques Lacan. Libro j...

101



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

fantasma que se abre bajo la pregunta “qué quiere de mi ese otro?”, asi
como su contraparte “qué quiero mas alla de la demanda del otro?”.”

En esta primera cartografia se inaugura la persona humana, cuyo arran-
que es el impulso para mantenerse en la vida, lo cual implica procesos
de “digestion” o tramitacion del dolor organico, sea por las tensiones
internas dadas por el hambre, el suefo y la sed; sea por la disrupcion de
estimulos externos, ya que los sentidos tratan de adaptarse a un medio
fuera del vientre materno. Este organismo humano inicia su apertura a
un mundo de sentidos (c6digo lingiiistico) que lo espera. El sentir en
tanto humano es primero una marca indiscriminada que va obteniendo
cualificacidn afectiva gracias a una exterioridad que con-siente. Aten-
diendo ese displacer como primera vivencia somatica y posibilitando
el placer (alivio de tensidbn-apaciguamiento) devenido del contacto
con el otro en tanto que alivia con palabras, arropamientos, tacto, mo-
vimientos y, claro, los cuidados basicos, como la alimentacién, este
nuevo cuerpo, cuando apercibe la falta del otro y vuelve a enfrentarse a
la tensién organica, a la disrupcién de los sentidos (dolor), asi como a la
falta de calor y sostén, experimenta un nuevo sufrimiento por ausencia.

Asi, la barrera anti-estimulos, entendida como metafora freudiana,
no soélo es el umbral perceptivo del organismo humano, sino, ade-
més, la capacidad de los auxiliares para saber, filtrar y dosificar la
atencién mediante acciones especificas que moldean el cuerpo en
ritmos, tiempos y signos. El impulso vital del organismo se enlaza
con los otros en tanto humanos habitados por un mundo de sentidos.
Ante la ausencia del auxiliar, y despertado el apremio de la tension
interna, Freud propone que se gesta el proceso de pensamiento
primario, el cual es imagen que disfruta en el prever la presencia
de esa exterioridad desde donde deviene inicialmente la funcion
especifica. Si ésta tarda o no llega, se gestan el displacer y el proceso

20. Entendido ese otro como la comunidad de almas de la época, el cual se introyecta al mismo tiempo
que la lengua. El campo de sentido, como la esencia del ser, esta prefiado de ideales y deseos.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

regresivo, alucinatorio. Cuando no se da esa deprivacion y llega el

socorrente ejecutando la accion especifica, el segundo sistema se ira

consolidando por la sumatoria de las experiencias de satisfaccién

y la investidura mnémica. El principio de placer, como parafrasea

Lacan a Freud, es “la tensidon 6ptima por debajo de la cual ya no hay
9 21

ni percepcion ni esfuerzo”,” por lo que, posteriormente, se busca
en los otros las coordenadas de ese placer.

La meta del segundo sistema psiquico expresado por Freud es conser-
var un estado quiescente y las investiduras energéticas, conduciendo
las excitaciones hacia la motilidad voluntaria, de modo que pueda per-
manecer la percepcidn del objeto externo de satisfaccion. Este proceso
secundario inhibe el desarrollo del displacer, hace un rodeo desde el
recuerdo de satisfacciéon y busca la identidad de pensamiento hasta
el logro de las experiencias motrices eficientes. Tal rodeo es posible
gracias a la articulacion de la representacion cosa y la representaciéon
palabra, y entre palabras. Porque una representacion conduce a otras
intermedias o a formaciones de compromiso, ésta se independiza de
la regulacién otorgada por el displacer. Sin embargo, la tendencia de-
seante que proviene del proceso primario es indestructible y genera
contradiccion con el proceso de pensamiento secundario; y para evitar
ese displacer se recurre a la represion, sofocacioén o desfiguracion del
recuerdo. De ahi que todo proceso de pensar esté expuesto a falsear
la realidad con tal de evitar el displacer y mantener asi el principio
de inercia. Lacan lo parafrasea del siguiente modo: “la primera for-
mulacién del principio del placer como principio del displacer o de
menor-padecer, entrafia con toda seguridad un maés alla, pero que esta
hecho justamente para mantenernos mas aca de él. Su uso del bien se

9 22

resume a que, en suma, éste nos mantiene alejados de nuestro goce”.

21. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 68.
22. Ibidem, p. 224.

103



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Por lo dicho hasta ahora se destaca aqui una coincidencia entre Freud y
Lacan, la cual tiene raigambre en Aristoteles. Como se advertia respecto a
este Ultimo, la incomodidad propia de los habitos que se viven como forza-
dos, asi como el esfuerzo y el soportar los dolores habituales (displaceres),
son un bien preferible al dolor psiquico que se experimenta por la incapa-
cidad de mantener un esfuerzo sostenido para la vida. Lo mismo sucede
cuando, al negar el esfuerzo normal requerido para discernir entre los
placeres, se prefiere vivir mas en el exceso de éstos que en su regulacion.

En sintesis, el momento inaugural calificado por Freud como el primer
momento de comunicacién y moralizacién humana entre el neonato y
la madre es una reconstruccion logica que se hace desde la teorizacion
psicoanalitica, dado que el naciente no puede dar raz6n de esa vivencia.
Sumado a esto, hay un segundo momento del sufrir: cuando el nifio va
incorporandose en sus interacciones con otros en los habitos sociales.
Si es habito, entonces es factible sostener que es ahi donde se va ins-
taurando la ley moral (el ethos). Esto significa que el segundo momento
de moralizacién implica necesariamente el querer y la intencidn que,
aunque imprecisa, es importante para que el novato dé admisién a la
costumbre. Por tanto, cuando el tutor o auxiliar en el primer momento
signa la necesidad de algo en el llanto, siguiendo ritmos, horarios, es-
pacios, lugares y personas, en esta interaccion se posibilita el primer
ordo del mundo. El cuerpo del novato vivencia después su respuesta
como intuicién emanada de esas marcas, signos que hacen pre-sentir la
aparicion de aquellas consistencias que inicialmente tienden a conser-
var las necesidades primarias de sobrevivencia y satisfacciéon corporal
(cenestesia y kinestesia) proporcionadas por el contacto humano.

La esencia del hombre es el sentido en tanto don del otro
Junto con las improntas de la costumbre, el auxiliar implica al auxi-

liado en ciertas formas de recibir el trato, ante las cuales respondera
acomodandose o no. En este intercambio de signos ya hay procesos



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

de significacion, sea por posicion, lugar, temperatura o consistencia de
los objetos (duro-blando, suave-aspero). Con ello hay palabras, frases
y enunciados cuya meta es hacer pedidos, dar indicaciones, 6rdenes,
etcétera. Inicialmente, los sonidos son una formulaciéon que hace el
auxiliar prestando sus palabras e implicando al infante en su erogeniza-
cién oral y anal, asi como en los goces coligados (los objetos parciales).
Se requiere invertir una gran cantidad de energia libidinal en el recién
nacido para sostener la vida; esto lo saben los progenitores.

Cuando el nifio avanza en su proceso de humanizacion y puede operar
por si mismo, entonces el llamado proviene de los tutores, que deman-
dan su implicacién. Aqui deviene el disgusto y una segunda fuente
de sufrimiento, a saber, la imposicién de un trabajo, desgaste fisico y
psicoldgico para alcanzar algin bien o el disfrute de éste; pues todo
aquello que implica salir del solaz estado de recibir placer o bienes
por el otro, se vive como forzado y, por tanto, como displacentero.
Cuando hay diferencia entre la imagen de recuerdo y el objeto per-
cibido se desencadena la funcién imaginaria, propia del proceso de
pensamiento primario, tratando de reparar esa pérdida de goce o de
displacer-frustracion.

Cuando la accién de sostén del auxiliar no se enlaza con el trabajo del
nifio, cuando no se le implica, el individuo queda fijado en el papel de
recibir, y vivird como extrafo o ajeno el desgaste-pago que requiere
para mantener la propia vida. Asimismao, si el tutor hace de esa funcién
de sostén su sentido de vida por el goce y el sentir omnipotente que
proporciona el ejercicio del acto de poder dar, no implicando al otro en
el esfuerzo propio por vivir, obstaculizara el proceso de individuacion.
La voz del auxiliar y su capacidad de fungir como mediador, asi como
de aceptar su destitucion de la funcién de dador, es una base esencial
en la construccion del patron de la acciéon moral.

105



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

La interacciéon humana es imagen y palabra, es gesto y tacto, es mirada
y ser mirado, es aprecio y desprecio; en estos intercambios se gesta
el lenguaje del amor y del odio, gracias al espectro interpretativo que
ejercita cada uno, mediante el cual se configuran los procesos ilusorios
y comprensivos de lo vivido. Este tema se desarrolla a continuacion.

La interdiccion del incesto: la ley de 1a madre

La resignificacién del Edipo de Séfocles por Freud es fundamental
para sostener que el nodo de las pasiones se articula alrededor de la
“sagrada familia”, fuente de erogenizacion, afectacién y anhelos de vi-
vencias posteriores. Freud trabaja de manera profusa el llamado “mito
cientifico” de Edipo en Tétem y tabu. Mas alla de los desaciertos his-
toricos que ahi expresa, la riqueza radica en la intuicién interpretativa
inferida por su practica psicoanalitica. Este mito se mantiene vigente
por la fuerza que le da Freud a la prohibicion del incesto. Para referirse
a éste, utiliza el término Heilig, es decir,

[...] lo sagrado, es lo que estriba en que los seres humanos, en aras
de la comunidad maés vasta, han sacrificado un fragmento de su li-
bertad sexual y de su libertad para incurrir en perversion. El horror
al incesto (impio) estriba en que, a consecuencia de la comunidad
sexual (también en la infancia), los miembros de la familia adquieren
cohesion duradera y se vuelven incapaces de incorporar extrafos al
grupo. Por eso es antisocial [sin embargo] —la cultura consiste en
esta renuncia progresiva—.”

Esta cita es poderosa, porque nos lleva a un orden comprensivo similar
al expresado sobre el proceso de pensamiento primario y secundario,
pero ahora respecto a como se constituye la ley moral. Esta se cristaliza
cuando se ejerce y sostiene la prohibicién nuclear sobre el goce de los
cuerpos; pues ahi donde —y con quienes— se posibilitan los primeros

23. Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia”, p. 299.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

mimos, los primeros contactos que erogenizan el cuerpo, esta también
el limite, la prohibicidn. En el Edipo de Séfocles se sefialan los estragos
parala genealogia y la polis cuando se transgrede ese tabii: “no mataras
a tu padre ni te acostaras con tu madre”.

Cuando se rompe la prohibicidn del incesto, la estructura queda en en-
tredicho. Cuando se transgrede este doble mandato se disuelve el campo
liminal entre el propio cuerpo y el del otro, entre lo propio y lo ajeno.
La vivencia traumatica proviene de lo real, ya que hay un rompimiento
de la ley del lenguaje (que designa qué es un hijo o una hija, y que hay
una madre que autoriza la voz del padre) y de la ley moral (que ordena
las posiciones genealdgicas gracias a la identificacion con el ideal del
yo). Cuando hay una esclerotizacion en la alienacién materna o el padre
transgrede la interdiccidn, el fantasma protector que suele crearse debido
ala prohibicién entre el sujeto y su objeto de amor e ideal queda endeble,
a veces transparente o inexistente. Asi, el fendmeno que se efectiia cons-
tituye desfiguraciones que disuelven el si mismo, o bien, éste no termina
de afirmarse. Se tratara de resarcir esa herida con impostaciones propias
de los juegos infantiles, en las que el campo del ser y el estar, del sentir y
el pensar sufren una fractura. Es decir, se disuelve la diferencia que da el
juicio critico entre la fantasia y la realidad, entre el ser y el parecer. Se sabe
que se construye estructura con lo que se tiene, pero ¢qué pasa cuando no
hay interdiccion del incesto o cuando hay abandono del padre o depriva-
cién de ambos progenitores? Como hipotesis provisional se postula que
el sujeto no pierde el vivir, pero si el campo posibilitador del ser existente.

Lacan, en el Libro 7. La ética del psicoandlisis, ofrece dos coordenadas
comprensivas sobre la constitucion de la ley moral y la ley propiamente
dicha. La primera es la interdiccion del incesto; la segunda describe
los efectos en el paso por el Edipo, concurrente con la ley de no matar
al projimo. Ahora bien, desde el psicoanalisis, el sostenimiento de la
genealogia humana no es posible si no hay interdiccion del incesto,
sostén de la ley moral.

107



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Lacan concluye de la propuesta freudiana que “es das Ding, que es
la madre, que es el objeto del incesto, es un bien interdicto y que no
existe otro bien. Tal es el fundamento, invertido en Freud, de la ley
moral”.** De ahi lo dilematico, “ya que el deseo del incesto descubre
qué articula su conducta de manera tal que el objeto de su deseo se
mantenga siempre para él a distancia”.” Ademas, en el Libro 6. El deseo
y su interpretacion precisara que, frente a esta interdiccion, se gesta
estructura: o bien el sujeto no es el falo o no lo tiene. Por su parte, el
neurdtico se coloca en el supuesto saber y, asumiendo no tenerlo, con-
firma de manera enmascarada ser dicho deber inconscientemente; y,
en su funcion deseante sintomaética, se protege del acceso al das Ding,
interdiccion de la madre, gracias a cierto fantasma, el cual se puede
identificar sinticticamente en las siguientes frases: “del obsesivo: él

» 26

no es quien goza. De igual modo, para la histérica, no gozan de ella”.

La primera interdiccién a la madre es “no devoraras a tu hijo para
que éste pueda tener acceso a la palabra y al deseo”. Para ilustrar esto
sigo lo enunciado en la Leccidn sobre el fantasma fundamental en el
neurdtico, dentro del Seminario antes citado. Ahi se grafica como la
demanda del otro (A) real, que es la madre —la cual tiene atributo de
omnipotencia—, atiende inicialmente la satisfaccion de la necesidad y
después la amorosa. En la medida en la que el sujeto articula el lenguaje
adquiere capacidad para inquirir qué tanto puede contar con y confiar
en lo que el otro (madre) promete. En este intercambio los individuos
se asumen como tales; ya no es una necesidad y una demanda abstrac-
ta de amor, sino en tanto interdependiente de sujetos reales. Y dado
que el codigo lingiiistico no posee todas las respuestas, el sentido de
totalidad y omnipotencia atribuido al otro queda tachado; y el sujeto
se atiene a lo que el otro real le ofrece (el auxiliar). La falta reconocida
en el otro es respecto a la palabra, no respecto al otro real. Asi, en el

24. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7..., p. 88.
25. Ibidem, p. 94.
26. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 501.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

campo significante se produce el a como causa de deseo; el sujeto se
sitda, asi, bajo dos pesquisas: “‘qué quiero de lo que el otro me deman-
da?” y “por qué lo que el otro me otorga de sentido en su demanda y
cO6mo me nomina es insuficiente para satisfacer el sentido de mi ser
(el sujeto padece de sentido)?”. Esto implica aceptar la castracién del
otro, el cual no es todo, como refiere sintéticamente Lacan: “El sujeto, al
pagar el precio necesario para esa localizacidon de si mismo en calidad
de desfalleciente, es introducido asi en la dimension siempre presente
cada vez que estd en juego el deseo: tener que pagar la castracion”.”
Alrededor de esas coordenadas sitda la dialéctica entre demanda y
deseo, bajo el proceso de tramitacion entre lo real imaginarizado y el
limite de lo simbdlico: no todo puede nombrarse; y la madre, como
representante del tesoro de significantes, tampoco tiene todos los sen-
tidos (incompletitud del significante).

Lacany la funcion del padre

Ademas de esta interdiccion de raigambre freudiana, Lacan no exclu-
ye la hip6tesis del mito igualmente freudiano del Edipo, sino que lo
dimensiona cuando propone una elaboracién del padre real al padre
simbolico, en los tres tiempos del Edipo. La intervencién del padre
permite una toma de distancia de la demanda materna, como se refiere
en la siguiente cita: “este deseo del Otro, que es el deseo de la madre
y que tiene un mas alla. Ya sélo para alcanzar este mas alla se necesita
una mediacién, y esta mediacion la da precisamente la posicién del
padre en el orden simbdlico”.”® Lacan sintetiza la articulacién de la in-
terdiccion de la madre y su castracion gracias a la funcién del nombre
del padre, en los tres tiempos del Edipo: desalinedndose de la demanda
de la madre, primero, se identifica el nifio con el objeto de deseo de

ésta; segundo, en el plano imaginario, al nifio le aparece el padre como

27. Ibidem, p. 400.
28. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del inconsciente. 1959-1960,
Paid6s, Buenos Aires, 2010, p. 189.

109



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

castrador de la madre; y, finalmente, por su funcidn, es decir, por el
estatuto simbdlico que da el discurso al nombre del padre, éste se le
presenta a aquél como quien tiene el falo. En esta declinacién del Edipo
es que se cristaliza lo que inicialmente aparecia s6lo como fondo; ahora
adquiere forma via identificacion en ese ideal del yo.

Ilustremos lo anterior siguiendo un reporte de investigacion reciente
que realicé,” en el que analizo material transcrito de entrevistas a ac-
tivistas de colectivos sociales trans y feministas. La muestra de analisis
consiste en seis entrevistas a tres personas autodenominadas hombres
trans y tres mujeres cisgénero, dos de ellas de opcion bisexual. Cinco
de las personas entrevistadas expresan la imagen paterna bajo acciones
de abandono, rechazo o violencia, mientras que describen la imagen
materna como sostén y proveedoras de los bienes para vivir. Llama la
atencion que los hombres trans, narrativamente hablando, se revisten
del personaje hostil o ausente (el hombre) y asumen una relacién y una
funcidn parental con la madre. De frente a las narrativas analizadas el
autor se pregunta:

éSera que, en la ldgica narrada, nominarse hombres trans y some-
terse a la disciplina propia del transito es un modo de reparar el si
mismo [dada la pérdida del padre]? ¢Sera que la bisexualidad ademas
de ser una posibilidad del ser es una manera de domesticar la imagen
hostil transgresora? ¢El nifo(a) asustado frente al violador se reviste
de rabia o del actante opositor, evitando asi volver a ser su presa?

Estas preguntas, que se hacen desde el campo del analisis de las colec-
tividades, son atinentes para seguir pensando en como se configuran
las nuevas subjetividades ante las condiciones actuales de la cultura.
Cuando la prohibicién del incesto se disuelve por abuso sexual o moral
de un progenitor, se abren nuevas configuraciones. Quien lo padece

29. Antonio Sanchez Antillon, “Configuraciones subjetivas e ideales” en Revista Investigium IRE: Ciencias
Sociales y Humanas, Universidad CESMAG, Narifo, Colombia, vol. X11, N° 2, 2021, pp. 76-91.
30. Ibidem, p. 89.

o



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

desarrolla sintomas de desfiguracién y desplazamiento de las imagenes
del yo con vistas a sostener el sentimiento de si y de pertenencia al
grupo. Es decir, hay nuevas figuras de las formas del ser, méas alla de los
ideales judeocristianos. Por ejemplo, en las narraciones de las personas
entrevistadas se presentan aquéllas que transitan identificindose via
impostacioén en el objeto hostil o ausente. ¢éSera que en esos actos hay
un intento de reparacion del si mismo y que gracias al revestimiento
logran cierta identificacién falica? ¢éSera que la participacion en el co-
lectivo es sostén del sentimiento de comunidad?

Frente a estos datos se propone pensar que en ese revestimiento se
despliegan dos mecanismos que suele nombrar Freud. El primero con-
siste en que, ante la vivencia traumatica, el sintoma se vuelve el acto
inconcluso: lo que se quiso decir o hacer. Dada la carencia de una
imagen formadora del yo, como es el padre o la madre, o su presen-
cia hostil, queda desorientado el individuo y busca algin significante
identificatorio, se re-asigna su género. El segundo es que, de frente al
deseo de reparacion del modelo identificatorio desilusionante, el sujeto
se coloca en el vacio, aspirando completar el modelo o sometiéndose
a su demanda. A estos mecanismos quiza debemos afiadir un tercero:
ahi donde se disolvi6 el lazo social hay que anudar reparatoriamente
con otros, a saber, en el sentido de comunidad, en la tribu. Por ello,
dada la historia de activismo social de estos entrevistados, infiero que
el grupo, el colectivo, sirve también como un espacio de reparacion
del ser en la existencia. Pugnan no s6lo por vivir, sino por tener una
existencia: reconocimiento, validacién, membresia, un “NOS” que sos-
tenga reparatoriamente el sentimiento de si.

Con esto se pondera como, mas alla de la experiencia clinica en la que
se ve el uno por uno, hay mecanismos sociales a través de los cuales
las personas buscan reparar su imagen y un modo de enlazarse so-
cialmente. A todos los modos colectivos de enlazarse los podriamos
considerar socioldégicamente como grupos némicos, en contra de los



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

otros, los andémicos, que, en lugar de reparar sus carencias, tratan de
destruir todo aquello que huele a lazo social y a lo humano. Tal es la
actitud del malvado y el envidioso, quien piensa en su interior “si yo
no lo tuve o a mi no me lo dieron, tengo el derecho del desquite”. Estos
envidiosos no buscan tener el bien del otro, sino que su goce estd en
que el otro tampoco lo tenga. Desde luego, los malvados, capaces de
actos bestiales como referiamos en lenguaje aristotélico y que en la
jerga analitica se pueden denominar perversos,” los cuales ahora, en
nuestro pais, no son uno a uno, sino bandas.

Desde la clinica se reconoce, con Lacan, la funcién pacificante del ideal
del yo, asi como el hecho de que existe una conexién fundacional entre
la normatividad libidinal y la cultura. Esta marca fue establecida desde
los albores de la historia en relacién con el imago del padre. Este se
vuelve pacificador cuando se puede encontrar en un otro a alguien que,
bajo emblemas fdlicos (de valor), proporciona un sostén del sentimien-
to de si y la imagen del s{ mismo como otro. Lacan parafrasea la idea
de Hegel de que el amor, entendido como reconocimiento por el otro,
es fundamental para reconocerse a si mismo: “soy semejante a aquel
a quien, al reconocerlo como hombre, fundé para reconocerme como
tal”** Ademas de esta premisa es factible ponderar dos ideas freudianas
en las que se respalda Lacan en su teorizacién. 1) En la historia humana
el reconocimiento de la funcidon del Padre es una sublimacién esen-
cial a la apertura de una espiritualidad que representa una novedad,
“un paso en la aprehension de la realidad como tal”.* 2) El padre real,
como un padre bueno: “[...] casi tierno en la exquisitez de esa identi-
ficacidn viril que se desprende del amor al padre y de su papel en la
normalizacién del deseo”.** En ello radica el valor de la formacién del
yo como si mismo gracias al ideal del yo otorgado por el padre. Si hay

31. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 16. También ver José Edgardo Milmaniene,
Clinica de la diferencia en tiempos de perversion generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

32. Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.

33. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 219.

34. Ibidem, p. 220.

n2



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

interdiccion del incesto y un procesamiento de la imagen del padre
real al imaginario, y si se da admision simbdlica de ese valor falico, el
sujeto se estabiliza; aunque padecera cada que cruce la interdiccién
con el fendémeno residual de la culpa.

Para reflexionar ahora el segundo punto, la interdicciéon de “no mata-
ras”, se plantea la pregunta siguiente: écuiles son los efectos cuando
se desvanece la ley de amar al préjimo como a si mismo?

Para abordar este punto no hay nada mas atinente que volver la mirada
al pasaje de Cain y Abel, mito fundador de esta prohibicién. De acuerdo
con la comprension judia, Cain es un hijo de Dios. Eva expresa “adquiri
un hijo con el eterno”, mientras que de Abel s6lo dice “se afladid, nacid
el hermano de Cain, y su nombre significa aliento”. Este es hijo del
hombre, mientras que aquél es adquirido junto con Dios, como obra
divina. Cain es signo de conciliacién en la relacién de los primeros
padres de la humanidad con Dios; mientras que de Abel se esperaba
que hiciera el papel secundario. La esperanza de redencién estaba en
el nombre de Cain, quien trabajé la tierra generando frutos. Pas6 de
ser el trabajador de la tierra a recibir las gracias venidas del cielo, el
agua, el sol, para recrear el paraiso; sin embargo, se apropié de ella'y
se convirtio en esclavo de la tierra. Abel, por su lado, tuvo por oficio
ser custodio, cuidador de rebafo, pastor de ovejas. Abel es un aliento;
su nombre comparte la primera letra que refiere a Dios, en el plano
etimolodgico es simbolo de una vida justa y recta (olam haba).” Desde la
carencia elige ser pastor, cuidar de la creacion, del rebano. Abel regal6
a Dios un animal primogénito; Cain, al ver la accién de su hermano,
también le trajo semillas de lino y frutos de mala calidad. Dios vio
con buenos ojos la ofrenda y la actitud de Abel, pero no la de Cain. Se
llen6 Cain de tristeza y de envidia, y decay6 su rostro. El mayor error

35. R.J. C. Williams, Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo, Ediciones Cristiandad, Madrid,
1978. Sobre todo, se sigue el relato judio expresado en Moshe Weissman, El Midrash dice, Bnei Sholem,
Buenos Aires, 2008.

n3



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

de Cain no sdlo fue aferrarse a las cosas de la tierra, sino que, en lugar
de rectificar su acto, se llen6 de desesperanza. No soport6 lo que es
propio de la vida, la rectificacién para agradar a Dios. Estaba colocado
como el hombre del privilegio por ser el primogénito. Su actitud es
de quien merece todo y supone que todo lo que produce la tierra es
suyo y tiene el derecho de reclamar a Dios sobre la calidad de la tierra;
mientras que Abel se posiciona en el valor de hacer para otros, cuida
el rebafio y ofrenda lo mas valioso de éste, el primogénito del rebario.

Cuando Dios busca a Abel, le pregunta: “Cain, édonde esta tu herma-
no?”. Cain responde: “¢soy yo acaso el guardian de mi hermano?”. De-
tras de esta réplica, hay un campo de sentido implicado: “T1, siendo el
protector del mundo, ¢éme preguntas a mi?”. Frente al cinismo viene la
condena: “Maldito por derramar la sangre de tu hermano. Peregrinaras
por la tierra y no tendras descanso”. Lo expulsa del rostro de Dios (de
su cuidado). En su defensa Cain le exclama a Dios: “¢a donde iré fuera
de tu rostro? Sin estar en tu presencia me perderé; y todo el que me
encuentre me matara”. De ahi que Dios, en su misericordia, le hace otra
condena: “Todo el que mate a Cain sera castigado siete veces peor”. Y
le pone una marca para que no lo maten. Con esta marca se ratifica el
mandamiento de no matar.

En este mito, como se ve, se enlazan varios dilemas éticos concatena-
dos que terminan en el fatal desenlace. En este articulo centraremos
la atencién en la rivalidad fraterna para evidenciar coémo la incapaci-
dad de procesar los celos lleva a fatales consecuencias. La base de los
mandamientos de la ley de Dios es no “ver con codicia”. Los estados
pasionales tienen que ver con esa mirada respecto al goce de las cosas
y de las personas. Se altera el orden social cuando, por la apropiaciéon
del bien, el goce de éste queda de lado y es sustituido por un goce
regresivo: aferrarse a la cosa, en contra del bien del préjimo. En esta
tradicion antropolodgica, de acuerdo con la historia biblica, los hijos de
Cain fundan ciudades, se apropian de los bienes y expulsan del goce

n4



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

de los frutos de la tierra a quienes no consideran ser como ellos: el
privilegio de los primogénitos. Invierten la l6gica del bien, hacen el
mal llevados por la mirada de codicia, transgreden el limite del otro,
le arrancan la vida. Es frente a esta ldgica que Jesus, en boca del evan-
gelista Juan, ofrece el mandamiento de oro: ama a tu préjimo como a
ti mismo. “Si alguno dice: Yo amo a Dios, y aborrece a su hermano, es
un mentiroso; porque el que no ama a su hermano a quien ha visto,
¢cémo puede amar a Dios a quien no ha visto?”.*° Esta moral cristiana
es una frase muy consabida, pero poco cualificada y vivida. El mandato
se centra en “ama a tu projimo”, pero se elide, se borra el presupuesto
para poder ejecutar ese segundo acto: “... como a ti mismo”. El centrarse
en el mandato “ama a tu pr6jimo” (colocado como una exterioridad)
se vuelve un imperativo de muerte sin su complemento; se torna una
carga, una sobrecarga para la vida, pues se exalta el sacrificio al someter
el si mismo a la demanda del otro. Asi, lo que pudo ser un mandato de
bien se vuelve un imperativo del mal.

{Como releva Lacan este mandato del mito? Para él atentar contra la ima-
gen del otro es atentar contra la propia imagen y contra el bien més pre-
ciado, pues aquél interpela, siguiendo la literalidad de la palabra “pr6-
ximo”, dquién es mi mds préjimo que yo mismo? “Es propio de la relaciéon
del sujeto consigo mismo que se haga él mismo, en su relacioén con su
deseo, su propio préjimo”.” Desde el psicoandlisis podemos identificar
que en la alienacién de la demanda del otro se configura el masoquismo
.z , . ]
moral, la oblacién de si al gran Otro, sea quien sea su representante.’
Sin embargo, limitar el goce del otro, identificando que también esta
castrado, incompleto, como se explicd anteriormente, abre la posibili-
dad de advenir sujeto de deseo; un deseo que, aunque incubado desde
36. 1]n 4:20.
37. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro ..., p. 95.
38. Como ya se explic) en el apartado sobre la ley de la madre, quedar alienado a esa demanda es una
forma silenciosa de incesto, lo cual es fuente de angustia y autopunicion. Ante el fantaseo incestuoso
con la madre, se apela a la funcidn paterna, como ya advierte Freud en El caso del Hombre de los Lobos

y en Pegan a un nifio, relatos que retoma Lacan para precisar el fantasma tipico del neurético y su
masoquismo. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6.

ns



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

la exterioridad por la demanda de las primeras figuras formadoras del
yo, encuentra su fruicion en la forma particular de querer de cada cual,
no sin antes determinar-se en lo que hay de propio en su desideratum.

Junto con Lacan se entiende también otra coordenada comprensiva de la
funcién del amor al préjimo cuando apunta: “Asi la identificacién edipica
es aquella por la cual el sujeto trasciende la agresividad constitutiva de
la primera individuacion subjetiva. Hemos insistido en otro lugar en el
paso que constituye la instauracién de esa distancia por la cual, con los
sentimientos del orden del respeto, se realiza todo un asumir afectivo
del préjimo”.*® Es decir, el desarrollo de la empatia por el otro es posible
cuando se considera que ese otro siente y es afectado como yo; de modo
que infligirle dolor al otro no es deseable en tanto que yo mismo me cui-
do de no dolerme o hacerme dafio. Este juicio de atribucién del sentir
del otro y su afectacidn, dada la propia cualificacion del sentir, es indicio
del desarrollo de la alteridad. Por otro lado, cuando el otro es malo y el
si mismo se articula alrededor de los mensajes que Lacan consigna en
La agresividad en psicoandlisis —“no soy nada de lo que sucede. T no
eres nada de lo que vale”—,* el sujeto, al anular su si mismo, proyecta ese
mismo sentir hacia el otro; es decir, se cristaliza la estructura paranoica
del yo. Lacan lo refiere en los tres delirios fundamentales: de celos, ero-
tomania y de interpretacion autorreferencial. He aqui una frase sintética
de este fendmeno: “La bella alma misantropa, arrojando sobre el mundo

el desorden que hace su ser”.*

Si no esta cristalizada la constitucion de la ley del lenguaje por via de
la interdiccion del incesto, se disuelve o queda endeble la capacidad
de diferenciar entre la cosa y la palabra, y los juegos propios de la
metafora y la metonimia; queda en entredicho la capacidad de captu-
rar la dialéctica del sentido de las palabras, por lo que el mundo hace

39. Jacques Lacan, Escritos 1, p. 121.
40. Ibidem, p. 18.
41. Idem.

né



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

irrupcién de manera cruda, desestimando la realidad. Asimismo, si no
se instala la ley moral, entendida como prohibicién del asesinato del
padre y del semejante, el individuo queda discapacitado para gestionar
sus impulsos, sin capacidad de empatia: desestima al otro o desmiente
alos representantes de la ley.

Para uso y orientacion de la clinica hay que tomar en cuenta lo si-
guiente: no es lo mismo escuchar y recibir a alguien que, en su sin-
tomatologia, tiene sus pasiones o carencias colocadas en el cuer-
po por desplazamiento, que escuchar y recibir a alguien que, por
pensamientos recurrentes de auto-martirio, trata de amortiguar su
expresion agresiva. Y ambos son diferentes de quienes sostienen un
discurso y una posicién antagdnica con todo semejante, es decir, de
quienes aspiran a anular la vida del otro. La pasion neurdética de los
celos tiene como referente a un tercero, que es objeto del deseo por el
cual compite con un otro que valora como semejante; por ello busca
hacer cosas, las mejores, para ganar las preferencias del objeto de
amor o del lider. Por su parte, la pasioén psicdtica no toma a ese otro
como rival, sino como antagbnico; no aspira a tener el objeto de deseo
ajeno, el bien del otro, sino a tener la vida del otro. Lacan precisa esa
mirada con la palabra Lebensneid, que refiere a una forma de envidia
no sdlo relacionada con la posesién de bienes materiales o del éxi-
to, sino con la envidia hacia la vida de otra persona: su vitalidad, su
capacidad para vivir plenamente. El individuo siente que no puede
acceder a esa vida sino disolviéndola. Esto puede pensarse como una
forma primitiva, que aspira a la identificacidén; un acto crudo que
pretende incorporar la vitalidad del otro. Los guerreros aztecas no
s6lo se conformaban con matar al otro guerrero, sino que, después
de sacarle el corazén, lo desollaban. Posteriormente, se colocaban
sobre el propio cuerpo esa piel y salian corriendo por toda la ciudad
para asimilar asi la fuerza vital del enemigo.*

42. Toribio de Benavente, Historia de los indios de la Nueva Espafia, Salvador Chavez Hayhoe, México,
1941, pp. 43-45.

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Conclusiones

La ley del deseo de la madre esta coligada con la constitucién del
lenguaje siempre y cuando haya una interdiccién-privaciéon de la
madre sobre su objeto de amor. En la dialéctica relacional de la
diada hijo-madre, el dilema es el proceso de diferenciacion entre
demanda y deseo. La primera constitucién moral, por tanto, se in-
augura ante esa primera respuesta del llanto del nino, el cual, desde
una necesidad real, demanda una facilitacién. En Freud la accién
especifica en esa respuesta de la madre al grito del nifio es la fuente
de toda moralizacién y comunicacién humana. Sobre esta hipotesis
Lacan profundiza: la ley del lenguaje es capacidad de ejercer una
accién simbodlica que traduce la necesidad en demanda; esto es la
base significante de toda otra demanda de amor y de la biisqueda
del objeto de deseo, pues “la ley de la madre es, por supuesto, el
hecho de que la madre es un ser hablante”.* Asi, lo desarrollado en
el primer apartado en torno al problema del placer y displacer como
base primera de la constitucion moral del sujeto no es posible sin
una mediacidn lingiiistica que ejerza la madre bajo interdiccion,
como vimos en Lacan.** Y es gracias a la instalacién de la ley de la
madre y de la dialectizacién del deseo que “entra en juego lo que
veremos ahora funcionar como la primera aprehension de la rea-
lidad por el sujeto”.* Por su parte, en el proceso de incorporacion
del tercero, entendido como el paso por el Edipo (debido a la pro-
hibicién o regulacion del goce incestuoso), se estabiliza la fuerza
pulsional, ya que “la funcién del Padre es una sublimacién esencial
ala apertura de una espiritualidad que representa una novedad, un
paso en la aprehensién de la realidad como tal”.** Es decir, se efectda
la metafora paterna, en la que el primer significante es sustituido

43. Ibidem, p.194.

44. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6..., p. 384.
45. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7..., p. 67.
46. Ibidem, p. 219.

ns



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

por otro: “la funcién del padre en el complejo de Edipo es la de ser
un significante que sustituye al primer significante introducido en

la simbolizacidn, el significante materno”.*

Finalmente, entre las consecuencias de asumir como requisito el
establecimiento de estos dos modos de aprehensién humana, se
encuentra aceptar que en cualquier configuracién subjetiva hay
fractura en el trayecto de su instalacion. Lacan, teorizando al res-
pecto cuando aborda el papel del fetichismo en la perversion, por
ejemplo, expresa: “en otras formas de perversion, y especialmente
en el travestismo, el nifio asumira la dificultad de la relacién ima-
ginaria con la madre en la posicidn contraria. Se suele decir que él
mismo se identifica con la madre falica [...]; con lo que se identifica
propiamente es con el falo en tanto escondido bajo las ropas de la
madre”.*® Es decir, se hacen impostaciones en el campo de la imagen,
tratando de adecuarse a una “realidad social” ahi donde otros hacen
fantasma, metaforizan la castracién de un padre real y soportan la
frustracién de una madre tachada en tanto significante. La dialéctica
entre castracion del deseo materno y privacion imaginaria del padre
conforma seres deseantes gracias a la mediacién falica del deseo.”
De ahi que, mas alla de una interpretacion moralista sobre los nue-
vos modos del ser, lo que se evidencia en las narraciones de las
personas entrevistadas, referidas en el apartado anterior, es como el
cambio de contexto afecta el imaginario y gesta retos en el proceso
de simbolizacidn, es decir, nuevas configuraciones subjetivas. X

47. Jacques Lacan, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 5..., p. 179.

48. Ibidem, p.190.

49. Por cuestiones de extensiéon queda pendiente para otro escrito precisar la importancia del significante
falo en las sociedades patriarcales.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Fuentes documentales

Aristételes, Etica a Nicémaco, Centro de Estudios Politicos y Consti-
tucionales, Madrid, 1999.

Retorica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,

Madrid, 1999.

Biblia de Jerusalén, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2019.

Braunstein, Néstor, Freudiano y lacaniano, Manantial, Buenos Aires, 1994.

Carpintero, Enrique, “Spinoza y Freud: afinidades y tensiones” en Car-
pintero, Enrique, Spinoza, militante de la potencia de vivir, Topia,
Buenos Aires, 2024, capitulo 4. Documento electrénico sin pagi-
nacion.

De Benavente, Toribio, Historia de los indios de la Nueva Espana, Sal-
vador Chavez Hayhoe, México, 1941.

Dor, Joél, Introduccién a la lectura de Lacan. El inconsciente estructurado
como un lenguaje, Gedisa, Barcelona, 1995.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres,
Siglo XXI, México, 1999.

Freud, Sigmund, “El malestar en la cultura” en Freud, Sigmund, Obras
completas. XXI. El porvenir de una ilusion, El malestar en la cultura,
y otras obras (1927-1931), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. §7-140.

“La interpretacion de los suefios (segunda parte)” en Freud,
Sigmund, Obras completas. V. La interpretacion de los suefios (parte
1D y Sobre el suefio (1900-1901), Amorrortu, Buenos Aires, 1991,
pp. 578-608.

“Proyecto de psicologia” en Freud, Sigmund, Obras com-
pletas. 1. Publicaciones prepsicoanaliticas y manuscritos inéditos
envida de Freud (1886-1899), Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp.
323-440.

“Tres ensayos de teoria sexual” en Freud, Sigmund, Obras
completas. VII. «kFragmento de andlisis de un caso de histeria» (caso
«Doray»), Tres ensayos de teoria sexual, y otras obras (1901-1905),
Amorrortu, Buenos Aires, 1991, pp. 109-223.



PRINCIPIOS PSICOANALITICOS: PLACER-DISPLACER Y PROHIBICION DEL INCESTO

Godinez Aldrete, Abraham, Filosofia politica y subjetividad: aporta-
ciones a una genealogia del deseo, Universidad de Guadalajara,
Guadalajara, 2018.

Lacan, Jacques, El Seminario de Jacques Lacan. Libro 17. El reverso del
psicoandlisis. 1969-1970, Paid6s, Buenos Aires, 2008.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 20. Aun. 1972-1973, Pai-
dés, Buenos Aires, 2008.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro §. Las formaciones del
inconsciente. 1959-1960, Paidds, Buenos Aires, 2010.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 6. El deseo y su interpre-
tacién. 1958-1959, Paidds, Buenos Aires, 2014.

El Seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoand-
lisis. 1959-1960, Paid6s, Buenos Aires, 1995.

Escritos 1, Siglo XXI, México, 2009.

Lapassade, Georges, El analizador y el analista, Barcelona, Gedisa, 1979.

Masci, Miguel Omar, “Spinoza y el conocimiento problematico de las
pasiones” en Eidos, Universidad del Norte, Barranquilla, Colom-
bia, N¢ 9, julio/diciembre de 2014, pp. 282-311.

Milmaniene, José Edgardo, Clinica de la diferencia en tiempos de per-
version generalizada, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2010.

Misrahi, Robert, Spinoza, Edaf, Madrid, 1975.

Sanchez Antillon, Antonio, “Configuraciones subjetivas e ideales” en
Revista Investigium IRE: Ciencias Sociales y Humanas, Universidad
CESMAG, Narino, Colombia, vol. XII, N2 2, 2021, pp. 76-91.

Spinoza, Baruch, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Orbis,
Buenos Aires, 1980.

Weissman, Moshe, El Midrash dice, Bnei Sholem, Buenos Aires, 2008.

Williams, R. J. C., Los nombres en la Biblia: su significado y simbolismo,
Ediciones Cristiandad, Madrid, 1978.



Yusuke Ohnuma:
el hombre Kabuki

Leopoldo Tilleria Aqueveque™

Recepcion: 28 de abril de 2025
Aprobacién: 7 de julio de 2025

Resumen. Tilleria Aqueveque, Leopoldo. Yusuke Ohnuma: el hombre Kabuki. En
este articulo quiero poner a prueba, desde la filosofia del arte, la hipdtesis de que
una parte de la obra del artista visual japonés contemporaneo Yusuke Ohnuma
puede ser interpretada perfectamente desde la teoria del erotismo, a partir de
los desarrollos de Georges Bataille, Jean Baudrillard y Pablo Oyarzun. El funda-
mento tedrico-metodoldgico es la hermenéutica de Paul Ricceur y el método de
caso Unico. Las conclusiones mas relevantes indican que, en el caso de las dos
obras escogidas, lo que se halla, por una parte, es la “expresion pictérica de una
sensualidad animal y fluorescente”, y, por otra, un conjunto de metéforas de raiz.
Dentro de éstas, las siguientes resultan ser las méas decisivas: 1. La mezcla del
acrilico y de colores fldor es la piedra filosofal de una prodigiosa estética de la

El Kabuki es una forma de teatro tradicional del Japon surgido en la época Edo, al principio del siglo XViL.
Originalmente, en las obras de teatro Kabuki actuaban hombres y mujeres, pero mas tarde qued6 limitado
alos actores masculinos. Los actores masculinos especializados en papeles femeninos se llaman onnagata.
El teatro Kabuki aborda acontecimientos historicos y conflictos morales en las relaciones amorosas. Los
actores hablan con voz monétona, acompafiados de instrumentos tradicionales. La escena de Kabuki
cuenta con varios dispositivos, como escenas giratorias y trampillas a través de las cuales los actores
pueden aparecer y desaparecer, y una pasarela (hanamichi) que se prolonga hasta donde se encuentra el
publico. Las principales caracteristicas del teatro Kabuki son la musica, la indumentaria, los dispositivos
y accesorios escénicos, asi como un repertorio especifico, un discurso y ciertos estilos de actuacion. El
keshd, un maquillaje particular, es un elemento de estilo ficilmente reconocible, incluso por los que no
son expertos en esta forma de arte. Umemura Yutaka, El teatro Kabuki, UNESCO, s/a, https://ich.unesco.
org/es/RL/el-teatrokabukioo163 Consultado 3/Vil/2025.

2 Agradezco a Yusuke Ohnuma por su extrema caballerosidad y gentileza, muestra patente de su cultura,
y por su talento pictérico lleno de colores, formas y encriptaciones estéticas, como al propio teatro
Kabuki.

Doctor en Filosofia por la Universidad de Chile. Académico e investigador asociado de la Universidad
Bernardo O’Higgins (UBO). leopoldotilleria@gmail.com



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

sensualidad. 2. Las modelos desnudas de Yusuke Ohnuma se revelan como una
expresion secreta o codificada del teatro tradicional Kabuki.

Palabras clave: erotismo, fluorescencia, metafora, sensualidad, teatro Kabuki,
Yusuke Ohnuma.

Abstract. Tilleria Aqueveque, Leopoldo. Yusuke Ohnuma: The Kabuki Man.
In this article I set out to apply the philosophy of art to test the hypothesis
that part of the contemporary Japanese visual artist Yasuke Ohnuma’s work
can be interpreted perfectly from the theory of eroticism, based on the de-
velopments made by Georges Bataille, Jean Baudrillard and Pablo Oyarzun.
The theoretical-methodological foundation is Paul Ricoeur’s hermeneutics
and the unique case method. The most relevant conclusions are that the two
works chosen for discussion offer, on the one hand, the “pictorial expression
of a fluorescent, animal sensuality” and, on the other, a set of root meta-
phors. Of these, the following prove to be the most decisive: 1. The blending
of acrylics and fluorescent colors is the philosopher’s stone of a prodigious
aesthetics of sensuality. 2. Yasuke Ohnuma’s nude models turn out to be a
secret or encoded expression of traditional Kabuki theater.

Key words: eroticism, fluorescence, metaphor, sensuality, Kabuki theater,
Yusuke Ohnuma.

Introduccion

No le ha ido bien al erotismo en el contexto del arte de la post-posmo-
dernidad. Si hubiera que jugar a hacer las siempre odiosas comparacio-
nes, dirfamos que el erotismo ha estado a sus anchas sobre todo en el
apogeo de Roma, en la explosién de la Belle Epoque europea y, por poner
coto a una enumeraciéon que no resulta tan trascendente, en el adveni-
miento del movimiento hippie y toda la iconografia, farandula y quimicos
que saco el mejor partido de las consignas cruzadas de amor y paz.

No sin una cuota de humor, Petronio, en su conocido Satiricén, relata
una escena tipica del amor mancebo, en la que se entremezclan, por
asi decir, los intereses de Eros y Marte:



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Sobrecogido por el espanto, di un grito y me arrojé sobre el cuer-
po de Gitén, apoderandome del arma para sufrir la misma suerte.
Pero el travieso mancebo no se habia hecho dano alguno, ni me
lo hice yo tampoco: aquella navaja no tenia filo y era de las que
dan a los aprendices de barbero para que adquieran facilidad en
el manejo. Por eso no habia hecho caso el criado de cuya bolsa
habia cogido Gitén el arma, y Eumolpo presenci6é impavido aquel
simulacro de tragedia.'

Este ejemplo, sin embargo, s6lo es eso, un caso ilustrado de una de
las tantas modalidades que ha ido adoptando el erotismo a lo largo
del relato del mito y de la historia de la humanidad. Y de eso trata
este trabajo: de cdmo la filosofia del arte actual es capaz de adminis-
trar con un grado importante de razonamiento, aunque también ne-
cesariamente de intuicion, una reflexidon que se apoye en una cierta
produccién estética suspendida en un horizonte erético planetario.

1. Petronio, El Satiricén, Edicomunicacion, Barcelona, 1994, p. 125.



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

El sujeto de nuestra investigacion es el artista visual japonés Yusuke
Ohnuma,” quien de la mano del pop art® propone la construccion de
un arte lleno de formas luminicas y colores vivos, que describen una
suerte de ritual de cuerpos desnudos o semidesnudos, de paisajes natu-
rales (que alternan el verde del entorno con otras tonalidades como el
rosa, el rojo vino y el celeste), de otros paisajes artificiales y de lo que
por ahora llamaremos objetos de una mesa de quimicos, de adornos o
de dulces y entremeses.

De modo que nos centraremos en la obra actual de Yusuke Ohnuma,
concretamente en dos de sus piezas que a simple vista guardan una
relacion intrinseca con lo que seria una inobjetable representacion
pictérico-erdtica. Son numerosos los casos de artistas en la historia
de la pintura que han considerado la expresiéon de lo er6tico como
una cuestion relevante. Para no dar una larga lista que agote al lector,
nombraremos sdlo a algunos de ellos: Toulouse-Lautrec, Amedeo

2. Yusuke Ohnuma (1983) vive en Tokio. Es pintor y crea cuadros que expresan su propia interpretacién del
“mundo real moderno”, convirtiendo el tema en piezas de color puro y armonizindolas en la pantalla.
Comenzd su carrera en 2008 y sigue trabajando en el disefio de envases, fondos para escenarios y otros
proyectos, ademas de vender sus pinturas. También realiza exposiciones periddicas en Tokio. A su entender,
hoy tenemos que producir desnudos mientras padecemos miedo de los sistemas automaticos de deteccién
de 1A, como la resistencia que vive silenciosamente bajo tierra, asustada de los “Terminators” enviados
por Skynet. “Seguiré resistiendo en el futuro, aspirando a ser el John Connor del mundo rakugo. Pero en
realidad, me parezco mas a un perezoso que a John Connor, porque estoy muerto de miedo y hago trampas
con colores y formas deslumbrantes”. Tricera Art, Yusuke Ohnuma, s/a, https://www.tricera.net/artwork/
art-prints-and-multiples/id81050960125 Consultado 3/VII/2025. Minas de colores psicodélicos, mesas de
café con iluminacion sospechosa, internet, revistas, peliculas, etcétera. Diversas imigenes que perduran
en nuestra vida cotidiana se transforman en iconos excéntricos gracias a la mano del pintor. A veces se
inspira en manchas antiguas de paredes o en el canto de las ballenas para crear imagenes de noticias, por
no mencionar los temas mas convencionales de paisajes, figuras y bodegones. Tras unos diez afios de es-
tudio, ha desarrollado un estilo expresivo que integra y simplifica el uso de la luz y la sombra de la pintura
figurativa occidental anterior al siglo XIX, con los contornos de la pintura a tinta oriental y el ukiyo-e. Idem.

3. Elarte pop surgié como movimiento artistico durante la década de los cincuenta en Estados Unidos y
Gran Bretafia, y alcanzé su apogeo en la década de los sesenta. El movimiento se inspird en la cultura
popular y comercial del mundo occidental, y comenz6 como una rebelion contra las formas tradicionales
de arte. Los artistas pop consideraban que el arte exhibido en museos no representaba el mundo real,
por lo que buscaron inspiracion en la cultura de masas contemporanea. En su apogeo, el arte pop fue a
menudo tildado de “antiarte” por negarse a acatar los estandares del arte contemporaneo de la época. E1
artista Richard Hamilton enumer6 previamente las “caracteristicas del arte pop”. Desgloso su significado
en términos simples: popular (disenado para un ptblico masivo), transitorio (solucién a corto plazo),
prescindible (facilmente olvidado), de bajo costo, producido en masa, joven (dirigido a la juventud),
ingenioso, sexy, efectista, glamoroso y gran negocio. Rise Art, What is Pop Art? A Guide to the Pop Art
Movement, s/a, https://www.riseart.com/guide/2352/guide-to-pop-art Consultado 3/VI1/2025.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Modigliani, Rembrandt, Fran¢ois Boucher, John Kacere, Jenny Saville,
Roberto Ferri, Egon Schiele y Marlene Dumas.

Para este cometido, recurriremos a la hermenéutica filos6fica de Paul
Ricceur y a su teoria de la metafora que nos prepara para identificar y
sugerir algunas de ellas al final de nuestro trabajo. Nuestra hipotesis
quedaria como sigue: parte de la obra pictérica del artista visual japo-
nés contempordneo Yusuke Ohnuma puede interpretarse perfectamente
desde la teoria del erotismo, particularmente a partir de los desarrollos
de Georges Bataille, Jean Baudrillard y Pablo Oyarzin.

Obviamente, proponer una hipoétesis de esta naturaleza supone un sesgo
evidente de parte del investigador. Sin embargo, hay que aclarar que el
fundamento de esta determinacién no es ni aleatorio ni accidental. Todo
lo contrario, es un ejercicio de demarcacién de géneros y estilo, en el
sentido de formular una pregunta y pesquisar una respuesta —aci, en
larelacion de arte y erotismo— que sélo puede provenir del imaginario
oriental o, inclusive, desde la propia vision del mundo de Ohnuma. Eso,
de suyo, ya apunta a descolonizar el ejercicio hermenéutico que cruza
la recepcioén y fabulacion del arte del japonés.

En cuanto a la organizacion del escrito, luego de la introduccion, se
presenta un breve marco tedrico y metodolégico, para enseguida de-
sarrollar la hermenéutica de las obras elegidas, las conclusiones.

Fundamento tedrico y metodologico

La explicacidn de la relacién entre el arte de Ohnuma y el erotismo
exige la busqueda de un fundamento tedrico que pueda satisfacer la
posible relacion entre el arte del japonés y dicho erotismo, traducido
esto en la ligaz6n entre el pop art y una determinada manifestaciéon
eroética (Iadica, metafisica, sagrada, animal, porno, etcétera).



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

Hemos elegido —tal como reza la hip6tesis— lo que podriamos lla-
mar la “teoria” del erotismo del antropdlogo francés Georges Bataille,
condensada precisamente en su obra El erotismo.* Como una forma de
ordenar los conceptos de Bataille enunciaremos los cuatro que parecen
ser los esenciales y que mejor encajan con nuestra hipotesis. Pareja-
mente, seleccionamos una tesis de Baudrillard’ sobre la relacion entre
obscenidad y porno, y otra observacion, esta vez del filésofo Oyarzin,’
sobre la perversidén en Didgenes de Sinope. También incluiremos una
definicidén robusta de lo que vamos a entender por filosofia del arte.

12. El erotismo y la religidn se nos cierran en la medida en que no los
fijamos resueltamente en el plano de la experiencia interior. Si cede-
mos a la prohibicién, los situamos en el &mbito de los objetos, los que
conocemos desde fuera. Esta prohibicion, observada de un modo dis-
tinto al del pavor, no tiene ya el contrapunto del deseo, el cual parece
ser su sentido mas profundo. Mas el rechazo del objeto perturbador,
asi como de la propia perturbacidn, result6 necesario para la claridad
—que nada perturbaba— del mundo de la actividad, en definitiva, del
mundo de la ciencia.”

22, Lo que de entrada es perceptible en el erotismo es como titubea,
a causa de un desorden pletdrico, el expresivo orden de una realidad
parsimoniosa y cerrada. En la vida humana, la violencia sexual abre
una herida, una cesura sensual. No es habitual que esa herida vuelva a
cerrarse por si misma, asi, es necesario que nosotros la cerremos. De
un lado, la convulsion de la carne es tanto mas precipitada cuanto méas
proxima esta del fallecimiento, y, de otro lado, el desfallecimiento, a
condicién de que deje tiempo para ello, precipita la voluptuosidad.®

Georges Bataille, El erotismo, Tusquets, Barcelona, 2000.

Jean Baudrillard, De la seduccién, Catedra, Madrid, 2000.

Pablo Oyarzun, El dedo de Didgenes, Dolmen, Santiago de Chile, 1996.
Georges Bataille, El erotismo, pp. 41-42.

Ibidem, pp. 110-111.

NN

127



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

32. El valor erético de las formas femeninas esta vinculado a la di-
sipacion de esa pesadez natural que recuerda el uso material de los
miembros: cuanto mas irreales son las formas, menos claramente estan
sujetas a la verdad animal del cuerpo humano y mejor responden a la
imagen sumamente extendida de la mujer deseable. El instinto desata
en nosotros el deseo de esas partes animales. La belleza negadora de
la animalidad, que despierta ese deseo, lleva, en su exasperacion, a la
exaltacion precisamente de aquellas partes.’

4°. La obscenidad en la ordenacién de las imagenes clave de la acti-
vidad sexual termind de ahondar el abismo que separa el misticismo
religioso del erotismo. Esta oquedad es la que hace que la oposicidén
entre el amor divino y el amor carnal sea tan profunda. Es la razén
por la que la semejanza que, en tltimo término, asocia los extravios
de la obscenidad y las efusiones més santas, escandalice del modo
en que lo hace.”

52. El tinico fantasma en juego en el porno, si es que hay uno, no es el del
sexo, sino el de lo real, y su absorcién, en otra cosa distinta de lo real,
en lo hiperrreal. El voyeurismo del porno no es un voyeurismo sexual,
sino un voyeurismo de la representacion y de su pérdida, un vértigo
de pérdida de la escena y de irrupcion de lo obsceno. Sin embargo,
la obscenidad no es el porno. La obscenidad tradicional atin tiene un
contenido sexual de transgresion, de provocacion, de perversion.”

62. A propoésito de obscenidad y erotismo, el filésofo chileno Pablo
Oyarzan describe con toda lucidez una practica que no vamos a cali-
ficar de recurrente (no lo sabemos), pero al menos si de conocida en
Diodgenes el Perro, segtin la cual el deseo onanistico se revela como phy-
sis. El deseo podria ser el quiebre virtual de la physis humana porque

9. Ibidem, p.149.
10. Ibidem, p. 250.
1. Ibidem, pp. 33-34.



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

estd amenazado de ser pervertido, pero de ningin modo es condenable
en si mismo. Se pervierte cuando es interiorizado bajo la imposicion
del némos, pero puede ser devuelto —desde esta interiorizacién némi-
ca— a su espacio natural, “fisico” y exterior, por la parresia, la anaideia
y la adiaphoria. Mas con un cierto limite: “Masturbandose (kheirour-
gon) una vez en el agora, dijo: ‘iOjala se pasara también el hambre
frotandose el vientre!””.” El apetito sexual puede ser autosatisfecho,
mas no el hambre: éste aparece como el punto de giro y conversion
posible de la physis en némos; es por ello mismo que el motivo de la
comida posee la importancia decisiva que le hemos reconocido, y que
la tiene también, criticamente, el motivo de lo indigesto. Trance de

3 13

giro y conversion, decimos: “Llamaba al vientre Caribdis de la vida”.

79. Schelling define filosofia del arte como aquella ciencia del arte
que representa en lo ideal lo real que esta en el arte. Para el filésofo
romantico, en la filosofia del arte no se construye el arte como arte, es
decir, como particular, sino que se construye el universo en la figura
del arte; de tal manera que la filosofia del arte vendria a ser la ciencia
del todo en la forma o potencia del arte. Unicamente asi podriamos
elevarnos con esta ciencia al terreno de una ciencia absoluta del arte.
En otras palabras, la filosofia del arte seria la representacion del uni-
verso en la forma del arte. Hay, sin embargo, algo todavia méas esencial
en el concepto de filosofia del arte del aleman, mas precisamente en
su observacion sobre lo particular o la forma del arte. Por la relevancia
conceptual, citaremos brevemente a Schelling:

Partimos de la construccion del arte como representacion real de lo
absoluto. Esta no podia ser real sin representar lo absoluto mediante
cosas individuales y finitas. Hicimos la sintesis de lo absoluto con

12. Pablo Oyarzun, El dedo de Diégenes, p. 359.

13. Idem. Segtin la mitologia griega, Caribdis era un horrible monstruo marino femenino nacido de la unién
entre Poseidoén y Gea, que tragaba enormes cantidades de agua tres veces al dia y las devolvia otras
tantas veces, adoptando asi la forma de un remolino que succionaba todo lo que habia a su alcance.
La analogia que nos da el Perro, a través de Oyarzin, es muy elocuente.

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

la limitacion; de ella nos surgi6é el mundo de ideas del arte, pero
también éste vuelve a ser, con relacion a la representacion, sélo la
materia o lo general, a lo que se opone la forma o lo particular.”

Como bien acota Griffero, s6lo el arte puede mostrar, de manera con-
creta, la armonia prestablecida entre libertad y naturaleza, hasta ahora
presentadas s6lo separadamente por la historia; en otras palabras, po-
ner en obra de manera extraconceptual y unitaria aquello que existe
separadamente en el fendmeno de la libertad y en la intuicién del
objeto natural.” O, en términos psicoldgicos: la identidad de lo cons-
ciente y de lo inconsciente en el yo, pero sobre todo la conciencia de
esta identidad.

Metodoldgicamente, se recurrié al método de caso tinico, corres-
pondiendo éste al artista japonés contemporaneo Yusuke Ohnuma.
La muestra consistié en dos de sus obras, seleccionadas mediante un
muestreo tedrico: Blue Nude, un acrilico sobre papel de 2023, y Bed,
también un acrilico sobre papel de 2025.” De acuerdo con Bent Flyvb-
jerg, se estimd ademas que las dos obras elegidas constituian un caso
paradigmatico, es decir, un caso que teéricamente permitiria desarro-
llar al menos una metafora referente al ambito de interés del estudio.”

Por otra parte, hemos querido seguir la hermenéutica filoséfica de Ri-
cceur y buscar en ella laidea que nos permita entender adecuadamente
la eventual relacidn entre explicacion (de la obra y el lenguaje pictérico
de Ohnuma) y comprension del espectador: “Asi, la comprension y la
explicacion tienden a traslaparse y a invadirse una a otra. Sin embargo,
haré la conjetura de que, en la explicacidn, nosotros ex-plicamos o

14. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Filosofia del arte, Tecnos, Madrid, 1999, p. 459.

15. Tonino Griffero, “Por qué el arte y no, mas bien, la filosofia? Notas marginales a la primera ‘estética’
de Schelling” en Vattimo, Gianni (Comp.), Filosofia y poesia: dos aproximaciones a la verdad, Gedisa,
Barcelona, 1999, pp. 129-151.

16. Robert E. Stake, Investigacién con estudio de casos, Morata, Madrid, 2007.

17. Elartista visual japonés Yusuke Ohnuma ha autorizado gentilmente por escrito, via Instagram y en contacto
directo con la revista Xipe totek, el uso en este articulo de las dos obras incluidas: Blue Nude y Bed.

18. Bent Flyvbjerg, “Five Misunderstandings About Case-Study Research” en Qualitative Inquiry, Sage
Publishing, Thousand Oaks, Estados Unidos, vol. 12, N2 2, pp. 219-245.



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

desplegamos la gama de proposiciones y sentidos, mientras que, en la
comprensidn, entendemos o captamos como una totalidad la cadena

de sentidos parciales en un solo acto de sintesis”.”

Segun la teoria hermenéutica de Riceeur, la funcién del texto poé-
tico [0 imagen poiétical, aunque no exclusiva de esta modalidad,
sino como parte de la funciéon de “distanciamiento” que cumple
cualquier texto, es ayudar al lector a tematizar su propia vida, pues
posee en si un poder mimético que permite reelaborar el actuar hu-
mano. El texto o imagen poiética realiza una imitacién creadora de
la realidad que a la vez inventa (innovacidén semantica) y descubre
(funcién heuristica); éstas serian las bases del poder de refigura-
cidén que tienen las obras en su constante produccion de sentido y
revelacion del ser.”

Alavez, laidea de metafora del francés se escapa estética y metafisi-
camente del tropo clasico como significacién sustitutiva de la palabra
original. Subraya Ricceur:

Una metafora, en efecto, llama a otra y cada una permanece viva al
conservar su poder para evocar a toda la red. Asi, dentro de la tra-
dicién hebrea, Dios es llamado Rey, Padre, Esposo, Sefior, Pastor y
Juez, asi como Roca, Fortaleza, Redentor y Siervo Doliente. La red
engendra lo que llamamos metaforas de raiz, metaforas que, por
un lado, tienen el poder de unir las metaforas parciales obtenidas
de los diversos campos de nuestra experiencia y, en esa forma, de
asegurarles un cierto equilibrio. Por otro lado, tienen la habilidad
de engendrar una diversidad conceptual, quiero decir, un nimero
ilimitado de interpretaciones potenciales en el nivel conceptual.
Las metaforas de raiz se retinen y se dispersan. Reinen imagenes
subordinadas y esparcen conceptos en un nivel mas elevado.”

19. Paul Ricceur, Teoria de la interpretacién. Discurso y excedente de sentido, Siglo XX1/Universidad Ibe-
roamericana, México, 2000, p. 84.

20. Sandro Mancilla Troncoso, “Interpretacion y fe: una breve presentacion de la hermenéutica teologica
de Paul Ricceur” en Teologia y Vida, Facultad de Teologia/Pontificia Universidad Catdlica de Chile,
Santiago de Chile, vol. 47, N© 4, 20006, pp. §31-539.

21. Paul Ricceur, Teoria de la interpretacion..., p. 77.

131



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Hermenéutica de la sensualidad

Decidiéndonos por una dnica férmula de integracion, la interpreta-
cién de los dos acrilicos se hara al mismo tiempo, atendiendo a que
los dos responden no s6lo al mismo pop art, sino también al mismo
clima de desenfado sobre un concepto de erotismo o de porno o de
obscenidad (eso esta por verse) que Ohnuma refleja en sus piezas a
través de un verdadero sistema de puzzles de colores fluorescentes.

Se han dicho varias cosas sobre esto: que su estilo despoja a la modelo
de su naturaleza, nacionalidad, género y todos los demas elementos
que configuran su existencia (no es necesario demostrarlo, Blue Nude
y Bed lo cristalizan), creando superficies puras y coloridas; que es
una iconografia simple, similar a un rompecabezas con superficies de
colores; que estructuralmente la obra es en extremo inestable y que
la mas minima desviacién puede provocar el colapso de todo el plano
pictorico, y que Ohnuma intenta exponer de manera tnica y a fondo
la fragilidad y vulnerabilidad inherentes al arte.” Ciertamente, todo
esto parece plausible.

Sin embargo, haremos hincapié en dos atributos del arte de Yusuke
Ohnuma que nuestra hermenéutica considera francamente esenciales:
por una parte, la “creacidn de superficies puras y vivamente coloridas”,
y, por otra, la discusion acerca de la sensualidad, de la obscenidad o
del porno que expresan las obras y sus modelos (conceptos todos que
caben ser entendidos, siguiendo al mismo Bataille, pero también a
Baudrillard y otros pensadores como Schelling, Griffero, Sloterdijk y
Holzapfel, a la luz de una nocién mas metafisica de filosofia del arte y
mas abierta al erotismo).

22. Tricera Art, Yusuke Ohnuma.

132



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

Queremos insistir en este punto, pues es capital en la comprensiéon no
s0lo hermenéutica sino también teérica de los fundamentos y de las
argumentaciones que se sostendran respecto de nuestra hipotesis. Si
no proveemos esta aclaracion, es muy posible confundir filosofia del
arte con arte o con filosofia del erotismo o con el propio erotismo, y lo
que es peor, todo esto con la obra propiamente dicha.

Con cargo a la explicacion de Schelling de filosofia del arte, lo esen-
cial es entender que ésta otorga, en general, un modelo de compren-
sién del arte —visto como el mismo universo en la forma del arte—,
y en lo particular, describe el arte como representacion real de lo ab-
soluto mediante cosas finitas e individuales. Estas cosas finitas son las
mismas ideas que el arte lleva a la obra y que se plasman o exponen
por medio de la forma de lo particular: 1a obra de arte provista de un
mundo o absoluto o universo de ideas de representacion. En el caso
del artista japonés, se trataria de las ideas concernientes al “mundo”
del erotismo expuestas en las dos obras analizadas, de manera que la
filosofia del arte que intentamos poner en liza se propone ratificar que
tal idea, la de un erotismo convertible en sensualidad, obscenidad o
porno, se materializa como particular, es decir, como representacion
real de lo absoluto o del universo que concibe Ohnuma mediante una
cosa individual y finita como sus acrilicos.

Superficies puras y colores planos y fluorescentes

Es inobjetable que el pop art cifra una de sus claves en su particular
uso del color (eso ya lo postulamos en la introduccién). Lo que resta,
pues, es demostrar tanto en Blue Nude (Figura 1) como en Bed (Figura
2) que los colores vibran y que cumplen con el resto de las prerrogati-
vas cromaticas de este estilo. Veamoslo con detalle.

Los colores de ambos acrilicos énos dejan en un estado cercano a la
estupefaccion? ¢Simplifican, con sus tonalidades, las formas que las

133



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

modelos transforman en poses de desnudez o semidesnudez? Y, por
altimo, ¢dan una pista de cierta estética de la publicidad o del cémic?

En primer lugar, la extrafia mezcla de sencillez y sofisticacién de los
azules y celestes que luce la mujer sin rostro de Blue Nude, en un to-
ples que la muestra moviéndose con soltura y extrema sensualidad,
tiende a sorprendernos precisamente por una belleza que consolida,
ademas, el fondo azul Francia y los tonos hueso y blanco de parte de
su tonificado abdomen y de su muslo izquierdo, y del contorno de
sus senos, de su hombro y de su brazo izquierdo; sobresale ademas
la combinacién azul y blanco grisaceo en lo que se ha alcanzado a
pintar de su melena.

Es probable que el contraste, reduciendo el argumento, entre el
celeste y el blanco sea lo que “colapse” la contemplacidon estética
del observador. Mas no por la mera juntura de las dos tonalidades
que vemos a menudo en nuestro entorno, no s6lo de banderas o de
marcas o productos, sino particularmente por las estructuras que
Yusuke Ohnuma logra insertar en la propia simpleza del cuerpo:
segmentos, bandas y pequefias circunferencias (el ombligo y los
pezones) que parecen formar parte de la anatomia natural de la
modelo. Bien podria decirse que el artista, debido a la quimica de
sus colores y formaciones, reconstruye una nueva naturaleza del
cuerpo femenino.



YUSUKE OHNUMA: EL. HOMBRE KABUKI

Figura 1: Blue Nude

Nota: Blue Nude (2023), Yusuke Ohnuma, acrilico sobre papel (comunicacién personal via Instagram del 19 de abril de
2025). La pintura a color puede consultarse en la edicién electronica, disponible en xipetotek.iteso.mx
Tlustracion: Yusuke Ohnuma

135



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

En Bed ocurre algo muy similar, aunque aparentemente méas explici-
to. La dualidad celeste/blanco pasa a convertirse en una polifonia de
tonos que van desde el amarillo mantequilla hasta el verde periquito,
pasando por el rojo, el naranjo, el colorete, algtin tipo de azul, el
amarillo platano, el narciso, y el verde césped, que ocupa el vistoso
rectangulo justo encima del sexo de la modelo.

El punto es que, por alguna razén —suponemos relacionada con la
técnica en la que se ha especializado este artista—, la pintura ad-
quiere una inexplicable y bellisima imagen fluorescente. Es, enton-
ces, la presenciacion exotérica de los tonos utilizados por Ohnuma,
la primera linea de fuego con la que el pop art logra ese modo de
estupefaccion estética que sentimos con la individualidad y finitud
de sus obras.

Ahora bien, sobre la pregunta pendiente acerca de la probable re-
lacion entre los acrilicos y el mundo de la publicidad o del comic,
nos remitiremos, dejando de lado la variada y documentada historia
del comic, a una breve lista de marcas relativamente conocidas a
escala global que expresa perfectamente un largo romance entre
los colores implicados en ambas pinturas. Por el lado de Blue Nude,
tenemos el azul/celeste y blanco en Samsung, Intel, Visa, Nokia,
Volkswagen, BMW, IBM, Bell, Fox, Philips, Mazda, General Electric,
Ford, Facebook y un largo etcétera. Por el de Bed, tenemos total o
parcialmente a McDonald’s, Shell, Lays, Ferrari, FLIX, Pirelli, Lipton
y DHL, entre varias otras.

Ahora, el argumento es mas bien analégico y no apodictico, pues
no es verdad que sintamos esa especie de placer kantiano en la
contemplacién de Bed porque aquellas marcas nos han demostrado
la belleza universal de sus disefios. Simplemente han ofrecido una
demostracion (de la que seguramente nos hemos dado cuenta a pos-
teriori) de que los colores de la obra son parte del branding global



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

y que, por ende, estamos frente a una expresioén que tiene del pop
art 1o mas importante: un colorido planetario que se correlaciona
de forma evidente con el mundo también planetario del consumo.

¢Sensualidad, obscenidad, porno?

Esta pregunta, que parece un dardo lanzado a la humanidad por los
acrilicos de Yusuke Ohnuma, presenta un cierto axioma diferido tanto
en Blue Nude como en Bed.

En el caso de Blue Nude nuestra hermenéutica sugiere que Ohnuma
ha construido una verdadera obra de arte fundamentada en la no-
cién de sensualidad. Y esto es asi porque es toda la sensibilidad o
sensualidad de la modelo la que esta en juego, en esa pose de semi-
desnudez que el japonés le ha querido transferir con esa alquimica
combinacidn celeste/blanco: su sensualidad como modelo universal
del pop art, pero, ademas, interviene el “saber” de esta sensualidad.

Por una parte, y parafraseando a Bataille, se diria que el erotismo,
y con él, la misma sensualidad, han sido fijados resueltamente, pri-
mero, en la regidon de la experiencia interior; y segundo, casi en un
primerisimo primer plano, en el mundo de los objetos: la anatomia
de la modelo y su calzdén azul en tono vaquero se nos vienen casi
encima, saltindose, como afirma Bataille, cualquier tipo de prohi-
bicién. Nadie ha aceptado, pues, y desde luego que no lo hara (al
menos nadie que ame el arte y acepte los mensajes del pop art) la
prohibicién del deseo y del objeto perturbador, asi como de la pro-
pia perturbacién, precisamente porque no estamos en el universo
de la ciencia ni de la religion, sino en el ombligo del arte.

Por otra parte, notamos que el sentido er6tico de las formas de la
modelo de Blue Nude esta vinculado a la disipacién de esa pesadez
natural que recuerda el uso material de los miembros. Es decir,



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

cuanto maés irreales son las formas (una combinacién de dos co-
lores que reemplaza todo tipo de tonalidad natural de la anatomia
de la joven y un conjunto de estructuras pintadas que imitan las
partes de un ciborg), menos claramente estian sujetas a la verdad
animal y mejor responden a la imagen sumamente extendida de
la mujer deseable.

Paraddjicamente, la belleza negadora de la animalidad que despierta
ese deseo lleva, en su exasperacion —remata Bataille—, a la exaltacion
de esas mismas partes animales. Y eso, no cabe ninguna duda, equivale
a la explosidn estético-animal de la sensualidad, por no decir abierta-
mente al deseo de la carne.

No ocurre lo mismo con Bed, donde no s6lo cambian los colores del
acrilico, sino donde ademas es la propia modelo la que se representa
en una pose virtualmente porno, aunque tratada con todos los de-
coros y filigranas de una obra del pop art y, encima, mediante una
técnica basada en colores ultraplanos y ultravivos, llenando, como
un lego, todos los espacios del cuadro. Sin andarnos por las ramas
o con eufemismos, digamos que estamos ante una escena que va
mas alla de lo sensual y que nos deja dentro, si no al borde, de una
representacién posiblemente masturbatoria, tematica que, por lo
visto en el encuadre tedrico, no tiene nada de raro ni anecdotico en
la fantasia pop de Yusuke Ohnuma ni en el de la propia filosofia del
arte o, menos aun, en la del erotismo.

Primero, hay una pose del todo explicita de la modelo, sentada con
sus muslos abiertos y casi de semicostado, como liberando su brazo
y mano derechas para la maniobra que en su momento ha referido
Oyarzun sobre los embates de Didgenes de Sinope. Segundo, el rec-
tangulo verde pintado sobre la pelvis de la figura —y ésta seria una
metafora principal de acuerdo con nuestra apuesta hermenéutica—
cumple precisamente una funcién, digamoslo asi, de pixelado en la



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

exposicidon de la imagen, pues de lo contrario, y siguiendo nuestra
interpretacion, seria entrar de lleno en el porno de tipo explicito.

Desde la 6ptica conceptual, tanto Bataille como Baudrillard y Oyar-
zGn nos aportan elementos decisivos para sostener esta suposicion.
Bataille nos ha dicho que la obscenidad en la ordenacién de las
imagenes clave de la actividad sexual (y un ejemplo paradigmatico
es lo que sugiere Bed) termin6 de ahondar el abismo que separa
el misticismo religioso del erotismo, una suerte de cesura entre el
amor divino y el amor carnal. Baudrillard, a su vez, sitia al porno
en un raro tren a medio camino entre lo real y lo hiperreal, justo lo
que esta sucediendo en Bed.

En principio, el porno seria el horizonte de la produccion estética del
acrilico, dado que, como sostiene el fildsofo de Reims, el voyeurismo
del porno no es un voyeurismo sexual, sino un voyeurismo de la re-
presentacion y de su pérdida.

139



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOF{A Y HUMANIDADES e ITESO ® ANO 34 ¢ N© 123

Figura 2: Bed

Nota: Bed (2023), Yusuke Ohnuma, acrilico sobre papel (comunicacién personal via Instagram del 25 de abril de 2025).
La pintura a color puede consultarse en la edicion electrénica, disponible en xipetotek.iteso.mx
Tlustracion: Yusuke Ohnuma

Es decir, la propia técnica del acrilico sobre papel se lanzaria a la tarea
estético-erdtico—-ontoldgica de salvar de su pérdida o de su desecho
0, incluso, de su no representaciéon al voyeurismo del porno, donde,
es obvio, los voyeristas seriamos cada uno de nosotros. ¢<Lo somos
realmente?



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

No obstante, el mismo Baudrillard nos espabila de esta cavilacién al
sentenciar que en definitiva la obscenidad no es el porno, porque sen-
cillamente la obscenidad atin tiene un contenido sexual de transgresion
y perversion, que es exactamente lo que Yusuke Ohnuma ha querido
mostrar con su modelo de rostro casi inexistente y labios semiabiertos
pintados de ultrarrojo.

Finalmente, Oyarzin, sobre las practicas onanisticas de Didgenes,
nos dio un argumento sobre la magnitud del cinismo implicado en
la relacion entre physis, némos y perversion. Si entendemos bien su
tesis, solo se pervierte cuando este deseo quebrado o quebrantable es
interiorizado bajo la imposicién del némos, es decir, bajo la tutela de
las normas sociales, como, por ejemplo, ciertas ortodoxias estéticas
ligadas a determinados coleccionistas o curadores de museos de algtin
tipo. De hecho, la célebre escena de Didgenes autosatisfaciéndose en el
agora pone el énfasis ahora en la analogia con el hambre insatisfecha 'y
no en la masturbacién misma (como deseo sexual truncado).

De ahi que, si nuestra suposicion es acertada, esto es, que la modelo
esta retratada en alguna etapa de una practica onanistica —virtual o
performativa—, lo que menos podemos decir de la imagen es que se
trata de una visién obscena. Por lo pronto, desde la perspectiva de
la secta de Di6genes, se trataria, mas bien, de una respuesta animal
que de algin modo libera a la practicante de la opresién de la norma.
Como observa Leopoldo Tilleria Aqueveque: “Ahora, si en Didgenes
prevalece la idea de una naturaleza primitiva que se constituye al
mismo tiempo como libertad (y esto es una cuestién de suyo pro-
blematica, especialmente para las filosofias de la dualidad, como la
kantiana o la hegeliana), queda claro que es el cuerpo y no la pélis el

3 23

lugar de esta experiencia”.

23. Leopoldo Tilleria Aqueveque, “Animales cinicos” en Griot: Revista de Filosofia, Universidade Federal
do Reconcavo da Bahia, Amargosa, Brasil, vol. 21, N2 1, 2021, pp. 341-353, p. 344-

141



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

No deja, pues, de ser paraddjico el comentario que hace Tricera sobre
el imaginario de Ohnuma, al que se muestra méas a tono con una mirada
aun mas liberal que la de los cinicos, es decir, mas alla de la cesura entre
physis y némos, y también mucho més cerca de una estética como resu-
midero de una cabafa abandonada en medio de la nada. De hecho, una
de las configuraciones explotadas por nuestro artista seria justamente
aquélla de “actrices pornograficas retorcidas”:

Para él [Yusuke Ohnumal, una pintura no es algo sublime ni bello,
sino algo asi como el excremento de un cerebro mediocre incapaz
de almacenar la ingente cantidad de imagenes que ve en su vida
cotidiana. Y las pinturas, que a primera vista parecen explotar con
facilidad, existen en medio de una sociedad moderna que podria
calificarse de basurero de imagenes, manteniendo a duras penas un
precario equilibrio.*

Conclusiones

Hay tres reflexiones que quisiéramos dejar a modo de consideracio-
nes finales:

12. No se ha insistido lo suficiente en que las dos obras seleccionadas
en este trabajo son s6lo una pequefia muestra de los varios leitmo-
tiv a los que Ohnuma ha dedicado su pintura. Asi, en su cuenta de
Instagram, @daigtokku, fluyen, entre otras, tematicas como natu-
ralezas muertas de las méas diversas indoles, paisajes, retratos mas
convencionales, animales y varias otras inclasificables. Lo anterior
no es banal, porque destraba o desacraliza la idea de una relacién
casi exclusiva o necesaria entre el arte pop de Ohnuma y las expre-
siones de erotismo a las que aluden algunas de sus obras, por lo
pronto, las dos que hemos analizado.

24. Tricera Art, Yusuke Ohnuma.

142



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

22, La hipoétesis inicial se ha validado suficientemente, al constatarse
que en efecto parte de la obra de Yusuke Ohnuma (las dos obras de la
muestra) puede interpretarse desde la teoria del erotismo a partir de
los desarrollos de Bataille, Baudrillard y Oyarzuan.

No hay argumentos para afirmar que se trata en Bed de la imagen de una
“actriz pornografica retorcida”, pero si para inferir que lo que muestra la
pintura es una practica performativa que la modelo de Ohnuma insintia
en medio de una sociedad moderna que podria calificarse de basurero de
imégenes. Desde este prisma, la eventual accién onanistica seria parte,
indefectiblemente, de una acumulacién cotidiana de excrementos de
imagenes que viene a consolidarse, gracias a la mirada desenfadada del
japonés, en la policromia del acrilico y en la pose ultrasugerente de Bed.
Se trataria, por arriesgar un nombre ad hoc y con un guifio a Oyarzun,
de la “expresidn pictérica de una sensualidad animal y fluorescente”.

En cuanto a Blue Nude, y siguiendo a Bataille, notamos que cuanto mas
irreales son las formas del acrilico (una mezcla de azules, calipsos y
celestes que reemplaza cualquier tonalidad natural de la anatomia de la
joven y un conjunto de estructuras que imitan las partes de un ciborg),
menos claramente estan sujetas a la verdad animal y mejor responden
alaimagen de la mujer deseable.

32, Por ultimo, enumeramos las metaforas de raiz que aparentan ser las
més relevantes en términos de los resultados del estudio o que, por
lo menos, pueden ser una base para otra investigacion, sobre todo en
cuanto a los limites del tamano de la muestra o de los topicos elegidos
dentro del amplio universo estético de Yusuke Ohnuma.

1. El porno y la obscenidad: Adan y Eva expulsados del Paraiso re-
presentacional del erotismo.

2. La mezcla del acrilico y de colores flior como la piedra filosofal
de una prodigiosa estética de la sensualidad.

143



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

3. El toples y la insinuacién de una practica masturbatoria: excre-
mentos de imagenes llevadas al estatus de arte por una imaginaciéon
animal y fluorescente.

4. Las modelos desnudas de Yusuke Ohnuma o la expresion secreta
o codificada del teatro tradicional Kabuki.

5. El pop art de Yusuke Ohnuma, la caja negra del erotismo. X

Fuentes documentales

Bataille, Georges, El erotismo, Tusquets, Barcelona, 2000.

Baudrillard, Jean, De la seduccion, Catedra, Madrid, 2000.

Flyvbjerg, Bent, “Five Misunderstandings About Case-Study Research”
en Qualitative Inquiry, Sage Publishing, Thousand Oaks, Estados
Unidos, vol. 12, N? 2, pp. 219-245.

Griffero, Tonino, “‘Por qué el arte y no, mas bien, la filosofia? Notas
marginales a la primera ‘estética’ de Schelling” en Vattimo, Gianni
(Comp.), Filosofia y poesia: dos aproximaciones a la verdad, Gedi-
sa, Barcelona, 1999, pp. 129-151.

Mancilla Troncoso, Sandro, “Interpretacion y fe: una breve presenta-
cién de la hermenéutica teoldgica de Paul Ricoeur” en Teologia
y Vida, Facultad de Teologia/Pontificia Universidad Catdlica de
Chile, Santiago de Chile, vol. 47, N2 4, 2000, pp. 531-539.

Oyarzun, Pablo, El dedo de Didgenes, Dolmen, Santiago de Chile, 19906.

Petronio, El Satiricén, Edicomunicacién, Barcelona, 1994.

Ricceur, Paul, Teoria de la interpretacién. Discurso y excedente de senti-
do, Siglo XXI/Universidad Iberoamericana, México, 2000.

Rise Art, What is Pop Art? A Guide to the Pop Art Movement, s/a, https://
www.riseart.com/guide/2352/guide-to-pop-art  Consultado 3/
VII/2025. Fuente electrénica sin paginacion.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Filosofia del arte, Tecnos, Ma-
drid, 1999.

Stake, Robert E., Investigacion con estudio de casos, Morata, Madrid,
2007.



YUSUKE OHNUMA: EL HOMBRE KABUKI

Tilleria Aqueveque, Leopoldo, “Animales cinicos” en Griot: Revista de
Filosofia, Universidade Federal do Reconcavo da Bahia, Amargosa,
Brasil, vol. 21, N2 1, 2021, pp. 341-353.

Tricera Art, Yusuke Ohnuma, s/a, https://www.tricera.net/artwork/
art-prints-and-multiples/id81050960125 Consultado 3/VIl/2025.
Fuente electrdnica sin paginacion.

Yutaka, Umemura, El teatro Kabuki, UNESCO, s/a, https://ich.unesco.
org/es/R1L/el-teatrokabukioo163 Consultado 3/VII/2025. Fuente
electrdnica sin paginacion.



El concepto ignorancia teleologica en la ética
tomista: una aproximacion desde la Suma
Teologicayla Suma Contra Gentiles

Edgar Ivan Castro Guerrero

Recepcidn: 27 de febrero de 2025
Aprobacién: 8 de mayo de 2025

Resumen. Castro Guerrero, Edgar Ivan. El concepto ignorancia teleoldgica
en la ética tomista: una aproximacién desde la Suma Teologica y la Suma
Contra Gentiles. En el presente articulo analizo el concepto de teleologia y la
nocidn de ignorancia en Toméas de Aquino. Destaco que, siguiendo a Aristé-
teles, toda creatura posee un fin intrinseco orientado hacia la bondad divina,
siendo este fin la base del orden c6ésmico y moral. Aquino diferencia entre
ignorancia invencible, que exime de culpa al individuo por estar fuera del
alcance del conocimiento, e ignorancia vencible, considerada pecado por ne-
gligencia. Ademis, en el texto exploro como la epistemologia tomista, inicia-
da en la percepcion sensible y desarrollada mediante la abstraccion, limita el
conocimiento humano de lo inmaterial y de los fines tltimos. La ignorancia
teleoldgica se concibe como la carencia de entendimiento del propdsito ulti-
mo de las acciones, lo que afecta la moral y la realizaciéon de la felicidad. Asi,
la integracion de teleologia e ignorancia en Aquino revela la importancia del
conocimiento adecuado para orientar la accién humana hacia el bien supre-
mo. En suma, es fundamental.

Palabras clave: teleologia, ignorancia, moralidad, epistemologia, fin dltimo,
Tomas de Aquino.

Maestro en Filosofia Aplicada por la Universidad Vasco de Quiroga. Profesor en la Universidad del
Centro de México. edgar.castro2504@gmail.com



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Abstract. Castro Guerrero, Edgar Ivan. The Concept of Teleological Ignoran-
ce in Thomist Ethics: An Approach from the Summa Theologica and the Sum-
ma Contra Gentiles. In this article I analyze the concept of teleology and
the notion of ignorance in Thomas Aquinas. I point out that, according to
Aristotle, every creature has an intrinsic end directed toward divine good-
ness, and that this end is the basis of the cosmic and moral order. Aquinas
distinguishes between invincible ignorance, which relieves individuals from
blame when they have no access to the knowledge in question, and vincible
ignorance, considered a sin of negligence. Furthermore, in the text I explore
how Thomist epistemology, which starts with sensory perception and deve-
lops by abstraction, limits human knowledge of the immaterial and of ulti-
mate ends. Teleological ignorance is conceived as a lack of understanding of
the ultimate purpose of actions, which affects morality and the attainment of
happiness. Thus, the integration of teleology and ignorance in Aquinas re-
veals the importance of adequate knowledge to orient human action toward
the supreme good. In short, it is fundamental.

Keywords: teleology, ignorance, morality, epistemology, ultimate end, Thomas
Aquinas.

Sin lugar a dudas, uno de los pensadores més influyentes a lo largo de la
historia de la filosofia —y no sélo de la filosofia, sino del pensamiento
cristiano en general— ha sido Tomas de Aquino (1225-1274 d.C.). Gra-
cias a €l se desarroll6 una importante contribuciéon al pensamiento
teologico de la época, ya que fue el periodo de las grandes “sintesis” o
“sumas”, en el que principalmente el pensamiento clasico aristotélico
tomo gran relevancia no solamente en pensadores cristianos (quienes
lo sistematizaron con maés rigor en la teologia cristiana), sino también
arabes. En esta sintesis de la razén y la fe sobresale Aquino por su cla-
ridad de pensamiento y por haber armonizado la filosofia clasica con
la teologia, en un corpus sélido y coherente que sigue siendo referencia
para filésofos y tedlogos.

En este breve articulo se buscara desarrollar un concepto relevante a
partir de las notas de Aquino en sus dos obras principales. Se trata del
concepto ignorancia teleoldgica. Su relevancia reside en el impacto que
tiene en la moralidad individual y colectiva, en la formulacidn ética y
en la orientacion de la accién hacia la consecucion del bien supremo. Se

147



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

propone asi un concepto que no se encuentra textualmente en la obra
de Aquino, pero que, sin duda alguna, puede desarrollarse a partir de
sus postulados. Esto deja algunas preguntas que se espera abordar a lo
largo del texto: équé es la ignorancia teleoldgica?, ése puede hablar de una
definicion clara del concepto ignorancia teleolégica en la obra de Tomas
de Aquino?, ¢cudl es la relevancia de ese término?, principalmente.

Para dar respuesta a estas preguntas, el articulo trata de revalorizar
la contribuciéon de Tomas de Aquino en el campo de la ética y la epis-
temologia, al ofrecer una interpretacién renovada de su concepcioén
teleoldgica, ubicando en la ignorancia teleolégica la raiz de la reflexion
ética. El analisis tomista, que articula las nociones aristotélicas fin y
propdsito con la distincién propia de Aquino entre ignorancia invenci-
ble e ignorancia vencible, permite comprender con profundidad cémo
la falta de conocimiento del fin dltimo afecta la accién moral y la con-
figuracién de normas éticas en la sociedad. La propuesta es pertinente
en un contexto contemporaneo en el que se debate la recuperacion de
una teleologia auténtica frente a visiones reduccionistas y materialis-
tas, aportando claridad conceptual y enriqueciendo el didlogo entre
tradicién y modernidad.

Teleologia en la Suma Teoldgica y en la Suma Contra Gentiles de
santo Tomas de Aquino

El concepto “teleologia” deriva de una palabra griega télog, que sig-
nifica “fin” o “propdsito”. Tal propésito es inherente a la cosa, sin una
fuerza externa que le proyecte esa finalidad. En los trabajos de Aquino
este concepto es esencial, por una parte, para entender la naturale-
za del universo y, por otra, para comprender la naturaleza humana.
Ciertamente, no es exclusivo de él, pues ya Aristoteles hablaba de
una finalidad intrinseca en la naturaleza, manifestada en una de las
famosas cuatro causas, en particular en la causa final. Este la aborda



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

en su Metafisica, que definird como ciencia de la verdad.' Aqui Tomas,
siguiendo a Aristoteles, afirma que todo ser tiene un fin dltimo al cual
tiende de forma natural. Por eso, para comprender la teleologia en
aquél es necesario explorar su origen en éste.

Es necesario distinguir en un primer momento entre operacion, ac-
cion, acto y acto humano, ya que cada uno de estos términos sefiala
diferentes niveles de intencionalidad y conocimiento en el proceder
de un ente, lo que resulta fundamental para comprender y evaluar el
concepto que se busca desarrollar en este trabajo. En la operacion,
que se define como un movimiento natural, no interviene un proce-
so de deliberacién ni la voluntad; por lo tanto, una “ignorancia” que
se relacione con procesos meramente naturales no es moralmente
imputable. Esta nocién se aplica, por ejemplo, a los procesos na-
turales, como el crecimiento de una planta o el movimiento de un
cuerpo, en los que la actualizacidén se da de manera automatica, sin
que la voluntad medie, y tanto la generacidén como la actualizacién
de la potencia suceden por la fuerza.” En contraste con la accidén vy,
en particular, con el acto humano, que si involucran la deliberacién
y la eleccidn consciente del fin. Si en estos casos el agente actiia sin
comprender o sin orientarse hacia el fin dltimo, se configura la ig-
norancia teleoldgica. Aquino apunta que s6lo aquellos actos que se
realizan con conocimiento y voluntad deliberada pueden evaluarse
en términos morales.’ En este sentido, la accidén no es simplemente la
realizacion de un proceso natural, sino que implica una orientaciéon
consciente hacia un objetivo determinado. El acto humano involucra
dos elementos esenciales: la deliberacién racional y la voluntad.

1. Aristoteles, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994, p. 22 (11, 1).

2. Tomds de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1968, pp. 85-86
(libro 111, cap. I1).

3. Tomés de Aquino, Suma de teologia. II: Parte I-11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1989, p. 102
(I-11 ae, q. 6, a. 1, resp.).

149



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

La teleologia en Aquino no se limita solamente a los seres huma-
nos, sino que incluye a todo el universo, en la que cada uno de los
elementos que la conforman tiene un propdsito establecido por
Dios. En este sentido, esa teleologia establece en el mundo una
racionalidad y un orden inherentes a la creacién divina. En la Suma
Teolégica, parte I, cuestion 2, articulo 3, Aquino desarrolla las vias
para la demostracion de la existencia de Dios y expresa lo siguiente
respecto de la quinta via:

La quinta se deduce a partir del ordenamiento de las cosas. Pues
vemos que hay cosas que no tienen conocimiento, como son los
cuerpos naturales, y que obran por un fin. Esto se puede comprobar
observando cémo siempre o a menudo obran igual para conseguir
lo mejor. De donde se deduce que, para alcanzar su objetivo, no
obran al azar, sino intencionadamente. Las cosas que no tienen co-
nocimiento no tienden al fin sin ser dirigidas por alguien con cono-
cimiento e inteligencia, como la flecha por el arquero. Por lo tanto,
hay alguien inteligente por el que todas las cosas son dirigidas al
fin. Le llamamos Dios.*

Tomés, en sintonia con estas ideas, afirma que la teleologia no tini-
camente explica la finalidad de los fendmenos naturales, sino todo
lo que engloba al mundo creado. Para él, s6lo Dios es el fin Gltimo
de todas las cosas, y todo el universo esta ordenado hacia El como
su propdsito dltimo. Por eso, en la concepcién tomista, Dios no nada
mas es creador y disefiador del orbe, sino también es su sentido y
meta final. Por lo tanto, todos los seres, tanto animados como ina-
nimados, estin impregnados por un proposito dado por El Creador.
Esta idea presupone y engloba también las leyes de la naturaleza
que rigen el cosmos, las acciones humanas y las estructuras sociales,
etcétera. Todo esta ordenado a El.

4. Tomas de Aquino, Suma de teologia. I: Parte 1, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2001, pp. 112-113
(1, q. 2, a. 3, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

La finalidad de los fenémenos de la naturaleza, en su orden y regulari-
dad observable y medible, revela también una inteligencia ordenadora
detras de ellos. Plantas y otros seres vivos crecen y se reproducen
siguiendo regularidad y patrones que aseguran la continuidad de la
vida en el mundo vegetal y permiten sobrevivir en el mundo animal.

Todo agente obra por un fin, en caso contrario no se seguiria de
su accién un determinado fin, a no ser casualmente. Ahora bien,
uno mismo es el fin del agente y del paciente en cuanto tales, pero
de forma distinta, pues uno y lo mismo es lo que el agente inten-
ta transmitir y lo que el paciente intenta recibir. Sin embargo, hay
algunos agentes que obran y reciben la accién al mismo tiempo y
éstos son agentes imperfectos, a los que les corresponde que, aun
cuando actten, intenten conseguir algo. Pero al primer agente, que
es exclusivamente activo, no le corresponde actuar para adquirir
algun fin, sino que tan s6lo intenta comunicar su perfeccion, que es
su bondad. En cambio, todas las criaturas intentan alcanzar su per-
feccion que consiste en asemejarse a la perfeccion y bondad divinas.
Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas.’

Como Aquino afirma, “omne agens agit propter finem”.” En este senti-
do, la finalidad de la realidad no es meramente accidental, sino que es
algo propio de la misma naturaleza del agente, siguiendo el orden y el
propoésito antes expuestos. En esta parte Aquino presenta una distin-
cidn entre agente y paciente, en la que ambos, de cierta manera, buscan
el fin de la realidad, aunque de maneras distintas: el agente trasmite
algo, mientras que el segundo recibe algo. Esta diferencia es decisi-
va para comprender la accién en la creacion. Los agentes imperfectos
obran y reciben la accién al mismo tiempo, y buscan alcanzar algo a
través de ella. En contraste, el primer agente, causa incausada, motor
inmévil (el cual es Dios) no actda para llegar a un fin ni por la influen-
cia de un agente externo que lo mueva; por eso mueve sin ser movido.

5. Ibidem, p. 446 (1, q. 44, a. 4, resp.).
6. “Todo agente acttia en pos de un fin”.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Dios es el primer agente, es exclusivamente acto puro y su accidén no
se dirige a adquirir algo, sino a comunicar la perfeccién que de suyo
ya posee. Esta idea se fundamenta en la nocién de que Dios es absolu-
tamente perfecto en si mismo.” La perfeccion divina no necesita nada
fuera de si misma, sino que se expresa en la comunicacion de su bondad
y perfeccion en la creacion. De ahi que la conclusion de la cita anterior
(“Por lo tanto, la bondad divina es el fin de todas las cosas”) sintetiza
la vision teleoldgica de Tomas de Aquino. En él, como se ha visto, se
considera que la creacidn esta siendo constantemente atraida por la
bondad divina, como un iman que atrae las cosas hacia si. Esta misma
perfeccion final, a la cual se orienta la creacidn, establece un orden
cosmoldgico y moral que subraya la coherencia y la racionalidad de la
creacion. En la Suma Contra Gentiles encontramos la misma idea de
la perfeccion divina:

Aunque los seres que existen y viven son mas perfectos que los que
Unicamente existen, sin embargo, Dios, que no es otra cosa que su
propio existir, es el ser de universal perfeccion, no faltindole ningin
género de nobleza [...]. Es necesario que encontremos en Dios, en
grado mucho mas eminente, todas las perfecciones de cualquler
ser, y no al contrario. Dios, por consiguiente, es el Ser perfectisimo.’

Dentro de la obra, Tomds de Aquino sigue la misma reflexiéon con
respecto a la teleologia en la creacion: argumenta en el capitulo IT del
libro IIT que todo agente obra con un propoésito definido, independien-
temente de si éste tiene un conocimiento consciente de tal fin. Con-
signa algunos ejemplos de la naturaleza y de la accién humana para

7. “Dios es tenido como primer principio, pero no material, sino como causa eficiente; y por eso es
necesario que sea perfecto en grado sumo. Pues, asi como la materia en cuanto tal esti en potencia,
del mismo modo el agente en cuanto tal esta en acto. De ahi que el primer principio activo precisa
en grado sumo estar en acto; y consecuentemente también en grado sumo ser perfecto. Pues se dice
que algo es perfecto en cuanto que esta en acto. Se llama perfecto a lo que, de cuanto requiere su
perfeccion, nada le falta”. Ibidem, p. 123 (1, q. 4, a. 1, resp.).

8. Tomas de Aquino, Suma contra los gentiles. I, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1952, p. 168
(libro 1, cap. 28).

152



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

demostrar que cada accidn esta dirigida hacia un fin especifico, lo que
pone en evidencia una estructura teleoldgica intrinseca en el universo:

En los seres que obran manifiestamente por un fin, llamamos fin
a aquello hacia donde va dirigido el impulso del agente; de modo
que, cuando lo consigue, se dice que ha conseguido el fin [...]. Todo
agente obra por instinto o intelectualmente. Y no cabe duda de que
los que obran intelectualmente lo hacen por un fin, puesto que con
la mente conciben lo que llevaran a cabo con la accién, y con tal
concepto previo obran, que es obrar intelectualmente. [...] Con todo
lo dicho se rechaza el error de los antiguos naturalistas, quienes
sostenian que todo se hace por necesidad de la materia, negando,
en consecuencia, la causalidad final de lo creado.’

También es importante comentar que, desde la vision tomista, el agente
produce acciones especificas, lo que demuestra que éstas no son alea-
torias. Por ejemplo, el calor produce calefaccion y el frio genera refri-
geracion. Tal especialidad de las acciones indica que cada una de ellas
guarda un propésito determinado, ya sea que concluya en un hecho
concreto o no. Dentro del capitulo I Aquino refuta la imposibilidad
de un proceso infinito en las acciones del agente. Argumenta que, si
éstas se dirigieran hacia un fin infinito, nunca alcanzarian un objetivo
final, lo cual haria imposible la finalidad porque nada se mueve hacia
algo que no puede ser alcanzado. Por lo tanto, debe existir un fin altimo
hacia el cual todas las acciones del agente se dirijan.

También en la Suma Contra Gentiles Toméas de Aquino no s6lo profun-
diza en la cuestion teleologica de la realidad, sino que le dedica todo
un libro para desarrollar la idea sobre la naturaleza de esa finalidad.
Dentro del libro I11, dedicado a la cuestion teleoldgica, Aquino asegura
que no sélo el agente obra por un fin, sino que también el fin que per-
sigue es intrinsecamente bueno.

9. Tomads de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, pp. 82-86 (libro 111, cap. 2).

153



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Ademis, se ha de demostrar que todo agente obra por el bien. Ya
hemos probado que todo agente obra por un fin, porque obra por
algo determinado. Mas lo que el agente intenta determinadamente
es, sin duda alguna, algo que le conviene; de lo contrario, no tenderia
hacia ello. Y como lo que conviene a uno es su propio fin, siguese
que todo agente obra por un bien. Fin es todo aquello que aquieta el
deseo del motor y de lo movido. Pero el aquietar el deseo es propio
del bien, dado que “bien es lo que todo ser apetece”. Luego toda
accién y todo movimiento van dirigidos al bien. [...] Todo mévil es
conducido al fin por el motor y el agente. Es, pues, preciso que el
motor y lo movido tiendan hacia el mismo término; pues lo que es
movido, como quiera que esta en potencia, tiende al acto y, por tanto,
alo perfecto y al bien, porque por el movimiento pasa de la potencia
al acto. Luego el agente y el motor, cuando obran y mueven, lo hacen
siempre por el bien."”

Aquino desarrolla dentro del capitulo IIT una argumentacién detalla-
da y légica para demostrar que los agentes obran con la finalidad de
alcanzar un bien. Ya en la Suma Teoldgica se habia anunciado que la
bondad divina mueve a toda la creacion; pero, en este sentido, ahora
la accidn del agente busca el bien. Asi, tanto la antropologia como
la cosmologia tomista orientan la realidad del universo hacia ese fin
inherentemente bueno. En ella, cada accidén y movimiento tiene una
orientacién conveniente y buena, ordenada por la bondad divina. Una
vez que Aquino ha demostrado que todo agente obra por un fin, le sigue
la demostracién de que fin es todo aquello que aquieta el deseo del motor
y de lo movido. Para ello identifica el bien como aquello capaz de satis-
facer el deseo. Esta identificacion del bien estd en consonancia con la
definicion aristotélica de bien como aquello a lo que todo ser apetece.”

Tomas de Aquino argumenta y complementa la idea anterior en el
capitulo XVI del libro III: sostiene que todo agente acttia con el pro-
posito de alcanzar un bien que le es propio y que, a su vez, le permite
ir alcanzando la perfeccion. Los seres racionales lo hacen por conoci-

10. Ibidem, pp. 86-88 (libro 111, cap. 3).
1. Aristoteles, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid, 1985, p .129 (1, I).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

miento y voluntad, mientras que los irracionales lo hacen instintiva-
mente, dirigidos por fuerzas externas. Asi, tanto los seres conscientes
como los inconscientes estan ordenados al bien como su fin tGltimo.

De la misma manera estan ordenados al fin los seres que lo conocen
como los que no lo conocen; aunque los que lo conocen se mueven
por si mismos hacia el bien, mientras que los que no lo conocen
tienden hacia él como dirigidos por otro, segin se ve en el ejemplo
del saetero y la saeta. Mas los que conocen el fin se ordenan siem-
pre al bien, tomado como fin; porque la voluntad, que es el apetito
del fin preconocido, sdlo tiende a lo que tiene razén de bien, el cual
es su propio objeto. Asi, pues, incluso las cosas que no conocen el
fin se ordenan al bien como a su fin. Por lo tanto, el fin de todas las
cosas es el bien.”

Mas adelante, en el capitulo XXII, Tomas de Aquino aborda las di-
versas maneras en que se ordenan las cosas a sus propios fines. Ar-
gumenta que el fin Gltimo de cualquier ser es su propia operacion,
la cual puede manifestarse de varias formas. Por ejemplo, hay ope-
raciones que implican mover a otros, como calentar o cortar; otras
consisten en ser movidos por otros, como ser calentado o cortado, v,
finalmente, hay operaciones que son perfeccién en si mismas, como
entender, sentir y querer. Los seres que no mueven a otros, pero con-
servan su perfeccién, tienden a asemejarse a Dios en su perfeccion.
Aquéllos que mueven y obran en otros tienden a asemejarse a Dios
en ser causas. Los cuerpos celestes, que se mueven a si mismos y a
otros, buscan la semejanza divina en ambas formas, siendo causa de
generacion y corrupcion en los cuerpos inferiores, y su movimiento,
naturalmente, tiende a mantener su propia forma y lugar.”

Con este breve esbozo se puede concluir que la teleologia, segin
Aquino, tal como se presenta en la Surma Teolégica y en la Suma Con-
tra Gentiles, ofrece gran coherencia y profundidad, ya que es central

12 Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 118 (libro 111, cap. 16).
13. Ibidem, pp. 131-133 (libro 111, cap. 22).

155



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

para todo el sistema tomista, ademéas de que ayuda a comprender el
ser y sus acciones. Esto también explica la ordenacién del universo
que tiende al fin; pero no s6lo al fin sin mas, pues tal ordenacién
se centra en el hombre como fin dltimo del género. Al respecto,
Aquino comenta: “Luego si el movimiento celeste estd ordenado a
la generacién, y ésta se ordena totalmente al hombre, como fin al-
timo de este género, es evidente que el fin del movimiento celeste
estid ordenado al hombre, considerado como dltimo fin de las cosas

generables y corruptibles™."

Tomés de Aquino también distingue cuidadosamente entre el fin como
término y el fin como finalidad.” De esta manera libera el finalismo de
todo antropocentrismo y panpsiquismo.” Todo movimiento tiene un
término que lo define y lo especifica,” ya que es una realidad intencio-
nal que toma sentido en su relacidon con las otras cosas. Por lo tanto, no
es necesario que el ser que se mueve conozca ese fin como finalidad. El
tener determinada una direccidn es precisamente lo que hace que un
movimiento tenga un fin. Asi, tanto si el fin es s6lo un término como
si es conocido y querido como finalidad, siempre es el bien del agente.

La acciéon misma demuestra que el fin es conveniente y beneficioso,
como ya se ha comentado antes, dejando en evidencia que todo agente
actua por un bien. El fin de la accién es también el fin del ser, y la
accién alcanza su perfeccion al completarse. De aqui se desprenden
dos consideraciones que deben tomarse en cuenta. En primer lugar,
el fin se presenta en una multiplicidad de aspectos. Por ejemplo, el

14. Idem.

15. Elfin entendido como término se refiere al punto final o al resultado hacia el cual se dirige una accién
o movimiento. La naturaleza del término es objetiva y no requiere que el agente tenga conocimiento
o intencidén de alcanzarlo. El fin como finalidad, por otro lado, implica la intencidon consciente por
parte del agente, el cual busca alcanzar un objetivo especifico. Este fin es conocido y querido.

16. Tomés de Aquino, al hacer esta distincion, libera al finalismo de la necesidad de atribuir conciencia o
intencionalidad a todos los agentes, evitando asi un enfoque antropocéntrico, en el que se humanizan
todos los actos, o un panpsiquismo, en el que se atribuye una forma de conciencia a todas las cosas.

17. Tomés de Aquino, Suma de teologia. v: Parte 11, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1994, p .76
(1 a, g.2,a.7 ad 2).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

fin al que se dirige la accidén no es necesariamente lo que el agente
pretende; el bien al que se dirige la accién es inseparable del ser
para el cual este fin es buscado; el bien al cual se dirige la accién es,
o bien extrinseco ala acciéon y dependiente de ella o independiente,
o bien intrinseco a la misma accién una vez llegada a su término (es
el caso de las operaciones inmanentes que tienen por fin un objeto 'y
su propia referencia a ese objeto). En segundo lugar, el fin es causa de
las causas, ya que, sin una intencién hacia un resultado determinado,
ninguna causa podria ejercer su causalidad. Sin la intencién hacia el
resultado el agente permaneceria inactivo, la materia no ejerceria
funcidon material y no adquiriria forma alguna. “Cualquier cosa tiende
como al fin, mediante su accién o movimiento, a un bien determinado,
segtin hemos demostrado (c. XVI). Pero un ser participa del bien en
la medida en que se asemeja a la primera bondad, que es Dios. Luego
todos los seres, mediante sus acciones y movimientos, tienden como

9 18

al fin Gltimo a su semejanza con Dios”.
La ignorancia en santo Tomas de Aquino

Lanocidén de ignorancia ocupa un lugar especial dentro de la éticayla
epistemologia de santo Tomas. La distincién entre los diversos tipos
de ignorancia sera fundamental para comprender su impacto en la
moralidad de las acciones humanas y la complejidad del pensamiento
de Tomas de Aquino en este ambito.

Algo central que se debe hacer en un primer momento es definir la
palabra “ignorancia”. Para Aquino es “la privacién del conocimiento
que el hombre debe de tener”.” En este sentido, su definiciéon implica
que el concepto en cuestion no es simplemente la ausencia de co-
nocimiento, sino que es asimismo la ausencia de un conocimiento
necesario o esperado para una situaciéon concreta y determinada. To-

18. Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 124 (libro 111, cap. 19).
19. Tomés de Aquino, Suma de teologia. ii: Parte I-1i, p. 601 (I-1I ae, g. 76, a. 1, resp.).

157



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

mas aborda el tema de la ignorancia en la prima secundae de la Suma
Teoldgica, en la que se tratan temas de caracter teoldgico-moral,
particularmente en la seccién sobre los vicios y pecados en general.
Es aqui, en la cuestion 76, articulo 2, donde distingue la ignorancia de
la nesciencia, al ser esta tilltima la simple ausencia de conocimiento,
que puede ser moralmente neutra; mientras que la ignorancia implica
una falta de conocimiento que deberia estar presente en el sujeto y
que puede tener implicaciones morales y practicas.

La ignorancia difiere de la nesciencia en que la nesciencia denota
mera negacion de conocimiento; por ende, si uno no posee el co-
nocimiento de algunas cosas, se puede decir que no las sabe, y en
este sentido pone Dionisio nesciencia en los angeles [...]. Mas la
ignorancia implica privaciéon de conocimiento: esto es, cuando le
falta a uno el conocimiento de aquellas cosas que tiene aptitud para
conocer por su naturaleza. Y algunas de éstas estd uno obligado a
saber: aquellas sin cuyo conocimiento no puede cumplir bien el acto
debido. Por consiguiente, todos estan obligados a saber en general
las cosas de la fe y los preceptos universales del derecho; y cada
uno, las cosas tocantes a su estado u oficio. Mas hay ciertas cosas
que, aunque uno sea naturalmente capaz de conocer, sin embargo,
no estd obligado a saberlas, excepto en algun caso, los teoremas de
la geometria y los singulares contingentes.”

Tomdas de Aquino distingue dos tipos de ignorancia: la invencible y
la vencible. La primera no puede ser superada por el sujeto, inde-
pendientemente de sus esfuerzos. En otras palabras, es un tipo de
ignorancia que la persona no tiene capacidad de evitar en absolu-
to. Excusa al individuo de la culpa moral, ya que no se espera que
actie con un conocimiento fuera de su alcance real. La segunda, la
ignorancia vencible, es aquélla que puede ser superada con esfuerzo
razonable. Aquino sostiene que esta ignorancia es pecado y que no
excusa al individuo de la responsabilidad moral, ya que debi6é adquirir
el conocimiento necesario para evitar el error.

20. Ibidem, pp. 602-603 (I-1I ae, q. 76, a. 2, resp).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Ahora bien, es evidente que cualquiera que descuida tener o hacer
lo que esta obligado a tener o hacer, peca por omisioén. Por lo tan-
to, la ignorancia de aquello que uno debe saber es pecado por la
negligencia. Mas no se le imputa a uno como negligencia el que no
sepa aquello que no puede saber. De ahi que la ignorancia de esto
se llame invencible: porque no se puede superar por el empeio (o
diligencia). Y por eso tal ignorancia, no siendo voluntaria, ya que no
estd en nuestra facultad el superarla, no es pecado. Por lo cual es evi-
dente que ninguna ignorancia invencible es pecado. Mas es pecado
la ignorancia vencible si es respecto de aquellas cosas que uno esta
obligado a saber; pero no si es de lo que no est4 obligado a saber.”

A todo lo anterior es necesario afiadir un tercer elemento que conviene
precisar: para santo Tomas era algo muy evidente (como se aborda en
la cuestién 76 de la prima secundae de la Suma Teoldgica) el hecho de
que la ignorancia haya llevado a muchas personas a actuar mal. Ya se
ha distinguido la ignorancia de la nesciencia, pero también tiene que
distinguirse aquélla del error. Estos tres estados (ignorancia, nescien-
ciay error) comparten una falta de conocimiento, aunque presentan
diferencias sutiles, siendo el error el mas grave, ya que implica un nivel
superior de ignorancia. Mientras que la ignorancia significa simple-
mente no conocer algo que se deberia saber, pero sin emitir juicios
sobre ello, el error surge cuando se emiten juicios sobre lo que se des-
conoce, tomando lo falso como verdadero, y lo verdadero como falso.”

Ademads de lo antedicho, santo Tomds hace una nueva distincion
cuando habla de la ignorancia en relacién con la voluntad: existe
ignorancia concomitante o posterior a la voluntad, e ignorancia an-
terior a la voluntad, ambas dentro de la ignorancia vencible. Esto
lo precisa en el articulo 8 de la cuestion 6, de la prima secundae de
la Suma Teoldgica. La ignorancia concomitante ocurre cuando una

21. Idem.

22. “[...] en algunos individuos la raz6n esta corrompida por la pasion, por un vicio o por una mala dispo-
sicién en su naturaleza: es por este motivo que el robo entre los germanos no era considerado como
malo, segin refiere Julio César, aun cuando se trata de algo expresamente contrario a la ley natura”.
Ibidem, pp. 735-736 (I-11 ae, q. 94, a. 4, resp.).

159



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

persona realiza un acto sin saberlo, pero, incluso si lo supiera, no
dejaria de realizarlo. En este caso, la ignorancia no induce a querer
el acto en si, sino que simplemente acompana la accién. Por ejem-
plo, si alguien quiere matar a un enemigo vV, sin saberlo, lo mata
mientras esta de caceria, la ignorancia no causa el acto voluntario.
Seguin Aquino, esta ignorancia no produce lo involuntario porque
no genera algo que es contrario a la voluntad; mas bien, causa lo
no voluntario, ya que no se puede querer en acto lo que se ignora.
Esta distincidn es fundamental para comprender como ciertos actos
pueden ser moralmente neutros o menos culpables debido a la falta
de conocimiento especifico sobre la accién realizada.

[La ignorancia es concomitantemente], cuando versa acerca de lo
que se hace, pero, aunque se supiera, no dejaria de hacerse. En este
caso la ignorancia no induce a querer hacerlo, sino que ocurre que
hay a la vez algo hecho e ignorado, como en el ejemplo puesto, cuan-
do uno quiere matar a un enemigo y lo mata sin saberlo, pensando
que mata un venado. Esta ignorancia no produce involuntario, como
dice el Fil6sofo, porque no causa algo que sea contrario a la voluntad;
sino que causa no voluntario, porque no puede ser querido en acto
lo que se ignora.”

La ignorancia consiguiente se da cuando la ignorancia misma es volun-
taria. Esto puede ocurrir de dos maneras distintas: cuando la voluntad
se dirige activamente hacia la ignorancia o cuando alguien no hace el
esfuerzo necesario para adquirir el conocimiento que deberia de tener.
La primera forma de ignorancia consiguiente se denomina ignorancia
afectada, que ocurre cuando alguien elige no saber algo para tener una
excusa de realizar el mal o para no ser disuadido del pecado. La se-
gunda forma se refiere a la negligencia en adquirir conocimiento. Este
tipo de ignorancia, que puede surgir de la pasién o del habito, también
es voluntaria porque uno no considera lo que deberia tener en cuen-
ta. Un ejemplo es ignorar los principios universales del derecho, que

23. Ibidem, p. 111 (I-1I ae, q. 6, a. 8, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

todos deben conocer. Esta negligencia se concibe voluntaria y, aunque
no causa lo involuntario estrictamente, precede al movimiento de la
voluntad para realizar un acto, lo que no ocurriria, en todo caso, si se
tuviera el conocimiento adecuado.”

Finalmente, la ignorancia antecedente se presenta cuando, sin ser vo-
luntaria, causa que una persona quiera algo que, de otro modo, no
querria. Ocurre cuando alguien desconoce alguna circunstancia de un
acto que no tiene obligacién de conocer, lo que lo lleva a realizar una
accién que no haria si tuviera el conocimiento adecuado. Un ejemplo
de esto es cuando alguien que, sin saber que hay un transetinte en el
camino, lanza una flecha y lo mata. En este caso, la ignorancia ocasiona
lo involuntario de manera total, ya que la accion realizada es contraria
a la voluntad informada del sujeto.”

Una vez aclarada la cuestion preliminar sobre el concepto de la igno-
rancia en Tomas de Aquino queda revelado su impacto en la morali-
dad humana. Aquino sistematiza la comprension del concepto con la
meticulosa distincion previamente desarrollada, que no sélo refleja la
agudeza filoséfica de Santo Tomas, sino que también devela su compro-
miso con el comportamiento humano. Es importante también subrayar
la interrelacidn entre conocimiento, voluntad y moralidad.

Nocion preliminar de ignorancia teleoldgica en Tomas de Aquino

Como ya se ha visto, el tema de la ignorancia es una parte integral de
la ética y la epistemologia tomista, y se manifiesta en una red bastan-
te compleja de distinciones que trata de comprender su impacto en
la moralidad humana y en la direccién hacia un fin dltimo. Aunque

24. Idem.
25. Ibidem, p. 112 (I-1I ae, q. 6, a. 8, resp.).

161



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

explicitamente no se encuentra en la doctrina tomista un concepto
textual de “ignorancia teleoldgica” si se puede desarrollar a partir de
sus postulados, que se siguen naturalmente de sus puntos reflexivos
sobre la finalidad y la moralidad de las acciones humanas.

Tomando como base las nociones antes presentadas, se puede integrar
un concepto llamado ignorancia teleolégica, que se construye a partir
de laintegracion de la teleologia y 1a teoria de la ignorancia tomista. En
este sentido, ignorancia teleoldgica se refiere a la falta de conocimiento
sobre el fin Gltimo de una accién o de la naturaleza misma de un ser,
que deberia estar presente para que tal accién sea moralmente correc-
ta. En este sentido, y tomando en consideracion que la finalidad Gltima
y la felicidad abordadas desde la ética tomista no pueden tratarse como
elementos independientes, la ignorancia teleoldgica afecta directamen-
te el actuar humano y la consideracion misma de la felicidad.

Para dejar en claro lo anterior se retomara una breve reflexion sobre el
fin ltimo en el hombre, ya que, en toda accién deliberada, éste acttia
con un fin especifico en mente y orienta sus acciones libremente hacia
él. Esto sirve de fundamento y, a su vez, se fundamenta en la premisa de
que cada accion realizada por una capacidad inherente al ser humano
esta dirigida de acuerdo con su objeto: “Ahora bien, todas las acciones
que proceden de una potencia son causadas por ella en razén de su ob-
jeto. Pero el objeto de la voluntad es el bien y el fin. Luego es necesario
que todas las acciones humanas sean por un fin”.* En este contexto,
el objeto de la voluntad es el fin y el bien, como ya se ha sefialado. La
consideracion del fin dltimo no puede ser evitada, ya que se basa en
la imposibilidad de un progreso infinito, tanto en el orden de los fines
como en el de las causas eficientes.

26. Ibidem, p. 38 (I-1I ae, q. 1, a. 1, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Toda accién humana consciente se realiza con un fin en mente. Este fin
ultimo, ademaés de ser un bien supremo y completamente satisfactorio,
polariza y unifica la multiplicidad de actos e intenciones particulares,
otorgando a la existencia humana su coherencia interna. La nocién de
fin Gltimo implica, de manera inherente, un bien perfecto que no deja
lugar a deseos ulteriores. Asi, cada acto humano, aunque orientado
hacia fines no tultimos o intermedios,” estd, en ultima instancia, diri-
gido hacia este fin tltimo absoluto. A nivel colectivo, todos los seres
humanos coinciden en desear su perfeccion ultima, aunque divergen en
la eleccion concreta del objeto considerado su fin dltimo. Esto se refleja
en la diversidad de opiniones humanas y la experiencia de vida, demos-
trando que la humanidad comparte un destino comun cuya concrecién
puede variar significativamente. En cuanto a las diversas modalidades
de manifestacidon de esa finalidad (segtn sea el caso de que el agente
esté dotado o no de razoén, y, a su vez, sea capaz de conocer o no su
finalidad, y, también, de orientarse o no en su propio movimiento), ya
las trata Aquino en la Suma Teoldgica.”

Tomaés, abonando a la reflexién acerca del fin dltimo del hombre, deja
en claro la unicidad del fin Gltimo, principalmente en los articulos
5-8. Primero, demuestra que una persona no puede tener o desear dos
fines ultimos al mismo tiempo. Esto se debe a que el mismo concepto
de fin Gltimo implica un bien perfecto que satisface completamente el
deseo sin dejar espacio para otro: “Es imposible que la voluntad de un
hombre desee a la vez objetos diversos como fines tltimos”.” En efecto,
todo lo que desea una persona, lo hace en funcién a su fin supremo;
aunque esta intencién por dicho fin no tiene que estar presente en
todo momento.*

27. Ibidem, pp. 41-42 (I-11 ae, q. 1, a. 4, resp.).
28. Ibidem, pp. 41-42 (I-1I ae, q. 1, a. 2, resp.).
29. Ibidem, p. 43 (I-11 ae, q. 1, a. 5, resp.).
30. Ibidem, p. 44 (I-11 ae, q. 1, a. 6, resp.).

163



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

El concepto de ignorancia teleoldgica en tanto carencia de conoci-
miento o comprension sobre el fin tltimo de las acciones y la existen-
cia misma, trae consecuencias no sélo a nivel de una vida ética, sino,
incluso, en el sentido de la vida humana en general. En este sentido,
no puede verse como una mera falta de informacién, sino como una
desconexioén fundamental entre los objetivos y propdsitos que dan
coherencia y direccidn a la vida. A continuacion se desarrollan algunas
consecuencias de este tipo de ignorancia.

La primera y mas inmediata consecuencia es la desviacién de la ac-
cion moralmente correcta. Santo Tomas de Aquino, al afirmar que toda
accion esta orientada a un fin dltimo, proporciona una guia para la
conducta moral. La ignorancia de este fin puede llevar a que las accio-
nes se realicen sin una adecuada orientacién al bien absoluto. Cuando
una persona actda sin un conocimiento claro del fin dltimo puede
buscar fines intermedios o no ultimos que, aun cuando sean vdlidos
en si mismos, no contribuyen a la realizacién del bien supremo. Esto se
puede entender de forma concreta cuando existe la posibilidad de que
alguien elija objetivos aparentemente buenos, en un contexto limitado,
pero que, en ultima instancia, no conducen a la plenitud humana. La
falta de entendimiento en este aspecto daria lugar a decisiones que,
aunque puedan estar bien intencionadas, resultan deficientes e inco-
herentes. La ignorancia teleoldgica, desde esta postura, impide que los
individuos alcancen la verdadera felicidad y compromete la integridad
de la moral personal.

Ya en un nivel social y ético la ignorancia teleoldgica tiene diversos
efectos significativos en la estructura de la sociedad y en las normas
morales colectivas. La falta de claridad en torno a una vision del fin
ultimo puede conducir a una pluralidad contradictoria y conflictiva
de visiones del bien dentro de una sociedad. Si las personas y las co-
munidades no estan de acuerdo con el fin dltimo que deberia guiar la
conducta, surgen discrepancias en la evaluacién de lo que constituye



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

el bien comun y la justicia. A esto se suma que, al ignorar el fin tltimo,
surgen sistemas €ticos relativistas en los cuales los criterios de mora-
lidad se vuelven subjetivos y variables en funcién de las percepciones
de cada individuo. Este relativismo puede afectar en gran medida las
bases éticas y dar lugar a que la ética se perciba como una cuestién de
preferencias personales, en lugar de principios objetivos y universales.

Desde una perspectiva de desarrollo humano, la ignorancia teleologica
puede obstaculizar el crecimiento y la autorrealizacion. El fin dltimo,
en la concepcién tomista, no sélo es orientadora de acciones, sino que
también proporciona un marco de referencia para la perfecciéon huma-
nay el desarrollo integral. Como ya se trat6 en el libro III, capitulo II
de la Suma Contra Gentiles, la accién humana esté orientada a un fin
dltimo, y este fin dltimo es bueno y perfecto, lo que trae por consecuen-
ciala perfecciéon humana, en la medida en que se sigue esa perfeccion.
Sin un conocimiento claro del fin Gltimo los individuos pueden verse
atrapados en la bisqueda de logros meramente superficiales o efimeros
que no contribuyen a su verdadero desarrollo personal. Esta falta de
conocimiento puede hacer que la persona lleve una vida caracterizada
por la biisqueda de placeres momentaneos y la evasidon de compromi-
sos y desafios necesarios para el crecimiento integral.

Una consecuencia importante consiste en las repercusiones tanto filosé-
ficas como teoldgicas de la ignorancia teleoldgica. Esta ceguera respecto
al fin ultimo se fundamenta en una vaga y errénea comprension de la
naturaleza del ser humano y de su relaciéon con lo divino, deviniendo
una especie de antropologia limitada sélo a lo biologicista-materialis-
ta, o con una espiritualidad desvinculada de toda trascendencia al fin
dltimo. En la visioén tomista del fin dltimo, puesto que es fundamental
aquel bien supremo que orienta las acciones y decisiones (tanto para
la antropologia como para la ética de Aquino), la ignorancia teleol6-
gica compromete la capacidad de entender el propésito humano en la
creacién y en la existencia. De lleno en una perspectiva teoldgica, esta

165



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

misma forma de ignorancia llevaria a una comprension incompleta o
erronea de larelacién humana con Dios. De esta manera, el ser huma-
no seria incapaz de comprender su vocacién a la vision beatifica en
el contexto del plan divino, lo que provocaria una separacion entre el
sujeto y su plan trascendental. También influiria en su comprension
antropolégica y epistemoldgica.

Nociones preliminares de epistemologia en santo Tomas de
Aquino

Algo importante a considerar al abordar la epistemologia tomista es
que el propio Aquino no desarrollé una epistemologia en el sentido y en
los términos que se entenderian después de Kant. Sin embargo, a partir
de sus escritos es posible definir e identificar una teoria del conocimiento.
Desde este horizonte se puede plantear una justificaciéon epistemolo-
gica sobre la posibilidad de un conocimiento metafisico.”

Segun Aspacia Patrou® es posible identificar en la obra de Aquino
ideas centrales para justificar una teoria del conocimiento sé6lida y
permitir un conocimiento mas alld del mundo natural y conducir al
conocimiento de Dios:

1. El entendimiento humano no contiene ideas innatas. Segin Tomas
de Aquino, en consonancia con el pensamiento de Aristoételes, el
entendimiento humano es potencial respecto a lo inteligible y, al
principio, es como una hoja en blanco. Desde esta perspectiva, las
ideas s6lo pueden considerarse innatas en el sentido de que la mente
humana tiene capacidad natural para la abstraccién y la formacién
de ideas; pero, en cuando a ideas en acto, aquélla es originalmente

31. Aspacia Petrou, “Epistemologia tomista: Una concepcioén ontoldgica de la realidad” en Légoi. Revista
de filosofia, Universidad Catdlica Andrés Bello, Caracas, N° 23, enero/junio de 2013, pp. 42-55, p. 44-
32. Ibidem, pp. 45-47.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

una tabula rasa. Con esto se afirma que no contiene conocimientos
a priori en un sentido estricto:

Por su parte, el entendimiento humano, el iltimo en el orden de los
entendimientos y el mas alejado de la perfeccién del entendimiento
divino, esta en potencia con respecto a lo inteligible, y, al principio,
es como una tablilla en la que nada hay escrito, como dice el Filésofo
en III De Anima. Esto resulta evidente por el hecho de que en un
principio estamos s6lo en potencia para entender, y luego entende-
mos en acto. Asi, pues, resulta evidente que nuestro entender es un
cierto padecer, segun el tercer sentido de pasién. Consecuentemen-
te, el entendimiento es una potencia pasiva.”

2. El objeto propio e inmediato del intelecto humano en esta vida es la
esencia de los entes. La esencia de los entes es cognoscible mediante
un proceso denominado “abstraccién”. Cuando se abstrae la esencia
de un ente, aislamos intelectualmente lo universal, separandolo de las
caracteristicas particulares. Esta capacidad de abstraccion es ejercida
por el entendimiento agente.**

3. El conocimiento de las esencias de los entes comienza con la percep-
cién sensible. Dentro de la visién tomista, el conocimiento comienza
con la percepcion sensible; es imposible entender o conocer sin una
representacion sensible en un primer momento. “No obstante, en la vida
intelectual hay también diversos grados. Pues, aunque el entendimiento,
humano pueda conocerse a si mismo, toma, sin embargo, del ex-
terior el punto de partida para su propio conocimiento, ya que es

imposible entender sin contar con una representacion sensible”.*

Mediante estas tres ideas centrales se fundamenta la epistemologia
tomista, la cual es mediada por la percepcion del mundo sensible o los
objetos de la experiencia inmediata, es decir, el mundo natural y sus

33. Tomas de Aquino, Suma de teologia. I: Parte I, p. 723 (1 a, q. 79, a. 2, resp.).
34. Ibidem, p. 726 (13, q. 79, a. 4, resp.).
35. Tomés de Aquino, Suma contra los gentiles. 11, p. 679 (libro 1v, cap. XI).

167



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

creaturas. La reflexion y los procesos de abstraccion sobre este mundo
son lo que permite elevar el conocimiento mas alla del mundo sensible,
lo que posibilita incluso el conocimiento de Dios a partir de la reali-
dad de las creaturas. Como sostiene Antonio Prevosti: “La capacidad
de conocer que tiene el entendimiento radica en su inmaterialidad,
pero asimismo, la inteligibilidad de todo [lo] inteligible viene por su
inmaterialidad”.*

Sin embargo, pueden encontrarse ciertas dificultades al poner en re-
lacién la epistemologia tomista con la ignorancia teleolodgica. Si la
epistemologia tomista sostiene que el conocimiento comienza con la
percepcidn sensible, se tiene como consecuencia una ignorancia te-
leoldgica, ya que éstos no pueden captar directamente los fines tltimos
o las causas finales de las cosas, especialmente aquéllas inmateriales.
Asi, el conocimiento humano no puede partir de lo sensible y quedarse
Unicamente ahi; el entendimiento necesita trascender la materialidad
mediante la razén.

Unido a lo anterior, segin Aquino, aunque la mente humana logra abs-
traer los universales de los entes materiales, este proceso esta condicio-
nado por la capacidad de los sentidos para percibir la realidad sensible.
Esto significa que aquélla puede quedar en ignorancia de los aspectos
teleologicos no manifestados directamente a través de lo sensible, o, que
por lo menos, hayan dejado su huella en el mundo material. No obstante,
también sugiere que el entendimiento agente cuenta con un papel en
la produccién de conocimiento que va mas alld de la mera recepcion
pasiva de la informacién dada por los sentidos, permitiendo una cierta
capacidad para intuir los fines o propositos de las cosas a través del
ejercicio de la razon.

36. Antonio Prevosti, “El autoconocimiento del yo segin Santo Tomds” en Espiritu, Fundacion Balmesiana/
Instituto Santo Tomads, Barcelona, afio 63, N2 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381-402, pp. 397-398.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Tomas de Aquino ya nos da la respuesta a la posibilidad del conoci-
miento mas alla de lo sensible en la cuestion 88 de la prima pars de la
Suma Teolégica en los articulos 1-3. En el articulo 1 explora si el alma
humana, en su estado actual, puede conocer directamente las sustan-
cias inmateriales. Esto también lo comenta David Suescun Martinez al
afirmar que el alma es principio “receptivo por cuanto nuestra forma
estd unida substancialmente con el cuerpo”.”” Dentro del articulo en
la obra de Aquino se consignan varios argumentos a favor basados en la
semejanza entre la mente humana y las sustancias inmateriales; asi
como la idea de que lo inteligible no corrompe el intelecto humano,
lo que posibilita que tales conocimientos sean posibles. Sin embar-
go, Tomas de Aquino rechaza esta posibilidad apuntando que, segtin
Aristételes, nuestro entendimiento esta naturalmente enfocado a las
esencias de los entes materiales y depende de la imagen sensorial;
por tal razén, no puede conocer directamente las sustancias inmate-
riales. Aquino, en este sentido, refuta a Averroes, quien sostenia que
el entendimiento agente es una sustancia separada y que puede unir-
se al intelecto humano para conocer sustancias inmateriales. Aquino
argumenta que esta unién no puede ser sustancial y que, ademas, el
entendimiento agente no es una sustancia separada, sino una facultad
humana. La imposibilidad de conocer lo inmaterial directamente a la
luz de la razén es definitiva.

Durante la vida terrena, nuestro entendimiento posible es apto
para recibir la semejanza de las cosas materiales abstraidas de las
imégenes. Por eso conoce mejor las sustancias materiales que las
inmateriales. [...] En cambio, no conocemos de la misma manera las
sustancias materiales, que conocemos por abstraccién, y las inma-
teriales, que no podemos entender de esta manera, porque de ellas
no hay ninguna imagen.’

37. David Suescun Martinez, “La «doble respectividad» gnoseoldgica a la luz de la ontologia del co-
nocimiento tomista. Una aproximacion desde la metafisica de Francisco Canals Vidal” en Revista
Internacional de Filosofia Teérica y Prdctica, ED&TIC Research Center, Bogot, vol. 1, N2 1, enero/junio
de 2021, pp. 51-68, p. 58.

38. Tomés de Aquino, Suma de teologia. I: Parte I, pp. 798-799 (1 a, q. 88,a.1,ad 2 y 5).

169



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

En el articulo 2 Aquino aborda la posibilidad de conocer las sustancias
inmateriales a través del conocimiento de las cosas materiales. Segin
él, aunque se puede obtener cierto conocimiento de los dngeles y de
otras realidades inmateriales mediante la negacién y la analogia, este
tipo de conocimiento es indirecto e imperfecto. No hay una proporcion
adecuada entre las realidades materiales e inmateriales, lo que limita
el grado de conocimiento que se puede alcanzar. Su analisis sostiene
que, dado que las sustancias inmateriales no son simplemente for-
mas abstractas de la materialidad, es imposible que el entendimiento
humano llegue a conocerlas perfectamente a través del proceso del
conocimiento.

Esto [el conocimiento directo de las sustancias inmateriales] seria
cierto si tales sustancias inmateriales fueran las formas y especies de
las materiales, como sostenian los platénicos. Pero si no se admite
esto y, en cambio, se supone que las sustancias inmateriales son de
naturaleza completamente distinta a las esencias de las materiales,
por mucho que nuestro entendimiento abstraiga de la materia la
esencia de un objeto material, nunca llegara a algo semejante a la
sustancia espiritual. Por lo tanto, por las cosas materiales no pode-
mos conocer perfectamente las sustancias inmateriales.”

Finalmente, en el articulo 3, Aquino reflexiona si Dios es el primer
objeto conocido por la mente humana. A pesar de los argumentos que
sugieren que conocemos todo en la luz de la verdad suprema, aquél
concluye que el conocimiento directo de Dios no es lo primero que
alcanzamos. Su conocimiento se obtiene a través de las creaturas, y
lo primero que conocemos son las esencias de las cosas materiales.
Santo Tomas distingue entre la luz intelectual, que es un medio de
conocimiento, y Dios como objeto de conocimiento. Argumenta que
la luz intelectual no es objeto de conocimiento per se, sino una par-
ticipacion de la primera verdad. Por lo tanto, Dios no es conocido
directamente en esta vida.

39. Ibidem, p. 800 (14, q. 88, a. 2, resp.).



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Como nuestro entendimiento, durante la vida terrena, no puede
conocer las sustancias inmateriales creadas, como dijimos, mucho
menos podra conocer la esencia de la sustancia increada. Por eso
hay que afirmar: Dios no es lo primero que conocemos, sino que lle-
gamos a su conocimiento por medio de las criaturas, segin aquello
del Apoéstol en Rom 1,20: Conocemos lo invisible de Dios por medio
de aquello que ha sido hecho. Lo primero que nosotros entendemos
en el estado terreno de nuestra vida es la esencia de lo material,
que es el objeto de nuestro entendimiento, como hemos repetido
tantas veces.*

De esta forma, Aquino deja en claro c6mo el ser humano puede
acceder a formas de conocimiento mas alla de lo sensible mediante
la via de la analogia y de la negacién. Esto demuestra como el alma
puede conocer las sustancias inmateriales. Sostiene que, mientras
el alma esta unida al cuerpo, ésta conoce principalmente a través
de imagenes sensibles y no puede alcanzar directamente el conoci-
miento de las sustancias separadas.

La teleologia después de Tomas de Aquino: Bruno, Kant y
Hegel

Uno de los referentes del pensamiento teleoldgico posteriores a Aqui-
no fue Giordano Bruno, quien replante¢ la teleologia desde un cosmos
infinito y dindmico. Bruno distingue entre causa y principio. En esta
distincidn sostiene que no necesariamente un principio es causa, ya
que hay principios que no son causas,” atribuyendo a la materia una
fuerza interna de autoconservacion y diversidad. Incluso concibe las
anomalias como parte de la perfecciéon cdsmica, guiada por un inte-
lecto universal que actualiza todas las formas posibles en la materia y
prioriza el bien comun sobre el individual.

40. Ibidem, p. 801 (I a, q. 88, a. 3, resp.). Las cursivas se encuentran en el original.

41. Silva Manzo, “Causalidad y teleologia en Giordano Bruno” en De Andrade Martins, Roberto, Lewowi-
cz, Lucia, Hidalgo Ferreira Drummond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e histéria da ciéncia
no Cone Sul. Sele¢ao de trabalhos do 6° Encontro, Asociacién de Filosofia e Historia de la Ciencia del
Cono Sur, Campinas, Brasil, 2010, pp. 409-415, p. 409.

m



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

Otro fildsofo fue Kant, quien abord6 la teleologia criticamente en la
Critica de la facultad de juzgar. Distinguid entre juicios determinantes
(objetivos) y juicios reflexivos (subjetivos), ubicando la teleologia en
estos ultimos. Al observar organismos la mente humana proyecta fines
para comprender su complejidad, aunque esto no implica que existan
objetivamente.” Kant sostiene que la razén no puede confirmar fines en
la naturaleza, los cuales son incognoscibles en si; pero su uso es valido
como guia metodoldgica. Esta “teleologia formal” evita afirmaciones
metafisicas, reconociendo la necesidad de un enfoque teleoldgico, aun-
que los fines no se puedan conocer realmente.”

Por su parte, Hegel integr6 una vision teleoldgica en su sistema dialéc-
tico. Criticé a Kant por relegar los fines a lo subjetivo, argumentando
que la teleologia es inherente a la realidad. En su Ciencia de la logica,
al hablar de las ciencias, postula que lo mecanico y lo quimico son
momentos previos a lo organico, en donde la finalidad se manifiesta
plenamente. Para Hegel la historia es un proceso teleolégico guiado
por el espiritu absoluto hacia la libertad y la autoconciencia. Segtin Ed-
gar Maraguat, para Hegel los organismos, aunque finitos, reflejan una
autodeterminacidn que anticipa la sintesis dialéctica de la totalidad,
promoviendo una comprension objetiva de la finalidad interna, similar
a la teleologia aristotélica-tomista.**

A lo largo de los siglos XIX y XX la teoria de la evolucion, con su énfasis
en la seleccién natural, promovid una visiéon del mundo en la que los
fendmenos naturales son resultado del azar, descartando cualquier tipo
de finalidad intrinseca. En este contexto, nociones como “funciéon” y
“utilidad” fueron reinterpretadas para sostener una especie de finalidad
sin propdsito real. A esto se le llamaré teleonomia.

42. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Editores, Caracas, 1992, pp. 317-318.

43. Ibidem, p. 320.

44. Edgar Maraguat, “Mecanicismo y teleologia en la Légica de Hegel” en Didnoia, Instituto de Investiga-
ciones Filosoficas/Universidad Nacional Autonoma de México, México, vol. §8, N° 70, mayo de 2013,
pp- 59-87, pp. 66-69.



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

El fil6sofo Robert Spaemann critic6 esta postura al argumentar que lo
que realmente se estaba rechazando no era una auténtica teleologia,
sino una version distorsionada de ella. Segun este autor, el evolucionis-
mo enfrentaba contradicciones internas, ya que ideas fundamentales
como la causalidad y la informacién remiten inevitablemente a una
estructura teleoldgica. Por ello defendid la necesidad de recuperar la
teleologia como una clave esencial para comprender tanto la realidad
como la acciéon humana, evidenciando las limitaciones de una expli-
cacion basada Gnicamente en la causalidad.”

Conclusion

Finalmente, quisiera puntualizar que el anélisis de la ignorancia te-
leolégica en la obra de santo Tomas de Aquino ha permitido revelar
la profundidad y relevancia de su pensamiento, mostrando cémo la
integracion de conceptos como fin, finalidad, ignorancia y teleologia no
sOlo clarifica la orientacion moral del ser humano, sino que también es-
tablece una base s6lida para la formulacidon de normas éticas y sociales,
pues estas ultimas podrian orientarse a algo més all4 de lo inmediato
y poco trascendental. También se puede afirmar que la integracién de
esta perspectiva teleoldgica en la ética tomista constituye un eje central
sobre el cual se ubica todo su pensamiento. Esto ha permitido dilucidar
que, en virtud de esta vision, toda creatura posee un fin intrinseco,
orientado a la bondad divina, la cual se manifiesta tanto en el orden
del universo como en la moralidad del individuo. Esta finalidad no
s6lo concede sentido a la existencia, sino que también establece bases
para el actuar humano, ya que cada movimiento, cada decisiéon y cada
acto humano no pueden ser concebidos como una mera casualidad,
sino como una accién intencional que busca la realizacién del bien
y la propia perfeccion. Asi, la teleologia tomista permite entender la

45. Lluis Clavell Ortiz-Repiso, “Redescubrir la finalidad natural. Robert Spaemann y Tomas de Aquino”
en Sapientia, Pontificia Universidad Catdlica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, N2 236, julio/diciembre
de 2014, pp. 5-20, p. 12.

173



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

totalidad del universo como un sistema ordenado, en el que incluso el
movimiento de los cuerpos celestes se orienta hacia la generacidon y la
perfeccion del ser humano.

En el Ambito ético, la falta de conocimiento del fin Gltimo tiene se-
rias implicaciones: cuando el sujeto actiia sin orientarse adecuada-
mente al bien supremo se produce una desconexidn entre el objeto
de la voluntad y la verdadera felicidad. Esta carencia de claridad
se traduce en acciones que, aun siendo correctas en cuanto a su
ejecucion o estando en funcién de objetivos inmediatos, resultan
insuficientes para la consecucién de una vida plena y coherente.
Por eso la ignorancia teleoldgica se configura no s6lo como una
limitacién cognitiva, sino también como una desviacion ética que
afecta al individuo. X

Fuentes documentales:

Aristételes, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid, 198s.

Aristoteles, Metafisica, Gredos, Madrid, 1994.

Clavell Ortiz-Repiso, Lluis, “Redescubrir la finalidad natural. Robert
Spaemann y Toméas de Aquino” en Sapientia, Pontificia Univer-
sidad Catolica Argentina, Buenos Aires, vol. 70, N¢ 236, julio/di-
ciembre de 2014, pp. 5-20.

De Aquino, Tomas, Suma contra los gentiles. I, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 1952.

Suma contra los gentiles. I1, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 1968.

Suma de teologia. I: Parte I, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 2001.

Suma de teologia. II: Parte I-II, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 1989.

Suma de teologia. V: Parte 111, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, Madrid, 1994.

174



EL CONCEPTO IGNORANCIA TELEOLOGICA EN LA ETICA TOMISTA

Kant, Immanuel, Critica de la facultad de juzgar, Monte Avila Editores,
Caracas, 1992.

Manzo, Silva, “Causalidad y teleologia en Giordano Bruno” en De An-
drade Martins, Roberto, Lewowicz, Lucia, Hidalgo Ferreira Drum-
mond, Juliana Mesquita, et al. (eds.), Filosofia e histéria da ciéncia
no Cone Sul. Selecao de trabalhos do 62 Encontro, Asociacién de
Filosofia e Historia de la Ciencia del Cono Sur, Campinas, Brasil,
2010, pp. 409-415.

Maraguat, Edgar, “Mecanicismo y teleologia en la Légica de Hegel”
en Didnoia, Instituto de Investigaciones Filos6ficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, vol. §8, N2 70, mayo de
2013, pp. 59-87.

Petrou, Aspacia, “Epistemologia tomista: Una concepcioén ontoldgica
de la realidad” en Légoi. Revista de Filosofia, Universidad Catolica
Andrés Bello, Caracas, N9 23, enero/junio de 2013, pp. 42-55.

Prevosti, Antonio, “El autoconocimiento del yo segiin Santo Tomas” en
Espiritu, Fundaciéon Balmesiana/Instituto Santo Tom4s, Barcelona,
ano 63, N° 148, julio/diciembre de 2014, pp. 381-402.

Suescun Martinez, David, “La «doble respectividad» gnoseolégica a la
luz de la ontologia del conocimiento tomista. Una aproximacién
desde la metafisica de Francisco Canals Vidal” en Revista Inter-
nacional de Filosofia Teérica y Prdctica, ED&TIC Research Center,
Bogot4, vol. 1, N° 1, enero/junio de 2021, pp. 51-68.



[ ] (] (] [J [d *
El misticismo en Silencio:
V.4 (] (] *ok
la via del martirio blanco

Jazmin Velasco Casas***

Recepcion: 10 de abril de 2025

Como el tinico equipaje que llevamos

al Japén es el de nuestro corazén,
estamos preparando el corazon a fondo.
—Shiisaku Endo'

Mi interés por la obra Silencio surgié cuando vi la pelicula de Martin
Scorsese” en 2017. Su fotografia, ritmo, construccion de personajes y
actuaciones me cautivaron, y me han invitado a regresar a ella para
encontrar en cada ocasion distintos caminos de interpretacion. Sin em-
bargo, no fue sino hasta el afio pasado cuando lei la novela homénima

*  Shiasaku Endo, Silencio, Edhasa, Barcelona, 2022. Traduccién de Jests Fernidndez y José Vara.

** Irma Jazmin Velasco Casas, “El misticismo en Silencio”, ponencia presentada en el XL Congreso de
Religion, Sociedad y Politica/XVI Simposio Internacional, Universidad del Valle de Atemajac, Gua-
dalajara, 24 de octubre de 2024.

*** Doctora en Psicoandlisis por la Universidad Intercontinental de México. Profesora del ITESO y de la
UNIVA. jazminvelasco@iteso.mx

1. Shiasaku Endo, Silencio, p.16.

2. Martin Scorsese, Silence (pelicula), Barbara de Fina, Randall Emmett, Vittorio Cecchi Gori et al.
(productores), Paramount Pictures, Estados Unidos/Japon/Taiwan/México, 2016 (color, 161 min.).

176



EL MISTICISMO EN SILENCIO

de Shiisaku Endo, publicada en 1966, en la cual el cineasta se basé para la
adaptacion. No hay duda de que ambas expresiones artisticas, cine y li-
teratura, nos transmiten multiples capas de la experiencia humana; pero,
en mi caso, es la palabra, la literatura, la que me permitié comprender
mejor la experiencia mistica de los sacerdotes jesuitas que protagonizan
la historia.

La narracion se concentra en hechos histdricos ocurridos en Jap6n en
el siglo XVII, cuando Portugal enviaba sacerdotes jesuitas para con-
tinuar el proceso de evangelizacion iniciado por Francisco Javier en
1549. El shogunato de la época consideraba que la moral cristiana no
compaginaba con su régimen feudal, por lo que fue un periodo de vio-
lentas persecuciones y torturas contra los cristianos.

Endo, a través de un narrador en tercera persona, informes, cartas y
diarios de su protagonista, el padre Sebastian Rodrigo, nos muestra la
vida de tres sacerdotes que se embarcan en un viaje de Lisboa a Tomogi
en busca de Cristobal Ferreira, su maestro desaparecido, del cual se
rumora en el Vaticano que ha apostatado.

En un inicio, Sebastidn Rodrigo, Francisco Garpe y Juan de Santa Marta
emprenden la travesia, no obstante, este tltimo fallece muy pronto a
causa de la malaria. Cuando desembarcan clandestinamente en To-
mogi son recibidos por algunas familias cristianas que los ocultan en
una cabafa a cambio de que les administren sacramentos y les oficien
misas en la madrugada. Estos campesinos nada saben de su mentor,
Ferreira, asi que los jesuitas deciden separarse para ir a investigar a
poblados colindantes.

La presencia de los padres en esas comunidades fue descubierta por
los oficiales samurai, por lo que varios fieles sufrieron castigos fisicos
o murieron. Sus vidas eran perdonadas si pisaban imagenes cristianas
o0 escupian sobre ellas, pero la mayoria prefirié no hacerlo. El suitaku
era la tortura comun, los reos eran atados a postes clavados en el mar
y esperaban a que la marea les subiera hasta los muslos, agotandolos



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

durante un lapso de siete dias. Otro martirio® era el tormento de la fosa,
que consistia en enrollar en esteras a las personas para inmovilizarles
manos y pies, colgarlas luego cabeza abajo sobre una fosa y abrirles un
orificio detras de la oreja para que se desangraran lentamente.

Rodrigo, forzado a presenciar repetidas escenas como éstas, reflexio-
naba: “A veces no entiendo por qué Dios habra dado a estos cristianos
semejantes penalidades... Dios se queda en silencio como el mar. Dios
también se obstina en su silencio. El mayor pecado contra Dios es la
desesperacién, lo sé muy bien; pero no me explico por qué Dios se

queda en silencio”.*

Rodrigo se entera de que Garpe se ha negado a apostatar, y poco tiempo
después lo observa morir ahogado en el mar al tratar de salvar a un
grupo de fieles. Este suceso lo trastoca y lo hace sentir aiin mas solo en
su mision. Endo describe asi su dolor: “Sofiaba en secreto con que el
cansancio de cuerpo y alma que tenia le trajera pronto la muerte. Surgia
detras de sus parpados como un fantasma la cabeza de Garpe hundién-

dose en el mar. Cuanto lo envidiaba, libre ya de todo sufrimiento...””

El sefior Inoue, gobernador del shogunato, entabla varios didlogos con
Rodrigo para persuadirlo de que renunciara a su fe y aceptara trabajar
para él como traductor de astronomia y medicina, tal como lo habia
hecho el padre Ferreira. Rodrigo persiste en su rechazo, aun cuando
ello significa ser testigo del continuo tormento infligido a los cristianos
vinculados con él. Pasan las semanas y, como parte de su proceso de
martirio, es conducido a Nagasaki para encontrarse con Ferreira, quien

3. Lapalabra “martir”, segun la Real Academia Espafiola, se refiere a una persona que padece muerte en
defensa de su religion. Por su etimologia, “martir” viene del griego paprug, “testigo”, “dar testimonio” o
“aportar pruebas o evidencias”. Si algo coincide en todas las acepciones del término, es la concepcién
del sufrimiento, pero no necesariamente un sufrimiento fisico o carnal. No fue sino hasta el Medioevo
cuando el énfasis en la tortura corporal se refuerza. José Blanco Perales, La imagen del martirio japonés
en el periodo Namban: el cuadro del Gesti representando el gran martirio de Nagasaki y su funcién en la
propaganda jesuitica de la misién, tesis de Doctorado en Historia del Arte y Musicologia realizada en
la Universidad de Oviedo, Oviedo, 2019, p. 348.

Shusaku Endo, Silencio, p. 45.

Ibidem, p. 232.

U



EL MISTICISMO EN SILENCIO

viste un quimono negro japonés, se peina el cabello a la usanza del pais
y ahora se llama Sawano Chiian, ademas, se ha casado. En presencia
de Inoue los sacerdotes conversan detenidamente, y Ferreira le revela
que, después de su experiencia como misionero, llegd a la dolorosa
conclusion de que la fe cristiana no echa raices en Japon, territorio que
compara con una ciénaga, de lo que pronto se dara cuenta. Y es en esa
charla cargada de desilusion, enojo y asombro, cuando su maestro le
ofrece una ultima leccién:

Usted mira mas por si mismo que por ellos. Por lo menos, le importa
maés su propia salvacion que la de ellos. Si usted dice una palabra:
«apostato», a esos hombres los retiran de la fosa, se termina su ago-
nia. “Pero ¢es eso practicar el amor? El sacerdote dice que quiere
vivir imitando a Cristo. Pues si Cristo estuviera aqui...Yo apostaté
porque después del martirio me trajeron aqui y escuché los gemi-
dos de esa pobre gente y Dios no hizo nada por ellos. Le recé a Dios
como un desesperado, pero Dios no hizo nada por ellos [...] Cristo
apostataria. Lo haria por amor. Anulandose totalmente a si mismo.
[...] Vas a dar la mayor prueba de amor que nadie haya dado jamas...
Los jerarcas de la iglesia te condenaran. Lo mismo que me han con-
denado a mi, a ti también te perseguiran. Pero hay cosas mayores
que la iglesia, mayores que la misién, lo que td vas a hacer ahora...”.’

Ferreira le ensen6 que, mas alla de ser un martir sacrificado corporal-
mente por su fe, seria un martir que no muere por su fe, sino que se
dona totalmente en cuerpo y tareas intelectuales, mas no en espiritu.
Rodrigo apostatd, se le asigné una esposa y comenz6 con sus labores,
las cuales duraron alrededor de veinte aflos. Ambos sacerdotes mu-
rieron en Japén desempefidndose como traductores e identificando
articulos cristianos de contrabando en las mercancias importadas. La
novela nos describe de forma sublime cémo, en su interioridad, ambos
seguian siendo profundamente cristianos, y que, para llegar a ese amor,
todo lo sucedido habia sido necesario. Y aunque aquellos hombres
tuvieron que callar y quedar en silencio, fue en su vida interior donde
hablaron con Dios.

6. Ibidem, pp. 253-255.

179



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

En Silencio podemos darnos cuenta de los tormentos corporales —el
martirio rojo—, siendo el rechazo de la apostasia el signo mas claro de
la determinacion del martir. No obstante, Ferreira y Rodrigo, maestroy
discipulo, son otro tipo de martires; ambos fueron prisioneros y fueron
expuestos a cierto tormento fisico, pero no murieron a causa de é1. Su
sacrificio fue espiritual, conocido también como martirio blanco.

Teresa Guardans comenta que la tradicion mistica cristiana nos revela
que la experiencia de Dios es basicamente dejar de atender a un “si
mismo”, a un ego, vaciarse de si para empezar a prestar una atenciéon
silenciosa al otro, cuya presencia y comunicacion nos transforma, nos
“hiere”, nos “marca” para bien.” Lo que vivieron Ferreira y Rodrigo fue
justo este proceso de vaciamiento y donacidn. Se vaciaron de su iden-
tidad yoica y cristiana —al menos ante los japoneses—, asi como de su
propio dios. Incluso se despojaron de su misiéon evangelizadora, y de lo
que ellos consideraban era la voluntad divina. En otras palabras, se asu-
mieron como sujetos des-sujetados a su tradicion religiosa y también
como extranjeros, no solamente de patria, sino de fe, disponiéndose a
entregarse de manera total para consumirse sin resguardos, en silencio.
Este es el ntcleo del martirio blanco, un desasimiento donde ambos
cobraron distancia interior, lograron serenidad y apaciguamiento con
los nuevos roles que les asignaron. Se comprometieron con no querer,
con olvidarse de si mismos, mas no de su Dios, aunque la realidad fuera
rotundamente silenciosa.

Las dos versiones de esta historia, la escrita y la filmada, nos brindan
la oportunidad de conocer y comprender la experiencia mistica, no
sblo la del martirio rojo, sino, principalmente, la del martirio espiritual.
Nos acerca al complejo proceso de vaciamiento y donacioén, y al forja-
miento de una actitud de apertura, esperanza y resiliencia, resultado
de atravesar una situacién marginal, de extraviarse y encontrarse con
los otros, asi como de practicar el silencio. X

7. Teresa Guardans, La verdad del silencio. Por los caminos del asombro, Herder, Barcelona, 2009, p. 70.



EL MISTICISMO EN SILENCIO

Fuentes documentales

Blanco Perales, José, La imagen del martirio japonés en el periodo Nam-
ban: el cuadro del Gesti representando el gran martirio de Nagasaki
y su funcion en la propaganda jesuitica de la misién, tesis de Doc-
torado en Historia del Arte y Musicologia realizada en la Univer-
sidad de Oviedo, Oviedo, 2019.

Endo, Shiisaku, Silencio, Edhasa, Barcelona, 2022. Traduccién de Jests
Fernandez y José Vara.

Guardans, Teresa, La verdad del silencio. Por los caminos del asombro,
Herder, Barcelona, 2009.

Scorsese, Martin, Silence (pelicula), De Fina, Barbara, Emmett, Randall,
Cecchi Gori, Vittorio et al. (productores), Paramount Pictures,
Estados Unidos/Jap6on/Taiwan/México, 2016 (color, 161 min.).



Mirada calidoscopica a la violencia machista

José Miguel Tomasena*

Recepcion: 6 de mayo de 2025

¢Por qué vivimos en una sociedad tan violenta? {Se puede escapar de
la pulsioén dialéctica de violentar/ser violentados? ¢éDe qué maneras
reproducimos estas relaciones sociales? ¢Podemos salir de estas diné-
micas que nos alcanzan aun cuando queremos escapar de ellas? Esta
clase de preguntas me ha despertado Todo pueblo es cicatriz, la novela
debut de Hiram Ruvalcaba (Zapotlan el Grande, 1988).

Dice Eduardo Antonio Parra en la cintilla promocional de esta novela
que se trata de una “investigacién narrativa”. La formulacién me pare-
ce precisa, porque Ruvalcaba sondea, pregunta, problematiza en cada
frase, pero no lo hace como un ensayista, un psicélogo social o un an-
trop6logo, sino como un narrador. Quiero decir que lo hace contando
historias. Lo hace con personajes, con acciones, con un lenguaje que
busca la belleza. Y con una intencidn que trasciende las anécdotas y
que es propia de la gran literatura: el deseo de entender.

Escritor, periodista y profesor universitario. Es autor de las siguientes novelas: El rastro de los cuerpos,
Grijalbo, México, 2019; ¢Quién se acuerda del polvo de la casa de Hemingway?, Paraiso Perdido, México,
2018, y La caida de Cobra, Tusquets, México, 2016. www.jmtomasena.com

1. Marcos Hiram Ruvalcaba Ordéfiez, Todo pueblo es cicatriz, Random House, México, 2023.



MIRADA CALIDOSCOPICA A LA VIOLENCIA MACHISTA

Esta novela se estructura a través de tres historias principales que se
trenzan, se ramifican. Sagrario, una vecina del narrador a quien en
el vecindario no bajan de puta porque suele salir por la noche con
varios hombres, es asesinada en la puerta de su casa. El narrador, que
tiene entonces ocho afios y que también se llama Hiram, escucha los
disparos, vive la zozobra cuando su padre sale a la calle a investigar
qué ha pasado y regresa con sangre en la ropa. La segunda histo-
ria es un relato contado por la prensa roja de Tlayolan, trasunto de
Ciudad Guzman: Rocio, madre de dos nifios pequeios, es asesinada
por su marido celoso y enterrada a medias en la sala de su propia
casa; el hombre huye, abandona a los nifios en un hotel. Finalmente,
la historia de Antonio, tio del narrador, asesinado a la orilla de una
carretera en las afueras de la ciudad y sobre quien inmediatamente
cae la sospecha de que “en algo andaria”.

Estas tres historias son las que estructuran la investigacion narrativa
de Ruvalcaba, pero esta investigacion va mucho mas alla. Por las pagi-
nas de esta novela desfilan vecinos que se agarran a golpes a la menor
provocacion, rumores sobre sitios donde hay fosas y a los que nunca
hay que ir, mujeres que maquinan la forma de vengarse de la amante de
su marido, deudas econdémicas que se saldan a rifias violentas, jovenes
que se hicieron narcos, nifios asustados que lloran en las madrugadas
por los disparos, cadaveres que aparecen en los maizales, novios ce-
losos que controlan a sus chicas, maridos celosos que controlan a sus
esposas, hombres que matan a las mujeres.

Ruvalcaba es un experimentado y premiado cuentista. Ha publicado
El espectador,” Me negards tres veces,’ La noche sin nombre,* Padres sin

2. Marcos Hiram Ruvalcaba Ordéiiez, El espectador, PuertAbierta Editores, México, 2013.

3. Marcos Hiram Ruvalcaba Ordénez, Me negards tres veces, PuertAbierta Editores, México, 2013. Premio
Nacional de Narrativa Mariano Azuela, 2016.

4. Marcos Hiram Ruvalcaba Ordéiiez, La noche sin nombre, Secretaria de Cultura, México, 2018. Premio
Nacional de Cuento Joven Comala, 2018.

183



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 34 ¢ N©123

hijos,’ De cerca nadie es normal’ y Los inocentes.” También ha publicado
el libro de crénicas Los nifios del agua.® Su oficio de cuentista se nota
en esta novela: el lenguaje es preciso y expresivo, pleno en detalles
que evocan, dicen sin decir; escenas que pueden leerse como peque-
fias historias auto-conclusivas, didlogos que condensan los conflictos.

Todo pueblo es cicatriz puede leerse en la tradicion literaria que busca
narrar y explicar la violencia en la sociedad mexicana: desde el bando-
lerismo del sigo XIX, con Manuel Payno y Los bandidos de Rio Frio,’ la
novela de la Revoluciéon (Martin Luis Guzman, Mariano Azuela), Juan
Rulfo y Juan José Arreola —sobre los que hay referencias explicitas
y guiflos constantes en la novela-, hasta, mas recientemente, Antonio
Ortufio, Fernanda Melchor o Emiliano Monge. Particularmente, me
interesa relacionarla con la literatura que trata los feminicidios y la
violencia contra las mujeres: Huesos en el desierto™ de Sergio Gonzélez
Rodriguez —a quien se cita en el epigrafe inicial—, 2666" de Roberto
Bolafio, El invencible verano de Liliana” de Cristina Rivera Garza, Co-
metierra” de Dolores Reyes o Chicas muertas™ de Selva Almada.

Lo llamativo es que —con la excepcion de Gonzalez Rodriguez— sean
pocos los escritores varones que hayan abordado la violencia contra
las mujeres y los feminicidios como un eje vertebrador de su literatura,
y lo que es menos comun es que los abordemos examinando nuestras
propias violencias, los impulsos asesinos que llevamos dentro.

5. Marcos Hiram Ruvalcaba Ordéfiez, Padres sin hijos, Universidad Auténoma de Nuevo Le6n, Monterrey,
2021.
Marcos Hiram Ruvalcaba Ordofiez, De cerca nadie es normal, Universidad Autonoma de Nuevo Ledn,
Monterrey, 2022.
Marcos Hiram Ruvalcaba Ordoéiiez, Los inocentes, Ediciones Era, México, 2025.
Marcos Hiram Ruvalcaba Ordéiiez, Los nifios del agua, Fondo de Cultura Econdémica, México, 2021.
Manuel Payno, Los bandidos de Rio Frio, Porrtia, México, 2020.

. Sergio Gonzalez Rodriguez, Huesos en el desierto, Anagrama, Barcelona, 2002.
Roberto Bolafio Avalos, 2666, Anagrama, Barcelona, 2004.

. Cristina Rivera Garza, El invencible verano de Liliana, Literatura Random House, Barcelona, 2021.

. Dolores Reyes, Cometierra, Sigilo, Buenos Aires, 2019.

14. Selva Almada, Chicas muertas, Random House, Buenos Aires, 2014.

o

S EEBY oV



MIRADA CALIDOSCOPICA A LA VIOLENCIA MACHISTA

Hay dos pasajes ilustrativos. En uno de ellos el narrador confiesa un
acto sadico que cometi6 en compafiia de un grupo de amigos. No quie-
ro revelar detalles, pero se trata de esos comportamientos que los va-
rones dificilmente hariamos por cuenta propia pero que, en compania
de otros hombres, parecemos impulsados a hacer para demostrar lo
hombres que somos —eso que Rita Segato ha llamado “el mandato de
la masculinidad”—. El segundo momento es cuando el narrador reco-
noce en una situacién con su pareja al feminicida que lleva dentro, ese
impulso agresivo que nace de los celos, de la inseguridad, del deseo
de control, de la resistencia a perder a su pareja...

Ruvalcaba se atreve a explorar las raices subjetivas de esa violencia,
el arraigo machista de estas formas de agresion, y produce un retrato
complejo en el que la violencia se reproduce en multiples niveles, des-
de la intimidad de una pareja hasta la complicidad politico-criminal
para asesinar, desaparecer, torturar.

Todo pueblo es cicatriz ofrece una mirada calidoscdpica a la violencia
en México. Evita explicaciones simplistas o parciales. No (sdlo) es el
crimen organizado. No (s6lo) es el patriarcado. No (sélo) es el Estado.

No (sélo) es la pulsidon asesina que los varones llevamos dentro.

Es todo eso y mucho maés. X

185



ITESO, Universidad
Jesuita de Guadalajara

FILOSOFIA ITESO

Conoce nuestros programas de filosofia

Licenciatura en Filosofia Maestria en Filosofia,
y Ciencias Sociales y Ciencias Sociales
(modalidad escolar) (modadlidad escolar)

Reflexiona y analiza lo que acontece en Adquiere herramientas para el abordaje
el mundo desde la raiz para abrir nuevas filosofico de la realidad y en favor de la

perspectivas. busqueda del bien comun.
Carreras ITESO Posgrados ITESO
Tel. 33 3669 3535 Tel. 33 3669 3569
Whatsapp 33 1333 2672 Whatsapp 33 1840 6747
admision@iteso.mx posgrados@iteso.mx
carreras.iteso.mx posgrados.iteso.mx
SISTEMA \‘\‘“//4
{*} S AUSIAL  Stise
E\é%%l?ﬂl%ﬁ %{Y\\\& - jesui;::lé)dcu

Reconocimiento de Validez Oficial de Estudios (RVOE) segun Acuerdo Secretarial SEP nim. 15018, publicado en el Diario Oficial de la Federacion
el 29 de noviembre de 1976. El ITESO pertenece al Grupo 3 (Instituciones Acreditadas Consolidadas), del Programa de Mejora Institucional SEP.



Xipe totek es la epifania que sugiere la presencia seductora del espiritu en la materia,
especialmente en el cuerpo humano. Sugiere también la repeticién kierkegaardiana.
Renaciendo asciende el sol en el firmamento. Y dentro de la piel el Dios mira, vive y siente.

Mayor informacion sobre el nombre Xipe totek: revistaxipetotek@iteso.mx

ORIENTACION

Participar al pablico nuestras reflexiones en el orden social, filoséfico, econémico, histérico, cultural,
psicoldgico, legal, sobre diversos aspectos de la vida en el intento de una liberacién total de cuanto
oprime al hombre. Nos complace invitar a participantes de alta calidad universitaria que inspiren
nuestra reflexion, sin que por ello pretendamos ni siquiera insinuar que participen de nuestra linea de
pensamiento y actividad, ni que la revista Xipe totek comparta todas las ideas de nuestros invitados.

CRITERIOS EDITORIALES

La revista Xipe totek se rige por los siguientes criterios editoriales:

1. En cuanto al contenido

Xipe totek acepta para su publicacién trabajos
(articulos, ensayos, resefias, cuentos y poesia)
ubicados en el campo de la reflexion sobre los
problemas humanos y sociales en cuyo abordaje
destaque la perspectiva filosofica.

2. En cuanto al formato

Los trabajos propuestos deberan reunir los requisitos
formales aqui establecidos:

a. Ser trabajos inéditos.

b. Tener una extensiéon maxima de 52,000
(cincuenta y dos mil) caracteres, incluyendo
resumen, notas, bibliografia y espacios.

c. Presentarse en fuente Times New Roman, 12 pts.
e interlineado de 1.5.

d. Atenerse a la convencién de la Real Academia
Espafiola (A. T. E: L, A.) para consignar las notas a
pie de pagina y la bibliografia final.

e. Incluir un resumen en espaifiol no mayor a 950
caracteres, incluyendo espacios.

3. En cuanto al envio y recepcién

Los archivos de los trabajos deberan:

a. Ser enviados a la direccién: revistaxipetotek@iteso.mx
b. Incluir en el mismo envio un curriculum
vitae breve (no més de un parrafo), la direccién
electrénica del autor y, en su caso, el nombre de
la institucion a la que pertenece,

Xipe totek acusard recepciéon y notificard el
resultado de su revisiéon y dictamen.

4. En cuanto a la publicacion

La publicaciéon de los trabajos se realiza bajo las
siguientes condiciones:

a. El Consejo Editorial de Xipe totek someterd a
arbitraje todos los trabajos recibidos.

b. El Consejo Editorial decidird cudles trabajos
seran publicados y en qué numero de la revisa
Xipe totek.

Consejo editorial.

Los articulos son responsabilidad propia de los autores.

La reproduccion total o parcial de los trabajos publicados puede hacerse siempre que se cite la fuente.

En 2005 esta revista fue incorporada por EBSCO a su coleccion de revistas electrénicas. EBSCO es el
mayor integrador mundial de revistas en texto completo (Cfr. Internet). Xipe totek sigue siendo de las
revistas mas consultadas.

También se encuentra en las bases de datos Gale Cengage Learning y Latindex.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.



Presentacion
Miguel Ferndndez Membrive

In memoriam Luis Garcia Orso
Luis Garcia Orso, SJ.: la Teologfa Fundamental, el cine v la espiritualidad
Sergio Guzmdn, S/.

Experiencia moral y filosofia contemporanea. Problemas y perspectivas
La gratitud como experiencia moral en Paul Ricceur
Rubén I. Corona Cadena, s/

Los nombres de la metafisica: ética y virtud, valor y moral
Aldo Guarneros

Hacia una ética de las formas simbdlicas
Rafael Luis Alonso Raygoza Chdvez

Principios psicoanaliticos: placer—displacer y prohibicién del incesto
Antonio Sdnchez Antilldn

Acercamientos filosoficos
Yusuke Ohnuma: el hombre Kabuki
Leopoldo Tilleria Aqueveque

El concepto ignorancia teleoldgica en la ética tomista: una aproximacion
desde la Suma Teoldgica y la Suma Contra Gentiles
Edgar Ivdn Castro Guerrero

Cine y literatura
El misticismo en Silencio: la via del martirio blanco
Jazmin Velasco Casas

Mirada calidoscépica a la violencia machista
José Miguel Tomasena

ol7724481908002 00123






