. IPE TOTEK




\/
XIPE TOTEK B o,

Equipo editorial

Director
Miguel Fernindez Membrive, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Director fundador
+ Jorge Manzano Vargas, S.J. (1930-2013)

Comité editorial

José Pedro Arriaga Arroyo, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Cristina Cardenas Castillo, Universidad de Guadalajara /

Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Rubén Ignacio Corona Cadena, S.J., Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Carlos Sanchez Romero, Departamento de Filosoffa y Humanidades, ITESO

Demetrio Zavala Scherer, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Consejo Editorial

Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México / El Colegio de México

Francisco Castro Merrifield, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Maria Cristina Conforti Rojas, Pontificia Universidad Javeriana de Bogot4, Colombia
Nazzareno Fioraso, Universita di Verona, Italia

Angela Lorena Fuster Peiré, Universitat de Barcelona, Espafia

José Ramoén Daniel Lopez, S.J., Universidad Catélica de Coérdoba, Argentina

Emilio Martinez Navarro, Universidad de Murcia, Espafa

Brenda Mariana Méndez Gallardo, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Equipo técnico

Editor B y administrador 0JS: Antonio Cham Fuentes
Diseflo de portada: Pamela Scarlett Gutiérrez Gonzélez
Diagramacién: Daniela Rico Cudurie

Traductor: William Quinn

Asistente general: Sarai Salazar Rivera

Cuidado de la edicién: Oficina de Publicaciones del ITESO

Xipe totek. Revista semestral del Departamento de Filosofia y Humanidades del ITESO, Afio 34, No. 124, julio-
diciembre de 2025, es una publicacion semestral editada y distribuida por el Departamento de Filosofia
y Humanidades del Instituto Tecnolégico y de Estudios Superiores de Occidente, AC (ITESO), Periférico
Sur Manuel Gémez Morin 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal., México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974
www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel Fernandez Membrive. Reserva de Derechos al
Uso Exclusivo: 04-2017-071211042100-203 ISSN: 2448-9085, ambos otorgados por el Instituto Nacional
del Derecho de Autor. Responsable de la tltima actualizaciéon de este Numero, Daniel Jonas Benchimol,
el 31 de enero de 2026.






XIPE TOTEK

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIAY HUMANIDADES, ITESO

Dar voz a lo sagrado:
reflexiones interdisciplinares

¢ Presentacion
Miguel Fernandez Membrive 5

e Dar voz a lo sagrado: reflexiones interdisciplinares
LA SEMEJANZA DIVINA COMO
PROVOCACION EN EL TEETETO
David Angeles Garnica 10

MISTICA Y ARTIFICIALEZA.
POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO
Elias Gonzdlez Gémez 36

HABITAR LO INMANENTE:
UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART
Luis Angel Hurtado Aguilar 58

BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE
Roberto Onell H. 83

ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO
ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET
Pedro Antonio Reyes Linares, S.J. 110



e Acercamientos filosoficos
GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE:
LAS RAICES BARBARAS DE LA FILOSOFIA
Irving Josaphat Montes Espinoza

UNA INTERPRETACION FILOSOFICA
DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL
Héctor Andrés Loreto de Vazquez

e Cine y literatura
DIAS PERFECTOS:
RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA
Bernardo Garcia Gonzdlez

LA IMAGINACION DEL MUNDO
José Israel Carranza

e Justicia y sociedad
MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION
FORZADA: PRAXIS DE RESISTENCIA Y
RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD
Rafael Nolasco Ramirez

133

154

176

186

191



Presentacion

Dedicamos el presente numero a dar voz a algunas de las reflexio-
nes que el fendémeno de lo sagrado ha suscitado y a explorar otras
que aun puede suscitar. Como lo apuntamos en nuestra convoca-
toria, dicho fendmeno aparece desde los tiempos mas antiguos de
la humanidad, cambiando y expresandose de diversas maneras a lo
largo de la historia... Construcciones, textos, rituales, festividades,
coédigos, poesia, mitos, simbolos, pensamiento, su experiencia se
filtra en todos los géneros de actividad humana y esta en el centro
motivador de muchos de ellos. Asimismo, el fenémeno ha penetrado
la actividad filosé6fica desde sus origenes griegos, desbordandola en
no pocas ocasiones de su devenir histérico hacia la comunicacién
con otros saberes y disciplinas. Es lo que reflejan los cinco articu-
los que contiene nuestra carpeta Dar voz a lo sagrado: reflexiones
interdisciplinares.

En el primer articulo, David Angeles Garnica analiza la nocién pla-
tonica de opoinoig 0ed (semejanza con Dios) en el didlogo Teeteto
desde el punto de vista de su centralidad ontoldgica y epistemologi-
ca. Si bien la semejanza con Dios no equivale a identificacién con la
divinidad, se presenta como una fuga hacia la sabiduria dinamizada
por el deseo (de asemejarse a Dios) y por el conocimiento, implican-
do, a su vez, el reconocimiento de los limites de este Gltimo.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

En el segundo, Elias Gonzalez Goémez denuncia la crisis civilizatoria
de nuestros tiempos, evidente en los sintomas del consumo, la sobre-
tecnologizacidn y la instauracion de monopolios (educacion, salud,
religion) que sustantivan la vida. Como alternativa, el autor alienta
a cultivar una espiritualidad critica que recupera el verbo religarnos,
culminando su propuesta con la promocién de una mistica territorial
(encarnada, plural y participativa) que resarce un sentido de realidad
frente a lo que llama artificialeza.

En el tercero, Luis Angel Hurtado Aguilar plantea una relectura de la
mistica de Meister Eckhart como respuesta a la 16gica instrumental
y de explotaciéon contemporanea. El autor considera que el concepto
eckhartiano de desasimiento, en el que, a su vez, resuenan las nociones
de infundamentacién y de nada, abre un campo de indiferenciacion
ontologica que permite vislumbrar una ética del cuidado, basada en
el valor inherente de todos los entes y, por tanto, alentadora de una
relacionalidad no jerarquica ni cosificadora.

En el cuarto, Roberto Onell H. retoma la pregunta dantesca por el
rostro de Dios que detona el texto en prosa de Jorge Luis Borges,
“Paradiso, XXXI, 108”, incluido en El hacedor. El autor establece
que esta pregunta, que en Borges se desplaza semanticamente del
término “rostro” al de “cara” —acentuando la dimensioén concreta
y sensible de la encarnacion—, inquiere centralmente por la “ma-
nifestacion de Dios Padre en su hijo, Jesucristo”, cuestion en la que
rezuma la “preocupacién por la posible ceguera humana ante el Dios
visible”. Esta interpretacidon convoca, asimismo, las ideas de distan-
cia y don, de Jean-Luc Marion, y de infinito, de Emmanuel Levinas.

En el quinto y ultimo articulo de esta carpeta, Pedro Antonio Reyes
Linares, S.J., propone una distincién entre el orden de lo sagrado y el



PRESENTACION

fendbmeno de lo Santo a través de una interpretacion de la célebre es-
cena del acto IIT de Hamlet, en la que el principe duda antes de matar
a Claudio. Mientras que lo sagrado (cristalizado en la identidad y la
cohesidon del reino) insta a seguir las reglas del sacrificio y de la justi-
cia, la irrupciéon de lo Santo instaura una anarquia constituyente que
suspende la ontologia del ser y abre la posibilidad de la misericordia y
la compasién: tal es la fuerza que detiene la mano de Hamlet antes de
comenzar a dudar.

En nuestra carpeta Acercamientos filoséficos proponemos otros dos
articulos. En el primero de ellos, Irving Josaphat Montes Espinoza
analiza la historicidad de la filosofia griega con el fin de senalar tres
de sus raices barbaro-orientales: saberes persas, indios y egipcios. De
este modo, el autor cuestiona la tesis de la cultura de la Hélade como
una creacion ex nihilo —asi como la construccion de la idea “Grecia
versus Oriente”—, sin por ello renunciar al punto de partida de que
“la filosofia es una sabiduria griega”, histdrica y devenida tradicién.

En el segundo articulo de esta misma carpeta, Héctor Andrés Loreto
de Vazquez ensaya una reinterpretacién de la nociéon de pecado ori-
ginal que implica racionalizarlo y naturalizarlo como un problema
ético, mas que admitirlo como dogma teoldgico. Desde esta perspecti-
va, el origen del mal (que se hace y no se quiere) no seria una primera
caida fatalmente transmitida a las siguientes generaciones, sino la
exacerbacion de una inclinacion natural a la autoconservacion (o al
amor propio) que puede degenerar en egoismo-crueldad, pero que a
su vez coexiste con otra inclinacidon antagoénica e igualmente natural,
ala que el autor se refiere como principio de misericordia-dulzura.

En nuestra carpeta Cine y literatura proponemos dos resefias. En la
seccioén de cine, damos la bienvenida a nuestro nuevo colaborador



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Bernardo Garcia Gonzalez, quien desde hace tiempo es cercano a la
revista y a su equipo editorial. En su primera colaboracion, resefia el
largometraje Dias perfectos de Wim Wenders, en el cual se acompa-
fia durante doce dias la meticulosa rutina de Hirayama, un hombre
solitario que trabaja como limpiador de bafios publicos. Su rutina no
es mecanica, sino plena de atencién a la vida. Su soledad tampoco le
impide estar dispuesto a cuidar de otros. Su presente evoca un pasado
que nunca se revela. Nuestro colaborador piensa que, como la palabra
japonesa “Komorebi”, la cual hace referencia “al resplandor de luz y
sombra creado por las hojas que oscilan en el viento”, lo que busca
Hirayama es esa unidad.

Por su parte, en la seccidén de literatura, nuestro colaborador José
Israel Carranza ofrece la resefia de Ensayos elementales, del escritor
estadounidense Eliot Weinberger. Se trata de una obra que retne
escritos a caballo entre la poesia, la historia y la antropologia, que
describen, documentando en fuentes bien identificadas, lo que algu-
nos individuos y pueblos, en general de tiempos pasados, han sido
capaces de imaginar y de entender. Segtiin Carranza, el libro puede
leerse, o bien como un recordatorio del olvido de nuestros saberes
primordiales, concomitante al “progreso” de nuestra civilizaciéon que
haido cegandonos a otras formas de entendimiento, o bien como una
muestra de “la capacidad de maravillarse de la especie humana a lo
largo de su comparecencia en la Tierra”.

Finalmente, en nuestra carpeta Justicia y sociedad proponemos un
articulo de Rafael Nolasco Ramirez, quien analiza el problema de la
desaparicion forzada en México desde el punto de vista de las practicas
estético-materiales de las madres buscadoras. Frente a esa expresion
de la necropolitica, las acciones de estas madres emergen como un
contrapoder que resignifica la fragilidad: ésta no es una condena, sino



PRESENTACION

la condicién a partir de la cual se reconstruyen lazos sociales de re-
conocimiento y de solidaridad, se transforman la ausencia y el olvido
en presencia y memoria, y se hace del duelo una herramienta politica;
asiinterpelan a la sociedad para imaginar otras formas de comunidad.

El equipo editorial de Xipe totek les desea a todas y todos nuestros
lectores un amable 2026.X

Miguel Fernandez Membrive



La semejanza divina como
provocacion en el Teeleto

David Angeles Garnica’

Recepcion: 13 de octubre de 2025
Aprobacién: 11 de diciembre de 2025

Resumen. Angeles Garnica, David. La semejanza divina como provocacién
en el Teeteto. La semejanza divina (6poinocig 0e®) ha tenido una recepcion
contrastante: desde considerarla el culmen del platonismo hasta presentarla
como la peor idea en filosofia. Me parece que el pasaje de la semejanza divina
es central para la comprension del Teeteto y también es capaz de abrir vias
de solucién a problemas de epistemologia y ontologia platénicas. Defiendo
su centralidad en tres momentos: 1) investigando en qué consiste asemejarse
a Dios; 2) justificando la real posibilidad humana de alcanzar tal semejanza;
y 3) dando razones de la validez del deseo de lograrla. Asi, la 6poincig con-
siste en la fuga de este mundo por medio del conocimiento de la sabiduria
divina, el cual es posible a través del reconocimiento del propio limite y de
la validacién de su deseabilidad como deseo, no de un objeto externo dado,
sino como deseo del deseo mismo.

Palabras clave: semejanza divina, Platén, Teeteto, limite, deseo.

Abstract. Angeles Garnica, David. Divine Likeness as Provocation in the
Theaetetus. Divine likeness (0poinoig 0e®) has had an extremely varied re-
ception, ranging from being considered the pinnacle of Platonism to being
disdained as the worst idea in philosophy. The passage on divine likeness stri-
kes me as central to understanding the Theaetetus, and it also offers solutions

Doctor en Filosofia por la Pontificia Universidad Gregoriana. Director de la Licenciatura en Filosofia
de la Universidad 1vQ de Morelia. e.alitros@gmail.com



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

to problems of Platonic epistemology and ontology. I defend its centrality in
three stages: 1) I consider what divine likeness consists of; 2) I justify the real
human possibility of attaining such likeness; and 3) I give reasons for the
validity of desiring to attain it. Thus, duoimcig consists of escaping this world
through knowledge of divine wisdom, which is possible by recognizing one’s
own limits and validating its desirability as a desire not for a given external
object, but as a desire for desire itself.

KRey words: divine likeness, Plato, Theaetetus, limit, desire.

Contexto y texto fundamental
Contexto

El Teeteto' se considera el primer trabajo cldsico sobre el
conocimiento,” si bien algunos, como Heidegger, niegan que el didlogo
sea un trabajo epistémico, al concebirlo, mas bien, como un estudio
ontoldgico.’ Las diferentes percepciones del tema se deben, en mi
apreciacion, a una cuestion de acento. Donde la mayoria remarca el
hecho de que el didlogo trata del conocimiento de las cosas, Heidegger,
por su parte, resalta que los posibles modos de conocimiento —in-
tuicion sensible o intuicién categorial—atafen al ser.* Sea del tema
del didlogo, o skopos, lo que fuera, la importancia del Teeteto es clara
respecto del conocimiento del ser. Esta importancia no impide la
llamada —o convocacion— al mismo didlogo para ejercer el papel de
interlocutor principal dentro del asi denominado problema interpre-
tativo bdsico’ de la epistemologia platdnica, es decir, o aceptar una

1. Utilizo la edicién de Platén, “Theaetetus” en John Burnet (Ed.), Platonis opera. Tomus I, Clarendon
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 142a-210d. Las traducciones, de no indicarse lo contrario, son propias.

2. Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianapolis, 1990, p. 2.

3. Francisco José Gonzalez, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue, The Pennsylvania State
University Press, State College, Estados Unidos, 2009, p. 176.

4. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio Klosterman, Francfort del Meno,
1993, p- 273.

5. David Wolfsdorf, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical World, Johns Hopkins University
Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 105, N° 1, 2001, p. §7-75, p. 58.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

diferencia entre la creencia (doxa) y el conocimiento (epistéme),’ o
bien, aceptar que el conocimiento es un tipo de creencia cualificada.’
En este contexto, la 6poimoig 0d (semejanza con Dios, en este sentido,
semejanza divina) es clave para una mejor inteligencia del Teeteto
y para dar salida a las tensiones de la epistemologia y la ontologia
platonicas. Por esta relevancia clave el didlogo no puede conside-
rarse un simple involucrado, sino que, aceptando su convocacién en
la cuestién, es de escucharse la provocacion que ofrece, en la que el
pasaje correspondiente a la 6poinoig es central.

El texto

La semejanza divina aparece justo a la mitad de didlogo en el siguiente
pasaje: “Ni los males se establecen entre los dioses, sino que recorren
necesariamente la naturaleza mortal y este lugar de aqui. Por eso hay
que probar huir lo méas rapido desde aqui hasta alla. La huida es la
semejanza con Dios, tanto cuanto sea posible: semejanza que, justa'y

< »8
santa, llega a ser con prudencia”.

La semejanza divina es central fisicamente en el didlogo, ya que aparece
justo a la mitad de éL.° Y mas aun, es central tematicamente —como
argumentaré— para lograr un adecuado entendimiento del Teeteto. A
pesar de esto, ha tenido diversas recepciones entre sus estudiosos, pues
mientras algunos la reciben con una valencia positiva, como Plotino,
quien considera que “el alma se vuelve bella y buena asemejandose a

6. Platon, Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 2003, 477¢.

7. Platén, Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 98a.

8. “Obt’ év Beoig avtd idpdobart, Thv 8¢ OvnTiv EHoY Kol TOVE TOV TOTOV TEPUTOET £€ AvayKNG. 810 Kod mepdohat
%P EVOEVDE Exeloe pedyety OTL TayoTa. YUY 8 Opoimotg Bed KaTd TO duvaTov: Opoimoig 8¢ dikatov Kai dGtov
petd ppovioeng yevéshon”. Platon, “Theaetetus”, 176 a6-b3.

9. Myles Burnyeat, The Theaetetus of Plato, p. 35.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

s 10

Dios”,” otros, como Sandra Peterson, la acogen como “[...] la peor idea
en filosofia, sin poder pensar en un error que esté en ese mismo nivel”."

No sorprende la diversidad de apreciaciones, ya que la invitacion a
asemejarse a Dios presenta fuertes dificultades: 1) no es claro real-
mente en qué consiste “asemejarse a Dios”, pues lo divino resiste a
cualquier descripcién clara para el ser humano; sin embargo, aun si
obtuviéramos claridad en el significado de la asercién “asemejarse
a Dios”, 2) parece imposible que el ser como Dios escape de la pre-
rrogativa divina y esté al alcance del actuar humano; pero, aunque
fuera claro en qué consiste, y fuera realmente posible para el ser
humano ser como Dios, queda 3) una profunda duda acerca de lo
deseable de lograr la condicidon propuesta, en tanto que “asemejarse
a Dios”, si bien recuerda, por un lado, la edénica creacién del hom-
bre y de la mujer a “imagen y semejanza de Dios”,” por otro lado,
hace resonar el eco de la serpiente del mismo jardin que originé la
expulsion ante el deseo de “ser como Dios”.” Ahora bien, enfren-
tando estas tres dificultades (la nocién de qué es, la justificacion
de posibilidad y la validez del deseo) de la opoiwoig 6ed, pretendo
mostrar la centralidad tematica en el Teeteto, en particular, y en la
epistemologia platonica, en general; asi como apoyar una recepcioén
positiva dentro de la actividad filosofica.

~

10. “Td dryafov kol Kahov Ty yoyv yiveshar opotodijvar eivan Bed”. Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Paises
Bajos, 1951, pp. 19-20 (I, 6,6,).

1. “La recomendacion de pretender llegar a ser como dios me sorprende como la peor idea que jamés
haya oido en filosofia. No puedo pensar en algin otro error que se le compare”. Sandra Peterson,
“Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction by declaration” en Sandra Peterson, Socrates
and Philosophy in the Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino Unido, 2011,
pp- 59-89, p. 82.

12. 1Gen 27.

13. 3Gens.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

En qué consiste
Sabiduria y conocimiento

En el Teeteto se expresa claramente que “la fuga es la semejanza con
Dios, tanto cuanto es posible”.* Esto es, la semejanza es una fuga,
un escape de la maldad que recorre este mundo hacia la bondad de
Dios. Debemos recordar la pregunta detonadora con la que Soécrates
inicia la investigacion en el didlogo: “¢qué es, entonces, realmente el
conocimiento?”.” En el contexto de una investigacién acerca del co-
nocimiento, la fuga implica el escape de lo malo de este mundo, a
saber, la ignorancia, hacia la bondad propia del mundo divino, es
decir, hacia la sabiduria. De ahi que la 6poimoig consiste en una fuga
hacia la sabiduria divina. Es problematico si la sabiduria (cogpia) y
el conocimiento (émotiun) son idénticos, como afirma Teeteto.” De
hecho, Socrates responde de inmediato que es precisamente eso, la
identificacion de sabiduria y conocimiento, lo que lo pone en aporia;”
y es esta ultima la que, parad6jicamente, abre una via para especificar
en qué consiste la 6poinoig en tanto fuga a lo divino. Ciertamente, los
conocedores (¢motipoves) son sabios (cogoi)® porque la accién que
se esta realizando (el participio presente activo: “los que estan cono-
ciendo”) permite alcanzar la cualidad (el sustantivo: “la sabiduria”).
Es evidente que existe una cierta unidad entre émotun y cogio, pero
tal unidad no implica necesariamente ni una identificacioén tout court
ni, mucho menos, una confusion entre ambas nociones. En efecto, la
sabiduria (cogia) denota una cualidad y no una actividad, mientras que
gmotun se asocia lingiifsticamente a una actividad, ya que el término
oopio deriva de un adjetivo (co@dc), a diferencia de otros términos

14. Platén, “Theaetetus”, 176 b1-2.

15. “émotAun 8t moTé TVYYGveL Bv”. Platdn, “Theaetetus”, 145 e9.
16. Ibidem, 145 6.

17. Ibidem, 145 e7-8.

18. Ibidem, 145€3-4.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

epistemologicos, entre ellos émotqun, pero también yvidoic, cOvieoig,
todos ellos formados como abstractos verbales.”

Por ser importante la cuestion terminoldgica para la distincién entre sa-
biduria y conocimiento, pretendo sustentarla, sobre todo, mediante argu-
mentos especulativos. Asi, Platon atribuye a la divinidad la sabiduria como
cualidad en diversas ocasiones.” Pero ¢podria el ser humano adquirir la
sabiduria divina? Hemos visto que el modo de asemejarse a la divinidad
consiste en huir, mediante la émotiun, de la ignorancia a la sabiduria. Por
tanto, la actualizacion del conocimiento permite escapar de la ignorancia
de este mundo hacia la sabiduria divina. Asi, la 6poinoig 0e@ es la fuga me-
diante la que el ser humano adquiere la cualidad de la sabiduria, la cual
es divina, no discursiva ni noética. Esta cualidad es adquirida mediante la
actualizacion del conocimiento, el cual, a su vez, es humano, discursivo 'y
dianoético. Por consiguiente, el Teeteto ofrece la novedad de una opoinocig
0e® no esperada postmortem, como en el Fedon: afirma que el alma, en
vida, “ha filosofado correctamente, es decir, ha practicado morir, una vez
separada del cuerpo ira hacia lo semejante a ella, lo invisible, divino, in-
mortal y sensato”.” Es asi porque el alma, al filosofar, “huye del cuerpo”;”
es una huida que alcanza su plenitud en la separacion final que viene
con la muerte, e ira hacia lo alto y divino si asi ha vivido, o, al contrario,
quedar atada y vagando en tierra si durante la vida se dejé arrastrar por
lo material.” Desde este punto de vista, la semejanza divina consiste en
el culmen del alejamiento del elemento sensible terrenal, que alcanza su
cumbre con la muerte del filosofo. En el Banquete, por otro lado, el filésofo
no obtiene la semejanza divina postmortem, sino en esta misma vida, al
llegar al Giltimo escalén en las cosas del amor, esto es, cuando después de

19. Ulrich Wilckens, “Zoeio” en Gerhard Kittel, Gerhard Friedrich y Geoffrey W. Bromiley (Eds.),
Theological Dictionary of the New Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.

20. Platon, Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 204 a1-2; Platén, Phaedrus, Clarendon
Press, Oxford, Reino Unido, 1967, (278 d3-4); Platén, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino
Unido, 1967, 23 as-6.

21. Platén, Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967, 80 €6-81 as.

22. Ibidem, 80 e4-s.

23. Ibidem, 81 c8.

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

varios pasos progresivos, repentinamente, contempla la belleza en si.

Gracias a esta belleza engendra la verdadera virtud, volviéndose amigo de
los dioses e inmortal.” Aqui la semejanza se logra por ser un buen aprendiz
en las cosas del amor. Estas dos maneras de alcanzar la semejanza divina
se presentan como una misma en el Fedro: se es feliz amando de manera
correcta en este mundo; y una vez terminada la vida terrena de los ver-
daderos amantes, sus almas se vuelven ligeras y aladas.” Asf, el amor nos
permite recuperar las alas del alma, con las que desde ahora, y después de
la muerte, se vuelve al ambito divino, ya que éstas nos elevan para habitar
con los dioses, pues son ellas las que més comparten la divinidad.” En bre-
ve Platon presenta diversas estrategias para lograr la semejanza divina, a
saber, mediante el amor; o0 como premio en la vida futura de los que fueron
buenos, o bien, por la combinacién de las anteriores: amar en este mundo
y conquistar el premio de la vida futura. Y en este contexto la estrategia
que ofrece el Teeteto pone un novedoso acento en el conocimiento.

Las diversas estrategias para alcanzar la semejanza divina vinieron a
menos en la reflexion de la Academia. De hecho, la cuestion de dicha
semejanza retoma importancia cuando Eudoro de Alejandria la re-
introduce en las discusiones éticas platonicas.” Y si bien la opoimoig
reaparece en el contexto de la ética, no permanecioé siempre confinada
en ese campo, sino que se considerd bajo otras perspectivas. Asi, Juan
Estobeo sostiene que la 6poimoig fue tratada en la Reptblica desde
el punto de vista ético, en el Timeo desde el punto de vista fisico, y
en el Teeteto desde el punto de vista 16gico.” Estas tres perspectivas
pueden sostenerse textualmente. Asf, la apuesta ética expresada en el
“Libro IX” de la Reptiblica es la del gobierno de la parte divina, ya que

24. Platén, Symposium, 210 e2-211 d3.

25. Ibidem, 212 a1-}.

26. Platén, Phaedrus, 256 a7-b4.

27. Ibidem, 246 d6-8.

28. Suzanne Stern-Gillet, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in Plotinus: Opoiwotg 0¢@®’ in Plato and in
Plotinus” en Ancient Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville, Estados Unidos,
vol. 39, N° 1, 2019, pp. 89-117, p. 89.

29. Juan Estobeo, Anthologium, Weidmann, Zrich, 1958, 11, 7, 3, 9-20.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

“lo mejor para todos es ser gobernado bajo lo divino y lo sensato, mu-
cho mas teniéndolo en si mismo, pero si no, ordenando desde fuera”.*
Pero si es verdad que el gobierno divino nos hace justos, también lo
es que la practica de la justicia nos hace semejantes a la divinidad,”
por lo que se revela un circuito ético retroalimentado positivamente:
la semejanza divina nos permite ser justos; y, al ser justos, mas nos
asemejamos a lo divino. Resulta, entonces, que la semejanza divina
no es s6lo una meta que alcanzar, sino también es el recurso para una
vida justa, es decir, la vida feliz, pues al ser justos “tanto aqui como
en el recorrido de mil anos que hemos dicho, bien ira la cosa” (con

esta afirmacidn termina la Reptiblica).

El Timeo, por su parte, sostiene que es posible para la naturaleza humana
(&vBpwmivn @ovoig) participar de la inmortalidad divina,” ya que es como
una planta celeste que se eleva hacia el cielo desde la tierra, gracias a la
parte mas alta de nuestro cuerpo.* Esto es asi porque lo que piensa ha de
asemejarse a lo pensado;® semejanza que, bajo la propuesta de lectura
de Estobeo, es de tipo fisica, es decir, estructural, entre lo pensado (el dios)
y lo pensante (el ser humano, su parte mejor, la racional). Finalmente, si,
como afirma el mismo Estobeo, el Teeteto trata la semejanza divina desde
el punto de vista l6gico, es necesario explicar qué se entiende por “logica”.
Lo cierto es que en el Teeteto la semejanza divina se logra a través de la
accion humana del conocimiento en este mundo, sin recurrir a las ideas
platdnicas. En este sentido, puede tener cabida la clasificacion de “16gico”,
pues responde la siguiente pregunta: <como es posible 16gicamente que
el conocimiento nos asemeje a Dios, sin tomar en cuenta las ideas en el
proceso del conocimiento? La respuesta que emerge del pasaje central y

30. Platén, Respublica, 1X, 590 d3-5.

31. Ibidem, X, 613 a7-b1.

32. Ibidem, X, 621 d1-2.

33. Platon, Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968, 90 c2-3.
34. Ibidem, 90 as-7.

35. Ibidem, 90 d3.

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

fundamental es que la accién del conocimiento consiste en una fuga. A
continuacion debemos esclarecer en qué consiste formalmente esta fuga.

Formalidad de la fuga: conocimiento del limite

La creencia (86&) que se desea conocer debe ser investigada.’ Su in-
vestigacion no anula la creencia, pues, o llega al asentimiento y nos
persuade a creer (émeiBoped’ év), o llega a la negacidn, a que no creamos
(Mmotodpev). Surge asi la definicion performativa de conocimiento: creen-
cia investigada.Y podra ser tan investigada como se quiera, pero seguira
siendo creencia; es decir, el conocimiento humano mantiene un elemen-
to doxastico irreductible. Esto se debe a que el conocimiento se expresa
como asercion, y, como defiende Franco Trabattoni, “ninguna aserciéon
puede ser jamas irrefutable o infalible, pues la manifestacion de la ver-
dad de una asercidn se realiza mediante la doxa, y toda doxa puede ser
o verdadera o falsa”.” Pero si es cierto que ninguna asercién puede ser
jamas irrefutable o infalible, entonces hemos encontrado una asercion
que isiempre es irrefutable e infalible! Esto es, la asercion sobre la irre-
ductibilidad doxéastica del conocimiento, en cuanto discurso y en cuanto
contenido (siempre susceptible de ser o no ser verdadero), no es, a su
vez, simplemente doxastica, pues tal irreductibilidad se sostiene como
irremediablemente verdadera. Asillegamos a la consistencia formal de la
fuga: el conocimiento de los limites de nuestro conocimiento (expuesto
como “aporias” en la segunda parte del didlogo). Este reconocimiento
del limite no es doxastico, es decir, ya no es simplemente dianoético,
ni discursivo ni simplemente humano, sino que presenta un aspecto
noético, no-discursivo, de prerrogativa divina. Asi, el re-conocimiento
del limite del conocimiento manifiesta lo divino en la mismisima limi-
tacion humana: he aqui la formalidad de la fuga. Plat6n es claro en que

36. Platon, “Theaetetus”, 144 e2-7.

37. Franco Trabattoni, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some Remarks on a New Annotated
Translation of the Dialogue” en Franco Trabattoni, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven University
Press, Lovaina, 2016, p. 65-94, p. 82.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

tal fuga no es caida fideista, pues supone la accién humana —demasiado
humana— de la doxa y del esfuerzo del conocimiento.

Ahora que se ha visto en qué consiste la 6poinoig, lo que sigue es con-
siderar la posibilidad real de que el filésofo, como amante que escapa
hacia la sabiduria, alcance esa sabiduria dentro del limite epistémico
en este mundo.

La posibilidad

Si la fuga de la 6poimoic consiste en el reconocimiento del propio limite
del conocimiento, hay que preguntarse sobre la real posibilidad de al-
canzar una prerrogativa divina, como la sabiduria, a través de una accion
tan humana como el conocimiento, es decir, la émotun. Actualmente, la
nocion de émotun se ha banalizado, identificaAndose con reportar aque-
llo que se ve, aquello que se recuerda o aquello que se cree, abaratando
asi la nocidn platdnica, la cual tiene firme el por qué una cosa es asi 'y
no de otra manera.*® De hecho, la actividad epistémica es referida en
Plat6n como ascension y vision de las cosas divinas; una actividad que
frecuentemente es calificada con el adverbio poyi,* traducido general-
mente como “apenas”.

“Apenas”

Dos adverbios se utilizan en el griego antiguo para indicar el esfuerzo o
la aproximacion con que se realiza una accion: udyig y uéiig.* El primero
es mas antiguo y parece ceder su lugar al de aparicion mas reciente. Asi,

38. Matthew Evans, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and
Seeming” en Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol.
62, julio de 2023, p. 333-301, p. 333.

39. Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the Accessibility of the Divine” en
Apeiron, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 56, N© 3, 2023, pp. 519-554, p. 519.

40. Luz Conti, “Sobre la expresion del esfuerzo y de la aproximacion: Anélisis de poyig y poig en Griego
Antiguo” en Emerita, Instituto de Lenguas y Culturas del Mediterraneo y Oriente Proximo/Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, vol. 85, N? 1, 2017, pp. 1-25, p. 1.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

noyic se encuentra ya en Homero, mientras polg no se halla en los textos
homéricos. Autores posteriores, como Aristoéfanes y Séfocles, utilizaran
solamente poig, mientras que Esquilo emplea ambos.* El término més
antiguo, uoyig, tiende a acentuar el “apenas”, la caracteristica de esfuerzo
para alcanzar el objetivo, mas que ofrecer el matiz de cercania al fracaso.
De hecho, poyig se relaciona con el verbo uoyéw (“sufrir”, “afanarse”).”
Y ya que Platon muestra preferencia por el término antiguo (udyig tiene
53 ocurrencias en el corpus), en contraste con el término mas reciente
(uoMg cuenta con 6 ocurrencias en el corpus),” puede suponerse que
tal preferencia suya se debe a que, “escogiendo el término mogis, menos
popular y contrario a la cultura tragica y de comedia, Platén intentara
recordar a su audiencia la nocidn de esfuerzo y dificultad que se supri-
mian mas ficilmente en molis que en mogis”.** Asi las cosas, la actividad
del conocimiento en la que formalmente consiste la 6poimoic no indica
un actuar cercano al fracaso —o logrado escasamente—, sino que se
lleva a cabo mediante un importante esfuerzo. En otras palabras, no es
que la semejanza divina se logre poco, casi nada o escasamente, sino que
se alcanza con esfuerzo y dificultad, es decir, apenas. Asi, la dpoincig es
realmente posible para el actuar humano, pero exige un esfuerzo im-
portante. Conviene ahora considerar los medios con los que se realiza
tal esfuerzo y su resultado.

Posibilidad del limite: el horizonte divino

Los medios y los resultados del esfuerzo de conocer se representan
en la famosa linea platonica de la Reptiblica, en la cual se establece
una jerarquia de cuatro estados epistémicos del alma, a saber, sikaocia,

& » o« ”» &«

nioTig, S1Gvon, vonoic (“conjetura,” “creencia”, “razén”, “inteligencia”,

1. Ibidem, p. 4 (nota 6).

42. Ryan M. Brown, “Plato’s Use of Mogis..., p. 524. En espafol tenemos los dos acentos: “lleg6 al trabajo
apenas”, “paso el examen apenas”. El adverbio puede indicar que la accién ha sido muy esforzada o
que la accion ha estado cerca del fracaso o limitadamente lograda.

43. Idem.

44. Idem.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

respectivamente). Estos estados corresponden, cada uno, a sus res-
pectivos objetos epistémicos; objetos y estados son determinados de
acuerdo con la participacion en la verdad y la claridad de cada obje-
to.” Estos objetos corresponden en el campo de lo sensible, en primer
lugar y en la parte mas baja de la linea, a las imagenes y copias de
los objetos visibles; y, en segundo lugar, a los objetos sensibles como
tales. En la parte de los objetos inteligibles se encuentran los objetos
de las ciencias, como la matematica y la geometria; y el siguiente y
ultimo lugar, el méas alto puesto, corresponde a los objetos inteligibles
ideales.* Asi, existe una proporcién entre los estados epistémicos y
los objetos ontologicos, cuya “ratio representa simultaneamente la
verdad (aAn0e10) de los objetos y la claridad (cognveia) de los estados
mentales”.” Esto ha dado lugar a la llamada teoria platénica de los
dos mundos, la cual enuncia que, por un lado, el conocimiento se da
en relacion con los objetos inteligibles, mientras que, por otro lado,
la creencia es s6lo referente a los objetos sensibles. Esta teoria no es
aceptada unanimemente y ha sido rechazada por Gail Fine, quien hizo
notar la posibilidad de tener creencias —y no ciencia— respecto de
las Formas; y, de modo inverso, de que el fildsofo, regresando a la ca-
verna, posee conocimiento de los objetos sensibles alli proyectados,
sobre los cuales los encadenados ciertamente emiten creencias, del
mismo modo que también pueden expresar creencias —y no cien-
cia— de la idea de Bien.”® Este ataque frontal de Fine a la doctrina
de los dos mundos ha sido rechazado por Jessica Moss, quien colo-
ca, entre la doxa respecto de los sensibles y la epistéme respecto de
las formas inteligibles, a la didnoia como intermediario que permite
acercarse al Bien.* El esfuerzo de Moss por salvar la teoria de los dos
mundos ha sido, a su vez, criticada por Evans, haciendo notar que la

45. Platon, Respublica, VI, 51 d6-€4.

46. Ibidem, V1, 510 e1-511c2.

47. Richard Foley, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method in Republic vI” en Journal of the History
of Philosophy, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46, N2 1, 2008, p. 5.

48. Gail Fine, “Knowledge and Belief in Republic v’ en Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De Gruyter
Brill, Berlin, vol. 6o, N° 2, p. 121-139.

49. Jessica Moss, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University Press, Oxford, 2021, p. 187.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

sugerencia de aquélla no respeta las caracteristicas distintivas propias
de la didnoia y del nous.”

Encuentro una via de solucién a la “guerra de los dos mundos” en el
Teeteto, ya que el didlogo responde a las cuestiones irresueltas en la linea
presentada en la Reptiblica, las cuales, como hemos apenas referido,
son controvertidas. Esta solucion surge desde un mundo sin ideas,
pues Platon no recurre a ellas durante dicho didlogo. {Qué aporte
a la epistemologia platénica podria venir de una investigacién que
excluye las ideas? Por un lado, el conocimiento —declara el mismo
Teeteto— no debe buscarse en el campo de la percepcion sensible, sino
en algo del alma cuando por si misma y en si misma se ocupa de las
realidades (mepi ta 6vta);” pero, por otro lado, no tenemos en el Teeteto
otro material del cual partir ademas de la percepcién sensible. Esta
dificultad puede resolverse considerando que aquello a investigar no
es lo que el alma encuentra en el mundo de la percepcion sensible (la
doxa), sino lo que halla a partir de ese mismo mundo, suspendiendo,
al menos por un momento, el rol epistémico de las ideas. ¢Qué surge
cuando, en este escenario, “el alma en si 'y por si misma se ocupa de
las realidades”?*” La respuesta es el limite del propio conocimiento.
Por ello, si la guerra de los dos mundos establece la disputa en torno
a si la doxa es exclusiva de la percepcién sensible, y si la epistéme
es exclusiva del mundo inteligible, el Teeteto pacifica tal contien-
da estableciendo que, por un lado, este mundo es doxéastico, pues
parte de la experiencia sensible y establece aserciones doxasticas
sobre esas experiencias; por tanto, si, la doxa es propia del mundo
sensible. Pero, por otro lado, el limite de la asercion doxastica no es
simplemente doxastico a su vez, sino que abre la posibilidad de una
asercion no-doxastica, es decir, epistémica en sentido estricto, ya que
corresponde al mundo inteligible y a sus objetos, en tanto ya hemos

50. Matthew Evans, “Archaic Epistemology...”, p. 347.
51. Platon, “Theaetetus”, 187 a5-6.
52. Idem.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

mostrado que, si es verdadera la asercidén “ninguna asercion puede
ser jamas irrefutable o infalible”, encontramos el limite presentado
por una asercion irrefutable e infalible, que consiste en sus caracte-
risticas epistémicas que escapan a la doxa. Luego, la doxa es propia
del mundo de la percepcidn sensible, pero su limite posibilita abrirse
hacia el horizonte de la epistéme en sentido estrictamente platonico,
no porque revele el objeto (la idea platdnica), sino porque descubre
el dinamismo de la misma epistéme, a saber, el fugarse hacia lo divino
desde lo sensible.

Ahora, la via de solucién al problema de cémo se lleva a cabo el es-
fuerzo de huir —o exiliarse— de este mundo hacia lo divino no se
basa en el objeto conocido del “otro mundo”, a saber, la idea, ausente
—como hemos visto en el Teeteto—, la cual pudiera ser o no ser cono-
cida por varias potencias cognitivas previamente sehaladas, a saber,
la conjetura, la creencia, la raz6n y la inteligencia. La huida hacia lo
divino es posible gracias a aquello en lo que consiste formalmente la
huida, es decir, el reconocimiento del limite epistémico de la doxa
humana. Se ve el esfuerzo platénico por resolver la cuestion con fi-
delidad a este mundo, pero sin reducirnos a él: pace Nietzsche. Y ya
hemos visto que la fuga consiste formalmente en el re-conocimiento
del propio limite. Es ahora el momento de considerar la posibilidad de
este limite y la apertura del horizonte de lo divino.

El limite

Los desarrollos filosoficos acerca del limite”? (Schranke) lo exponen
como distinto de la frontera (Grenze), pues esta tltima es bien definida,

53. Lareferencia clasica para la distincion entre limite y frontera es Kant, en los Prolegémenos a toda me-
tafisica futura que querrd presentarse como ciencia (1783), en el paragrafo 57, en el que expone el limite
(Schranke) como division entre un aqui y un alld; la frontera (Grenze), por su parte, solo concierne a
lo que hay en ella contenido. Se puede consultar con provecho Immanuel Kant, Prolegémenos a toda
metafisica futura que querrd presentarse como ciencia, Istmo, Madrid, 1999, pp. 255-265.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

como “un paso custodiado”.’* Por tanto, la frontera definida podemos
tocarla y, eventualmente, superarla, como las fronteras de las ciencias
y las fronteras geograficas. El limite, en cambio, al no ser definido, es
imposible alcanzarlo, tocarlo,” y, por consiguiente, jamas se lo puede
poseer; solo se entrevé, pues a cada paso con el que pretendemos acer-
carnos a él, se aleja, “como el horizonte”,® analogo a la mortalidad a la
cual nos aproximamos, sin que nadie vivo la haya alcanzado, ya que,
como afirma Carlo Sini citando a Giovanni Gentile, “la mortalidad es
el limite del saber de todos, y la experiencia de nadie”.”” Asi serian lo
divino y la divina sabiduria para el hombre: un limite. Asi las cosas, ¢es
el ser humano, en su conocimiento limitado, capaz de entrever el limi-
te? La apuesta platonica es que si. El ejemplo lo tenemos en Socrates,
quien “no es completamente sabio”.*® En esta afirmacion se declara el
limite de su conocimiento. David Sedley reporta la glosa del comenta-
dor an6énimo de este pasaje: “él [Sdcrates] no dice que no es sabio, sino
que no es completamente sabio”.”” Entonces, el limite del conocimiento
implica no la ignorancia completa o la negacién absoluta, al modo de
una exacerbada teologia negativa, sino un saber no-completo, es decir,
limitado, pero que, en su imperfecciéon (limitacion), mantiene la posi-
bilidad de conocer su propio limite, como afirmariamos que un ciego
puede ver que no esta viendo. En breve, la 6poinoic es posible dentro
de la limitacién del conocimiento humano capaz de ver su propio li-
mite y abrir asi el horizonte —inalcanzable, pero real y posible— de
la sabiduria divina.

54. Costantino Esposito, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La teologia morale di Kant” en Luca
Fonnesu, Etica e mondo in Kant, Il Mulino, Bolofia, 2008, pp. 237-269, p. 238.

55. Grazia Tagliavia, “Liberta e necessita della Metafisica” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana,
Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-1606, p. 145.

56. Idem.

57. Carlo Sini, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia,
vol. 32, 2010, pp. 587-594, P 593.

58. “Ov mavv T1 60dg”. Platdn, “Theaetetus”, 150 ¢8-d1. Las cursivas se encuentran en el original.

59. David Sedley, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus” en Christopher Gill y Mary Margaret
McCabe (Eds.), Form and Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, 1996,
Pp- 79-103, p. 98.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Lo deseable

La opoiwoig consiste en la fuga de este mundo a través de la actividad
del conocimiento hacia la sabiduria divina. Es posible a través del co-
nocimiento humano al reconocer su propio limite. Queda una dltima
pregunta: ¢es deseable esta condicion?, es decir, évale la pena arriesgar
la vida lanzandonos hacia este horizonte? Si somos seres humanos,
dvale la pena arriesgarnos a ser lo que no somos, a intentar ser divinos?
De hecho, si nuestro deseo de semejanza divina resultara imposible,
la vida entera seria una frustracion. Por otro lado, si lograramos tal
semejanza, la aspiraciéon que nos anim¢é desapareceria; quedariamos
des-animados, esto es, sin aquello que anima y, por tanto, inertes o, al
menos, sin ser aquello que éramos al inicio. Lo cierto es que, incluso
ignorando las posibilidades de éxito y concentrdndonos en la mera
voluntad de asemejarnos a Dios, esta voluntad parece un velado recha-
zo al propio ser, un desencaje con la propia naturaleza humana. Para
responder a estos retos y considerar la deseabilidad de la opoiwotg,
habra que examinar el modo de presentarse de la 6poimoig ed, esto es,
revisar la genealogia del deseo de semejanza en el pasaje del Teeteto.

Genealogia del deseo

Jens Kristian Larsen® identifica dentro del cuerpo del Teeteto la famosa
digresion entre Socrates y Teodoro sobre la justicia.” Esta digresién
estad estructurada en dos momentos: la diferencia entre politicos y
filésofos,” y la fuga como tal,” que consiste en la semejanza con Dios
(Opoimoic Bed).* La digresién conduce a Sécrates y Teodoro —y, por
consecuencia, a nosotros mismos— hacia el ocio (oyoAn). Por cierto,

60. Jens Kristian Larsen, “Measuring Humans against Gods: on the Digression of Plato’s Theaetetus” en
Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 101, N? 1, 2019, pp. 1-29, pp. 12-13.

61. Platén, “Theaetetus”, 172b-177c.

62. Ibidem, 173¢7-17624.

63. Ibidem, 176a5- 177¢2.

64. Ibidem, 176b1.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

en la apertura de la digresion Teodoro pregunta a Sdcrates: “¢No acaso
andamos libres de tiempo (oyoAiv &yopev)?”.” El ocio es el tiempo en el
que, desde jovenes y con libertad, los amantes de la sabiduria se ejer-
citan; pero su deseo no se dirige hacia asuntos inmediatos terrenales,
pues “no saben el camino hacia agora, ni dénde esta la corte, o el se-
nado, o algin otro lugar de reuni6on publica de la ciudad. [...] las leyes
y de los decretos, hablados o escritos, ni los ven ni los escuchan”,*
sino que se dirigen hacia realidades celestes. Por eso la actividad que
elogian Teodoro y Socrates se presenta con la figura del astronomizar
(dotpovopeiv), accion que realizaba Tales de Mileto cuando, mirando
hacia las estrellas, cay6 en un pozo, ocasionando la risa de una bella y
graciosa esclava tracia.”” Ahora, “astronomizar” indica “ocuparse en la
investigacion de los astros” (“doyolodpon mepi Thv EE€taoty TV dotépav).”
Y “ocuparse” (literal, doyolodpar) es un ejercicio paradoéjico, pues in-
dica un negocio precisamente en el tiempo de ocio. Este paraddjico
neg-ocio versa “sobre la investigacion de los astros”. Por tanto, el ocio
platénico no es il dolce far niente, sino una accién que, escapando de las
cosas terrenales, tiende a investigar (é£€taoig) los astros. Notese la im-
portancia que SOcrates atribuye a esta accion de investigar, pues afirma
que “la vida no-investigada [ave&étactoc] no es digna de ser vivida por
un hombre”.”” ¢Cémo armonizar la investigacién de la propia vida,
expuesta en la Apologia, con la investigacion de astros sugerida en el
Teeteto? (No son dos objetos diversos, uno terrestre (la vida humana)
y el otro celeste (los astros)? Partimos considerando que el término
investigacién, la exétasis, indica un escrutinio de personas,’” cosas,”

65. Ibidem, 172c2.

66. Ibidem, 173¢8-d4.

67. Ibidem, 174a1-b1.

68. dotpovoud, Thesaurus Linguae Graecae, https://stephanus.tig.uci.edu/ilne/#context=lsj&action=hw-list-
click&eid=16740 Consultado 03/X/2025.

69. “0 8¢ ave&étaotog Blog o0 Prwtdg dvOpdne”. Platdon, Apologia Socratis, 38 as5-6.

70. Teognis llama bienaventurado, feliz y bendito a quien descendia al oscuro Hades antes de doblarse
ante los enemigos, de ser sobrepasado por la necesidad y de tener que poner a prueba a los amigos
(8Eetdom e pilovg). Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971, I, 1112-1115.

71. Los atenienses, segiin Tucidides, sometian a duro escrutinio el estado de las alianzas de guerra (v
1€ vmapyovoay Eoppayiav ééftalov). Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967,
(11, 7, 3, 1-3).



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

o palabras’ no de modo condescendiente, sino de manera severa, al
estilo de un pase de revista militar a las tropas.”

Un argumento de corte mas filoldégico permite unir la investigacion de
los cielos y la vida humana, de modo que, a partir de “estrella” (dotip),
en su forma latina, sidereus, se obtiene el término de-siderium, el “de-
seo”, en el que “la preposicion latina indica distancia respecto el sus-
tantivo estrellas. Fijar la mirada en una cosa, o persona que atrae, como
se miran de noche los jeroglificos de las estrellas”.”* La investigacion
de las estrellas sefiala un deseo que, en términos platonicos, se ha lla-
mado eros, del cual Graeme Nicholson, en su estudio sobre el Fedro, ha
apuntado lo siguiente: “no puede ser reducido al imaginario comun del
eros, excluyendo la filia y el 4gape”.” Asi pues, tenemos al eros-deseo,
que se eleva desde las cosas terrestres hacia las cosas celestes. Tal
deseo esta en medio de la tierra y el cielo. De este modo, se revela que
nuestra exétasis —o investigacién severa— no es s6lo de los astros, no
es mero de-siderum de un objeto, sino que investiga la vida misma que
desea, es decir, al sujeto que desea. Estamos ante el deseo —un fijar la
mirada examinadora— en el deseo, no tanto en cuanto objeto, sino en
tanto actividad del sujeto: es lo que busca expresar el constructo “deseo
del deseo”. Dejando de lado la cuestion filoldgica, ¢hablan los textos
platénicos del deseo humano como algo intermedio entre el cielo y la
tierra, especialmente a la manera de “deseo del deseo”?” Sin duda el
eros es un deseo que esta en medio; es “un gran demonio intermedio
(peta&d) entre lo divino y lo mortal”,”” como explica Diotima a SHcrates
en el Simposio: un intermedio tanto en su naturaleza mitica (al ser el

72. Platén hace ver que se da el caso de un examen descuidado de palabras y nombres (8t dxpiBeiag
£€etalopevov). Platon, “Theaetetus”, 184 c1-2.

73. Jenofonte utiliza en este sentido el sustantivo é&raaic (Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford,
Reino Unido, 1961, I, 2, 14-15; V, 3, 3, 2), mientras que Tucidides emplea el verbo éerd{w en ese mismo
sentido (Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967 V11, 33, 6, 1-3).

74. Andrea Marcolongo, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco, Editori Laterza, Bari, Italia, 2023, p. 84.

75. Graeme Nicholson, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue University Press, Indiana, 1999,
p. 212.

76. Agradezco al dictaminador andnimo el sefialamiento de este importante aspecto.

77. Platon, Symposium, 202 di13-e1.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

hijo de Penia y Poros)” como en su funcién, ya que, al estar en medio
(&v uéow dv), completa y retine lo mortal con lo inmortal.”” Con la figura
previa abordada durante la digresion, afirmaremos que, con los pies
en tierra, eros-deseo tiende hacia el cielo. Pero, fuera de la metafora o,
aun mejor, con el impulso de ella, écoémo entender el quehacer inter-
mediario del eros-deseo respecto de la semejanza divina? El quehacer
del deseo se debe no tanto al déficit —si bien lo requiere; es decir, la
carencia es necesaria, pero no suficiente para desear—, sino, sobre
todo, a la connaturalidad de aquello deseado, en este caso, lo divino.
Asi, lo divino (la sabiduria, la inmortalidad) ya se encuentra, de alguna
manera, en el sujeto que desea lo divino sin todavia alcanzarlo.

Analicémoslo mas detenidamente. El estado intermedio del deseo-
eros corresponde al del filosofo, ya que “estd en medio de la ig-
norancia y la sabiduria”.*” Y filosofando el ser humano se retine
con lo divino, pero no debido a su ignorancia, pues écémo podria
saber lo que ni siquiera sabe? Dicha reunién tampoco se debe a que
ya posea la sabiduria divina, porque, ¢quién puede desear lo que ya
posee? M4s bien, se desea la sabiduria —como la desearon Tales y
Socrates— al conocer la ignorancia que se tiene, y, asi, se escapa de
las cosas terrestres hacia la busqueda de aquel elemento connatu-
ral que permite reconocer la propia ignorancia. Es decir, el deseo,
si bien en direccién hacia la divina sabiduria, se ejecuta desde la
propia situacion de vida, y por ello implica la exétasis de la propia
vida. Ahora, ¢qué ha de examinarse en la propia vida? La respuesta
socratica propone examinar si la propia vida es o no es virtuosa.
Por cierto, Sdcrates, ya condenado, pide a sus jueces llevar a cabo
este tipo de investigacion con sus propios hijos: “A mis hijos, cuando
sean jovenes, castiguenlos con las mismas aflicciones que a ustedes
yo he afligido, si les pareciera que ellos se preocupan mas de las

78. Ibidem, 203 b1- es.
79. Ibidem, 202 €6-7.
80. Ibidem, 203 €5, 204 b4-5.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

riquezas u otras cosas que de la virtud”.*” Pero se vuelve a plantear
la pregunta: {como investigamos si una vida es virtuosa? Dado que la
virtud se expresa en un actuar ético, es natural ponderar las accio-
nes manifiestas para determinar si corresponden a una vida virtuosa.
Sin embargo, las acciones que vemos, a las cuales podriamos califi-
car como éticas, no necesariamente provienen de la virtud. Asi, dar
un apoyo econdémico a alguien necesitado o ayudar a pasar la calle
a una persona podrian parecer acciones éticas. Pero lo seran sélo
si provienen efectivamente de la virtud, no del afan de vanagloria,
por ejemplo. Esto significa que la vida virtuosa se investiga no nada
mas en sus manifestaciones externas, también en su origen interno.

La exétasis de la vida, que el filésofo esta invitado a realizar, inspec-
ciona la manifestacion de acciones virtuosas en la vida de la polis
(aspecto ético que aborda la Reptiblica), aunque también el origen
de tal deseo, es decir, si proviene y si concuerda con aquella parte
que en el ser humano tiene de connatural con lo divino (aspecto de
la physis que expone el Timeo). Finalmente, es de examinarse tam-
bién si ambos momentos, la vida ética manifiesta y el origen fisico,
estan armonicamente ligados (ese logos que hemos explorado en el
Teeteto). (Y que liga, por un lado, lo interno con lo externo, y, por el
otro, ese aspecto terrestre con lo celeste? La respuesta es el limite: el ho-
rizonte epistémico que dinamiza la misma investigacién. He aqui los
tres momentos de una Unica exétasis del deseo que desea. Y notese
que corresponden con los tres didlogos previamente senalados por
Estobeo,” los cuales, con diversas perspectivas, abordan la cuestiéon
de la semejanza divina en el corpus platonicum. No pretendo que la
expresion “deseo del deseo” se encuentre textualmente en Platon; mi
argumento consiste, mas bien, en que, en cuanto nocién, emerge de
la lectura de los textos platonicos. Por tanto, no es el distante objeto
divino lo inmediatamente deseado, ya que, en realidad, si este deseo

81. Platén, Apologia Socratis, 41 e2-5.
82. Como se sefnald en el apartado Sabiduria y conocimiento del presente articulo.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

no se cumpliera en esta vida, la vida misma seria una frustracién
constante; pero si si se cumpliera, quedaria en duda qué permane-
ceria del ser humano que lo ha deseado. Mas bien, el deseo de la
semejanza divina descubre un primigenio y tripartito deseo que el
fildsofo examina severamente. Vale la pena notar que con la accién
de examinarlo comienza ya a cumplirse ese deseo, aunque todavia
no se cumple completamente. Quiza en el lenguaje mas comtn y
en contextos espirituales, llamariamos hoy “discernimiento de las
mociones”™ a este examen del “deseo del deseo”.

Elriesgo de la caida o, de nuevo, el limite

Es cierto que este tipo de exétasis —o ejercicio espiritual— es suscep-
tible de caidas en pozos. Pero esto no asusta ni inhibe al filésofo, al
menos no a aquél criado “en libertad y ocio”,** en tanto no confunde
la caida con la incapacidad de movimiento, ni identifica lo incom-
pleto con el fracaso. Esto se debe a que tiene claro que en la propia
limitacién aparece el limite como horizonte de lo divino, el cual, aun
cuando se aleja a cada paso, dinamiza el deseo de dar el paso mismo.
Pero, como hemos visto, ¢no sera este deseo de alcanzar la semejanza
divina la mas completa frustracion, al ser inalcanzable? No. Porque
tal semejanza no se realiza en el fin del movimiento. En efecto, <cémo
podria tenerse, o de-tenerse, aquello que es infinito? La semejanza
divina, al contrario, se realiza, en el deseo examinado, mediante el
que se va descubriendo la légica del “deseo del deseo”, la cual revela
y retine nuestra naturaleza intermedia con nuestras acciones exter-
nas, como se ha visto en la interpretacién de los pasajes reportados
en la seccidn anterior. En este sentido, la semejanza divina no tiene

83. Considero que las mociones equivalen a aquel movimiento primigenio del eros. El término mocién
refiere a Ignacio de Loyola, quien desarrollé ciertas reglas para examinar las mociones o los estados
del alma de consolacién o desolacion, no siendo la consolaciéon siempre positiva, ni desolacion siempre
negativa, sino que ambas requieren atento examen en cada situacion. Las reglas de discernimiento de
la primera semana de ejercicios espirituales se reportan en Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales,
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1965, p. 110 (§313).

84. Platén, “Theaetetus”, 175 d7-e2.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

el acento aristotélico de un pensamiento que se piensa a si mismo,”
sino el platdnico “deseo del deseo”, que poco importa que nunca se
alcance; o, mejor adn, es bueno que en este tiempo finito nunca sea
completado, pues asi siempre estara realizandose.

A manera de conclusion

Tras recorrer la provocacion de la époinoic 6@, o semejanza con Dios,
hemos enfrentado el “problema interpretativo basico”, considerando
que hay una distincién entre la creencia (doxa) y el conocimiento
(epistéme), no porque sean radicalmente distintos —de hecho, el ele-
mento doxastico es irreductible en las aserciones epistémicas—, sino
por la diferencia de sus definiciones: mientras la creencia se define
en términos de fronteras epistémicas, el conocimiento se concep-
tualiza como limite epistémico. Este conocimiento es central —mas
adn, es esencial— en la semejanza divina, la cual consiste en la fuga
desde la ignorancia de este mundo hacia la sabiduria divina. Y en-
tender la semejanza divina en cuanto fuga enriquece la concepcion
de la semejanza misma, pues no la identifica exclusivamente con el
comportamiento ético, como sugiere el Fedén y afirma explicitamente
la Reptiblica. Expande la concepcidn, pues no limita la semejanza al
cumplimiento de amor-eros, como explica el Simposio, y cuya natu-
raleza intermedia redne lo inmortal con lo mortal. Esta mediacion es
posible porque la physis humana es, en su mejor parte, connatural a
lo divino, como explica el Timeo.

La semejanza divina expuesta en el Teeteto avanza conceptualmente,
pues integra los elementos previamente expuestos desde una atenta
reflexién en torno al conocimiento; y en esta ligazon, o integracion,
encontramos el aspecto 16gico que atribuian al didlogo algunos plato-
nicos de la antigiiedad, como Estobeo. Esto se debe a que la labor del

85. Aristételes, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970, A, 7, 1072 b18-19.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

fildsofo es desear la sabiduria; pero alcanzarla es problematico, al me-
nos bajo la estructura expuesta en el Teeteto, en el que no se toman en
cuenta epistemologicamente las ideas platonicas. Este “déficit” obliga
a concentrarse no tanto en el objeto conocido, sino en el sujeto que
conoce. Asi, se evidencia que el sujeto, al conocer, tiene ante si no s6lo
alguna frontera (Grenze), sino un auténtico limite (Schranke). Hemos
analizado que es posible andar hacia tal limite, u horizonte, si bien con
gran fatiga (mogis). Finalmente, la semejanza divina, como fuga hacia
el horizonte, obliga al examen del deseo que brota de la fisica connatu-
ralidad con lo inmortal, se manifiesta en las acciones éticas del mortal
y es deseable en cuanto dinamismo mismo del deseo. X

Fuentes documentales

dotpovoud, Thesaurus Linguae Graecae, https.//stephanus.tlg.uci.edu/
ilne/#context=Isj&action=hw-list-click&eid=16740 = Consultado
03/X/2025.

Aristoteles, Metaphysica, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1970.

Brown, Ryan M., “Plato’s Use of Mogis (Scarcely, with Toil) and the
Accessibility of the Divine” en Apeiron, De Gruyter Brill, Berlin,
vol. 56, N© 3, 2023, pp. 519-554.

Burnyeat, Myles, The Theaetetus of Plato, Hackett, Indianapolis, 1990.

Conti, Luz, “Sobre la expresion del esfuerzo y de la aproximacion:
Analisis de poyig y podig en Griego Antiguo” en Emerita, Institu-
to de Lenguas y Culturas del Mediterraneo y Oriente Préoximo/
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, vol. 85,
Ne¢ i, 2017, pp. 1-25.

De Loyola, Ignacio, Ejercicios espirituales, Biblioteca de Autores Cris-
tianos, Madrid, 196s.

Esposito, Constantino, “I limiti del mondo e i confini della ragione. La
teologia morale di Kant” en Fonnesu, Luca, Etica e mondo in Kant,
Il Mulino, Bolofa, 2008, pp. 237-269.

Estobeo, Juan, Anthologium, Weidmann, Zurich, 1958.

32



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Evans, Matthew, “Archaic Epistemology. A discussion of Jessica Moss,
Plato’s Epistemology: Being and Seeming” en Oxford Studies in Ancient
Philosophy, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido, vol. 62,
julio de 2023, p. 333-301.

Fine, Gail, “Knowledge and Belief in Republic V” en Archiv fiir Geschichte
der Philosophie, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 60, N2 2, p. 121-139.

Foley, Richard, “Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method
in Republic VI” en Journal of the History of Philosophy, Johns
Hopkins University Press, Baltimore, Estados Unidos, vol. 46,
N¢ 1, 2008, pp. 1-24.

Gonzalez, Francisco José, Plato and Heidegger. A Question of Dialogue,
The Pennsylvania State University Press, State College, Estados
Unidos, 2009.

Heidegger, Martin, Die Grundbegriffe der Antiken Philosophie, Vittorio
Klosterman, Francfort del Meno, 1993.

Jenofonte, Anabasis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1901.

Kant, Immanuel, Prolegémenos a toda metafisica futura que querrd pre-
sentarse como ciencia, Mario Caimi (Ed.), Istmo, Madrid, Espafia,
1999.

La Biblia Latinoamérica, San Pablo, Quito, 1989.

Larsen, Jens Kristian, “Measuring Humans against Gods: on the Digression
of Plato’s Theaetetus” en Archiv fiir Geschichte der Philosophie, De
Gruyter Brill, Berlin, vol. 101, N° 1, 2019, pp. 1-29.

Marcolongo, Andrea, La lingua geniale. 9 ragioni per amare il greco,
Editori Laterza, Bari, Italia, 2023.

Moss, Jessica, Plato’s Epistemology: Being and Seeming, Oxford University
Press, Oxford, 2021.

Nicholson, Graeme, Plato’s Phaedrus. The Philosophy of Love, Purdue
University Press, Indiana, 1999.

Peterson, Sandra, “Socrates in the digression of the Theaetetus: extraction
by declaration” en Peterson, Sandra, Socrates and Philosophy in the
Dialogues of Plato, Cambridge University Press, Cambridge, Reino
Unido, 2011, pp. 59-89.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Platén, “Theaetetus” en Burnet, John (Ed.), Platonis opera. Tomus 1.
Tetralogias I-1I Continens, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido,
1967, 142a-210d.

Platon, Apologia Socratis, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Meno, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.

Phaedo, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Phaedrus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Respublica, Oxford University Press, Oxford, Reino Unido,
2003.

Symposium, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Timaeus, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1968.

Plotino, Enneades, Brill, Leiden, Paises Bajos, 1951.

Sedley, David, “Three Platonist Interpretations of the Theaetetus”
en Gill, Christopher y McCabe, Mary Margaret (Eds.), Form and
Argument in Late Plato, Oxford University Press, Oxford, Reino
Unido, 19906, pp. 79-103.

Sini, Carlo, “Metafisica: limite o confine” en Giornale di Metafisica,
Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 32, 2010, pp. 587-594.
Stern-Gillet, Suzanne, “God-Likeness in Plato’s Theaetetus and in
Plotinus: Ouoiwoic Oe¢ in Plato and in Plotinus” en Ancient
Philosophy, Philosophy Documentation Center, Charlottesville,

Estados Unidos, vol. 39, N¢ 1, 2019, pp. 89-117.

Tagliavia, Grazia, “Liberta e necessita della Metafisica” en Giornale di Me-
tafisica, Editrice Morcelliana, Brescia, Italia, vol. 33, 2011, pp. 141-160.

Teognis, Elegiae, Teubner, Leipzig, 1971.

Trabattoni, Franco, “What is the Meaning of Plato’s Theaetetus? Some
Remarks on a New Annotated Translation of the Dialogue”
en Trabattoni, Franco, Essays on Plato’s Epistemology, Leuven
University Press, Lovaina, 2016, p. 65-94.

Tucidides, Historiae, Clarendon Press, Oxford, Reino Unido, 1967.

Wilckens, Ulrich, “Zogia” en Kittel, Gerhard, Friedrich, Gerhard y
Bromiley, Geoffrey W. (Eds.), Theological Dictionary of the New
Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 1995.



LA SEMEJANZA DIVINA COMO PROVOCACION EN EL TEETETO

Wolfsdorf, David, “Plato’s Conception of Knowledge” en The Classical
World, Johns Hopkins University Press, Baltimore, Estados Uni-
dos, vol. 105, N2 1, 2001, p. 57-75.



Mistica y artificialeza.
Por una espiritualidad en tiempos de colapso

Elias Gonzélez Gémez’

Recepcion: 1 de septiembre de 2025
Aprobacién: 20 de noviembre de 2025

Resumen. Gonzilez Gémez, Elias. Mistica y artificialeza. Por una espiritua-
lidad en tiempos de colapso. Las espiritualidades y las religiones han estado
desterradas de los circulos de pensamiento critico y de la politica. Se las ha
juzgado como un importante pilar del gran edificio opresor moderno. Sin
embargo, en las ultimas décadas se ha dado una revaloracion tanto de la di-
mension espiritual en si como de su rol en las luchas. Estas reflexiones son
un repaso de argumentos mas ampliamente desarrollados en el libro Religar-
nos. Mds alld del monopolio de la religiéon.' Se trata de dar cuenta de una serie
de transformaciones que se estan dando en el 4mbito religioso y que, como
intentaré demostrar desde una perspectiva filoséfica y social, podrian repre-
sentar vias de construccion hacia auténticas alternativas desde la mistica en
medio del colapso civilizatorio contemporaneo.

Palabras clave: mistica, artificialeza, mito, insurreccion en curso, colapso.

Abstract. Gonzilez Gémez, Elias. Mysticism and Artificiality. Towards a Spi-
rituality in Times of Collapse. Spiritualities and religions have been banished
from the circles of critical thinking and politics, disparaged as a key pillar of
the great modern edifice of oppression. And yet, in recent years people have
reassessed the spiritual dimension as well as its role in worldly struggles.
These reflections are an overview of arguments that are developed more

Maestro en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor del ITESO.
eliasgonzalez@iteso.mx
1. Elias Gonzalez Gémez, Religarnos. Mds alld del monopolio de la religion, Kairos, Barcelona, 2023.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

robustly in the book Religarnos. Mds alla del monopolio de la religion. (Relin-
king. Going Beyond the Monopoly of Religion). The aim is to review a series
of transformations that are taking place in the religious sphere and that, as
I will try to demonstrate from a philosophical and social perspective, could
offer routes for rebuilding authentic alternatives of mysticism in the midst of
the collapse of civilization we are undergoing.

Key words: mysticism, artificiality, myth, ongoing insurrection, collapse.

Religién como dispositivo colonial

Si seguimos a Abdennur Prado,” lo primero que habria de hacerse es des-
mantelar la certeza de que la religion ha sido un lenguaje ahistoérico y
universalmente presente en la historia humana. Por el contrario, Prado y
otros autores como Richard King demuestran que aquélla es un fenémeno
propiamente moderno e inexistente tanto en tiempos previos a la moder-
nidad como en geografias y pueblos ajenos a la cristiandad ilustrada. Este
dato temporal es importante, porque, incluso en la misma matriz occiden-
tal, no siempre han existido “religiones”, por lo menos no en el sentido
contemporaneo. Un buen ejemplo lo encontramos en las obras de Teresa
de Jesus, para quien el término “religiones” refiere inicamente a las 6rde-
nes catolicas, llamense carmelitas, jesuitas, agustinos, dominicos, etcétera.

Una vez separada la Iglesia del Estado,’ las ciencias de las religiones
comenzaron a catalogar los distintos fendmenos culturales encontrados
por colonizadores y exploradores dentro del campo de “lo religioso”,
creando asi toda una gama de estudios comparativos que iniciaron la
publicacién de innumerables investigaciones que hablaban de la religion

2. Abdennur Prado, Genealogia del monoteismo. La religién como dispositivo colonial, Akal, México, 2018.

3. En este andlisis subrayo mas el papel que tuvieron las ciencias de las religiones en la invencién del
dispositivo de la religion, pero igual peso tuvo el proceso politico de creacion del Estado-naciéon
moderno. Ver William T. Cavanaugh, El mito de la violencia religiosa. Ideologia secular y raices del
conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

como un universal humano con distintas concreciones historicas. En rea-
lidad, el concepto religiéon fue impuesto desde el lenguaje y la cultura del
colonizador, produciendo una serie de efectos coloniales en los distintos
territorios. Todo lo que Europa consideraba propiamente “religioso”
(textos sagrados, sacerdotes, dioses, etcétera) fue “encontrado” en las
otras culturas, mas como proyecciones de lo que querian encontrar que
como el resultado de un auténtico encuentro con lo desconocido.

De un dia para otro, todo el mundo tenia religién. Pero habia religiones
mejores que otras, ya que el mero concepto, en su acepcidn cristiana
de re-ligare, responde a cosmovivencias propias del cristianismo que
no necesariamente se comparten en otras culturas, como el hecho de
necesitar ser re-ligado (volver a ser ligado). Habia, pues, religiones
que religaban mejor que otras, y el cristianismo fue considerado la
vera religio. Ya mas avanzados los procesos de secularizacion, aquélla
comenz0 a ser algo que se puede elegir libremente, siendo la mejor
opcion de todas la de no profesar ninguna religion, ya que éstas perte-
necen al pasado oscurantista y no cientifico-racional.

El mecanismo colonial de la religién opera de la siguiente manera:
primero, se crea la categoria de religion; segundo, se aplica a todas las
culturas para determinar en qué consiste su religion —puesto que se
parte del supuesto de que la religion es un fenémeno universal y propio
de lo humano—; tercero, segtn los datos recogidos por las ciencias
coloniales de la antropologia y la etnologia, las distintas “religiones”
son clasificadas segun sus especies —como los animales—; cuarto, se
crean tipologias; quinto, se comparan; sexto, se explican las relaciones
entre ellas, y, séptimo, se puede dictaminar cual es el papel de la reli-
gion en la historia humana.

El concepto religion comenzd como un dispositivo colonial para im-
plantar la verdadera religion frente a las falsas; y terminé siendo una
ideologia enfocada en superar el pasado para abrazar la Gnica y nueva



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

religion: la modernidad. El principal problema radica en que esta ulti-
ma, lejos de cumplir con su cruzada antirreligiosa, se funda en un cu-
mulo de certezas y de mitos en los que cree ciegamente, convirtiéndose
de ese modo en la mas fiel heredera de todo aquello que jur6 superar.
No tnicamente respecto de la continuidad entre cristiandad-moder-
nidad, entendida por Ivéan Illich como la corrupcion del cristianismo,*
sino también y sobre todo en relacién con la modernidad como mito,
y para ser mas especificos, como mito desencarnado.

Mito encarnado y mito desencarnado

Al ampliar la nocién de religion —y de espiritualidad— a la posibilidad
humana de relacionarse con la realidad a través —porque so6lo asi puede
hacerlo— de narrativas, experiencias y organizaciones simbdlicas que
dan como resultado, segiin Raimon Panikkar, mythos’ (entendidos como
“horizonte de inteligibilidad”), la modernidad no es mas que un mito
entre otros tantos. Sin embargo, es importante reconocer que hay de
mitos a mitos. Aqui se propone distinguir entre los mitos encarnados
y los mitos desencarnados. Los primeros son aquéllos que, sin dejar de
ser mitos (porque no se puede vivir fuera de algiin mito), mantienen un
bucle de retroalimentacion con lo real. Asi, los mitos encarnados se van
contrastando con la propia vida, actualizdndose una y otra vez conforme
larealidad va mostrando mas de si. En otras palabras, buscan profundizar
en lo real, aunque jamas lleguen a captarlo en su totalidad, pues no hay
realidad sin mito; ambos se dan en relaciéon no-dual o participativa. Los
mitos desencarnados, en cambio, han perdido toda retroalimentacion
con la realidad; contindan construyendo castillos en el aire cada vez

4. IvanIllich, Los rios al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley, Aliosventos, Zibata, Querétaro,
2019.

5. Segun Raimon Panikkar, un mythos es el “conjunto de contextos que se dan por descontados”; es “lo
que no ponemos en discusién; y no se pone en discusidon porque, de hecho, no se considera discu-
tible”. El mito es el horizonte de sentido desde el que y en el que vivimos e interpretamos la vida;
las condiciones de posibilidad de una vida; las claves ocultas de las cuales no somos conscientes, no
podemos si quiera discutirlas. Desde ellas interpretamos el mundo. Ver Raimon Panikkar, Mito, fe y
hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, pp. 29 y 45.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

mas abstractos, desentendiéndose de los correlatos reales en los cuales
se sustentan. Esto da como resultado ficciones que han perdido todo
piso y que operan demencialmente en mundos de pura fantasia, aunque
destruyendo a su paso su misma condicidén de posibilidad, a saber, la
realidad misma (como podemos constatar con la crisis ambiental actual).

Reiteramos: ambos tipos de mitos son mitos, pues del mito no podemos
salirnos. Sin embargo, los mitos encarnados caminan en un constante
proceso de desmitificacion causado por el contacto abierto con lo real,
lo cual da como resultado una remitificacién que, tarde o temprano,
por el contacto con lo real, se desmitificara para remitificarse una y
otra vez, pero profundizando en el misterio de lo real. De esto carecen
los mitos desencarnados, pues en lugar de profundizar en el misterio
de lo real a partir del contacto con la vida concreta, especulan méas y
mas en el aire que infla la abstraccidn, elevandose hasta perder todo
contacto con la tierra.

Artificialeza

Proponemos llamar al mito desencarnado artificialeza.® Con este con-
cepto entendemos la pretension de construir un mundo puramente
humano por encima o aparte de los ciclos de la vida, un mundo sin
limites, sin muerte, en donde la humanidad reine por el resto de los
seres ya no unicamente del planeta, sino del universo. Autoras como
Claudia von Werlhof han explicado esto en términos del patriarcado.
Para la pensadora alemana, el patriarcado es una distopia totalmente
imposible de llevar a cabo porque, de inicio, no tiene correlato con la
realidad: en el principio era el padre, pater-arché.” Lo cierto es que, al

6. Tomo del arte el concepto “artificialeza”. Ahi se ha utilizado por artistas como Julio Cotrina para
representar una interseccion entre lo natural y lo artificial. El término también se ha utilizado en el
pensamiento complejo, aunque no he encontrado referencias en este &mbito. Con todo, en Religarnos.
Mas all@ del monopolio de la religién, desarrollo mis ampliamente qué entiendo por aritificialeza,
acufando la palabra con un significado propio de mis reflexiones.

7. Claudia von Werlhof, iMadre Tierra o muerte! Reflexiones para una teoria critica del Patriarcado, El
Rebozo, México, 2015.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

comienzo, era la madre, de quien surge la vida. Asi, esta pretension
a la que nombramos “artificialeza” esta cruzada por una importante
dimension de género y, en la actualidad, de raza y de clase, ya que el
Antropoceno, la era geoldgica marcada por la accién humana, es, de
hecho y como lo expresan autores como Jason W. Moore, Capitaloceno.”

En estos términos, el patriarcado/artificialeza consiste en la sobreva-
loracién humana de si misma frente al mundo de la vida y sus ciclos,
al pretender ser creadora y sostenedora de la realidad o, por lo menos,
valerse de ella para sus propios fines. Como ésta es una posibilidad in-
viable, el patriarcado/artificialeza intenta siempre “demostrar” y cons-
truir un mundo Gnicamente suyo; convertir lo artificial en lo nuevo
natural, es decir, que la artificialidad se convierta en la nueva norma.
En este punto es importante aclarar que no estamos cayendo aqui en
la clasica dicotomia —propiamente moderna— que diferencia, por un
lado, lo natural y, por el otro, lo cultural o artificial. Al contrario, se esta
denunciando cémo la ilusidén de que lo que construimos los humanos
(siempre condicionado por la realidad de la vida) quiere emanciparse
de su inter-relacionalidad condicionante (y posibilitante) para auto-
gobernarse a si misma y al resto de lo que existe; de modo que busca
construir un mundo aparte, paralelo o encima de la realidad (un buen
ejemplo es el de los cables del internet que cruzan los océanos), por
mas distépica que esta ilusidén sea. En otras palabras, la separacién
entre lo natural y lo artificial es el presupuesto de la artificialeza, no
su contrario; ya que, para que lo artificial se haya vuelto lo nuevo na-
tural existente, primero tuvo que imaginar un “otro mundo” respecto
de la realidad viva. Este “otro mundo” puede ser metafisico, como lo
fue para muchas tradiciones espirituales, pero también tecnoldgico,
como lo es parala modernidad. Por ello, como demuestra Jean Robert,
la tecnologia moderna surge de la teologia.’

8. Jason W. Moore, El capitalismo en la trama de la vida. Ecologia y acumulacién de capital, Traficantes
de suefos, Madrid, 2020. )
9. Jean Robert, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardio, Itaca, México, 2022.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Ahora bien, sin desmentir ni minusvalorar las anteriores dimensiones
del problema —las cuales se exploran mas ampliamente en el libro
citado al inicio—, nuestro argumento es que la artificialeza es, ante
todo, un hecho religioso; es la posible desviacion religiosa de la que
las distintas tradiciones espirituales del planeta nos han advertido y
en la que, lamentablemente, muchas de ellas han caido. La catastrofe
contemporanea no es sino el efecto de la religion entendida segun el
mito propiamente occidental y moderno, que es un modo concreto e
histérico de la artificialeza.”

La artificialeza contemporanea opera en todos los niveles. Actualmen-
te vivimos, segun Ivan Illich, en la era de los sistemas. El proceso de
individualizacion moderna, a partir de los procesos de despojo que
arrinconan a las personas en las garras de las instituciones contrapro-
ductivas, crea al individuo como una entidad regida por el principio
de escasez." La sobretecnologizacion, nacida de la pretension de la
artificialeza de crear un mundo aparte, empobrece todavia més al ya
de por si paupérrimo individuo dependiente de los bienes y servicios
modernos, y lo obliga a necesitar distintos aparatos y protesis para
poder sobrevivir e, incluso, simplemente para percibir el nuevo mundo
artificial superpuesto al proporcional que le brindan sus sentidos. A
lo largo de la historia humana, el “mundo humano” era aquél captable
por sus sentidos, los cuales son proporcionales a las realidades que
perciben, como el ojo proporcional a la luz. La artificialeza instaura un
mundo no proporcional, es decir, uno no captable por la escala huma-
na, sino a través de las proétesis. Asi, las personas y las comunidades, a

10. Alejandonos de la discusion sobre los origenes, aqui se entiende la artificialeza como una posibilidad
humana en la que siempre podemos caer y en la que seguramente la humanidad ha caido en varias
ocasiones y probablemente seguira cayendo después. Pero también es importante sefialar las particu-
laridades y especificidades de la artificialeza propia de la modernidad. Entre otras, est la globalidad
y, por lo tanto, una afectacién a escala mundial.

1. El principio de escasez es el presupuesto basico de la economia moderna del que surge dicha ciencia:
la creencia de que tenemos deseos infinitos y que, por lo tanto, el hecho de que haya bienes finitos
representa un problema que la economia tiene que resolver. En realidad, tal es el constructo sobre el
cual puede construirse toda la légica de produccién capitalista e industrial; pero esta lejos de ser un
dato de realidad compartido por todas las culturas, filosofias y pueblos.

42



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

medida que son fragmentadas e individualizadas, ya no pueden valerse
de sus propios sentidos, cuerpos y saberes para vivir su vida, sino que
heterobnomamente se vuelven dependientes de una artificialeza des-
encarnada y son esclavizadas a un deseo planificado para el consumo
y la autocomplacencia.

Desde este panorama, creo que puede entenderse mejor la siguiente
afirmacion: la situacién y el reto que tenemos enfrente y hacia el futu-
ro es, ante todo, de raigambre religiosa. No es que no sea también de
raiz politica, de género, econémica, ambiental, social o filoséfica —por
supuesto que es todo eso y mas—, pero parte desde la base de una pre-
tension netamente religiosa: la construccion de un mundo mejor, un
maés alla divino, primero, puramente humano, sostenido en sus propias
invenciones; asi pues, es una patologia de origen religioso. De este
modo, surge la pregunta por el papel de la mistica en este contexto y la
de si, por otro lado, ésta deriva en una emancipacién religiosa también
en términos de pluralismo espiritual. En otras palabras, si una mistica
contemporanea es posible, ésta se dara de frente a y —segtn intentaré
mostrar— como posible salida de la artificialeza.

Monopolio radical

Este punto amerita volver a Ivan Illich y a su concepto monopolio radi-
cal. Partiendo de Illich, pero ampliando también un poco su propuesta,
éste se da cuando una cierta manera de entender y hacer la vida se con-
vierte en la inica posible. Por ejemplo, el monopolio radical que actual-
mente tiene la escolarizacion en la dimensién humana del aprender, asi
como el paradigma de la salud en el Ambito del sanar. Illich explica este
proceso como sustantivacion, esto es, cuando las distintas esferas de la
vida se convierten en sustantivos como salud, educacion o transporte.
Estos sustantivos se transforman en monopolios radicales, los cuales
surgen a partir del proceso industrial de individualizacién, despojo y
desvalorizacion de los modos comunitarios de vida, sustantivando la



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

vida a través de ellos, para entonces ceder toda nuestra potencia per-
sonal y colectiva a instituciones que ofrecen bienes y servicios. Con
todo, el origen de este proceso se encuentra en la Iglesia y en sus proce-
sos de criminalizacidn del pecado, burocratizacién del amor cristiano
y evangelizacién.” De nuevo, nos encontramos ante un problema de
indole religiosa, aunque se traduzca a esferas econdmicas, politicas o
sociales (de hecho, todas estas esferas, como lo muestra Karl Polanyi,
eran unay la misma antes de la instauracion de la economia moderna,
lo que él llama la “gran transformacién”, que fragmenté la realidad en
diversos “cajones”: politico, econémico, religioso, etcétera).?

El primer monopolio radical moderno es, pues, el religioso, el cual se
fue expandiendo primeramente dentro de la Iglesia y, paulatinamente,
al resto del mundo a partir del proceso antes descrito. Se instaura asi un
monopolio radical religioso que es, por lo tanto, un mito desencarnado,
la artificialeza propiamente moderna.

La insurreccion en curso

Segtn Ivan Illich y su amigo Gustavo Esteva, para liberarse de un mo-
nopolio radical, es decir, para trascender la sustantivacion de la vida,
tenemos que regresar a los verbos:" en lugar de educacién hay que
aprender, en lugar de salud hay que sanar... en lugar de religion hay
que religarnos. Gustavo Esteva llama “insurreccién en curso” a los en-
tramados comunitarios y colectivos que, a través de esta recuperacion
de los verbos, van rehaciendo sus vidas tan lastimadas por la moder-
nidad industrial. Por su parte, Raul Zibechi los nombra “sociedades en

12. Para profundizar en estas y otras propuestas de Ivan Illich, ver David Cayley, Ivan Illich: an intellectual
journey, The Pennsylvania State University Press, Pennsylvania, 2021.

13. Karl Polanyi, La gran transformacién. Los origenes politicos y econémicos de nuestro tiempo, Fondo de
Cultura Econémica, México, 2017.

14. Ver Elias Gonzéilez Gomez y Carlos Tornel, Gustavo Esteva. Vida y obra de un intelectual publico
desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones, México, 2023.

15. Gustavo Esteva, “La insurreccién en curso” en Raul Ornelas (Coord.), Crisis civilizatoria y superacién
del capitalismo, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2013, pp. 129-216.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

3 16

movimiento”.” Se trata de una insurreccion silenciosa, sin vanguardia
revolucionaria, que se da desde abajo y con la gente comun que recupe-
ra —a veces por necesidad, otras veces por conciencia o contagio— los
modos propios de subsistencia. Esta gente vuelve a preocuparse por
su comida y siembra lo que consume o se organiza para crear alianzas
entre productores rurales y consumidores urbanos; lucha por aprender
en libertad mas alld de los curriculos ocultos de la escolarizacién, o
reaprende a sanar sin depender del sistema de salud.

Esto no es un ideal o una propuesta, una nueva utopia por construir.
La insurreccion en curso se esta dando de facto, en todo el mundo y
en una enorme diversidad. No es una fuerza mundial organizada, sino
construcciones concretas alternativas que responden en su propio con-
texto; un “No” comun (al capitalismo, al patriarcado, al colonialismo)
desde una enorme diversidad de “Sies”. De esta manera, personas de
a pie, en sus lenguas y en sus propios términos, estin cambiando el
mundo en resistencia y reexistencia; estan caminando no desde la 16-
gica de la expectativa —puesto que no sabemos qué va a pasar—, sino
desde la esperanza: seguir adelante por el simple hecho de que tiene
sentido hacerlo.

Las religiones alternativas

En este enorme abanico de innovaciones, también se dan movimien-
tos que aparentan ser criticos y alternativos, aunque en realidad son
mas de lo mismo. Gustavo Esteva solia dar el ejemplo de los “tomates
reaccionarios” y los “tomates revolucionarios”. Los primeros son los
tomates que, como individuos, podemos sembrar en patios o jardi-
nes, casi siempre como adorno. Esta practica no cambia las relaciones
sociales. Por otro lado, los tomates que se comparten o truecan con
vecinos quienes, a su vez, producen lechugas o cualquier otra cosa si

16. Ratl Zibechi, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo» en movimiento, Desde Abajo,
Bogot4, 2017.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

se traducen en relaciones nuevas. Esteva apuesta no por educaciones
alternativas —las cuales abundan, y muchas de ellas son muy buenas
e interesantes, pero no dejan de ser escolarizacién—, sino por una
alternativa a la educacion.

En el mismo sentido, si aceptamos la importancia de la dimensién
espiritual o religiosa en la situacién actual, hay que prestar atencién
a las supuestas alternativas que no lo son, es decir, diferenciar las
religiones alternativas de las alternativas a la religion. Las prime-
ras, supuestamente criticas a las religiones institucionales, claman
ser “espiritualidades sin religion” simplemente por el hecho de no
pertenecer a una institucién formal, o se creen disruptivas sélo por
no ser cristianas (he conocido practicantes de mindfulness mas je-
rarquicos que los papistas). A este fendmeno lo llamamos “religion
de la espiritualidad” y se puede constatar con la cooptaciéon del
mercado en practicas espirituales basadas en el wellness o cosas
por el estilo.

No se puede profundizar aqui mucho mas en estas “religiones alternati-
vas” que tanto distan de ser una auténtica alternativa a la religion y que
repiten gestos, criterios y dinamismos propios de ésta, pero ahora con
el peligro de considerarse a si mismas auténticas alternativas. Bastara
sefalar que existe el peligro de “dar gato por liebre” y pasar de largo
los dinamismos propios de las nuevas religiones del siglo XXI. En una
investigacion aparte he trabajado sobre lo que llamo una “ascética
contemporinea” que tome en cuenta los riesgos espirituales actuales
y no necesariamente presentes en tiempos pasados; por ejemplo, la
sobretecnologizacion de la espiritualidad a través de aplicaciones mo-
viles, asi como su mercantilizacion, psicologizacion y medicalizacion.”

17. Parte de esta investigacién la he compartido en entregas dentro del blog de Cristianisme i Justicia.
Actualmente me encuentro preparando un libro que recopila algunos de estos articulos e incluye otros
inéditos. Ver https://blog.cristianismeijusticia.net/author/elias-gonzalez-gomez



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Religarnos

Pero entonces, ¢a qué nos referimos con alternativas a la religién? Yo
les llamo “religarnos”, como la verbalizacion en plural del sustanti-
vo “religiéon”.® Los distintos religarnos, a mi parecer, responden a los
modos concretos en que los grupos de personas en cuestiéon viven y
cultivan su espiritualidad en sus propios términos. Constatamos que,
tanto en las comunidades como en las ciudades, las personas han co-
menzado a organizarse para tomar la dimension espiritual en sus ma-
nos. Con ello reivindican la dimensién politica de la espiritualidad de
una forma totalmente nueva. No estan creando una nueva religion ni
inaugurando una escuela bajo el estandarte o la guia de un nuevo gurd,
sino que se reinen mediante entramados de amistad y carifio a com-
partir distintas practicas y conocimientos. No significa que renuncien
necesariamente a sus religiones. En muchas ocasiones esta relectura de
la vida espiritual se da de manera interna a alguna tradicién religiosa
concreta (cristianismo, budismo, islam, etcétera). Y en otras ocasiones
no forman parte de alguna tradicién en especifico, pero se abren al
mutuo aprendizaje y al didlogo interreligioso; o se trata, en cambio, de
un recobrar la sabiduria espiritual de las tradiciones indigenas o afro-
descendientes. En otras palabras, estos multiples y diversos religarnos
logran liberarse, cada uno a su manera, de la l6gica excluyente de la
“identidad religiosa” para vivir en plenitud la “amistad espiritual”.”

18. Soy consciente de que seguir utilizando un término de la familia “religién” es problematico. Mi
eleccion de este término remite principalmente a dos razones. En primer lugar, por dar continuidad
a la logica de la verbalizacién de la vida; por lo tanto, al sustantivo “religién” le compete el verbo
“religarnos”. En segundo lugar, porque no encuentro un mejor término ni pretendo proponer uno que
homogenice a todos los demds, como en ocasiones parece que se utiliza la palabra “espiritualidad”.
Por el contrario, apuesto a que cada religarnos concreto se entienda a si mismo con los términos y
las palabras que le hagan sentido, pues los religarnos concretos no comparten un género comdn, sino
que son tan s6lo modos especificos y encarnados de experimentar la realidad.

19. Para profundizar en la amistad espiritual y su diferencia respecto de la identidad religiosa, ver Elias
Gonzalez Gémez y Pedro Pablo Achondo Moya, “Los llamo amigos”. Redescubriendo la amistad como
tejido de vida, Buena Prensa, México, 2025, pp. 33-44-.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

La identidad religiosa es heredera de los mitos modernos del indi-
viduo, la ciudadania, el Estado, la religién; mientras que la amistad
espiritual parte del reconocimiento de que no somos individuos, sino
personas, nudos de redes de relaciones que se tejen en amistad. Tener
identidad religiosa es una ilusiéon desencarnada, ya que, en realidad,
nuestra espiritualidad opera desde las relaciones concretas que nos
conforman, la comunidad que somos, pues, como diria el mistico
revolucionario Gustav Landauer, somos “los instantes de la eterna-

» 20

mente viva comuna de ancestros”.

Cuando pensamos en estos entramados comunitarios o de amistad, nos
referimos primeramente a los pueblos originarios, cuya lucha por la
defensa del territorio esta atravesada por su relaciéon profundamente
espiritual con la tierra y los ciclos vitales.” Pero también apuntamos a
los circulos de mujeres que buscan despatriarcalizar la espiritualidad
heredada y pasada siempre por el filtro de los varones. O los pequenos
grupos de meditacidn, danza, temazcal, estudio de textos sagrados...
Las distintas practicas no pueden equipararse, pero si la logica que es-
tos tejidos siguen: se reinen no bajo el ala de una institucion religiosa
0 negocio espiritual, sino desde la amistad que los teje en apoyo mutuo
para cultivar su propia espiritualidad. Al mantenerse en esta escala
convivial, dichos entramados renuncian a la pretensidon prometeica
de la artificialeza, abrazan la propia contingencia y recuerdan artes
ahora practicamente extintas, como el habitar o el buen morir. Re-
viven a partir de sus sentidos, puesto que inauguran nuevas ascéticas
que ordenan sus vidas en los territorios y contextos concretos en los
cuales se encuentran.

20. Gustav Landauer, Escepticismo y mistica. Aproximaciones a la Critica del lenguaje de Mauthner, Herder,
México, 2015, p. 45.

21. Ver Raul Zibechi, “Espiritualidad, autonomia y resistencias anticapitalistas” en Francisco de Parres
Gomez (Coord.), Internacionalismo critico y luchas por la vida: Hacia la construccion de horizontes
futuros desde las resistencias y autonomias, Catedra Jorge Alonso/Cooperativa Editorial Retos/Consejo
Latinoamericano de Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Mistica

Estas caracteristicas hablan de una nueva-antigua mistica que florece
en medio del inhéspito desierto de cemento, megaproyectos y guerras.
Fijémonos en esta experiencia que nos narra Vanessa Pérez Gordillo:

Fue en América Latina, en el seno de los movimientos, las organiza-
ciones y las escuelas populares donde comprendi la importancia de
empezar el dia con lo que alli se llama «la mistica». La primera vez
que me dijeron «vamos a la mistica», me quedé petrificada. La mera
idea de tener que volver a ponerme en situaciéon de introspecciéon
para atraer los pensamientos positivos pesaba horrores [...]. En el
suelo del jardin habia tres cuencos: uno con tierra, otro con agua 'y
otro con cereales. Alrededor las personas que formaban parte de la
escuela hacian un hemiciclo. Una mujer ley6 una nota que explicaba
el derecho de habitar el territorio, trabajar la tierra y acceder al agua
y a la comida. Mientras todos aplaudian, volvi a quedarme petrifi-
cada. ¢Qué mundo tendriamos si la mistica de cada lugar tratara
estas cosas? Asi comienzan las mafianas en las escuelas populares
del continente suramericano. Cada una es un canto a la memoria,
una invitacién a recordar lo que quieren borrar pretorianamente las
megaempresas, los Estados, el neoliberalismo y el capital. Por eso,
descolonicé la mirada hacia esa costumbre. Cada mafnana conviene
recordar antes de continuar con la vida, en comunién o en soledad.
Ayuda a tener claro el camino.”

¢Qué nos desvelan estas experiencias? La mistica a la que hago refe-
rencia, si bien se relaciona directamente con la tradicién de lo que
hemos entendido con este término, no pretende ajustarse a purismos
o exactitudes conceptuales de ninguna academia. Por el contrario, en
este texto se recupera la nociéon de mistica que he desarrollado a partir
de mi propia experiencia y trabajo, y que plasmo en algunas obras.”
Por mistica entiendo el dinamismo vital de apertura radical y comunién

22. Vanessa Pérez Gordillo, La dictadura del coaching. Manifiesto por una educacién del yo al nosotros,
Akal, Madrid, 2019, p. 137.

23. Elias Gonzéalez Goémez, El dinamismo mistico. Mistica, resistencia epistémica y creacién del mundo nue-
vo, Aliosventos, Zibata, Querétaro, 2022; Elias Gonzilez Gémez, 7 misticas para transitar los tiempos
actuales, Buena Prensa, México, 2022.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

amorosa con la misteriosidad de lo real. Y es que estoy convencido de
que la mistica, para nuestros tiempos de crisis civilizatoria y reinado
de la artificialeza, ha de consistir basicamente de dos cosas: 1) abrazar
la zozobra de la oscura incertidumbre radical, fruto de nuestra con-
dicion precaria y finita, y 2) volver a la realidad y al sentido de lo que
de ella emana.”

El desmantelamiento del monopolio radical de la religion, que no es
otro sino el mito desencarnado de la artificialeza, se alcanza tnica-
mente a través del verbo religarnos, un verbo mistico que pasa por
la recuperacién y regeneracioén personal y colectiva para “sentir” la
realidad y despertar asi a nuestra auténtica condicidn: ser nudos de
redes de relaciones. Volver a lo real, a la vida y a su cuidado a partir
de los mitos encarnados que construimos comunitaria y participativa-
mente con otras personas y seres se presenta como la via para resistir
a la artificialeza.

Lo que se plantea es una mistica de la realidad, para la cual hay que
tener presentes algunas nociones importantes. Nuestra experiencia
es de experimentar la realidad, de que las cosas cuentan con un “de
suyo”, es decir, poseen una alteridad en sus notas o atributos que par-
ten de ellas, aunque las percibimos en nosotros. Lo que entendemos
por realidad no es sino la co-participacion de todas las cosas en un
tejido universal, dindmico y siempre presente. Pero este tejido no lo
experimentamos en abstracto, sino en las cosas reales concretas con
las que entramos en relacion y en contacto. Asi, experimentamos las
cosas como reales, es decir, como formalmente reales; su manera de
presentarse ante nosotros es en tanto reales. En ocasiones, cuando la
inercia de la superficialidad no nos atrapa, experimentamos la reali-
dad con una densidad especial. Esta densidad de realidad remite a una
suerte de profundidad de la cual no nos damos cuenta normalmente,

24. Ver, particularmente, Elias Gonzalez Gémez, El dinamismo mistico, p. 26; Elias Gonzilez Gémez,
Religarnos..., p. 363.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

pero intuimos que siempre ha estado ahi. Es como si sintiéramos de
pronto la realidad por primera vez o como si finalmente estuviéramos
sintiendo la realidad, un sentido de realidad. Expresado en términos
del fil6sofo espafiol Xavier Zubiri, “la realidad se nos impone”. Lo real
se apodera de nosotros a través del poder de lo real, de 1a densidad de
lo real. La realidad como poder no es sino esta densidad a la que alu-
diamos; es como la realidad se apodera de quien la siente, fundandole
también en tanto realidad.” En otras palabras, las cosas nos remiten
a una misteriosidad de lo real, lo que algunos llamamos Dios, el cual
no es un ser o ente extramundano, sino la misteriosidad de lo real, esa
dimensién real de las cosas que las fundamenta en tanto reales. Asi, a
decir del propio Zubiri, jamas, “ni en el acceso supremo de los grandes
misticos, se accede a Dios sin las cosas o fuera de ellas: se accede siem-
pre a Dios en las cosas”.”° S6lo a través de las cosas reales, captando su
misterio, es que accedemos a la mistica tal y como la he presentado.

La mistica se dinamiza siempre desde el Misterio. No hay mistica sin
Misterio, sin el encuentro y la relacién con Eso. No en un sentido
dualista ni extramaterial. La trascendencia de Dios se da en la inma-
nencia, en las cosas reales. Al Misterio no lo podemos dominar, es lo
mas radical. La misteriosidad de lo real es su fundamento y es misterio
desde si mismo y por su propio lado, no un enigma o un problema que
tecnologicamente llegaremos a resolver con las técnicas de la artificia-
leza. Esta no es sino el mito desencarnado que ha exiliado al Misterio.
A partir del encuentro con la misteriosidad de lo real va aconteciendo
la “inversion de la intencionalidad”” o conversion. La vida invierte su
dinamismo, del mero consumo egoico del mundo y las relaciones, a la
experiencia de la fe como apertura radical de recepciéon amorosa. Esta
verdad no es conceptual, sino corporal y experiencial. Ya lo anunciaba

25. La filosofia de Xavier Zubiri estd muy presente en estas reflexiones, aunque no pretendo repetir el
tratamiento mas profundo de sus ideas, que se incluye ya en la ltima parte de Religarnos... Ver Xavier
Zubiri, El hombre y Dios, Alianza/Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 2012.

26. Ibidem, p. 203.

27. Ver, especialmente, los capitulos 11 y 11l de Elias Gonzalez Gémez, El dinamismo mistico...



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto: “esta verdad era inutil exponerla
en libros, difundirla en conferencias o discursos publicos [...] es una
verdad que solo puede conocerse practicindola, que solo puede en-
sefiarse ayudando a otro a practicarla”®® La fe, ese dinamismo vital
de apertura radical a la misteriosidad de lo real —o sea, la mistica—,
no es creer en algo o en alguien, sino entregarse en fidelidad a una
relacion cuya hondura nos constituye, y vivir la vida desde ahi. Esto
se hace personal y colectivamente, recordando que persona significa

no individuo, sino nudo de red de relaciones.

Si la artificialeza nos hace perder el sentido, la mistica, en tanto rela-
cién profunda con la realidad, lo recupera en todas sus acepciones:
sensualidad, inteligibilidad, para qué (propdsito) y direccionalidad.
Este “sentir la realidad” no se limita, entonces, a sentir frio o calor, o
a tocar esta o aquella superficie. Sentir la realidad es estar religado a
ella por el poder de lo real; es reconocer la dimension mistérica de lo
real y, por lo tanto, la nuestra propia como realidad que somos. En esto
consiste el religarnos, en los modos en que las personas y colectivos
van recuperando su auténtica condicién de existencia proporcional
—a escala humana en un mundo captable por los sentidos— desde
las relaciones que entablan comunitaria y participativamente con sus
pares y su entorno, incluyendo la dimensién mistérica de la vida. Re-
cuperar el sentido de realidad es recuperar la propia vida que se vive
a escala humana a través de nuestros cuerpos y de mitos encarnados
en constante desmitificacién y remitificacién, producto del contacto
con la realidad viva y dinamica.

Lejos estamos, por lo tanto, de una mistica de fuga mundi. Muy por el
contrario, la vida mistica consiste en ir experimentando la densidad y
hondura de lo real en su Misterio. Es el retorno a la simplicidad de la
vida en su verdad, en sus condiciones reales, y no desde los entramados

28. Giuseppe Giovanni Lanza del Vasto, La peregrinacién a las Fuentes, My Bright Leaf, México, 2024, p. 268.

52



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

engafosos de la artificialeza. La mistica, mas alla de la artificialeza, es
un realismo mistico.” Aqui se vuelven pertinentes las palabras de Javier
Melloni cuando afirma: “La realidad se desvela realizandola, no hay
otro camino para ser que siendo. No hay otra revelacién de Dios que
el adentramiento en lo real”.”

Ante la ilusién de la artificialeza (origen de una sociedad sinsentido
—que no siente la realidad— y patriarcal, que pretende construir la
distopia de un mundo puramente humano y que, al no poder lograrlo,
destruye la vida), la mistica toca lo real desde la proporcionalidad del
universo. No toca la realidad en si (este concepto corresponde mas a
las filosofias idealistas), sino que se cimenta en la realidad relacional
y participativa, de la cual formamos parte.” Este ir profundizando en
la realidad no se entiende, entonces, como un “salirse del mundo”,
sino como una vida cada vez mas encarnada y dinamizada desde y
para relacionarse con méas transparencia con la dimensién mistérica
de lo real. La mistica a la que nos referimos es una forma de vida, un
dinamismo vital que se vive en la cotidianidad méas concreta del dia a
dia: en comer, vestirse, amar, moverse, llorar, alegrarse, dolerse, desear.
Pero para experimentar la realidad sin los multiples velos y desérdenes
que provienen de la artificialeza, hemos de purgar nuestros sentidos.
Ahi es donde entra la ascética como la otra cara fundamental de la
mistica que tanto hemos olvidado. Queremos espiritualidades que nos
complazcan y nos den gusto en todo. Vivimos bajo el yugo del “imperio
del gusto”.”” La espiritualidad actual camina en el filo de una navaja
con el peligro constante de caerse ya sea del lado de las instituciones
contraproductivas que niegan el sentido cooptandolo y censurandolo,
29. Elias Gonzalez Gomez, “Breves esbozos hacia un realismo mistico” en Piezas, en didlogo filosofia y
ciencias humanas, Instituto de Filosofia, Tlaquepaque, Jalisco, vol. XIiI, N 35, diciembre 2022, pp. 54-65.
30. Javier Melloni, Perspectivas del absoluto. Una aproximacién mistico-fenomenolégica a las religiones,
Herder, Barcelona, 2018, p. 194.
31. Ver Raimon Panikkar, La intuicién cosmotedndrica. Las tres dimensiones de la realidad, Trotta, Madrid,
1999; Jorge N. Ferrer y Jacob Sherman (Eds.), El giro participativo. Espiritualidad, misticismo y estudio
de las religiones, Kair6s, Barcelona, 2011.

32. Elias Gonzalez Gémez, “El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justicia, 30/V/2023, https://
blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-imperio-del-gusto Consultado 12/1/2024.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

o del lado de la sobreestimulacion propia del hedonismo tan comutn
en tiempos de decadencia como los nuestros. La ascética ordena los
sentidos® para que alcancen su modalidad proporcional a través de la
cual captamos la realidad y su Misterio.

Una mistica con estas caracteristicas, a saber, encarnada y vivida des-
de el sentido de realidad en lo concreto, serd una mistica territorial.
Esto significa que sera diferente en cada monte, en cada lago, en cada
pueblo, en cada lengua. No serd una mistica universal, perenne, tras-
cendente a los accidentes de la historia y la materia, sino una mistica
participativa que se construye y dinamiza desde la relacién concreta.
De este modo, abre la puerta a una auténtico pluriverso.

Los muchos religarnos concretos son los modos en que las misticas
van surgiendo, religindose con la realidad y su sentido, experimen-
tando la dimensién mistérica de lo real y dinamizando y cuidando la
vida desde ahi. Se van fraguando a partir de la recuperacién concreta
de la propia vida, de vivir nuestras propias vidas, no las prefabricadas
por los gobiernos y las empresas de la artificialeza. Las siguientes
palabras de Raul Zibechi respecto de la espiritualidad guarani me
parecen elocuentes y representativas de lo que aqui quiero transmitir:
“Pero la espiritualidad tiene un fin, que consiste en reafirmar de modo
permanente y continuo ‘su ser cultural’, sin apartarse de las normas
y reglas que los mitos tienen por objetivo trasmitir y revivir. Como
toda sociedad, los pueblos originarios dedican sus mejores energias

a seguir siendo lo que son, a reafirmarse en su ser”.*

Por ello, descubrimos esta mistica latente en las luchas por la defensa
del territorio, la autonomia alimentaria, la regeneracion de los saberes
tradicionales, los grupos que en amistad se tejen para articular sus

33. Queda claro que no hay que entender por “sentidos” exclusivamente los cinco sentidos tradicionales,
sino todo el sentido en tanto percepcién de la vida.
34. Ratl Zibechi, “Espiritualidad...”, pp. 507-508.



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

practicas espirituales de cualquier tipo, méas alla de las instituciones
religiosas o las narrativas autocomplacientes del wellness y las religio-
nes alternativas. Nuevos mundos estan surgiendo desde los abajos que
quieren recuperar su sentido de realidad; una mistica que nace en las
entrafas de la Tierra. X

Fuentes documentales

Cavanaugh, William T., El mito de la violencia religiosa. Ideologia secular
y raices del conflicto moderno, Editorial Nuevo Inicio, Granada, 2010.

Cayley, David, Ivan Illich: an intellectual journey, The Pennsylvania
State University Press, Pennsylvania, 2021.

Ferrer, Jorge N. y Sherman, Jacob (Eds.), El giro participativo. Espiritua-
lidad, misticismo y estudio de las religiones, Kairo6s, Barcelona, 2011.

Gonzalez Gomez, Elias, “Breves esbozos hacia un realismo mistico”
en Piezas, en didlogo filosofia y ciencias humanas, Instituto de
Filosofia, Tlaquepaque, Jalisco, vol. XIII, N2 35, diciembre 2022,
pp. 54-65.

“El imperio del gusto” en El blog de Cristianisme i Justicia,
30/V/2023, https://blog.cristianismeijusticia.net/2023/05/30/el-
imperio-del-gusto Consultado 12/1/2024.

7 misticas para transitar los tiempos actuales, Buena Prensa,
México, 2022.

El dinamismo mistico. Mistica, resistencia epistémica y crea-
cion del mundo nuevo, Aliosventos, Zibat4, Querétaro, 2022.

Religarnos. Mas alla del monopolio de la religion, Kairos,
Barcelona, 2023.

Gonzilez Gomez, Elias y Achondo Moya, Pedro Pablo, “Los llamo ami-
gos”. Redescubriendo la amistad como tejido de vida, Buena Prensa,
México, 2025.

Gonzalez Gomez, Elias y Tornel, Carlos, Gustavo Esteva. Vida y obra de
un intelectual publico desprofesionalizado, Bajo Tierra Ediciones,
México, 2023.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Esteva, Gustavo, “La insurreccion en curso” en Ornelas, Raudl (Coord.),
Crisis civilizatoria y superacion del capitalismo, Universidad Na-
cional Auténoma de México, México, 2013, pp. 129-210.

lich, Ivan, Los rios al norte del futuro. Conversaciones con David Cayley,
Aliosventos, Zibata, Querétaro, 2019.

Landauer, Gustav, Escepticismo y mistica. Aproximaciones a la Critica
del lenguaje de Mauthner, Herder, México, 2015.

Lanza del Vasto, Giuseppe Giovanni, La peregrinacion a las Fuentes,
My Bright Leaf, México, 2024.

Melloni, Javier, Perspectivas del absoluto. Una aproximacién mistico-
fenomenolégica a las religiones, Herder, Barcelona, 2018.

Moore, Jason W.,, El capitalismo en la trama de la vida. Ecologia y acu-
mulacién de capital, Traficantes de Suenos, Madrid, 2020.

Panikkar, Raimon, La intuiciéon cosmotedndrica. Las tres dimensiones
de larealidad, Trotta, Madrid, 1999.

Mito, fe y hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007.

Pérez Gordillo, Vanessa, La dictadura del coaching. Manifiesto por una
educacién del yo al nosotros, Akal, Madrid, 2019.

Polanyi, Karl, La gran transformacion. Los origenes politicos y economi-
cos de nuestro tiempo, Fondo de Cultura Econémica, México, 2017.

Prado, Abdennur, Genealogia del monoteismo. La religion como dispo-
sitivo colonial, Akal, México, 2018.

Robert, Jean, La edad de los sistemas en el pensamiento del Illich tardio,
ftaca, México, 2022.

Von Werlhof, Claudia, iMadre Tierra o muerte! Reflexiones para una
teoria critica del Patriarcado, El Rebozo, México, 2015.

Zibechi, Raul, Movimientos sociales en América Latina. El «otro mundo»
en movimiento, Desde Abajo, Bogota, 2017.

“Espiritualidad, autonomia y resistencias anticapitalistas”
en De Parres Gomez, Francisco (Coord.), Internacionalismo
critico y luchas por la vida: Hacia la construccion de horizontes
futuros desde las resistencias y autonomias, Catedra Jorge Alon-
so/Cooperativa Editorial Retos/Consejo Latinoamericano de



MISTICA Y ARTIFICIALEZA. POR UNA ESPIRITUALIDAD EN TIEMPOS DE COLAPSO

Ciencias Sociales, México, 2023, pp. 495-513.
Zubiri, Xavier, El hombre y Dios, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri,
Madrid, 2012.

57



Habitar lo inmanente: una ética del
desasimiento desde Eckhart

Luis Angel Hurtado Aguilar’

Recepcion: 6 de octubre de 2025
Aprobacién: 7 de enero de 2026

Resumen. Hurtado Aguilar, Luis Angel. Habitar lo inmanente: una ética del
desasimiento desde Eckhart. En este articulo analizo la propuesta del Maes-
tro Eckhart como una praxis mistica que reivindicaria lo finito y cotidiano
frente a la 16gica instrumental contemporanea. A través de conceptos cen-
trales como desasimiento (Abgeschiedenheit), la nada y el actuar sin porqué,
Eckhart desmontaria la subjetividad posesiva y abriria un espacio de indi-
ferenciacion ontoldgica en el que lo divino se manifiesta en lo inmanente.
Establezco un didlogo entre él y comentadores de la espiritualidad y la ac-
tualidad de la mistica, la filosofia de Heidegger y la vision religiosa de Keiji
Nishitani, subrayando como sobre la base de una relectura de Eckhart se
podria promover una ética del cuidado y un vinculo con la interrelacionali-
dad. La conclusion enfatiza que esta perspectiva permitiria habitar el mundo
de modo no instrumental y superar la explotaciéon desmedida de las cosas
mediante el reconocimiento del valor inherente de lo existente y la ausencia
de un sentido preasignado.

Palabras clave: praxis mistica, desasimiento, actuar sin porqué, interrelaciona-
lidad, ética de la cotidianidad.

Abstract. Hurtado Aguilar, Luis Angel. Inhabiting the Immanent: An Ethics of
Detachment Based on Eckhart. In this article I analyze Master Eckhart’s propo-

Doctorando y Maestro en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México. hurtagui@
gmail.com



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

sal as a mystical praxis that could reassert the finite and everyday in the face
of contemporary instrumental logic. Using concepts such as detachment
(Abgeschiedenheit), nothingness and acting without a reason, Eckhart has the
potential to deconstruct possessive subjectivity and open up a space of onto-
logical indifferentiation where the divine is manifested in the immanent. I set
up a dialogue between Eckhart and commentators of spirituality and current
trends in mysticism, Heidegger’s philosophy, and Keiji Nishitani’s religious vi-
sion, highlighting the way a re-reading of Eckhart could foster an ethics of care
and a bridge to interrelatedness. The conclusion emphasizes that this perspecti-
ve could enable people to inhabit the world in a non-instrumental way and push
back against the overexploitation of things by recognizing the inherent value of
that which exists and the absence of a pre-assigned meaning.

Key words: Mystical praxis, Detachment (Gelassenheit), Acting without a why,
Ontological interrelationality, everyday ethics.

Eckhart y la praxis mistica: reivindicacion de lo finito y
cotidiano

La mistica como praxis deformadora de dogmas

¢Qué es habitar el mundo hoy en dia sino un proceso sin fin que anhela
siempre mds?: mas capital, mas accion, mas certidumbre, mas utilidad.
Esta era desarraigada de su propio suelo va en busca de lo que consi-
dera perdido o insuficiente, a saber, su propio ser, su si mismo. No sera
sorpresa de nadie que este punto de inflexion de la sociedad contempo-
ranea sea fruto de la pérdida de un valor ontologico fundamental. Ante
esta tarea, la de abrir la posibilidad de ojear la nada bajo nuestros pies,
surgen esfuerzos, sefias y parajes en la filosofia, que permiten vislumbrar
un mundo que evite potenciar una légica de la usura y la explotacion.

Ante esta ruptura con el mundo estratificado y lleno de valores que ter-
minan siendo ajenos al contacto inmediato con las cosas; ante la lejania
trazada por las construcciones tedricas con las cosas, al seguir una logica
de funcionalidad, se ha optado por recapturar el camino de la accidony la
practica. Para ello, este trabajo asume un cambio en el desenvolvimiento



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

ontolégico de la configuracién de la realidad. Encontramos una propues-
ta en la transformacion espiritual de la mistica del Maestro Eckhart. Los
motivos para traer su pensamiento a colacion son, en mayor medida, el
caracter negativo con el que hace frente a la caracterizaciéon del mundo
que se asume sin mas, asi como su capacidad deconstructora’ frente a
los estatutos de la modernidad contemporanea, tales como el consumo
desmedido y la valorizacién totalizante.

Para los fines de este articulo entenderemos “mistica” —siguiendo a
Juan Martin Velasco— como la praxis experiencial y directa de la reali-
dad, que a menudo opera dentro o contra un marco religioso (entendido
como el sistema dogmatico e institucional). La “espiritualidad” ser4,
entonces, la actitud o el modo de vida derivado de dicha praxis mistica.
La propuesta de Eckhart es mistica, precisamente porque modifica el
dogma religioso de su tiempo, centrandose en la inmanencia. Asi pues,
la nocién de mistica adoptada aqui propone enfatizarla como un modo
del pensar que rechaza los posicionamientos conceptuales y practicos
tanto del dogma religioso como de las ideologias y estructuras de poder
dominantes. La mistica es elegida por su vocacién de dejar de disponer
de lo conocido y por ser una experiencia integradora con la realidad.”
Segln Juan Martin Velasco, en el mismo Wittgenstein ya se esclarece
un sentido de la mistica que designa “un dmbito de lo real claramente
diferenciado de aquel que es accesible al conocimiento ordinario, ob-
jetivo y cientifico”.’ Esto implica que la mistica trasciende el modo de
conocimiento centrado en la diada sujeto—objeto, esto es, conoce méas
alla del sistema metafisico del sujeto racional occidental. Delimitada la
mistica como esta praxis transgresora del statu quo, nos adentraremos

1. Sibien el concepto “deconstruccién” se origina en la tradicién del posestructuralismo francés, en este
articulo no se adopta como una adhesién a dicha escuela, sino como una actitud analitica o un gesto
critico. Este gesto se emplea para confrontar lecturas histéricas establecidas, con el fin de demostrar
coHmo ciertos conceptos o sistemas poseen una inestabilidad constitutiva que socava sus fundamentos
metafisicos. Al revelar esta ambigiiedad fundamental se abre un espacio de complejidad que permite
criticar y confrontar dichas lecturas con otras interpretaciones posibles.

2. Juan Martin Velasco, El fenémeno mistico: estudio comparado, Trotta, Madrid, 2000, pp. 321-322.

3. Juan Martin Velasco, La experiencia mistica. Estudio interdisciplinar, Trotta, Madrid, 20006, p. 18.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

en los principales conceptos concretos de la mistica eckhartiana que
radicalizaran esta perspectiva.

El desasimiento en Eckhart: una via mds alld del sujeto moderno

La figura del Maestro Eckhart ha sido retomada por el valor de sus re-
flexiones respecto del modo de acercarse al fondo originario de la reali-
dad. Més all4 del lenguaje y del ambiente teoldgico en el que se fragua su
pensamiento, la veracidad y pertinencia de sus exposiciones muestran un
camino que la filosofia no pudo seguir desde la razon y el sujeto. Pensado-
res como Heidegger y algunos miembros de la Escuela de Kioto retoman
su interpretacion sobre el modo de relacidon con el mundo que permite
el encuentro con la divinidad, lo cual posibilita a las cosas mostrar su
talidad, pues ahi todas ellas reposan antes de llegar a ser lo que son. Con
la relectura de su pensamiento se abren nuevas posibilidades dentro de
una actualidad subsumida en una idea de orden y sentido que prefigura
los mas intimos modos de interaccion entre las cosas con las que estamos.

Desde conceptos como abandono y vaciedad se nutre la Escuela de
Kioto (Hajime Tanabe, Keiji Nishitani, Shitzutero Ueda)* para dis-
tanciarse de las actitudes de despojo y sobreabundancia encontradas
dentro de una légica que busca disponer de todas las cosas con un
fin por y para algo. Hallamos en Eckhart uno de los conceptos clave,
desasimiento (Abgeschiedenheit), a partir del cual la mistica adquiere
otra profundidad. Es un posicionamiento radical que deja de sostener
la existencia en conceptos y sustancias definidas, y abandona la via
intelectual (racional calculadora) como modo de acceso a la verdad del

4. La Escuela de Kioto, surgida a principios del siglo XX en torno a la figura de Kitard Nishida, repre-
senta el esfuerzo filos6fico de articular la experiencia del budismo zen con la tradicién ontoldgica y
mistica de Occidente. Este grupo de pensadores encuentra en el desasimiento (Abgeschiedenheit) y el
abandono (Gelassenheit) de Eckhart un puente fundamental para trascender el dualismo sujeto-objeto
de la modernidad. A través del concepto Nada Absoluta (Zettai mu), autores como Nishitani o Ueda
interpretan la vacuidad no como una carencia nihilista, sino como el lugar (basho) de apertura en
el que las cosas se manifiestan en su propia talidad (suchness), liberadas de la voluntad de dominio
técnico-metafisica.

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

mundo. El saber intelectual propone una distancia infranqueable con
el resto de las cosas, las ve como algo ajeno y fuera de si. Este modo de
aproximacion con ellas las mira como si estuvieran ya disefiadas de una
cierta manera, como si fueran algo acabado; ve la utilidad que puede
brindar un rio para una presa, antes que verlo realmente como rio. Por
esta razén es necesario recuperar el desasimiento en Eckhart, para
comprender criticamente c6mo nos situamos en el mundo.

El desasimiento perfecto no persigue ningiin movimiento, ya sea por
debajo o por encima de una criatura, no quiere estar ni por debajo
ni por encima, quiere subsistir por si mismo sin consideracion de
nadie, y tampoco quiere tener semejanza o desemejanza con ninguna
criatura, no quiere ni esto ni aquello: no quiere otra cosa que ser. El
desasimiento no quiere ser algo, no quiere ser nada.’

El desasimiento eckhartiano, mas que hablar de un simple exceso del
ser divino (la deidad), inaprehensible en categorias finitas como la
sustancia, trata de reconocer que la des-sustancializacion del desasi-
miento es una actitud abierta a la infundamentacion. A partir de esta
ruptura esencialista de la realidad, se abre una grieta en la convivencia
con las cosas en el mundo. Desde una aceptacion y profundizacion de
esta nihilidad, los sentidos prefigurados y concebidos hasta la actua-
lidad se disuelven, y, con ellos, también la visién antropocéntrica; lo
que vuelve posible asumir posturas que encarnen el modo més funda-
mental de las cosas mismas. Nishitani lo explica de la siguiente manera:

En esta nihilidad, las situaciones limite de la existencia humana son
llevadas mas alld del campo en el que son consideradas normal-
mente, hacia el campo de la trans-descendencia extatica. La situa-
cién limite que aqui emerge en la conciencia esta situada contra un
horizonte de mundanidad que va mas alla de la perspectiva de lo
meramente humano y se detiene para reposar sobre un campo, libre
de un modo de ser determinado por un ego humano. La forma real

5. Eckhart de Hochheim, “Del desasimiento” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, Las cuarenta,
Buenos Aires, 2013, pp. 243-260, pp. 246-247.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

de nuestra existencia en el mundo es descubierta en su fundamen-
to, s6lo en un campo que ha ido mas alla del alcance de una visiéon
antropocéntrica.

El horizonte de mundanidad al que refiere Nishitani, sin duda alguna,
nos retrotrae a la vision heideggeriana de Ser y tiempo, en la que
es el modo en el que lo humano comprende las cosas con las que esta
en el mundo, en un horizonte de sentido unico y diferenciado, lo que
le permite comprender y realizar una teoria y una practica. Si este
horizonte de sentido es llevado a su limite, también es llevada a él la
comprension subjetiva, la idea del sujeto centralizado (sujeto como
centro y fundamento). Las actividades por realizar desde un mundo
sin-sentido (en el modo de un sentido sin sujeto centralizado) y vi-
vido en el sin porqué tendran que procurar a cada instante la realidad
entretejida de las cosas. No se asumira la accidon de algo desde la con-
veniencia personal. En esta realizaciéon no se busca el beneficio de la
acciodn. Si, al contrario, en la confrontacién con una cosa se ve en ella
una igualdad originaria, una mismidad en el fondo de su ser para con
uno mismo, sera un vinculo que parte desde el desasimiento, lo cual
remitira a una accién divina que deja realizarse plenamente tanto a uno
mismo como a la cosa con la que se encuentra. Esto no significa que
importa mas el fin con el que realizamos algo; pues, pese a que éste sea
dar con la verdadera realidad de una cosa, dar con su naturaleza origi-
naria, esto equivaldria nuevamente a pensar en un sentido limitado y
fijo para una cosa. Un itinerario distinto es el que se intenta transmitir
con el desasimiento. Desde €l es posible alcanzar la carencia, la infun-
damentacion a la base de todo cuanto es, ya que es desde la falta de
un modo o sentido determinado que las cosas se abren y se muestran
en cuanto son. La accion realizada en el desasimiento no debe buscar
algo ni no buscarlo (puesto que ambas opciones son modos o sentidos
que se sobreponen a una cosa), sino que es justo a partir del abandono

6. Keiji Nishitani, “Siinyata y el tiempo” en Keiji Nishitani, La religién y la nada, Siruela, Madrid, 1999,
pPp- 229-282, pp. 236-237.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

y de la renuncia a todo querer que la propia naturaleza de las cosas se
nos presenta sin obstaculos ni limitaciones.

Este momento de apertura es la maxima tenencia del ser. En este obrar
desasido tratamos directamente con el ser de las cosas. “Por santas que
sean las obras, no nos santifican en absoluto en cuanto obras: sino en
cuanto somos santos y poseemos el ser, en tanto santificamos todas
nuestras obras, ya se trate de comer, de dormir, de estar en vigilia o de
cualquier cosa que sea”” De modo que, en Eckhart, el lugar que sale a
flote para pensar el encuentro con las cosas tal y como son en su verda-
dera naturaleza —y que se da al tener la posesion del ser por medio de un
desasimiento en nuestra persona— es el espacio de nuestra vida diaria,
en nuestras labores més cotidianas, en la entrega a nuestros quehaceres.

El desasimiento y la nada en Eckhart: fundamentos ontolégicos

Mas alla de que la mistica sea un modo de comprensién de la realidad
que no parte desde la calculabilidad, se rescata también el caso con-
creto de la mistica de Eckhart. En ella no hay una separacién entre el
mundo terrenal y el divino, y tampoco entre teoria y practica; no al
menos en sus Tratados y sermones.® El camino espiritual propuesto por
Eckhart en sus textos alemanes parte de una teologia negativa. Niega
los atributos asignados a Dios y la forma de acceder a una unién con
él. Al hacerlo reinterpreta los fundamentos que sostienen su realidad
y las relaciones que acontecen en él. A su vez, sus tratados filoséficos
en el alto aleman del Medievo son precursores en la lengua, por lo que
sentaran las bases conceptuales de las que posteriormente hara uso el

7. Eckhart de Hochheim, “De la utilidad del desasimiento que uno debe realizar interior y exteriormente”
en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, p. 113.

8. Cabe recordar que, como sacerdote y tedlogo, Eckhart escribi textos tanto en aleman como en latin,
cada uno enfocado a un publico especifico. Por un lado, a los feligreses en las parroquias y conventos
durante misa, lo cual result6 en que entrara en contacto con el movimiento de las beguinas, grupo de
mujeres que promulgaron y revolucionaron las practicas espirituales, alejaindose del dogma cristiano.
Y, por otro lado, los maestros de escrituras en universidades durante seminarios y catedras.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

pensamiento filos6fico germano.’ La motivacion principal de su recu-
peracién se debe a que, en sus sermones, adviene una guia sobre como
llevar a cuesta la vida desde la negacion, la inmanencia y el cuidado por
lo otro.”” Este modo de vida nos acercara a habitar el mismo espacio en
el que reposa Dios (la divinidad); o lo que equivale a habitar un espacio
de indiferenciacién ontoldgica, en el que lo inmanente y lo mundano
son indistinguibles entre si.

Eckhart combina elementos que podrian considerarse rivales: la vida
contemplativa con la deificacion a los otros; el anonadamiento con
la atencion a las cosas terrenales. La trascendencia divina no implica
una negacién del orden mundano. Al contrario, la huida del mundo
del mistico lo lleva a despertarse en un ambito donde lo divino es in-
manente y esto, a su vez, le proporciona creencias facticas que hacen
posible una preocupacion genuina y profunda por las otras personas.”

Este “habitar el espacio de Dios”” al que nos invita la mistica eckhartia-
na puede tener poco sentido si nos cerramos a los aportes que brindan
las experiencias religiosas: como si éstas fuesen inicamente una huida

11.

12.

Aqui en concreto la referencia es dirigida a conceptos como Abgrund (abismo) y Gelassenheit (abando-
no), los cuales se emplean en la tradicién alemana, con suma notoriedad en Schopenhauer y Heidegger,
teniendo en estos ultimos menciones directas a la mistica eckhartiana en sus respectivos textos El
Mundo como voluntad y representacién Iy Serenidad. Al lector interesado en la influencia de Eckhart
en Heidegger recomiendo John David Caputo, The Mystical Element in Heidegger’s Thought, Fordham
University Press, Nueva York, 1986.

. Cabe sefialar la existencia de lecturas de Eckhart que enfatizan su heterodoxia y potencial quietista,

vinculado principalmente a sus textos en latin, los cuales fueron explicitamente escritos para la dis-
cusion escoléstica con sus pares te6logos en las universidades (por ejemplo, interpretaciones que lo
vinculan con el panteismo o el escapismo). No obstante, este trabajo se distancia de esas perspectivas
al seguir a comentadores como Alois M. Haas y Keiji Nishitani, quienes subrayan, a partir de sus textos
en alto germano, el caricter practico y ético de la mistica eckhartiana. Aqui el desasimiento no implica
una fuga del mundo, sino una forma de relacionalidad radical con lo cotidiano.

Héctor Raoul Islas Asais, “Misticismo y moralidad. El caso de meister Eckhart” en Isabel Cabrera y
Carmen Silva (Comps.), Umbrales de la mistica, Instituto de Investigaciones Filosdficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 63-72, p. 70.

Tal espacio referido no es un espacio fisico per se, sino una condicién ontolégica de indiferenciacion (el
fondo o Grund), vinculada a la Gottesgeburt (el nacimiento de Dios en el alma desasida), que se distan-
cia de visiones meramente espacializadoras de la deidad. En The Mystical Thought of Meister Eckhart
Bernard McGinn argumenta que el nticleo del pensamiento eckhartiano es la mistica del nacimiento de
Dios en el alma (Gottesgeburt), un evento que no sucede fuera del mundo, sino que es el motor de toda
vida virtuosa y practica en el mundo. El desasimiento es la condicion de posibilidad para que toda obra
divina se realice en la cotidianidad. Bernard McGinn, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The Man
from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing Company, Nueva York, 2001.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

del si mismo hacia un estado de serenidad en un plano supraterrenal,
alejado del mundo. Por el contrario, estas experiencias religiosas, en
tanto modos de vida espirituales, nos encaminan a reconocer en la
realidad la indiferenciacién que mantiene entre si cada una de las co-
sas: “FEl objetivo primordial de toda la filosofia mistica, desde el hin-
duismo, budismo, sufismo y los misticos cristianos, es la iluminacion,
moksa, samadi. Se entiende el hecho mistico, como la inmersiéon del
alma individual en la consciencia suprema”.” La busqueda mistica o
religiosa, que engloba tanto al Zen como al pensamiento eckhartiano,
se encamina al mundo en el que estamos situados; pero lo hace dejando
fuera la idea de un yo-individual que categoriza y domina.

El camino planteado con Eckhart sugiere una vida dedicada al resguar-
do y al cuidado de la manifestacién de las cosas. Esto puede entenderse
como la propia condicién subjetiva, suprimiendo y abandonando su
voluntad para que Dios nazca en el alma. Este abandono de la subje-
tividad —entendida como el yo-ego posesivo, calculador y volitivo,
que se erige como centro del mundo, tal como se consolidara en la
modernidad— no puede ser comprendido desde Eckhart en tanto un
mero resguardarse en la interioridad del si mismo —tal como sucede
en los dilemas de la modernidad—; es ain mas radical: un abandono
al si mismo para encontrarse en unidad con todas las cosas. “Quien
hubiera salido de si mismo, seria restituido a si mismo en el sentido
mas propio. Y todas las cosas que ha abandonado en la multiplicidad,
le seran devueltas en la simplicidad, porque se encuentra a si mismo
y a todas las cosas en el ahora presente de la unidad”."” Esta disolucién
del yo se da en una nada, que debemos comprender como el campo de
indiferenciacion de todas las cosas.

13. Fernando Diez, “Mistica en nuestro tiempo. Una experiencia comparada” en Agustin Diaz de Mera
Garcia Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La mistica en el siglo
xx1, Trotta, Madrid, 2002, p. 79.

14. Eckhart de Hochheim, “Sermén Xv. Cierto hombre noble fue a un pais lejano para recibir el reino y
volver a la luz” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 383-390, p. 384.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Estos conceptos no son aislados; encuentran un eco profundo en la
filosofia de Heidegger, particularmente en su reflexion sobre la nada
y el ser. Esta nada, desde una vision heideggeriana, se define asi: “La
nada [...] es el propio ser, a cuya verdad serd devuelto el hombre una
vez que se haya superado como sujeto, esto es, una vez que deje de
representar lo ente como objeto”.” Esta superacion de la subjetividad
es, asi, un abandono que se vuelca nuevamente sobre el mundo para
encontrarse a si mismo y a las cosas tal y como son.

La serenidad o abandono (Gelassenheit) heideggeriano, entendido
como un dejar-ser al ser de lo ente, resuena con el desasimiento ec-
khartiano. Ambos conceptos implican abandonar la voluntad de domi-
nio, que permite al ser manifestarse desde si mismo. Mientras Eckhart
busca la unién con la divinidad a través del vaciamiento del yo, Heidegger
advierte en la Gelassenheit una actitud para habitar el mundo sin impo-
ner esquemas instrumentales. Recordemos que, para Eckhart, se debe
dejar atras todo cuanto impida entrar al espacio que permite a Dios
ser Dios; es decir, el lugar de la completa indiferenciacion, en el que
el ser de todas las cosas se muestra sin intermediarios. Y, justamente,
Heidegger recupera esta idea con la Gelassenheit al abandonar toda
expectativa y deseo sobre las cosas; no encontraremos en ellas valores,
formas o esencias, sino su ser desenvolviéndose en sus interrelaciones.
Este vuelco a la nada no es un camino hacia un vacio nihilista, sino
una torsion al espacio en el que lo sagrado € inmanente adviene en lo
cotidiano y multiple.

En la mistica que estamos reconstruyendo no interviene la voluntad.
Lo mundano o cotidiano de nuestras experiencias habituales debe
verse atravesado por la pérdida del ego. El yo que designa las cosas
se debe desdibujar para reconocer el vacio que media la interrelacién
entre los entes. En la circunstancialidad de lo mundano nos vemos

15. Martin Heidegger, “La época de la imagen del mundo” en Martin Heidegger, Caminos de bosque,
Alianza, Madrid, 2014, pp. 63-90, p. 90.

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

interrelacionados con todas las cosas, pero para dar cuenta de como
éstas son realmente, es necesario vernos atravesados por la nada. “La
conciencia de nuestra nada (de ser contingentes, fragiles, mortales,
absolutamente dependientes) introduce una dosis de humildad en
nuestras vidas”. La humildad se basa en el entendido de que el yo
no puede asir la verdad; s6lo el abandono y la muerte del yo pueden
lograrlo. Por tanto, la deconstruccion de la subjetividad no es un fin
en si mismo, sino que, a partir de esta desgarradura del sujeto, se abre
paso una ética del cuidado basada en la interrelacionalidad, en la que

lo sagrado se manifiesta en lo cotidiano.
Etica del cuidado e interrelacionalidad: habitar lo cotidiano

Antes de avanzar, cabe distinguir esta ética del cuidado de la cura/
cuidado (Sorge) heideggeriana. Mientras la segunda es la estructura
existencial del Dasein en su apertura al ser, la ética eckhartiana aqui
propuesta se fundamenta en el desasimiento: el cuidado no surge de la
preocupacion por el ser-ahi, sino del reconocimiento de la interrela-
cionalidad y del valor inherente (el sin porqué) de todos los entes, una
vez que la subjetividad posesiva ha sido vaciada. Por eso, la relacion
del cuidado con el pensamiento de Heidegger no parte de la Sorge, del
cuidado como un momento existencial del ser-ahi, sino del cuidado
contenido en la espera y renuncia de la Gelassenheit, del abandono y
serenidad. Es un cuidado post-subjetivo e inmanente.

Desde la mistica la relacion con las cosas no es la misma que antes del
abandono de los principios de la subjetividad, pues deja fuera la esque-
matizacion y los sentidos preestablecidos por esta ultima. Asi, se puede
afirmar que “se trata: no de la reclusion y del apartarse del mundo, sino
de que el ajetreo de la vida cotidiana pierda toda densidad, todo caracter

16. Héctor Islas, “Misticismo y moralidad...”, p. 69.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

opresor y apremiante”.” Si las cosas nos aparecen sin su preconcepcion,
estaremos mas cerca de una libertad radical. La mistica que mejor ejem-
plifica una espiritualidad sobre el desprendimiento del sentido y del
porqué de las cosas es aquélla que hace de la nada su punto de partida;®
y una de las propuestas que van en ese tenor es la eckhartiana.

La mistica piensa que desde la nada el ser de las cosas se muestra
desde y por si mismo, por lo que no es dado por objetos ni recibido
por sujetos, tiene lugar en su propio terruno. En palabras del propio
Eckhart: “Cuando el alma no se dirige a las cosas exteriores, entonces
ha llegado a casa y habita en su luz simple y pura. Alli ni ama ni tiene
miedo o temor”.” Desde el desasimiento Eckhart no procura una hui-
da del mundo; no niega el mundo frente a él, sino niega lo que se nos
presenta por verdadero, la significacién que de él se hace. Es decir,
niega la estratificaciéon que deforma nuestras relaciones con las cosas.
De esta manera, en su mistica hay un reencuentro y una reformulacion
de las relaciones con los seres en el mundo. Su espiritualidad niega el
ego apropiador que busca reproducir una légica de la usura; que ne-
gocia con el ser de otro para obtener un beneficio. Su mistica expulsa
alos mercaderes espirituales, aquéllos que piden algo a cambio de sus
acciones bienaventuradas: “[...] mercaderes son todos aquellos que se
cuidan de no cometer pecados graves y les gustaria ser buenos y, para
la gloria de Dios, ellos hacen sus obras buenas [...]; mas las hacen
para que Nuestro Sefior les dé algo en recompensa o para que Dios les
haga algo que les gusta [...]; quieren dar una cosa por otra, regatean con
Dios”.” Eckhart considera que las acciones realizadas sin un motivo o
una voluntad que busca un apremio son las méas puras, pues son igual

17. Silvana Filippi, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la mistica eckhartiana” en Enfoques,
Universidad Adventista del Plata, Libertador San Martin, Argentina, afio XXII, N 2, 2010, pp. 63-78, p. 64.

18. La mistica de la nada que consigna Juan Martin Velasco en La experiencia mistica tiene como princi-
pales exponentes a Eckhart, Marguerite Porete y Simone Weil.

19. Eckhart de Hochheim, “El fruto de la nada” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, Siruela,
Barcelona, 2008, pp. 87-94, p. 92.

20. Eckhart de Hochheim, “Sermon 1. Jests entrd en el templo y comenz6 a expulsar a vendedores y
compradores” en Eckhart de Hochheim, Tratados y sermones, pp. 265-274, pp. 266-267.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de libres y desasidas que las acciones de Dios; €1, en todas sus obras, no
busca lo suyo. Al actuar sin un porqué, no hay una manipulaciéon sobre
lo otro, s6lo hay una completa reinsercion en el si mismo.

El justo no busca nada en sus obras. Son los siervos y los mercena-
rios quienes buscan algo en sus obras, o quienes actiian en vistas
de un porqué. No apuntes a porqué alguno, ni en el tiempo ni en la
eternidad, ni a recompensa, ni beatitud, ni a eso ni a aquello, pues
tales obras estan todas muertas. Si deseas vivir y deseas que tus
obras vivan, debes estar muerto para todo y haberte convertido en
nada. Vuelve pues a tu propio fondo v, alli, acttia.”

Esta accion sin un porqué se produce en ese espacio ya des-significado,
cohabitado por el ser de las cosas, en la nada. Desde esta nada hay un
encuentro con el mundo como si éste fuese puro enigma, ya que no sigue
un patrén racional basado en el intelecto. Se puede pensar entonces que
“la capacidad originaria de la nada se ve fortalecida cuando el individuo
es capaz de vaciarse voluntariamente de los falsos idolos, de sus propios
sostenes racionales, de sus facultades intelectualistas desentranadas,
para depositarse en la contemplacién de lo incontemplable”.”” La nada
como punto originante o de inflexién para el ser del mundo tiene com-

pleto sentido si se comprende como el espacio de la maxima posibilidad.

La accién sin porqué es pura apertura y, en cuanto tal, esta arrojada e
implicada en un plexo de interrelacionalidad. Reiner Schiirmann® in-
terpreta la Gelassenheit de Eckhart como un principio de accién andrquico,
es decir, una forma de actuar liberada de la metafisica de las causas y
los fines (del porqué). No es una fuga del mundo, sino una forma de

21. Eckhart de Hochheim, “Sermoén 39. (Sobre la sabiduria 5, 16: El justo vive en la eternidad)” en Alain de
Libera, Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacién del hombre, José J. de Olafieta, Editor, Palma de Mallorca,
1999, pp. 140-151, p. 144.

22. Héctor Sevilla Godinez, “La profundidad de Dios. El nihilismo mistico implicito en el pensamiento
de Eckhart” en Veritas, Pontificio Seminario Mayor San Rafael de Valparaiso, Valparaiso, Chile, N¢
38, 2017, pp. 121-140, P. 137.

23. Reiner Schiirmann, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana University Press, Bloomington,
Estados Unidos, 1978.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

habitarlo sin un fundamento o principio rector (un arkhé). De este
modo, vincula el principio de accién anarquico con una relacionalidad
no jerarquica en la que todo ser es auténomo y autodeterminado. En
palabras de Eckhart, uno mismo es su propio templo y, por tal motivo,
el templo debe ser vaciado; s6lo asi nuestro ser puede igualarse al ser
de Dios y verse libre: “Cuando el templo se vacia de todos los impedi-
mentos, es decir, de los atributos personales y de la ignorancia, enton-
ces brilla espléndido, tan puro y claro como el Dios increado”.” Cuando
se hace frente al mundo después del paso por la nada, la autonomia se
torna radical; ya no se sostiene que una cosa repose fundamentalmente
sobre otra, y tampoco pueden la utilidad y la dominacién ser ejes de
referencia en la relacion entre cosas. Por eso se habla del lugar del Dios
increado, el sitio en el que el fundamento no reside en una sola entidad.
Aunque en la mistica este lugar se conoce como deidad o la nada de
dios, me gustaria interpretarlo como el campo de la interrelacionalidad,
en el que todo cuanto existe encuentra su verdadera esencia.

Lanada de la deidad de Eckhart es «el lugar en que toda existencia,
incluida la subjetiva se establece en lo que realmente es» porque
si la nada de dios es la nada del hombre, si el fondo de dios es mi
propio fondo, si el fondo de dios y del hombre es el lugar donde ver-
daderamente son ellos mismos, lo mismo puede decirse «de plantas
y los arboles, las tejas y las piedras», quienes son verdaderamente
desde la nada.”

Larelacidon que se sostiene en y con el ser, desde una vision eckhartia-
na, requiere alejarse de los modos habituales con los cuales interac-
tuamos en el mundo. Lo valioso de su mistica no s6lo se debe al valor
ontoldgico que asigna a los seres con los que va al encuentro en una
mismidad absoluta, sino también por bajar esta transvaloracién a un
plano practico, a un espacio ético, en el que importa no nada mas el

24. Eckhart de Hochheim, “El templo vacio” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 35-40, p. 38.
25. Rebeca Maldonado, “La personalidad impersonal como camino de superacién del nihilismo en Nishitani
Keiji” en Teoria. Rivista di filosofia, Edizioni ETS, Pisa, vol. 40, N 1, 2020, pp. 103-114, p. 113.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

qué, sino, de igual manera, el como. La espiritualidad va mas alla de los
modos y las esquematizaciones de la realidad, en tanto refugia su ser
en el ser de Dios, ahi donde se desprende de sus propiedades entita-
tivas, tal y como lo describe Amador Vega en su “Introduccién” a los
sermones eckhartianos: “Si el ser de Dios estd méas all4d de los modos,
también el hombre que desea esa conversion al ser debera separarse y
abandonar los modos o atributos personales, lo que pone de manifiesto

» 26

la estrecha relacion entre ética y metafisica de este pensamiento”.

Eckhart posee muchos matices. En momentos resulta complicado ase-
verar su predileccidén por la vida practica y activa por encima de la
intelectual y contemplativa, heredada de la escolastica de su época.
Sin embargo, hay pasajes dentro de sus sermones que ya nos muestran
cdémo no pretende negar ninguno de estos caminos ni hacer menos
trascendente uno sobre el otro. En su sermén “Marta y Maria” pre-
senta a dos hermanas fieles y creyentes en la espiritualidad cristiana,
cuyos modos de expresar y seguir su fe son muy distintos. Se muestra
la contemplacién como un camino para lograr vincularse con el ser
de Dios, idea reflejada en el anonadamiento de Maria al escuchar la
palabra de Cristo. Pero, siguiendo la lectura de Alois M. Haas respecto
de este tema, la unién con el lugar en donde Dios llega a ser, es ain mas
intensa en Marta y su completa inmersion en la actividad desinteresada
de las practicas cotidianas.

A pesar de su metafisica y mistica fuertemente relacionada con el
intelecto, Eckhart realiza una espiritualidad dominicana que coloca
la contemplacién en la mas intima relacion con la acciéon cristiana.
Su preferencia por Marta respecto de Maria muestra que la unidad
con Dios no significa escapismo alguno, sino un llegar a ser libre
para un actuar altruista.”

26. Amador Vega, “Introduccién” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 11-30, p. 20.
27. Alois Maria Haas, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida espiritual, Herder, Barcelona,
2002, p. 173.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Este vuelco sobre el mundo al que refiere Eckhart con la figura de Mar-
ta sucede después de atravesar la nada: perder todo sentido, vaciar todo
rasgo de ego y diferenciacién ontoldgica entre los seres que cohabitan
y coaccionan la realidad. Describe la libertad espiritual de la siguiente
manera: “Un espiritu libre es aquel que no es turbado por nada y no
esta vinculado a nada, que no ha unido lo mejor de si mismo a ningin
modo y en nada piensa en lo que es suyo”.” Su mistica reposa sobre
una humildad extrema, siempre volcada hacia la apertura del mundo,
en la que se sitia todos los dias. Al no ver en los seres objetos o ttiles,
sino pura posibilidad, el vinculo sostenido entre uno y otro ser no es
artificial, ya que no se establece por algo fuera de la singularidad de su
encuentro ni subyace un fin determinado.

Aplicaciones contempordneas: ecologia, cotidianidad y lo sagrado

Sobre este entendido, Eckhart hace de la vida cotidiana el lugar de tales
singularidades. Aqui, irremediablemente, se generan los vinculos que
atraviesan el ser. Al situar una vida practica desde el sin porqué, no hay
mediaciones con el sentido y la esquematizacion. Desde el abandono
y el desasimiento, la mistica eckhartiana se sitia nuevamente en el
mundo, y no en un paraiso suprasensible. Al hacerlo voltea la mirada
aun arbol y a una montafia, y ve en ellos nada mas que su ser arbol y
montafia, y no un recurso a utilizar. Por ello, hoy en dia no es descabe-
llado afirmar que en nuestro habitat se cifra nuestra espiritualidad: “La
naturalezas primigenia, no tocada ain por la mano transformadora del
hombre, es voz divina. La encina, el fresno, el roble, el arroyo, la gruta,
el valle, la cumbre se identifican con la epifania, son capaces de trans-
mitir la realidad celestial insondable”.”” La comprensién del mundo
como un plexo de interrelacionalidad, en el que cada ser manifiesta su

28. Eckhart de Hochheim, “Instrucciones espirituales I-1I” en Alain de Libera, Eckhart, Suso, Tauler..., pp.
152-158, p. 153.

29. Isidro Juan Palacios Tapias, “Cémo podra sobrevivir la mistica en la megal6polis moderna” en Agustin
Diaz de Mera Garcia Consuegra, Francisco Rafael de Pascual, Isidro Juan Palacios Tapias et al., La
mistica en el siglo Xx1, p. 50.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

talidad sin porqué, no es s6lo una abstraccidon metafisica; constituye el
fundamento para una critica radical a los paradigmas modernos y abre
horizontes de aplicacién concretos en ambitos como la ética ambiental.

Los seres que se muestran tal cual son y que, al hacerlo, no opacan al
resto son los que viven ya inmersos en ese movimiento dinamico de
pura posibilidad expresada desde la nada. Por ejemplo, el rio que se
desenvuelve existencialmente dia con dia desde su propio ser, desde su
devenir incesante, se ocupa de todo lo que es suyo. En su movimiento
interactia con el encino y la montana, pero lo hace desde la alteridad.
Necesita de ellos tanto como ellos de él. En su fluir no busca afirmarse
a si mismo negando aquello otro con lo que interactiia. Podriamos pro-
poner que es, incluso, al contrario. En su cotidianidad busca ser parte
de eso otro para él mismo llegar a ser. No hay montafia sin arboles ni
rios, ni rios sin arboles ni montana. No hay aqui una experiencia apro-
piadora ni subjetiva. Heidegger diria: “El abedul no va nunca mas alla
de aquello que para él es posible. El pueblo de las abejas habita en lo
que le es posible”.*” No resulta complicado comprender —al igual que
la espiritualidad de muchas culturas— que estos seres y la naturaleza
misma ya contienen de suyo un grado de divinidad.”

La mistica es, entonces, presentada aqui como un modo de ser que
encamina al ser humano a destruir la propia nocién de sujeto racional
para que coexista en el mundo con el que siempre ha estado y estara
implicado. Otra forma de expresarlo podria ser la siguiente: “Pensar
la mistica desde una alteridad vivida eny con el otro y en relacién con
un mundo que nos invita al didlogo, es una propuesta concreta frente a

30. Martin Heidegger, “Superacion a la metafisica” en Martin Heidegger, Conferencias y articulos, Serbal,
Barcelona, 2001, pp. 51-74, p. 71.

31. Este tema da por supuesto como funciona la relacién ambiental de un ecosistema; sin embargo,
es un asunto mucho mds complejo. Para no caer en una fantasia romdantica en la que la naturaleza es
lo bueno y perfecto por si mismo, valdria la pena comentar que los estudios de ecologia profunda
pueden ayudarnos a comprender este fendmeno: como cuidar y cohabitar un espacio junto con
otras especies, recalcando que el centro de las interrelaciones entre animales, plantas y minerales
es el ambiente mismo. Para una introduccion a estos temas, ver Luc Ferry, El nuevo orden ecoldgico,
Tusquets, Barcelona, 1994.

74



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

9 32

toda forma excluyente que rompa el didlogo por afirmar al individuo”.
La relacion que plantea con cualquier otro ser no pretende subyugar
ni degradar su valor; tampoco busca obtener beneficio alguno, sino,
simplemente, asirse de un refugio y —al igual que el rio, la montafia y
el bosque— una morada en donde su existencia encuentre al fin sere-
nidad. Y es que la naturaleza —siguiendo a Heidegger— es un claro en
el que puede aparecer todo lo real; es lo sagrado mismo.” La mistica,
entonces, encamina al ser del humano a la nada, al sin porqué y a la di-
vinidad, con el fin de remediar la manera en la que habita su existencia.

La naturaleza, pese a su nada efimera, es sobrenatural, porque como
ninguna otra cosa sabe expresar lo santo. El hombre que decreta el
asalto, la degradacion y destruccion de la naturaleza no es mistico,
no es sabio, no ve ni oye, tiene atrofiados sus sentidos, ofuscado su
intelecto. Ataca a lo divino en sus obras. Esa es su mortal enferme-
dad de la que se ha de curar.**

En la mistica eckhartiana hay una preocupacién genuina por el mundo,
en tanto es constituyente del propio ser, y no un mero util u objeto de
deseo. El ser de las cosas es independiente de las necesidades y aflic-
ciones humanas. Las ensefianzas de la mistica buscan expresarse no
s0lo como una nocién conceptual, sino que pretenden instituirse como
una practica habitual. Desde sus sermones Eckhart impacta la vida
cotidiana al desistir de una dualidad entre lo inmanente (Dios) y lo
accidental (criatura), y postula la unién de ambos contrarios desde la
accion inmediata. La relacion y el contacto de las criaturas con la divi-
nidad se puede llevar a cabo por todas y cada una de ellas siempre que
se abandonen a si mismas, es decir, que dejen de lado los significados y

32. Rosana Elena Navarro, Fredy Humberto Castafieda, José Ricardo Acero Montaiiez et al., “Mistica y
Alteridad. Una demanda para nuestro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espiritu,
Universidad de San Buenaventura, Bogot4, vol. LIX, N© 168, 2017, pp. 267-293, p. 270.

33. Martin Heidegger, “Como cuando en dia de fiesta” en Martin Heidegger, Aclaraciones a la poesia de
Holderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55-86, p. 66.

34. Isidro Juan Palacios Tapias, “Cémo podra sobrevivir...”, p. 51.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

las estructuras que aceptan sin cuestionar, puesto que suelen tomarlos
como hechos irrefutables de la realidad.

Sobre el tema de como por medio del cuidado a los seres que com-
parten la existencia con nosotros se rompe la dicotomia cielo-tierra,
trascendencia-inmanencia, y acaece un vinculo originante en el espa-
cio de maxima posibilidad que siempre esta dispuesto desde la nada,
Haas comenta que este vinculo y este espacio tienen lugar en la vida
que se nos presenta cotidianamente: “la preocupacioén por el mundo
es la pauta para medir la preocupacién por la salvacién. No hay dualis-
mo alguno entre Dios y mundo, naturaleza y gracia, piedad y amor al
proéjimo. La vida cotidiana es el sabbat eterno”.* Atendiendo al ser que,
junto a nosotros, habita la realidad, mas alla del ego, lo sujeto-objeto
y la racionalidad, el mundo de todos los dias se nos presenta por vez
primera tal y como es, en su verdadera realidad.

La mistica, en tanto pensar filos6fico, invita a guiarnos bajo este rubro.
Su camino hacia la pobreza absoluta, la pobreza de deseos, sentidos y
saberes, exhorta al individuo a desasirse de sus limites y expandir su ser
hacia un campo de indiferenciacion ontoldgica, en el que Eckhart puede
afirmar que no hay diferencia entre el ser de las moscas, los angeles
y Dios.** La importancia y las repercusiones de esto son desmedidas,
pues implica cambiar el modo en el que la realidad se experimenta
tanto de manera individual como social.

Tal comprensién del ser de las cosas es retomada por Nishitani en
su interpretacioén de los sermones eckhartianos. Explica la impor-
tancia y relevancia de la espiritualidad para lidiar con los excesos
de nuestra cultura: una verdadera comprensién de nuestra natu-
raleza, mas alla de la egocentricidad, crearia una nueva forma de

35. Alois Maria Haas, Maestro Eckhart..., p. 113.
36. Eckhart de Hochheim, “Los pobres de espiritu” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 75-81,

p-77.

76



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

existencia individual y social, y permitiria el avance de la cultura
humana y superaria los excesos de la modernidad. No hay, segtin
él, desprestigio alguno en guiar la vida desde un sentido espiritual,
al contrario de lo que nos hace creer la modernidad tecnicista. La
espiritualidad brotada de la mistica es ese modo de vida que experi-
menta la realidad tal y como es. Desde una espiritualidad tal, el ser
humano se sostiene sobre la interrelacionalidad de las cosas en el
mundo y practica una vida desde la no jerarquizacién ontologica. Si
recordamos el inicio de este articulo, asumiremos la mistica como
un camino religioso muy particular, de suma importancia para la
practica de la espiritualidad en nuestra cotidianidad.

Cabe afiadir que la nocién de sianyata (vacio) en Nishitani refuerza esta
vision: el vacio budista no es una negacion, sino un campo de interde-
pendencia en el que todas las cosas se co-pertenecen sin esencias fijas.
Esto se alinea con la indiferenciacion ontolégica eckhartiana: ambos
pensadores ven en la nada un principio de interrelacionalidad radical
que disuelve la egoidad y permite una ética no jerarquica. Asi, la re-
lectura de Eckhart desde Nishitani actualiza la mistica como antidoto
contra la cosificacion contemporanea.

El sentido de una vida absorta en la serenidad no esta desligado
de las cosas con las que interactda, sino que se involucra con ellas
con el fin de degradar ese sentido de diferencia e importancia que
éstas puedan tener. En el propio actuar de la vida cotidiana no hay
una busqueda de lo que se encuentra mas all4; no hay bisqueda en
absoluto, s6lo se vive la cercania con las cosas, en la inmediatez del
momento. En la mistica eckhartiana el mundo puede comprenderse
como un sistema complejo y renovado constantemente, en el que
acaece el todo. No sigue la 16gica de la maquinacién contemporanea,
segun la cual todas las cosas tienen un propoésito dispuesto para el
beneficio de otro. Aqui se trata de que lo propio de uno mismo es
también lo propio de lo otro y viceversa. El mundo y las cosas en



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

él emergen constantemente desde la nada en la que habitan y son
indiferenciadas. En este aparecer la mistica de Eckhart nos recuerda
que el ser de las cosas vive sin porqué, no requiere nada, se ha aban-
donado y desasido por completo de aquello que lo caracterizaba a
¢él y al mundo. En este punto el ser se libera de cualquier yugo y
vive solamente por vivir. En palabras de Eckhart: “La vida vive de
su propio fondo y brota de lo suyo; por eso vive sin porqué, porque
vive de si misma”.”” La existencia del ser de lo humano se dona al
mundo, asi como el mundo se dona a ella. En este plexo de coexis-
tencia se habita la nada. También se encuentra la morada (el mundo
sin porqué) que acoge a los seres en la interioridad de lo que cada
uno es en si mismo.

La mistica eckhartiana, entonces, encuentra un nuevo comienzo
para el ser humano... siempre que éste pueda actuar desinteresa-
damente en el lugar en el que cotidianamente esti con las cosas y
con los demas. La superacion propuesta con Eckhart es no s6lo de
la maquinacioén, sino también del nihil que atormenta la existencia.
No evade ni maquilla los terrores de la existencia; los reconoce
como aspectos inherentes al conjunto de la realidad en la que se
encuentran, y, a partir de ello, habla de 1a humildad y la mismidad.
El abandono y el desasimiento advienen una vez aceptadas la in-
certidumbre y la finitud del ser de lo humano, asi como la proximi-
dad con el ser del mundo. Los modos de ser sin modo que expuso
Eckhart, una vez superada la forma de la subjetividad dominadora
y realizado el abandono de ella, se viven una y mil veces desde lo
cotidiano. La libertad radical, la morada de la divinidad, el vivir
sin porqué, se tornan fundamentos éticos que deben ser resueltos
cabalmente en el dia a dia.

37. Maestro Eckhart, “Vivir sin porqué” en Eckhart de Hochheim, El fruto de la nada, pp. 47-50, p. 49.



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

Conclusion

Por medio de la relectura de la mistica y la espiritualidad eckhartiana
encontramos un modo de estar en la realidad que disuelve los limites
entre la interioridad de la subjetividad (como yo-ego) y la pluralidad
de seres del mundo, ya que deja de pensar como cosa separada todo
aquello con lo que interactuamos y nos rodea. Es decir, desde una
reapropiacion de las ensefianzas espirituales de la mistica negativa
(o teologfa apofatica)® y, particularmente, de las lecciones acerca del
desasimiento eckhartiano, nos encontramos ante una ética practica
cuya influencia radical se cierne sobre nuestra vida cotidiana, lugar en
el que abunda la indiferencia y la desmesura, pues recordemos que el
mundo contemporaneo, globalizado y capitalista, nos encierra en una
era de utilidad y dominio de todas las cosas.

Por medio de un didlogo hermenéutico entre mistica y filosofia, este
trabajo ha explorado la relevancia de esta relectura ante las problemé-
ticas actuales, como el vinculo de los seres humanos con las areas na-
turales, el cual pone al descubierto el desbalance con los ecosistemas,
debido al exceso y a la utilidad con que se asumen, pensandolos como
recursos antes que como espacios en los cuales se pone en juego la
existencia de multiples seres organicos, incluido el ser humano mismo.

El didlogo Eckhart-Heidegger-Nishitani se plantea aqui como un mar-
co interdisciplinario que busca difuminar los limites entre religion y
filosofia, para, desde el pensar, concebir el lugar en el que nuestras ac-
ciones cotidianas tienen un impacto en el modo de acaecer del mundo
en la actualidad. Al pensar nuestra realidad y las relaciones que nos

38. Esta tradicion sostiene que lo Absoluto trasciende toda categoria racional y lingiiistica, por lo que
s6lo puede ser abordado negando lo que no es (via negativa). Su propdsito es evitar la cosificacion de
lo inefable, despojando el lenguaje de representaciones que limitan la realidad a conceptos humanos.
Al negar aquello que lo Absoluto no es, se busca una apertura hacia el silencio y la vacuidad, en la que
larealidad puede manifestarse fuera de los marcos de la subjetividad y la voluntad de dominio. Si bien
sus raices se advierten en Plotino, formalmente encontramos la teologia apofatica con Pseudo-Dionisio
Areopagita.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

atraviesan como seres humanos, y sosteniéndonos desde un punto
de vista no antropocéntrico, encontramos que la espiritualidad puede
darnos una guia en torno a las practicas o éticas con las que nos man-
tenemos en contacto con todo lo otro. Desde el desasimiento, desde
una apelaciéon al rechazo de deseos egoistas que degradan el valor
inherente de todo cuanto no forma parte de la esfera subjetivo-egoica,
la ética se ve impulsada a reconocer nuevas visiones del mundo, en las
que el cuidado debe estar basado en una interrelacionalidad ontologica.

Si bien éstos son los atisbos para una ética del cuidado mucho més abar-
cadora —ya que la subjetividad es aqui considerada mas bien trans-
personal y situada en geografias y ambientes sociales concretos—, atiin
queda un largo camino por explorar. Por ejemplo, como esta ética del
desasimiento podria traducirse en practicas concretas en contextos de
crisis ecologica o en pedagogias alternativas. En definitiva, la relectura
de Eckhart que proponemos muestra que lo sagrado no habita en un més
alla trascendente, sino en la cotidianidad despojada de intencionalidad
instrumental. Al dialogar con Heidegger y Nishitani hemos visto como
el desasimiento promueve una ética del cuidado que resitua lo existente
al reconocer su valor inherente. Este enfoque no sdlo supera la logica
de la explotacidn, sino que ademas inaugura un camino para habitar el
mundo con serenidad y responsabilidad. Futuras investigaciones podrian
examinar aplicaciones de esta praxis en movimientos ecologistas. X

Fuentes documentales

Caputo, John David, The Mystical Element in Heidegger’s Thought,
Fordham University Press, Nueva York, 1986.
De Hochheim, Eckhart, El fruto de la nada, Siruela, Barcelona, 2008.
Traduccién de Amador Vega Esquerra.
Tratados y sermones, Las cuarenta, Buenos Aires, 2013. Tra-
duccioén de Ilse Masbach de Brugger.
De Libera, Alain, Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacién del hombre,



HABITAR LO INMANENTE: UNA ETICA DEL DESASIMIENTO DESDE ECKHART

José J. de Olafieta, Editor, Palma de Mallorca, 1999. Traduccién
de Manuel Serrat Crespo.

Diez, Fernando, “Mistica en nuestro tiempo. Una experiencia compa-
rada” en Diaz de Mera Garcia Consuegra, Agustin, De Pascual,
Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et al., La mistica en
el siglo XXI, Trotta, Madrid, 2002.

Ferry, Luc, El nuevo orden ecolégico, Tusquets, Barcelona, 1994. Tra-
ducciéon de Thomas Kauf.

Filippi, Silvana, “Gelassenheit: el desapego como forma de vida en la
mistica eckhartiana” en Enfoques, Universidad Adventista del Plata,
Libertador San Martin, Argentina, afio XXII, N© 2, 2010, pp. 63-78.

Haas, Alois Maria, Maestro Eckhart. Figura normativa para la vida es-
piritual, Herder, Barcelona, 2002. Traduccidén de Roberto Bernet.

Heidegger, Martin, “Como cuando en dia de fiesta” en Heidegger, Martin,
Aclaraciones a la poesia de Holderlin, Alianza, Madrid, 2014, pp. 55-86.
Traduccién de Helena Cortés y Arturo Leyte.

“La época de la imagen del mundo” en Heidegger, Martin,
Caminos de bosque, Alianza, Madrid, 2014, pp. 63-90. Traduccién
de Helena Cortés y Arturo Leyte.

“Superacion de la metafisica” en Heidegger, Martin, Confe-
rencias y articulos, Serbal, Barcelona, 2001, pp. 51-74. Traduccion
de Eustaquio Barjau.

Islas Asais, Héctor Raoul, “Misticismo y moralidad. El caso de meister
Eckhart” en Cabrera, Isabel y Silva, Carmen (Comps.), Umbrales
de la mistica, Instituto de Investigaciones Filosoficas/Universidad
Nacional Auténoma de México, México, 2000, pp. 63-72.

Maldonado, Rebeca, “La personalidad impersonal como camino de
superacion del nihilismo en Nishitani Keiji” en Teoria. Rivista di
filosofia, Edizioni ETS, Pisa, vol. 40, N 1, 2020, pp. 103-114.

McGinn, Bernard, The Mystical Thought of Meister Eckhart: The
Man from Whom God Hid Nothing, The Crossroad Publishing
Company, Nueva York, 2001.

Navarro, Rosana Elena, Castafieda, Fredy Humberto, Acero Montafiez,



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

José Ricardo et al., “Mistica y Alteridad. Una demanda para nues-
tro tiempo” en Franciscanum. Revista de las ciencias del espiritu,
Universidad de San Buenaventura, Bogota, vol. LIX, N 168, 2017,
pp- 267-293.

Nishitani, Keiji, La religién y la nada, Siruela, Madrid, 1999. Traduccién
de Raquel Bouso Garcia.

Palacios Tapias, Isidro Juan, “Cémo podra sobrevivir la mistica en la
megalopolis moderna” en Diaz de Mera Garcia Consuegra, Agus-
tin, De Pascual, Francisco Rafael, Palacios Tapias, Isidro Juan et
al., La mistica en el siglo XXI, Trotta, Madrid, 2002.

Schiirmann, Reiner, Meister Eckhart: Mystic and Philosopher, Indiana
University Press, Bloomington, Estados Unidos, 1978.

Sevilla Godinez, Héctor, “La profundidad de Dios. El nihilismo mistico
implicito en el pensamiento de Eckhart” en Veritas, Pontificio
Seminario Mayor San Rafael de Valparaiso, Valparaiso, Chile, N©
38, 2017, pp. 121-140.

Velasco, Juan Martin, El fenémeno mistico: estudio comparado, Trotta,
Madrid, 2006.

La experiencia mistica. Estudio multidisciplinar, Trotta, Ma-
drid, 2004.



Borges ante el Dios visible

Roberto Onell H.”

Recepcion: 18 de octubre de 2025
Aprobacién: 16 de diciembre de 2025

Resumen. Onell H., Roberto. Borges ante el Dios visible. En este articulo pro-
pongo una interpretacion del texto en prosa “Paradiso, XXXI, 108” de Jorge
Luis Borges, incluido en el libro de poemas El hacedor, publicado en 1960.
Tras la invocacion de la Comedia dantesca que titula el texto, examino el
procedimiento de la glosa, caracteristico del Borges maduro, y, sobre todo,
los alcances de la cuestion central de “Paradiso, XXXI, 108”, que es la pregun-
ta por el rostro recuperable de Dios. De la semantica del rostro de Dios, en
el articulo me muevo a la semantica de la manifestacion, dado el uso exclu-
sivo del vocablo “cara”, en lugar de “rostro”. Los conceptos “distancia”, de
Jean-Luc Marion, e “infinito”, de Emanuel Levinas, contribuyen a esclarecer
finalmente la pregunta por la manifestacion visible de Dios y su posible pér-
dida por la ceguera del ser humano.

Palabras clave: Borges, Dante, sagrado, rostro, Dios.

Abstract. Onell H., Roberto. Borges before the visible God. In this article I pro-
pose an interpretation of the prose text “Paradiso, XXXI, 108” by Jorge Luis
Borges, included in the book of poems El hacedor (The Maker), published in
1960. After invoking Dante’s Commedia, from which the text’s title is drawn, I
look at the procedure of the gloss, characteristic of Borges’s later works, and
especially at the scope of the central issue examined in “Paradiso, XXXI, 108,”

Este articulo es parte del proyecto “Lenguajes de la poiesis. Arte, religién y comunidad. Didlogos entre
la tradicién y la contemporaneidad”.

Doctor en Literatura por la Pontificia Universidad Catélica de Chile (PUC) y por la Universitit Leipzig.
Profesor de Literatura en la PUC. ronell@uc.cl



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

which is the question of the accessibility of the face of God. In the article I
shift from the semantics of the face of God to the semantics of manifestation,
given the exclusive use of the word “face” as opposed to “countenance.” The
concepts “distance,” taken from Jean-Luc Marion, and “infinite,” from Ema-
nuel Levinas, help to shed light on the question of God’s visible manifestation
and its possible loss due to human beings’ blindness.

Key words: Borges, Dante, sacred, resemblance, God.

Preambulo

El examen de la conjuncién de una prosa de Borges y un fragmen-
to de la Divina comedia puede resultar abrumador por la carga de
erudicién que requeriria en un tratamiento al menos competente, v,
en consecuencia, por el tiempo y espacio exigidos. Si los siete siglos
transcurridos desde el poema dantesco abruman con una bibliografia
que no cesa de crecer, las lecturas y relecturas borgeanas, en unas
cuantas décadas solamente, han seguido una dindmica muy parecida.
No sé si alguna vez hubo algo asi como una moda de leer y estudiar a
Borges; pero si sé, en cambio, que su obra siempre esta siendo leida
por alguien —con asombrosa perseverancia, diversas revistas acadé-
micas, y no sélo literarias, dan cuenta de ese interés, tanto como los
programas de lecturas escolares y universitarios, y las editoriales en
diversas lenguas— y que sigue viva, ademas, en un sinfin de escrituras
literarias posteriores a Borges.

El asunto
Para complicarnos mas el asunto, el centro de esta conjuncién borgea-

no-dantesca es una cuestién que puede agobiar tanto o mas, porque
toca uno de los ntcleos de lo humano: la pregunta por el rostro de Dios.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

Desde luego, hablamos en el paradigma monoteista occidental, particu-
larmente cristiano; pero se trata, como sabemos, de una inquietud que
viene de antiguo, como el mismo Borges recuerda al inicio del texto
abordado. Sea que trate del mayor de los dioses, o del Dios Unico, o del
Dios Uno y Trino, ¢tiene ese Dios un rostro? ¢Es visible ese rostro? Y, si
lo vemos, ¢no se desnaturaliza, por reduccionismo, la comprensién de
ese Dios? ¢Puede el ser humano hacerse acompaifiar, dejarse guiar, por
un Dios cuyo rostro no es visible? ¢Es sensato, es predicable, entregar
la vida a una divinidad que no da la cara? Estas son s6lo algunas de las
cuestiones implicadas en la pregunta por el rostro de Dios.

El texto de Borges lleva por titulo “Paradiso, XXXI, 108 y se incluye en
el libro El hacedor, de 1960. Al respecto, convienen dos acotaciones. La
primera es que este poemario constituye el regreso del Borges poeta,
habida cuenta de que su anterior libro de poemas, Cuaderno San Mar-
tin, data de 1929. En ese intervalo de tres décadas tuvo lugar la eclosion
y el despliegue del Borges ensayista y narrador, especialmente en la
década de 1940, en la que conocimos Ficciones (1940) y El Aleph (1949).”
Al retornar a la poesia, Borges generaliza la inclusion, por primera vez,
de prosas que bien pueden ser poemas en prosa y también una forma
muy abreviada de relato.’ Y considérese que él, en palabras de Ricardo
Piglia, es un autor que “domina el arte de la microscopia, ¢no?”,* por
escribir siempre textos breves. Autor, pues, no s6lo de brevedad y
precision, sino también de concentracion, con alcances que veremos
en el texto seleccionado para esta lectura.

1. Jorge Luis Borges, “El hacedor” en Jorge Luis Borges, Obra completa. Volumen 7, Sudamericana, Buenos
Aires, 2011, pp. 7-114.

2. Latrascendencia literaria de ambos libros de relatos y, enseguida, sus alcances epistemolégicos para
diversas disciplinas siguen verificindose en nuestros dias. La edicién conmemorativa de la Real
Academia Espafola, la antologia Borges esencial da muestra de ello al incluir ambos libros completos.
Jorge Luis Borges, Borges esencial, Real Academia Espafiola/Penguin Random House Grupo Editorial,
Barcelona, 2017.

3. Ver “Didlogo sobre un didlogo”, “Argumentum ornithologicum?”, “Parabola de Cervantes y de Quijote”,
“Ragnar6k” y “Borges y yo” en Jorge Luis Borges, “El hacedor”, pp. 16, 20, 42-43, 52 y 56-57.

4. Piglia hace esta descripcién en un ciclo de programas en la televisién argentina, consignado en las
fuentes documentales.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Segunda acotacion: Borges generaliza la opcion de titular textos con
la alusion o cita de referencia de otro texto, como acentuada intertex-
tualidad.’ Esta modalidad, en la inmediatez de la lectura, convierte
los versos o la prosa en una glosa o un comentario del texto referido.
“La cita, la glosa, la critica y el comentario hacen que el texto propio
se vuelva a medias ajeno y que el ajeno se vuelva un poco propio. Ese
cruce de caminos consigue que [las obras] carezcan, en general, de
contornos claros y distintos”,” para mayor complicacién de los lecto-
res. Debemos puntualizar que la suya es una poética de la lectura, pero
en sentido fuerte, esto es, que escribir consiste no en fundar sino en
revisitar lo ya escrito. Lo que el narrador de un relato o el hablante de
un poema tienen que decir no es mas que lo ya dicho por alguien mas;
y lo que hace a nuestra mirada es percibir algo preexistente. He aqui
la ficcién a la que somos empujados una vez aceptado el juego de leer
a este Borges.

Consentido el juego, entonces, quedamos en situaciéon de recorrer lo
ya planteado en un texto, por lo demas, siempre ilustre; véanse las
prestigiosas paginas elegidas por el narrador o por el hablante borgea-
no. La particularidad de esta opcion consistira, al habernos entregado
al ejercicio, en la comunion de ideas y de imagenes que resulta entre
Borges y cualquier otro: Homero, los evangelistas, Dante. Se trata, en
definitiva, de un fino equilibrio, un equilibrismo o, mas bien, de una
vacilacion o tension entre la cautela y la osadia del escritor. La cautela
codificada en el topico de la falsa modestia —“iCanta, oh musa!”, “Su-
plicoos, gran Felipe”®—; la osadia, de la enunciacién mesianica —“en
verdad os digo”—. Porque, en estos singulares ejercicios, el recorrido
por textos ajenos siempre tiene consecuencias nuevas, como en el

5

5. Ver “Inferno, 1, 32” y “Lucas, XIII” en ibidem, pp. 54-55 y 98-99. También ver “Mateo, XXV, 30, “Juan, I, 14”
y “Odisea, libro vigésimo tercero” en Jorge Luis Borges, “El otro, el mismo” en ibidem, pp. 141,162 y 160.

6. Roberto Onell, “Caminar, escribir, conjeturar (o la fe de Borges)” en Revista Universitaria, Pontifi-

cia Universidad Catoélica de Chile, Santiago de Chile, N2 178, 2024. https://revistauniversitaria.uc.cl/

investigacion/argumento/caminar-escribir-conjeturar-o-la-fe-de-borges/26177

Homero, Iliada, Sopena, Barcelona, 1975, p. 7.

Alonso de Ercilla, La Araucana, Penguin Random House Grupo Editorial, Santiago de Chile, 2018, p. 65.

o



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

motivo del tema y variaciones, como en una genuina parafrasis: queda
vinculado a una nueva circunstancia, a otro pulso humano.

Asi, la cuestion de lo sagrado, vale decir, el permanente cuestionamien-
to acerca de pasajes biblicos, la interrogacién por la plausibilidad de fi-
losofias occidentales y orientales, la conjetura del simbolismo probable
de determinados objetos del mundo o momentos del dia, se resuelve
en una disquisicidon de gran escala. Lo sagrado deviene, propiamente
hablando, un problema. Queda atras la época, vital y literaria de Bor-
ges, en la que lo sagrado era una certeza heredada y lexicalizada en
un discurrir que apuntaba en otras direcciones.’ Por eso, en la verdad
tejida en la ficcion se requiere la ayuda de otros: si alguien mas —un
pensador, un artista, un pueblo, una época— ha pensado el asunto y
lo ha plasmado mejor, arrimémonos a leer eso, dejémonos decir algo;
a ver si en nosotros, en nuestro presente, aquello resuena también.
El texto “Paradiso, XXXI, 108” muestra esa resonancia, pero no como
réplica, sino como sentido revitalizado.

Lectura

El verso referido como titulo de esta prosa es la segunda parte de una
pregunta que comienza en el verso anterior. El par reza: “Segnor mio
Iesu Cristo, Dio verace, / or fu si fatta la sembianza vostra?”. Jorge Gi-
meno, traductor de la obra, consigna: “Sefior mio Jesus, Dios verdadero,
/ ¢serd verdad que veo vuestro rostro?”.” A la par, José Maria Micd,
traductor de otra edicion, escribe: “Mi Sefor Jesucristo y Dios autén-
tico, / ¢es asi como fue vuestro semblante?”.” Seguin es audible, ambas
traducciones replican el metro endecasilabo de Dante: la de Gimeno,
con una notoria inarmonia al juntar dos silabas ténicas (quinta y sexta)
en el verso 107, que acaba por enfatizar elocutivamente nada menos que

9. Roberto Onell, “Caminar, escribir, conjeturar...”.
10. Dante Alighieri, Divina comedia: Paraiso, Penguin Random House Grupo Editorial, Barcelona, 2021, p. 327.
1. Dante Alighieri, Comedia, Acantilado, Barcelona, 2018, p. 792.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

la divinidad de “Jesus”; la de Mic6 lo estampa con una sonora termi-
nacion esdridjula en el mismo verso, que, por cierto, no esta en Dante.
Pero, en términos semanticos, podemos decir que no hay alteraciéon
sensible del contenido en los vocativos de esta parte.

El verso 108, el aludido por Borges, es vertido de maneras distintas. Gi-
meno explicita lanocién de verdad, el acto de ver y el rostro, que no es-
tan en la literalidad de Dante; en cambio, Mic6, mas literal, se permite
traducir “sembianza” por “semblante”, ahi donde cabian “semblanza”,
“apariencia” o “apariciéon”. Mas que discutir las opciones tomadas por
los traductores, quisiera solamente dibujar el campo semantico que
abren estas traducciones y que es condicién de posibilidad de aquello
fijado en castellano. Asi, es posible que en la semblanza esté implicado
el rostro por su proximidad con el semblante, todo lo cual es perceptible
en primer término, por supuesto, mediante la vista. Por eso cabe pensar
también en apariencia y en aparicién. Digamos, entonces, que ambos
traductores mantienen la fidelidad no sélo al sonido —al ritmo— del
verso italiano por excelencia, sino también al sentido del verso 108.

Contornear el campo seméantico abierto en espafiol por el verso dan-
tesco es relevante para nuestra lectura, porque nos permite dibujar, a
nuestra vez, una comprension de él; pero, ademas, por una razén que el
propio texto borgeano impone. Al titular su prosa, notemos que Borges
“cita” en italiano —escribe “Paradiso”— para, enseguida, “glosar” o
“comentar” en lengua espafola. Es decir, nos conviene fijar un cierto
campo semantico, asi sea provisionalmente, para darnos un punto de
apoyo al comenzar, porque Borges no lo fija” (no todavia, al menos).
¢Es este soslayo la omision de un trabajo innecesario —épor qué un
lector de Dante ignoraria el italiano?— o es el requerimiento por una
expectativa frustrada? El hecho es que el movimiento de una lengua a

12. Dos décadas después, en sus Nueve ensayos dantescos, el autor se referird a la tercera parte de la
Commedia simplemente como “Paraiso”, pero seguira citando y copiando versos en la lengua original,
sin ofrecer traduccién, y comentindolos en espanol.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

la otra es sutil pero notorio; y, como se sefiald, plantea como minimo
una comunidad de ideas y de imagenes que se ve ampliada —postulo—
como una comunidad de espiritu.

Veamos ahora qué ocurre en cada uno de los siete parrafos. Dada su
brevedad, los cito completos. Asi también se facilita la lectura; y cual-
quier otra referencia, si procede, sera atraida por la factura misma del
texto. El primer parrafo consigna: “Diodoro Siculo refiere la historia
de un dios despedazado y disperso. ¢Quién, al andar por el creptsculo
o al trazar una fecha de su pasado, no sinti6 alguna vez que se habia
perdido una cosa infinita?”.”

Notemos que la primera oracién tiene una derivacion en la segun-
da parte del parrafo, que resulta ser, a su vez, una pregunta extrema-
damente abierta, por lo transversal respecto a la condicién humana.
Aquello referido por Diodoro de Sicilia, ese otro ilustre que hablé pri-
mero que el narrador, fija un parametro muy alto para la interrogacion
siguiente: nada menos que el acaecer (“la historia”) de una divinidad
hecha pedazos y que fue dispersada. La doble referencia (el narrador
refiere lo que otro ya refirid) nos coloca ante el acontecer de una catas-
trofe ocurrida en el seno de lo sagrado (“de un dios”) y que, enseguida,
con la naturalidad del tono con el que se hace la pregunta, se expresa
como una conjetura de lo habitual. Como si se afirmara: “a todos nos ha
sucedido esto, a quién no le ha ocurrido”. El asunto en cuestion es el in-
finito anhelado, vivido, atesorado y luego irremediablemente perdido.

Hay mas. La pregunta, tan aparentemente abierta, esta amplificada en
su potencia ontoloégica no sélo por la mencidn del trabajo de Diodoro,
el laborioso bibliotec6logo, sino, sobre todo, por el verso de Paradiso.
En la labor bibliotecolégica del historiador griego vemos, por cierto,
un embrién del empefio enciclopedista moderno, pero también un

13. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, p. 44.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

ilustre antecedente del bibliotecario Borges. No me refiero al director
de la Biblioteca Nacional Argentina,” sino al visitante ciego que, en
diversos poemas y relatos, recorre las galerias, “pero intitilmente”.” Es
Borges quien se reconoce en este otro que, a su vez, también construye
intertextualmente, mediante un sinfin de citas, su Biblioteca histérica.
Se reconoce en otro que refiere la pérdida de un dios. Esto sugiere que
ha vivido esa experiencia. Es cuando la cita del titulo brilla reforzada
y reforzadora de nuestro asunto. Apuntémoslo: el narrador puede ha-
ber visto el rostro de Dios. Y continuemos: “Los hombres han perdido
una cara, una cara irrecuperable, y todos querrian ser aquel peregrino
(sofiado en el empireo, bajo la Rosa) que en Roma ve el sudario de la
Veroénica y murmura con fe: «Jesucristo, Dios mio, Dios verdadero éasi

3 16

era, pues, tu cara?»”.

En la solemnidad del vocablo genérico “hombres”, aparte de su sabor
a antigiiedad por el recuerdo de tanta literatura, el narrador explicita
como afirmacién lo que se asevera en la pregunta recién examinada. Lo
perdido es “una cara irrecuperable”. Estamos ante la problematica del
rostro, pero, antes de abordarla, hagamos pie en el sindnimo elegido:
“cara”, que denota no sélo “rostro”, sino también “lado”, “ladera”, “as-
pecto”. Tratindose de “un dios”, lo perdido puede ser, entonces, apenas
una de sus manifestaciones. Lo “irrecuperable” no seria ya el “dios”
mismo, sino una de sus caras; habria otras caras que conocer y atesorar
todavia. Pero esto es s6lo una conjetura que, de todos modos, coincide
con la totalidad y condicionalidad del deseo (“todos querrian ser”) de
encarnar a ese caminante que Dante figura en las puertas del Cielo.
He aqui una concentracion de referencias intertextuales. Observemos
algunos de sus alcances...

14. Ver el relato de Volodia Teitelboim, Los dos Borges, Sudamericana, Santiago de Chile, 1996, especial-
mente el fragmento “XXI. Artes de ciego, 139. Director inverosimil”, pp. 164-165.

15. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, pp. 58-59.

16. Ibidem, p. 44.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

Permitaseme la siguiente esquematizacion de las referencias: 1) to-
dos querrian ser 2) aquel peregrino 3) sofiado en el empireo 4) que en
Roma ve el sudario 5) de la Verodnica. Se delinea asi, a través de una
operacion referencial extendida, un camino de eventual recupera-
cion de la “cara irrecuperable”, un trazo escalonado del deseo de
reencontrar ese perdido infinito. Pero otras referencias estan sub-
sumidas aqui. La primera: “aquel peregrino” es un modo indirecto
de aludir a san Bernardo de Claraval; la segunda: “el sudario de la
Veronica” es una forma abreviada, concentrada, de nombrar el suda-
rio de Cristo que la Verodnica guardd; y la tercera: el mismo nombre
Veronica es conjuncion, es concentracion, de los semas “verdad”
e “imagen”.” Estamos ante un parrafo prefiado de significaciones,
palpitante de sentidos convocados y, hasta ahora, ordenados por el
bibliotecario laborioso.”

Y entonces ocurre, al final del parrafo, que el narrador entrega por fin
su propia traduccion de los versos 107 y 108 del Canto XXXI de Para-
diso. Llama la atencién que aparezcan traducidos ambos, pero que en
el titulo del texto Borges aluda unicamente al 108. Si es cierto que la
pregunta queda mas clara con el vocativo sagrado inicial —“Segnor

»

mio Iesu Cristo, Dio verace”, “Jesucristo, Dios mio, Dios verdadero”—,
nada se oponia a que el 107 fuera anotado en el titulo. Su omisién, sin
embargo, obra un conveniente desdén del vocativo, acaso consabido
ya, y una mejor intensificacion de la pregunta, que consolida el asunto
central de todo el escrito. Al plantearse “¢asi era, pues, tu cara?”, es
claro el desdén al endecasilabo, tanto como en el segmento vocativo.

17. Al respecto, Gimeno anota lo siguiente: “se menciona la Verdnica, el pafo con el que la piadosa mujer
asi llamada —Berenice habria sido su nombre, resignificado como vera-icona (‘imagen verdadera’):
Verénica— le habria enjugado el rostro a Cristo en la subida al Calvario; convertido en reliquia, en
tiempos de Dante se exponia en Roma”. Dante Alighieri, Divina comedia..., p. 464.

18. “El bibliotecario valiente”, deberiamos atrevernos a decir, segtin esa breve prosa escrita por Roberto
Bolafio, en sintonia con el tono epigramatico y lidico de Borges, pero sin nombrarlo. Roberto Bolafio,
A la intemperie. Colaboraciones periodisticas. Discursos y conferencias. Lecturas y relecturas, Debol-
sillo, Barcelona, 2024, pp. 134-136. Cabe agregar que, si en nuestra lectura se entrevera “El sastrecillo
valiente”, no seria casualidad: tanto el que ordena palabras y libros como el que corta y cose dan curso
a un tejido, a un texto.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

La pregunta queda asi comprimida en un heptasilabo que, junto con
permanecer en el campo semantico sefialado, ostenta algunos distin-
tivos de gran importancia.

Al romper la unidad endecasilaba y lanzarse a renglon seguido, es decir,
al prosificar llanamente el trozo, Borges traslada la enorme pregunta
desde el texto hasta la conversacion, o, mejor aun, desde el canto hasta
el habla. La inequivoca tonalidad oral del heptasilabo, hecha de vocablos
al uso, del “pues” coloquial y, sobre todo, de la preferencia de “cara” en
lugar de “rostro”, asientan la disquisicidon ontoldgica y teoldgica en la
dimension del intercambio verbal propio del coloquio, de la conversa-
cidn entre cercanos o intimos. La elegida solemnidad del inicio —con
Diodoro— se ha trocado de pronto en palabra llana que, como sabemos,
en la modulacidon de una pregunta pide informacién y compaiia. La
pregunta, proveniente del Medioevo dantesco, empieza a arraigar ahora,
por la sola via del trabajo ritmico, en la modernidad borgeana. Es como
podemos enfatizar una consecuencia del tono y del ritmo, nada mas.

Asentada ya la gran pregunta del texto, vayamos al tercer parrafo: “Una
cara de piedra hay en un camino y una inscripcion que dice: El verda-
dero Retrato de la Santa Cara del Dios de Jaén; si realmente supiéramos
coémo fue, seria nuestra la clave de las parabolas y sabriamos si el hijo
del carpintero fue también el Hijo de Dios”.” El inicio de este parrafo
se presenta como un caso real, veridico, de la disquisicién comenzada
con lamencién del historiador siculo. Como es sabido, la Catedral de la
Asuncién de Jaén, en Espana, conserva el llamado pafio de la Verdnica
aludido en el segundo parrafo del texto de Borges.” Aunque no haya

19. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, p. 44.

20. “A lo largo de los siglos, la tradiciéon popular ha considerado siempre al Santo Rostro como uno de los
pliegues del pafio con que la mujer Verénica enjugé la faz de Cristo en su camino hacia el Calvario.
Hasta nuestros dias no ha llegado constancia documental cierta y veridica que aclara [aclare] los
origenes de esta reliquia en Jaén. Diversos han sido los historiadores locales que recogieron y siste-
matizaron algunas tradiciones que circulaban sobre la llegada de este vestigio de la Pasiéon del Sefior
al Santo Reino”. “El Monumento. El Santo Rostro” en Catedral de Jaén, https://catedraldejaen.org/
santo-rostro Consultado 12/X/2025.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

evidencia para sustentar que el lienzo sea el que la tradicién popular
indica, los responsables del templo jienense advierten que “en el sem-
blante del Salvador que se custodia en [...] nuestra Catedral, los hom-
bres y mujeres de esta tierra, del Santo Reino, palpan, generacion tras
generacion, la cercania de la misericordia infinita de Dios”.” Aquella
“cosa infinita” y perdida, segun es frecuente que ocurra, esta aqui, en
Jaén, Dios misericordioso y cercano; justo lo que el narrador subraya
al recordar la inscripcién en la piedra del camino espafiol. En Jaén esta

eso que solemos extraviar de modo irrecuperable.

Noétese, asimismo, que la voz enunciativa contintia con la opcioén de
“cara” en vez de “rostro”, su eleccion léxica hasta ahora. Esto llama to-
davia mas la atenciéon cuando toda la informacién oficial de la Catedral
de Jaén, que acude a textos muy pretéritos, siempre habla de “rostro”.
Veremos si esta diferencia lexical tiene mayores consecuencias, pero
permitaseme recordar la reserva hecha al empezar esta lectura: “cara”
es “semblante” y también es “lado”, “aspecto”. Aludida ya la “Santa
Cara del Dios de Jaén”, quedamos expuestos a un posible otro Dios,
uno acaso de Jaén. El texto, sin embargo, no prosigue por esa ruta;
aunque deja el “Santo Rostro”, con esa enunciacion, algo desdibujado
en la medida en la que lo antecede de “Retrato”, que es otra manera
de representacion y, en nuestros términos, otra forma de diferimiento.
Borges es insistente en apuntar aqui no a la cara, sino a una represen-
tacion de ella, de la “Santa Cara”.

A continuacién del punto y coma, la segunda parte del parrafo encami-
na todo el texto a su corolario por la via del razonamiento conjetural.
Esa especie de conclusidén no serd mas que una lamentacidén por no
saber cuil es la verdadera cara de “Jesucristo, [del] Dios mio, [del]
Dios verdadero”. Porque, de conocerse esa cara, comprenderiamos
“las parabolas” y verificariamos, en definitiva, la divinidad de Cristo. Es

21. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

curioso que el narrador anteponga la comprension de las parabolas a
la divinidad de Cristo, dada la centralidad de esta tltima cuestion para
el cristianismo. Pero todo se volveria comprensible, todo se ilumina-
ria al conocer esa cara: los relatos de ficcidon que Jests contaba a sus
discipulos y al pueblo como modos de comprension verbal del Reino,
como mediaciones por la palabra,” y por fin la realidad y realeza de su
Persona. Todo. Es la expectativa de lo que viviriamos si tan s6lo esa
cara, o el retrato de esa cara, nos fuera accesible.

El cuarto parrafo prosigue: “Pablo la vio como una luz que lo derribo;
Juan, como el sol cuando resplandece en su fuerza; Teresa de Jesus,
muchas veces, bafiada en luz tranquila, y no pudo jamas precisar el
color de los 0jos”.” De nuevo, el narrador recurre a figuras de la tra-
dicion histoérica, ahora cristianas. Si para Pablo, que podemos tener
como Pablo de Tarso, Saulo, esa cara fue “una luz que lo derrib6”; si
para Juan, el evangelista, el “discipulo amado”,* fue una luz semejan-
te al resplandor solar; y si para Teresa también fue una luz, esta vez
“tranquila”, que le impidié, no obstante, distinguir “el color de los
0jos”, entonces debemos concluir que esa cara es la Luz misma, aquélla
que nadie puede mirar sin sucumbir; aquélla que, al hacer visibles las
cosas del mundo y del espiritu, es ella misma inaprehensible. Son tres
cristianos que resumen una parte importante de las primeras culturas
tocadas, trastocadas, por esa cara: la hebrea, la grecolatina y la hispa-
nica. Son tres santos que, en cuanto tales, asi conocieron esa cara; esto
es, hicieron experiencia de ella.

Sigue el parrafo quinto: “Perdimos esos rasgos, como puede perder-
se un numero magico, hecho de cifras habituales; como se pierde para

22. Thomas Keating, El reino de Dios es como... Reflexiones sobre las pardbolas y los dichos de Jestis, Desclée
de Brouwer, Bilbao, 1999; Joseph Ratzinger, Jestis de Nazaret. Desde el Bautismo a la Transfiguracion,
Planeta, Santiago de Chile, 2009.

23. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, p. 44.

24. Jn 21, 20. Asi aparece en La Biblia de nuestro pueblo. Biblia del peregrino América Latina (Pastoral Bible
Foundation/Mensajero, Macao, 2010). En cambio, la Biblia de Jerusalén (Desclée de Brouwer, Bilbao,
2009) anota: “el discipulo a quien Jestis amaba”.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

siempre una imagen en el calidoscopio. Podemos verlos e ignorarlos.
El perfil de un judio en el subterraneo es tal vez el de Cristo; las
manos que nos dan unas monedas en una ventanilla tal vez repiten
las que unos soldados, un dia, clavaron en la cruz”.” Esa cara, la Luz
misma, que fue pura entrega, puro derramarse y extenderse, y, asi-
mismo, inasible, fue una experiencia que pervive en nosotros. Pero
pervive, paraddjicamente, como desaparicion, como ausencia, como
un vacio irremediable. Las ejemplificaciones en esta ocasiéon son
casi banales: extraviar “un nimero magico”, “una imagen en el cali-
doscopio”, cualquier cosa del diario vivir. Cosas o actos tan triviales
como trivial resulta, en el dia a dia, el ver y el ignorar subsiguiente
a ése que hasta podria ser Cristo, a lo que, incluso, pudieran ser las
manos que lo mataron. Aquella “cosa infinita” —recalquemos— se
verifica entre los objetos y las presencias de cada dia. El narrador
no habla, no ha hablado, de raptos extaticos, de atronadoras reve-
laciones, que €l haya vivido; sélo las de Pablo, de Juan y de Teresa,
con las que la suya y las nuestras guardan semejanza y forman una
comunidad de experiencias.

El sexto parrafo es mas breve, asi como el tono es todavia mas conje-
tural: “Tal vez un rasgo de la cara crucificada acecha en cada espejo;
tal vez la cara se murid, se borré, para que Dios sea todos”.” El texto
se inclina a su final, pero también declina, estid apagiandose. Veamos
cdémo la presencia y la reiteracion del adverbio “tal vez” atendan las
afirmaciones que, enfaticas y conclusivas, plenamente concordantes
con todo lo expuesto, permanecen, digamos, como certezas a media
luz. Certezas, quiza, de la Luz misma, pero como la recordaria la pe-
numbra, o como el vislumbre la trae de vuelta y la esfuma. Pensemos
que, de hecho, todos los ejemplos ofrecidos, los casos presentados a
la consideracién, pueden ser eso: vislumbres. No relampagos, sino pe-
quefios fogonazos de la Luz. {Y qué tenemos al cabo?: que “un rasgo de

25. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, p. 45.
26. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

la cara crucificada acecha en cada espejo”” y que “la cara se murid, se
borré, para que Dios sea todos”.”® Dos asertos fuertes, genuinas pistas
recogidas y aprovechadas en este camino, y, sin embargo, atenuados,
morigerados, asordinados. Es la marca del Borges de esta época, del
poeta de los afios sesenta. Seguro en su decir, pero mas seguro en el
decir de una conjetura. La voz que estamos escuchando no ha hecho,
en realidad, otra cosa sino arrojar hipotesis a la mesa, presentar casos
de estudio quiz4 en la forma de fichas esquematicas, ejemplos apenas
rotulados que, por supuesto, se corresponden los unos con los otros
y componen un espacio de significacién relevante que, ademas, se ex-
pande en nuestra imaginaciéon por la via de la memoria hecha por
nosotros de esas experiencias, de esos relatos e ideas. Y una de estas
hipétesis, uno de estos tal vez, es que la cara perdida tiene potencial
de ofrecer un rasgo nada menos que en la nuestra cuando nos miramos
en el espejo: cada uno de nosotros puede ser —o en cada uno puede
estar— ya no sélo Cristo, sino el Crucificado mismo, porque de El en
verdad se trata todo. Esta certeza a media luz aproxima el asunto a algo
mas gravitante; ya lo veremos.

El narrador abrocha de esta manera el titulo del texto, por un lado, con
sus propias palabras; y, por el otro, con una segunda hipotesis, mas
vehemente, acaso conclusiva. No obstante, esta segunda hip6tesis no
es rigurosamente propia; es, mas bien, la transcripcion casi textual de
una de las ensefianzas de, justamente, Pablo al dirigirse a los cristianos
de Corinto. Dice el apdstol: “Cuando el universo le quede sometido [a
Dios], también el Hijo se sometera al que le sometid todo, y asi Dios
sera todo para todos”.”” El “tal vez la cara se muri0, se borrd, para que
Dios sea todos” es, en efecto, distinto del “dios despedazado y disper-
so” que refiere Diodoro. Ac4, en cambio, el narrador habla de una cara
que habria muerto y que se habria borrado, como condicién “para que”

27. Idem.
28. Idem.
29. 1Cor 15, 28. En la Biblia de Jerusalén el versiculo termina asi: “para que Dios sea todo en todos”.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

ocurra eso otro que coincide con el final del versiculo paulino. Aunque
lalinea de Borges mantenga cercania con el politeismo y hasta con un
panteismo, la reciente mencion del Crucificado retiene el texto en el
monoteismo cristiano.

Pero también debemos percibir en el verbo “borrar” toda la fuerza
que despliega. Una “cara borrada” es —valga la paradoja— una imagen
decidora. Primero, porque afirma la existencia de una cara cuya pre-
sencia dejo ser visible; es el caso del Hijo de Dios. Segundo, porque, si
“se borrd”, entonces cabe la posibilidad de que haya sido borrada tanto
como de que se borrara a si misma; y es también el caso del Hijo de
Dios, quien fue asesinado a la vez que El fue, voluntariamente, quien
entregd la vida. Tercero, porque el verbo en cuestion es predicable de
diversos tipos de registro, como el de una cara en un pafio y como el
de un texto; otra vez el caso del Hijo de Dios, de cuyo rostro podemos
afirmar que se convirtié en una ausencia, en un recuerdo, en un vis-
lumbre, tanto como en una nostalgia. Una cara muerta y borrada que,
justamente por quedar al borde de lo ilegible, permanece como acicate
constante del deseo de reencuentro y, asi, como condicioén intertextual.
El texto termina: “Quién sabe si esta noche no la veremos en los labe-

9 30

rintos del suefio y no lo sabremos manana”.

De las atenuaciones del “tal vez” pasamos ahora al “quién sabe”, que
es, como deberiamos recordar, el origen etimologico del “quiza” y, por
tanto, otra modulacién de conjetura, otra morigeracién de certezas.
Otra expresion de cautela cognoscitiva, otro andar a tientas por la
verdad. La voz enunciativa postula aqui, como cierre de todo el texto,
que “esta noche” podriamos ver esa cara cuando estemos sofiando y
podriamos, asimismo, olvidar el hecho al despertar, no saberlo mas.
El recurso de la vida onirica parecia faltar, toda vez que en las breves
lineas de esta prosa el narrador ha condensado las demas dimensiones,

30. Jorge Luis Borges, “El hacedor”, p. 45.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

o caras, de la vida humana. Y en cuanto a lo onirico, convengamos en
que, senalado asi, “en los laberintos del suefio”, con la tonalidad acaso
sapiencial de la voz, cautelosa, cuidadosa, el texto se aproxima menos
al surrealismo que a los numerosos episodios biblicos que dan cuenta
del suefio como otra cara de la existencia.

Una acotacion mas se impone, llegados al final de esta especie de
tema y variaciones: la ubicacién del climax de esta prosa. Observe-
mos que la disposicién a morigerar la vehemencia de las hipdtesis
propuestas tiene lugar recién en el parrafo sexto, el pendltimo. En
el séptimo vy final, la afirmacién condicional, mas alla de agregar la
consideracion del “suefo”, no ofrece la fuerza ontolégica de lo que
se propuso justo antes. Es decir, el climax de esta prosa esta antes
del final, y el asordinado cierre del texto es una manera de atenuar,
retéricamente, una posible impulsividad o una seguridad discursiva
inadecuada por impropia. Una seguridad que seria, digamos, méas
paulina que borgeana. Si obviamos, imaginariamente, el séptimo pa-
rrafo —el méas breve, por lo demas—, el texto terminaria todavia en
una nota medio-alta, en todo caso, mas cerca de Pablo, el converso,
que del meditativo Borges en sus sesenta.

Es de subrayar, entonces, esta opcién de escritura —que se convierte
en rasgo compositivo del Borges maduro— en la medida en la que
impacta al contenido o tema de la obra. La unidad experiencial de
forma y fondo se modifica, ciertamente, al trabajar con especial
énfasis en una o en otra direcciéon. Y la alteracién que estamos re-
gistrando puntualmente aqui es, a diferencia del poeta joven que
suele cerrar el poema con versos rotundos, la de situar el centro
semantico del texto antes de su final. Lo siguiente a ese centro es,
como hemos visto acd, un decrescendo que se aviene mejor con la
disposicion animica conjetural. En esta especifica disposicion del
animo puede distinguirse a quien busca sin casi afirmar, a quien
afirma buscando, a quien cita y comenta aventurando, a quien se



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

lee a si mismo mediante el rodeo constante por la alteridad, por una
diversidad de textos y de voces encapsuladas en éstos.”

Escritura de una pregunta

Afirmamos que lo sagrado, en esta etapa del trabajo creativo de Bor-
ges, es propiamente un problema, lejos ya de aquella juventud cuya
escritura se deslizaba sobre los semas heredados de la cultura de
pertenencia. “Paradiso, XXXI, 108” es una pagina que pone de ma-
nifiesto una especifica preocupacioén en el marco del problema de
lo sagrado y que, de acuerdo con esta lectura, se expresa como la
pregunta por el rostro de Dios. Asi, después de haber espigado algunas
interrogantes posibles de modular en la semantica de esa pregunta, y
después, asimismo, de haber recorrido el texto, cabe precisarla en los
propios términos borgeanos: ¢es recuperable la cara de Cristo Jesus?
Recordemos que, si bien el comienzo de la disquisicién era en torno
a una “cosa infinita”, a poco andar se trat6 de la cara de Dios, y mas
puntualmente, la cara de Jesucristo, incluida la alusién a las manos y
alos clavos de la crucifixion.

¢Es recuperable esa cara? El mismo texto responde, por cierto. Y la
respuesta es, a lo largo de los siete parrafos, un “cuentan que...”, un
“sucede que...”, un “tal vez”, un “si” de muy baja intensidad. El tex-
to es propiamente una modalizacién® de lo que afirma con creciente
pero moderada fuerza enunciativa. Fijada la iniciativa en el verso de

31. Terminada esta primera fase de la lectura, es pertinente recordar que el cuento “La escritura del dios”,
incluido en El Aleph (1949), aborda una cuestién muy similar a “Paradiso, XXXI, 108”. La problemética
de la palabra sagrada e indescifrable, del rostro divino que se ha visto y que se oculta, tiene ahi la forma
de una intriga propiamente narrativa, ambientada ademas en los afios de la conquista de México. Como
curiosidad editorial, anotemos finalmente que, en la edicién conmemorativa de la Real Academia
Espafiola, Borges esencial, el titulo de ese relato aparece escrito como “La escritura del Dios”, asi, con
inicial en mayuscula en la tltima palabra.

32. De acuerdo con la definicion del “Diccionario de términos clave de ELE” en Centro Virtual Cervantes,
https://cve.cervantes.es/ensenanza/biblioteca_ele/diccio_ele/diccionario/modalizacion.htm Consul-
tado 13/X/2025.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Paradiso, el cuerpo de toda esta prosa es una pequefia coleccién de
referencias en torno a la pregunta, junto con una meditacién y una
postulacién propias, aunque en muy cercana compaiia de fuentes rele-
vantes del cristianismo. Porque la pregunta, a partir de la cita de Dante,
es por la cara de Cristo. Pero notemos que los enunciados alternan la
tercera persona del singular y del plural con la primera persona del
plural; la voz que enuncia, por propia iniciativa, nunca dice “yo”. Puede
tratarse del plural mayestatico, consonante con la enunciacién de aire
sapiencial de todo el texto, en el que no tendria cabida, por ejemplo, la
impertinencia lirica de un “yo”.

No obstante, aunque no aparezca como rigurosa iniciativa propia de
la voz que enuncia, al interior de la cita de Paradiso esta el inico mo-
mento en el que se discurre desde un “yo”; y se encuentra en el verso
107, no en el aludido en el titulo. De entre los vocativos sagrados de
dicho verso se presenta el elemento posesivo: ya sea “mio” (Gimeno y
Borges), ya sea “mi” (Micd). Lo notable, desde este dngulo, es que una
Unica vez aparece un “yo” en todo el texto: al traducirse el verso de
Dante. Tal parece, dado que la voz borgeana cede la iniciativa a la voz
dantesca, que es otro quien mejor puede proferir el “yo” propio. En-
tonces, el “yo” del texto hace la cita y ambos, de hecho, se encuentran
en esa cita: la voz enunciativa si expresa “yo”, pero a dio. Debemos
reemplazar la hipotesis del plural mayestatico, por lo tanto, a condi-
cidn de unificar comprensivamente, en nuestra lectura, la presencia
de los plurales y de esta singularidad del “yo”. Para ello hemos de
reconsiderar aqui la actividad de la cita en el marco de la ya t6pica
erudicion borgeana. No hay lector ni comentarista de Borges que sos-
laye el asunto, indagada la particularidad del modo borgeano de citar
o, en fin, de comentar, glosar, parafrasear. Nos lo advierte Piglia: en
Borges la erudicién funciona como sintaxis; no es acopio de conteni-
dos, sino forma de vincularlos, enlace de voces y de asuntos diversos.
La dinamica erudita es factor de cohesion textual. Pero donde el “yo”
queda a la zaga, porque “la obra borgeana se juega en esa relacion en



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

la que el escritor llega siempre después, en segundo término, para leer,
0 comentar, o traducir, o introducir una obra o un escritor que aparecen
como primeros, como originales. Es uno de los axiomas basicos en los
que descansa la politica borgeana: original siempre es el otro”,® viene
arecordarnos Alan Pauls al hilo de lo que denominamos poética de la

lectura: escribir es revisitar lo ya escrito.

Puede aventurarse que Borges, en este modo de trabajar, se convierte
en una voz en situacion similar a la que él detecta en Dante. En el

primero de sus Nueve ensayos dantescos, “El noble castillo del canto

IV”, aquél indaga en las razones “que hacen espantoso al castillo”.**

Despejadas las de orden técnico,

[...] falta determinar las razones intimas [...]. En este lugar de la
Comedia, Homero, Horacio, Ovidio y Lucano son proyecciones o
figuraciones de Dante, que se sabia no inferior a esos grandes, en
acto o en potencia. Son tipos de lo que ya era Dante para si mismo y
previsiblemente seria para los otros: un famoso poeta. Son grandes
sombras veneradas que reciben a Dante en su conclave [Borges cita
en italiano los versos 101 y 102]. Son formas del incipiente suefio de
Dante, apenas desligadas del sofiador. Hablan interminablemente
de letras (équé otra cosa pueden hacer?).”

Este pasaje ofrece un motivo plausible de la eleccion de esos auto-
res por Dante. Pero la misma plausibilidad podemos postular para la
eleccion que, por su parte, hace Borges de los referentes en “Paradiso,
XXXI, 108”. Lo que Borges supone de Dante es posible suponerlo de
él también. Motivos de proyeccion fantasiosa, de deseosa reescritura.

“Paradiso, XXXI, 108” es, en fin, evidencia de esta poética. Y en lo
tocante a la pregunta que da vida semantica al texto, asi como en

33. Alan Pauls, El factor Borges, Anagrama, Barcelona, 2004, pp. 105-106. Las cursivas se encuentran en el
original.

34. Jorge Luis Borges, “Nueve ensayos dantescos” en Jorge Luis Borges, Obra completa. Volumen 11,
Sudamericana, Buenos Aires, 2011, p. 96.

35. Ibidem, pp. 96-97.

101



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

lo concerniente a la convocatoria de otros, a la pequefia coleccién de
testimonios convergentes con esta semantica, podemos postular que
Borges esta, imaginariamente, en la ficcién desplegada de “Paradiso,
XXXI, 108”, situado junto a un grupo que comparte la inquietud o el
deseo de recuperar esa “cosa infinita” que es la cara de Cristo. La voz
enunciativa se hace acompanar de otras voces, acaso dispersadas a lo
largo de siglos y de sitios, pero coincidentes en ese movimiento del es-
piritu: ées recuperable esa cara, la cara de Cristo? De la mano de Pauls,
cualquiera de los otros convocados aqui —Dante, Diodoro, Bernardo, la
Veronica, la comunidad de Jaén, Pablo, Juan, Teresa y hasta cualquiera
de nosotros— es mas original que Borges y ninguno, en suma, lo es del
todo. Pero la disquisicion de fondo no es ésa, sino coémo se formula,
como se modaliza la pregunta.

La pregunta por la cara de Dios

El preguntarnos por la cara de Dios supone preguntar por lo que es,
a todas luces, si no lo original, lo originario del texto borgeano. En la
inmediatez del detonador referido, original es sé6lo la cara de Cristo.
La cara estampada en “el sudario” cuyo devenir se puebla de referen-
cias orales y escritas, de testimonios que vienen a nutrir el universo
intertextual amplio en el que la voz borgeana se desplaza. Es esa cara lo
propiamente originario. Pero sucede que esa cara es lo preguntado: una
ausencia. Esa cara es lo requerido: un recuerdo, un deseo. Vale decir, lo
propiamente originario de “Paradiso, XXXI, 108”, su detonante mismo,
es un fenémeno ya acontecido. Fendmeno: una manifestacion. De ahi
que la insistencia borgeana en el vocablo “cara” en lugar de “rostro”,
sin concesion alguna a la sinonimia, a la variedad lexical, resulte tan
consistente para afirmar la semiosis del texto y, en ese afan, para afir-
marse de vuelta en su semantica.

La pregunta por esta cara de Dios, que es la interrogante por la divi-
nidad de Jesus, es el cuestionamiento por la manifestacidon del Dios



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

como Hijo. A esta luz los testimonios convocados reaparecen, en esta
segunda instancia de la lectura, como las voces dispersadas de una
misma comunidad de creencia. Personas que atestiguan la Luz, pero
en vislumbres, y que atestiguan los rasgos de esa cara, pero en su au-
sencia. Es el pueblo disperso, aunque aunado en una fe, en una creen-
cia que consiste, aqui, en la radicalidad de una espera: expectativa y
esperanza de reencontrarse con el Hijo que nos muestra al Padre. Es
la comunidad paradojicamente sostenida por un Dios que se retira,
que decreta su propia presencia inaparente. En palabras de Jean-Luc
Marion, afirmamos constatar la distancia en la cual el Dios, al diferirse
ahora como Padre, reinstaura su filiaciéon y permanece como el Hijo.
Por eso Borges, en esta misma sintonia, no puede atender sino a la cara
del Hijo. La voz enunciativa de “Paradiso, XXXI, 108” parece saber que
nadie va al Padre si no es por el Hijo, y que, en consecuencia, quien ve
al Hijo ve también al Padre.*

De la mano de Dioniso Areopagita, e inmerso en instructivas distin-
ciones acerca de la relacidon entre un ser humano requirente y un Dios
Requerido, Marion aborda de lleno el fendmeno de la distancia. “Lo
propio de Cristo, en efecto, en cuanto Dios encarnado, consiste en la ac-
cion tedrquica” que él despliega ante los ojos de los hombres. En esta
accion, y por tanto en la hipdstasis que ella implica, se conjugan radi-
calmente el Requerido y el requirente, la inmediatez y 1a mediacién”.**
Son términos que, por momentos, parecen explicativos del texto de
Borges; pero Marion no intenta sino explicar —o, al menos, trazar en
sus lineas més distintivas— los modos de relacionarse del hombre con
un Dios que, en la mas estricta logica del don, se le ha donado en su

Hijo. Asi, en la experiencia del abajamiento de Dios,* el vinculo queda

36. Mt 1, 27.

37. Nota del editor: “Tedarquico” (thearhikés) remite a lo divino. Sus raices son “divino” y “principio
deificante”.

38. Jean-Luc Marion, El idolo y la distancia, Sigueme, Salamanca, 1999, p. 166.

39. Nota del editor: en teologia “abajamiento de Dios” remite al acto por el cual Dios se humilla, desciende
y se hace pequefio para estar cerca de la humanidad a través de la encarnacion de Jests.

103



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

determinado por la filiacién y por la distancia, y, en el fondo, por la
distancia como condicién de lo filial. El reconocimiento del hombre como
hijo s6lo puede acontecer en la medida de la distancia abierta entre
él y Dios. Asi, el deseo borgeano de recuperar la cara de Jesucristo es,
en el fondo, el deseo de recobrar al Dios visible, pero en la visibilidad
que él y s6lo €l ha ofrecido, de hecho, al ser humano.

Con alcances que pueden verificarse también en la vida social, en otro
régimen de otredades, Marion se expresa en términos mas conclusi-
vos: “Asi pues, la distancia, en cuanto di-stancia [sic], pone de relieve
que s6lo la dualidad permite el reconocimiento, y que la comunidn se
desarrolla junto con la separacién en la que se cruzan las miradas [...].
S6lo se mantiene conmigo aquel que se mantiene ante mi”,* explica
el autor hacia el final del tratado en el que, con sostenida paciencia,
ha atendido también a otros dos moduladores de la misma pregunta:
Nietzsche y Holderlin, quienes, junto con Dionisio, pueden ser lla-
mados profetas de la distancia. Y dado que la distancia, segin nos es
dado observar, guarda con el espacio una relacién analoga a la relacion
de la espera con el tiempo, las paribolas, aparentemente disonantes
respecto de la semantica del rostro, cobran toda su significacion. Las
paradbolas son, pues, otra cara de la manifestacién de Cristo: son el
magisterio verbal del Dios. Si fuera “nuestra [esa] clave”, podriamos
morar en la espera, habitar la distancia (Marion), ejercer la prudencia
al modo que es aconsejable, precisamente, en una de las pardbolas: el
relato de las diez jovenes.”

Pero el texto de Borges, en la problematica de la distancia, nos lleva a
abordar la posibilidad, en ella, de la visualizacién recobrada del rostro
de Dios. De ahi que la reflexién de Emanuel Levinas pueda ayudar-
nos justo aqui. Su meditacion acerca del rostro y de lo que podemos
llamar su vehemencia onto-teoldgica se inscribe en el régimen de la

40. Ibidem, p.195.
41. Mt 25, 1-13. La Biblia de Jerusalén consigna “virgenes” en vez de “jovenes”.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

distancia y de la espera. “El hecho de que el rostro sostenga gracias
al discurso una relacién conmigo no lo coloca dentro de Mismo. En
la relacién, permanece ab-soluto [sic]”.* El vinculo no disuelve, no
subsume al Otro en la mismidad. Mas atn: “la estructura formal del
lenguaje anuncia la inviolabilidad ética del Otro y, sin tufo alguno de
‘numinosidad’, ‘su’ santidad”,” porque el lenguaje es precisamente una
relacion, y no una fusion en mismidad alguna. La alteridad persiste
como tal, incluso en la forma de la interlocucidn, en el lenguaje. O, mas
bien, la inter-locucion es posible justamente porque hay una distancia
en la cual desplegar una mediacion verbal, un decir mediador.

Como parte del examen de la distancia, Levinas profundiza en el fen6-
meno de lo separado, incluso, en términos de infinito. “La presencia de
un ser que no entra en la esfera de Mismo —presencia que desborda
esta esfera—, fija su ‘estatuto’ de infinito”** y de tal modo lo fija, que esa
“cosa infinita” (Borges), incluso al extraviarse, permanece como huella
en un sentir experimentable, perceptible, cierto. “La idea de infinito,
lo infinitamente mas contenido en lo menos, se produce en concreto
bajo las especies de una relacidon con el rostro. Y tinicamente la idea
de infinito mantiene la exterioridad de Otro respecto de Mismo, pese
a esta relacion”.* Seré asimismo la experiencia del misterio, del otro
como realidad inagotable a la observacion y a la interaccion, y de cuya
particularidad tenemos noticia por su rostro. Ahora bien, Levinas nos
alerta en especial acerca del rostro del Otro. “La ‘vision’ del rostro
no se separa de esta oferta [de contenidos] que es el lenguaje. Ver el
rostro es hablar del mundo. La trascendencia no es una éptica, sino el
primer gesto ético”.** El mundo de Levinas es, ciertamente, la realidad
desplegada en el lenguaje y es también el espacio de todas las interac-

42. Emmanuel Levinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Sigueme, Salamanca, 2012, p. 217.
43. Ibidem, p. 216.

44. Ibidem, p. 217.

45. Idem.

46. Ibidem, p.194.

105



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

ciones: lo real nominado, lo real vuelto lenguaje, lo real humanizado y
redirigido, por la via de la bondad, al Otro absoluto.

En linea con esto, la voz enunciativa de Borges, al declarar de modo
paulino “hasta que Dios sea todos”, expresa la intuiciéon de que Dios
sea lo Real por excelencia. Asi, junto a los profetas de la distancia
escuchados por Marion, pensamos que el Borges de “Paradiso, XXXI,
108” es un testigo de esa distancia. En el texto que abordamos, la pér-
dida de eso infinito se encauza rapidamente como semiosis del rostro
y, en definitiva, como semdntica de la manifestacion. Es la variacion del
tema prefijado en el verso de Paradiso. Asi, podemos ahora afirmar que
el Dios, el Otro, es quien se mantiene en la idea de infinito que la voz
enunciativa lleva consigo como una ausencia y, al mismo tiempo, como
una nostalgia. “La idea de infinito rebasa mis poderes, no cuantitati-
vamente, sino [...] poniéndolos en cuestion. No proviene de nuestro
fondo a prioriy, por ello, es la experiencia por excelencia”.¥ La voz de
Borges hace memoria de esa cara, la siente perdida, la presiente en las
fisonomias de la calle y del suefio, porque sabe, asi sea con incertidum-
bre, que esa cara es la experiencia eminente, la experiencia misma.

Excurso: la ceguera

Antes de dar fin a estas lineas, conviene hacer un dltimo énfasis, justa-
mente, en cuanto a la experiencia eminente. La carencia y la nostalgia
que el narrador lleva consigo y nombra es, ante todo, memoria de algo
visto. Recordemos que el peregrino dantesco y el narrador borgeano,
en dueto, preguntan: “¢asi era, pues, tu cara?”. Aunque el “asi”, en lo
inmediato, no denote necesariamente una experiencia visual, toda la
ambientacidn concomitante del Paradiso y del texto de Borges (nutrido
éste de luminosidad y de fisonomias) nos habla de algo visto, con “el
sudario de la Verénica” y la sembianza al centro.*

47. Ibidem, p. 217.
48. Con icono en el nombre también. Ver nota 17.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

La nostalgia de la manifestacion tiene asiento material en los ojos, aca-
so como la persistencia retiniana. No insistiremos en que la nostalgia,
la desazon, la alegria, y tantos més, son fenémenos que suponen una
corporeidad estremecida, la cual, mucho méas que un sustrato, es el
testimonio de la vida del espiritu. En “Paradiso, XXXI, 108” el deseo de
ver encuentra su reverso en la imposibilidad de hacerlo. La pregunta
por la visibilidad de Dios es detonada por el recuerdo de lo visto y por
la desazoén ante lo ausente. La semantica de la manifestaciéon se co-
rresponde con una semantica de la visidn y, asimismo, de la ceguera.
Ciertamente, no es la ceguera fisica de Jorge Luis Borges lo que esta
en juego.” Es mejor volver la vista al texto, porque, segun el recuento
de imagenes y de testimonios, se trata de la posible ceguera ya no
exactamente de los 0jos, sino de la visidn misma. Todo el texto habla
de lo visible: luz, rasgos faciales, una piedra, un calidoscopio, manos,
una cara. La preocupacion final es que, al percibir todo esto, esa cara
no nos sea distinguible. Es lo que el magisterio cristiano advierte como
la permanente necesidad de conversidn del ser humano. La aprension
de unos ojos que podrian mirar el semblante, tal vez, sin verlo.”

Conclusion

A partir del verso de Dante que da titulo a la prosa de Borges, esta
lectura fij6 la pregunta por el rostro de Dios como preocupacion prin-
cipal del texto. Enseguida, segun el uso exclusivo del vocablo “cara”,
en vez de “rostro”, por parte de la voz enunciativa, se establecié que
la pregunta, desplegada en una comprimida dindmica intertextual de

49. Podriamos hacer una consideracion biografica de Borges, por cierto. Traer a colacion, por ejemplo, su
propia ceguera tras 50 afios de edad. El hacedor, de 1960, es escrito y publicado por un autor irremedia-
blemente ciego. Pero si la prosa que hemos leido pudiera explicarse asi, écomo explicar biogrdficamente
entonces esos textos ambientados hace un par de siglos en Irlanda o hace otros tantos en Babilonia,
o la existencia de T16n? Conviene reiterarlo: poco y nada nos ayuda el biografismo.

50. A propdsito de Mt 11, 20-24, Luis Alonso Schokel editor de La Biblia de nuestro pueblo, comenta: “Co-
rozain, Betsaida y Cafarnatin habian sido testigos privilegiados de la accion misionera de Jests y de su
comunidad de seguidores. Sin embargo, el peso de las tradiciones y la autosuficiencia les impidieron
captar la novedad que Jesus les comunicaba [...]. Mateo dirige estas palabras de Jesds a una comunidad
cristiana siempre necesitada de conversidon”. La Biblia de nuestro pueblo..., pp. 1533-1534.

107



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

glosas y de comentarios, es acerca de la manifestaciéon de Dios Pa-
dre en su Hijo, Jesucristo. De ahi la exclusividad y la insistencia del
vocablo “cara”. El retiro en la distancia, segin Jean-Luc Marion, asi
como la permanencia del Otro como infinito, segiin Emanuel Levinas,
contribuyeron a determinar que se trata, finalmente, de la visibilidad
recuperable de Dios en el Hijo como problema central del texto “Pa-
radiso, XXXI, 108”. A esta problematica, explicitada en el seno de una
comunidad dispersa, queda asociada, finalmente, la preocupacién por
la posible ceguera humana ante el Dios visible. X

Fuentes documentales

“Diccionario de términos clave de ELE” en Centro Virtual Cervantes,
https://cvc.cervantes.es/ensenanza/biblioteca_ele/diccio_ele/
diccionario/modalizacion.htm Consultado 13/X/2025.

“El Monumento. El Santo Rostro” en Catedral de Jaén, https://catedraldejaen
.org/santo-rostro Consultado 12/X/2025.

Alighieri, Dante, Comedia, Acantilado, Barcelona, 2018. Traduccion de
José Maria Micé Juan.

Divina comedia: Paraiso, Penguin Random House Grupo Edi-
torial, Barcelona, 2021. Traduccién de Jorge Gimeno.

Biblia de Jerusalén, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2009.

Bolafio, Roberto, A la intemperie. Colaboraciones periodisticas. Dis-
cursos y conferencias. Lecturas y relecturas, Debolsillo, Barcelona,
2024.

Borges, Jorge Luis, “El Aleph” en Borges, Jorge Luis, Obra completa.
Volumen s, Sudamericana, Buenos Aires, 2011, pp. 175-332.

“El hacedor” en Borges, Jorge Luis, Obra completa. Volumen
7, Sudamericana, Buenos Aires, 2011, pp. 7-114.

“Nueve ensayos dantescos” en Borges, Jorge Luis, Obra com-
pleta. Volumen 11, Sudamericana, Buenos Aires, 2011, pp. 81-140.

Borges esencial, Real Academia Espafiola/Penguin Random
House Grupo Editorial, Barcelona, 2017.



BORGES ANTE EL DIOS VISIBLE

Ercilla, Alonso de, La Araucana, Penguin Random House Grupo Edi-
torial, Santiago de Chile, 2018.

Homero, Iliada, Sopena, Barcelona, 1975.

Keating, Thomas, El reino de Dios es como... Reflexiones sobre las pardbolas
y los dichos de Jestis, Desclée de Brouwer, Bilbao, 1999. Traduccion
de Ramoén Alfonso Diez Aragdn y Maria Carmen Blanco Moreno.

La Biblia de nuestro pueblo. Biblia del peregrino América Latina, Pasto-
ral Bible Foundation/Mensajero, Macao, 2010.

Levinas, Emmanuel, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Si-
gueme, Salamanca, 2012. Traduccion de Miguel Garcia-Bar6 Lopez.

Marion, Jean-Luc, El idolo y la distancia, Sigueme, Salamanca, 1999.
Traduccién de Sebastian M. Pascual y Nadia Latrille.

Onell, Roberto, “Caminar, escribir, conjeturar (o la fe de Borges)” en
Revista Universitaria, Pontificia Universidad Catdélica de Chile,
Santiago de Chile, N2178, 2024, https://revistauniversitaria.uc.cl/
investigacion/argumento/caminar-escribir-conjeturar-o-la-fe-
de-borges/26177 Documento electrénico sin paginacion.

“Cartografia de lo sagrado en Fervor de Buenos Aires, de Jorge
Luis Borges” en Iberoromania, De Gruyter Brill, Berlin, vol. 2025,
Ne¢ 101, 2025, pp. 32-406.

Pauls, Alan, El factor Borges, Anagrama, Barcelona, 2004.

Ratzinger, Joseph, Jests de Nazaret. Desde el Bautismo a la Transfigu-
racion, Planeta, Santiago de Chile, 2009. Traducciéon de Carmen
Bas Alvarez.

Teitelboim, Volodia, Los dos Borges, Sudamericana, Santiago de Chile,
1990.

Television Publica, “Borges, por Piglia - Clase 1 - 07-09-13 (1 de 3)”
en YouTube, 8/1X/2013, https://wwwyoutube.com/watch?v=im__
kMvZQlv8 Consultado 5/X1/2025.

109



Ante el Santo: un nuevo mundo
entre lo sagrado y la santidad en Hamlet

Pedro Antonio Reyes Linares, S.J.”

Recepcion: 14 de octubre de 2025
Aprobacién: 20 de noviembre de 2025

Resumen. Reyes Linares, Pedro Antonio. Ante el Santo: un nuevo mundo en-
tre lo sagrado y la santidad en Hamlet. En este articulo analizo la escena del
Hamlet de William Shakespeare en la que el principe detiene su mano ante
Claudio, para explorar la irrupcién de lo santo como experiencia distinta de
lo sagrado. Propongo una lectura fenomenoldgica de la obra de Shakespeare
que contrasta el orden sacrificial y hierofanico —fundado en la venganza y
la perennidad del poder, segin Mircea Eliade y René Girard— con la irrup-
cién del Santo, que introduce el orden de la misericordia y la gratuidad. Esta
suspension del golpe de Hamlet marca la interrupcion de la ldgica violenta
de lo sagrado por la venida de un poder distinto, el del perdén. En este acon-
tecimiento la obra se abre a una nueva experiencia religiosa: la posibilidad
de un mundo regenerado en el didlogo con el Santo, en donde el sentido no
se impone, sino que se ofrece como don de verdad, confesién y comunion.
Palabras clave: sagrado, Santo, Hamlet, perdon, fenomenologia, teatro.

Abstract. Reyes Linares, Pedro Antonio. In the Presence of the Holy: A New
World Between the Sacred and Sanctity in Hamlet. In this article I analyze
the scene in William Shakespeare’s Hamlet where the prince stays his hand
against Claudius, in order to explore the intrusion of the holy as an experien-
ce that is different from the sacred. I propose a phenomenological reading

Este articulo es parte del proyecto “Lenguajes de la poiesis. Arte, religién y comunidad. Didlogos entre
la tradicién y la contemporaneidad”.
Doctor en Filosofia por la Universidad de Comillas. Profesor del ITESO. parl@iteso.mx

o



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

of Shakespeare’s work that contrasts the sacrificial, hierophantic order—
grounded in revenge and the perpetuity of power, according to Mircea Eliade
and René Girard—with the intrusion of the Holy, which introduces the order
of mercy and gratitude. Hamlet’s refraining from dealing the mortal blow
marks the interruption of the violent logic of the sacred by the appearance
of a different power, that of forgiveness. In this dramatic moment, the play
opens itself up to a new religious experience: the possibility of a world rege-
nerated through dialogue with the Holy, where meaning is not imposed but
offered as a gift of truth, confession and communion.

Key words: sacred, Holy, Hamlet, forgiveness, phenomenology, theater.

Hamlet: Ahora lo podria hacer per-
fectamente, ahora que estd rezando; lo
haré ahora, y asi me habré vengado.
Habria que pensarlo.

— William Shakespeare, Hamlet'

Es un instante de duda... o de algo mas que una duda. La espada se
queda en su mano, tal vez ya en el aire, ya cargada de la fuerza con la
que asestaria el golpe mortal sobre el usurpador, su tio Claudio, que
asesind a su padre cuando dormia en un banco del jardin. Hamlet ha
sabido del asesinato, que ya intuia en el fondo de su corazén antes
de que el espectro de su padre se lo hiciera evidente y le exigiera su
deber de venganza. Y ahora se encuentra con la ocasion perfecta para
dar conclusion al mandato sagrado. Pero ¢por qué duda? ¢Qué fuerza
lo detiene en ocasion tan claramente propicia? {Qué le hace imposible
consumar la exigencia de lo sagrado por una experiencia superior?
¢Puede haber realmente algo que resulte supremo ante lo sagrado?
Todo esto es lo que queremos explorar aqui.

1. William Shakespeare, Hamlet, Penguin Classics, Barcelona, 2015, p. 173 (acto III, escena 3). En este
articulo uso la traduccién de Tomas Segovia, publicada en la edicién bilingiie de Penguin Classics.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Vayamos a la situacién, como nos pide la légica de la accidn, la légica
del teatro. Todo lo que el actor puede representar se encuentra ahi,
en el espacio de la accién y en su antesala, en la que se presentan los
motivos e impulsos que buscan concretarse en la acciéon escénica.
Los espectadores vemos la accién que va construyendo la escena,
la situacioén: aqui, un hombre que camina confundido al interior de
un pequefo oratorio o una capilla dentro de un palacio; habla con-
sigo mismo, lamentandose de una esclavitud por algo cometido, por
su propio acto, encerrado en sus remordimientos, pero incapaz de
asumir la justicia de su carcel porque lo inico que quiere es desapa-
recerla. Es Claudio, el usurpador y asesino. Asi cae de rodillas, asi
se devana en un didlogo que no se decide a buscar al que habita en
aquella capilla como interlocutor. Vemos a otro hombre, méas joven,
entrar en la escena, tal vez con una daga o una espada en la mano,
seguramente en el cinto —ésa es la propuesta que queda en el terreno
de la imaginacion del actor o director—. Una fuerza lo empuja hacia
el hombre arrodillado, una fuerza que le sale del pecho con un solo
objetivo y una sola direccién: arrollarlo y matarlo. De pronto, vemos
la daga quedarse en el aire o en el cinto; su mano apretandola, pero
no pudiendo asestar el golpe mortal o no pudiendo empufarla. Algo
lo detiene, es algo que compite con la fuerza que lo movia a atacar.

En el teatro el discurso muchas veces es doblez, y el de Hamlet parece
aqui tener esa caracteristica. No es una confesion, sino una manera de
domesticar la fuerza que lo ha detenido antes de asestar el golpe fatal.
Habla de mejor oportunidad, de buscar otro momento para consumar
la venganza que le ha sido exigida, aunque un instante antes expre-
s6 que era la circunstancia perfecta, pues, desarmado y solo, Claudio
rezaba. De hecho, Hamlet no sabe si en realidad Claudio reza, y el
mondlogo interior de éste parece muy distante de convertirse en una
auténtica oracion; pero Hamlet ve la postura, las rodillas, el lugar, y
siente la presencia del habitante de la capilla, de quien se hace ahi
presente, y siente, sobre todo, su promesa. Es ahi donde el discurso

n2



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

tiene que ser desnudado para encontrar su logica oculta, la que ha
quedado escondida por el pliegue que Hamlet pretende imponer, para
no sentir que ha perdido la oportunidad o que le ha sido arrebatada. En
esa promesa de lo que Hamlet no puede gobernar, de lo que tiene un
régimen distinto de los que él conoce y puede prever, es de donde viene
la fuerza que detiene su mano, que lo obliga a buscar otro momento,
otro tiempo oportuno, en el que logre finalmente cumplir con el deber
que la venganza le exige consumar. Si en la obra, hasta ahora, habia
dominado el orden sagrado de la venganza, aqui se apunta otro orden,
otro horizonte, otra promesa y otro destino. Lo de Hamlet no es una
duda, que pueda gobernarse por la reflexion, sino que es la imposicion
de este otro orden el que lo hace detenerse, primero, y dudar, después.”

La monarquia y la hierofania

Pero vayamos mas despacio para colocar esta escena —y he de pe-
dir perdon a quien lee este articulo por tan abrupta presentacion—
en el conjunto de la representacion teatral, del Hamlet de William
Shakespeare. Vayamos a la historia que da marco a la accién de la
obra: Hamlet, el padre del Hamlet que ahora se nos presenta armado
y exigido de venganza, es el rey que ha logrado, asesinando al rey
noruego, unificar el territorio de Dinamarca bajo un solo trono, que
ahora ocupa él. Su esposa Gertrudis le ha dado un hijo para asegurar
la posesion, este Hamlet que ahora conocemos. Un hermano lo ha
acompafiado en la empresa, Claudio, y su fraternidad no sélo viene de
la sangre, sino también de compartir la gesta.’ Ahora Hamlet, el padre,
tiene que empenarse en defender su reino conquistado de la venganza
2. Contrasto el andlisis en este articulo con interpretaciones que dan mas relieve al discurso de Hamlet

que, como aqui propongo, a la accién escénica, como la de Eugene England, “Hamlet against revenge”

en Literature and Belief, The Faith and Imagination Institute/Center for the Study of Christian Values

in Literature/Brigham Young University/, Provo, Estados Unidos, vol. 7, N2 1,1987, pp. 49-62. También

se puede considerar esta posicién, aunque con mas matices, en Alan Urquhart, “Hamlet and Revenge
Tragedy: A Reappraisal” en Sydney Studies in English, The University of Sydney, Sidney, vol. 22,1996,
pp- 56-84.

3. Asi lo explica René Girard en el capitulo “La venganza bastarda de Hamlet” en René Girard,
Shakespeare. Los fuegos de la envidia, Anagrama, Barcelona, 1995, pp. 346-370, p. 349.

n3



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

emprendida por Fortinbras, el joven, hijo de aquel rey noruego asesi-
nado. Finalmente —o asi lo piensa el rey— el pueblo de Dinamarca, su
pueblo, ha encontrado a su defensor frente al opresor noruego, ante el
que yace muerto ya en el campo de batalla, pero también frente al que
amenaza con futura opresion, pues su defensor habra de levantarse
para ahuyentarlo.

Podria parecer, en una lectura apresurada, que esta presentacion de
la situacioén previa a la accidon de la obra resulta irrelevante, que lo
importante es lo que pasara después. Pero no lo creo asi. Y es que esta
escena, que se va adivinando a través de los didlogos de la obra, pone
dos ejes fundamentales para la comprension de la dinamica en la que se
juega la accidn por venir; una dinimica que podemos caracterizar con
el sustantivo que Mircea Eliade acufié para comprender la estructura
de lo sagrado: hierofania. Este concepto, explica Eliade, es un término
“coémodo, puesto que no implica ninguna precisién suplementaria: no
expresa mas que lo que estd implicito en su contenido etimolégico, es

decir, que algo sagrado se muestra”.*

En el trono de Dinamarca y en su rey hay esta manifestacion hiero-
fanica, en la que se muestra lo sagrado y de la que emanan las leyes
que rigen la perennidad de esa realidad que es la nacién, el pueblo,
la identidad. Una silla y una corona de algiin metal se convierten, al
mostrarse en este contexto hierofanico, en “otra cosa, sin dejar de
ser” ellos mismos; y con ellos también adquiere este mismo caracter
de perennidad, de eficacia y de realidad sagrada el que se sienta en
esa silla y porta aquella corona. Es ella lo que aqui esta en juego y lo
que impone la norma fundamental que ha de regir todo el sistema
de cosas en ese horizonte: todas han de referirse a esa manifestacion
hierofanica perenne para definirse y dirigirse; todas han de compren-
derse como fruto de su potencia estable; todas han de tomar de ella

4. Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano, Paidds, Buenos Aires, 1998, pp. 14-15. Cursivas propias.

n4



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

su ser. Si el mandato fundamental de todo ser es perseverar en su ser,
es de aquella perennidad, de aquello que es perenne por si, de donde
todo ser puede tomar su auténtica consistencia. El rey es hierofanico.
Su presencia manifiesta esa saturacion del ser,’ y ante él todo ser ha
de doblegarse para recibir, participando, su propia porcién de ser. De
esto depende el buen orden de Dinamarca, asi como su posibilidad de
ser y seguir siendo.

Aunque se podria pensar que esta hierofania es falsa (puesto que no
puede asumirse como perenne lo que ha resultado de una guerra, del
asesinato de un rey y de la conquista de una tierra), en el caracter de
“defensor” que se hace visible al pueblo de Dinamarca se reitera la
historia cosmogoénica y fundacional que inicia un mundo, que da una
coherencia originaria, de manera que ratifica, haciéndola presente,’ la
realidad absoluta que posibilita un orden, una orientacién, un cosmos
en medio del caos.” Este orden no es una novedad, sino un “punto
fijo”® desde el que se pueden medir todas las legalidades y todas las
legitimidades que gobiernan en este universo que es Dinamarca; y
cualquier violacién a ellas resulta no tinicamente en un delito ante
una ley cualquiera, sino en una violacién del orden sagrado. En dicho
orden Dinamarca se convierte en el centro de todos los 6rdenes’ y
desde él se mide la legitimidad de toda accion, no s6lo al interior del
propio reino, como si fuera uno entre muchos, sino de todo el cosmos,
de todos los reinos, de todo el universo. La violacién del orden sagrado
es asi violacion del orden cosmico entero.

El rey, ciertamente, no sera eterno. No en la fragilidad de su cuerpo que
no puede responder a las exigencias que impone el orden cdésmico

Este caracter de saturacion fue primero analizado por la obra pionera de Rudolf Otto, Lo Santo. Lo
racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza, Madrid, 1980, que esta en los antecedentes de la
obra de Eliade.

Ibidem, pp. 29-30.

Ibidem, p. 17.

Ibidem, p. 16.

Ibidem, p. 36.

ke

v oW o

ns



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

que se le exige representar y presidir. Sin embargo, la perennidad del
orden queda asegurada en el nacimiento del sucesor, del vastago, el
Hamlet de la acciéon que buscamos comprender, puesto que una lega-
lidad lo ungira con el mismo titulo, “defensor”, que habia ostentado
su padre. El nacimiento de Hamlet viene a asegurar la perdurabilidad,
pero de no haberse dado, el mismo orden preveia una solucién a ese
conflicto: el compafiero de armas, el hermano, el que habia luchado al
lado del defensor, podia también ocupar el trono vacante y convertirse
en manifestacion del orden sagrado y su pindculo. Se ha establecido
aqui una tension por la herencia del titulo, que podria facilmente re-
solverse bajo la l6gica del “hombre religioso” que propone Eliade; es
decir, el que quiere vivir en lo sagrado,” pues el hermano aceptaria con
gusto la herencia de su sobrino. No obstante, esta l6gica depende de la
voluntad, de querer vivir en lo sagrado; y es precisamente esta voluntad
la que puede no querer vivir asi, no querer respetar ese orden y buscar
algtin subterfugio para escapar de su imposicion.

La usurpacion: falsificar la hierofania

Y esto es exactamente lo que sucede. En la anécdota méas conocida de la
obra, Claudio, el hermano del rey, contando con la distancia de Hamlet
hijo, quien fue enviado a formarse en la Universidad de Wittenberg,
trama el asesinato de su hermano, mientras éste duerme placidamente
en el jardin. Derrama belefio en su oido, sin que nadie lo vea, de ma-
nera que parezca que la muerte le ha llegado fortuitamente, poniendo
ala Fortuna como tapadera de su crimen. Después reorganiza todo el
reino, en poco menos de dos meses, en torno a su persona. La amena-
za inminente del joven Fortinbras no es poca ayuda para hacerlo con
tanta premura. Antes de que su sobrino regrese, se casa con Gertrudis,
reorganiza la corte y se blinda contra el amor que el pueblo profesa al
joven Hamlet, haciendo del circulo mas allegado sus mas fieles lacayos

10. Ibidem, pp. 54-55.

né



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

y defensores. La corte se convierte, a los ojos de Hamlet y del pueblo
(representado en algunos guardias, en los sepultureros y en Horacio,
el amigo fiel de Hamlet), en un teatro de mascaras, en el que todos
cubren la impiedad del nuevo rey, contagidndose asi de su misma im-
piedad. Tampoco ellos, los de la corte, quieren vivir en lo sagrado, y
el orden se descoyunta, se pierde en el espejo deformado que le han
construido. Todo parece ser (como una mala representacién de actores
de comedia), pero nada es lo que dice ser: ni el defensor que usa la
violencia contra los suyos, ni la reina que lo acompafna en un matrimo-
nio aparentemente honesto y en sus actos aparentemente pios, ni los
cortesanos que se deshacen en halagos y cabriolas para granjearse el
favor de quien deberia otorgarlo por justicia. Una frase de uno de estos
cortesanos, supuesto amigo de Hamlet, pone de manifiesto lo que aqui
ha pasado, cuando Claudio los convoca para hacer caer a aquél en su
trampa y controlarlo o desaparecerlo: “Es un temor por demas santo y
religioso el que se inquieta de poner a salvo tantos y tantos seres que
viven y que se alimentan gracias a vuestra majestad”.”

¢Qué ha sucedido en este orden sagrado? ¢Qué es lo imprevisto en la
perfecta organizacién del mundo segun la ley de la hierofania que nos
ha traido a este estado de descoyuntamiento del tiempo y de fingi-
miento y doblez impios? Segin René Girard, la envidia y el dinamismo
violento que la acompafa. En su libro Shakespeare. Los fuegos de la
envidia al autor francés le parece encontrar en este pecado la clave de
interpretacion de las obras del Bardo de Avon. Girard no pretende con-
ceder al orden sagrado su caracter absolutamente fundacional. Detrés
del establecimiento de ese orden esta una comunidad que busca pro-
tegerse, asegurarse, ante riesgos que se le presentan implacablemente.
Algunos de éstos son externos, y éstos sdlo le traerian una mayor co-
hesion en la amenaza; mientras que otros son internos, y éstos son los
verdaderamente importantes, pues destruyen el mismo principio de

1. William Shakespeare, Hamlet, p. 167 (acto 11, escena 3).

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

su cohesion identitaria. Por eso es importante controlar esa violencia
intestina, la que se da entre los iguales y que, ante la irrefrenable célera,
puede traer consecuencias nefastas e irreparables. Por eso es necesario
que se concentre esa violencia sobre un extrafio, un separado, un no
igual, que pueda ser depositario de la violencia de los iguales y que, al
ser descargada sobre aquél, pueda entonces buscar un modo de reor-
ganizarse en un entorno no violento. De cuando en cuando, esa misma
violencia habra de repetirse, a través de una logica de representacion
de ese extrafno convertido ahora en chivo expiatorio, y el sistema en-
contrara nuevamente su punto de reparacion y reorganizacion.”

Tal vez esta violencia intestina no parezca tan evidente en la primera
incursion del padre de Hamlet contra el rey noruego, pero podemos
también asumir que esta batalla se considera de liberacion, es decir,
de un movimiento dentro de un pueblo unitario, en el que una parte
de esa unidad se identifica como distinta, hace distinta a la otra parte,
y se escinde de ella en un acto de independencia. La muerte del rey
noruego es la de uno de ellos mismos, convertido ya en extrafio por el
mismo acto de la guerra, que es también un acto sagrado y sacrificial.
Y ahora Dinamarca puede mantenerse sobre su propio principio de
orden, su rey, convertido por un dispositivo mimético en un igual del
rey noruego y, por ende, alejado y distinto de su pueblo.” La hierofa-
nia que nos presenta Eliade resulta ahora en un evento de exclusion
de lo convertido en sagrado; exclusion de la fuerza depositada sobre
quien ostenta ese puesto, el papel de pacificador, que por su posi-
cion externa puede luchar contra todas las otras fuerzas exteriores
para defender a su pueblo™y que también sucumbe por esas mismas
fuerzas sin que nadie logre hacer nada para impedirlo. El pueblo ha
quedado colocado en una esfera de pasividad, dependiente de la ac-
cién de su excelso defensor.

12. René Girard, La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona, 1995.
13. Ibidem, p. 20.
14. Ibidem, p. 38.

ns



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

El rey Hamlet est4, pues, separado de su pueblo. Su morada, el castillo-
fortaleza de Elsinore, lo atestigua. Junto a él, Claudio, su hermano,
comparte también de alguna manera ese mismo caracter de separacion.
Es, en este sentido, su gemelo: él no es su hermano Hamlet, pero no
hay ninguna otra diferencia, pues comparten el crimen contra el rey
noruego que da su legitimidad fundacional al viejo rey.” De ahi que se
despierte la envidia, que no se da sino entre quienes estan en una rela-
cidén mimética: los dos se definen respecto de algo, el trono, uno como
el poseedor y otro como el desposeido, el que no ve este objeto sino a
través del modo en el que transfigura al poseedor. S6lo la posesion los
distingue; pero eso es suficiente a los ojos del envidioso, pues el que
si posee el objeto aparece ante sus 0jos como el ser que le falta, el que
podria alcanzar si pudiera tomar el lugar del poseedor.” Este es el
triAngulo mimético en el que se despliega el deseo envidioso que, como
concluye Girard, “expresa involuntariamente una carencia de ser que
avergiienza al envidioso”;” y esa vergiienza puede ser el motor més
potente para hacerle insoportable seguir viviendo asi, y moverlo a tra-
mar la usurpacion de la posesion deseada, es decir, ocupar el lugar del
otro. Este mismo dispositivo violento es el que puso al rey Hamlet en el
trono, si nos convence que su primigenia guerra contra el rey noruego
fue motivada también por la envidia de su dominio, pues no parece
que éste fuese vencido y asesinado por la multitud que propone Girard
en el sacrificio fundacional.”® Mas bien, el rey Hamlet pudo cubrirse
de ese halo sacrificial, ya que Dinamarca se ha identificado a partir de
su guerra; se ha alienado de aquella unidad primera y ha convertido
al rey noruego en el depositario de una violencia que Hamlet se ha
encargado de representar. Claudio repite el dispositivo de la envidia,
pero no posee la cubierta del sacrificio fundacional. Dinamarca esta
ya formada y debe ahora recurrir, para cubrir su crimen, a la ldgica

15. Sobre esta condicidon de gemelos entre el viejo Hamlet y Claudio ver la nota 3.
16. René Girard, Shakespeare..., p. 8.

17. Ibidem, p. 8.

18. René Girard, La violencia y lo sagrado, p. 101.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de la seguridad, del protectorado, que contintia con el legado de su
hermano, sin poder convertirse en fundador. Por eso tiene que buscar
el respaldo de la reina, para presentarse como un legitimo sucesor,
encargado de proteger, tanto a la nacién como a la reina, de la amena-
za inminente del vengador del primer asesinado, el joven Fortinbras.
Su funcidn se vuelve también sagrada: proteger el orden sagrado en
beneficio de su pueblo, puesto en entredicho por la incursioén de ese
joven vengador, que se identifica ya como una de las muchas fuerzas
externas que ¢l y sélo él puede combatir y mantener a raya. Escuche-
mos de nuevo al adulador y falso amigo de Hamlet (aunque sean dos
personajes, Rosencrantz y Guildenstern, en realidad estan fundidos
en una sola alma): “Una vida privada y personal est4 obligada, con la
fuerza today con todas las armas de su espiritu, a defenderse de lo
que la dafia; y mucho mas aquel espiritu de cuyo bienestar dependen, y
en él se apoyan, tantas vidas”.”” Claudio pretende asi blindar su puesto
de protector: apelando a la utilidad de su funcién. Y parece que la corte
esta dispuesta a darle ese lugar.

La honestidad y el sagrado deber de la venganza

“[¢]Eres honesta[?]”, pregunta Hamlet, el principe, a Ofelia, interrum-
piendo el dificil didlogo en el que va descubriendo la posicion de la
joven dama en la trama de la usurpacién. La pregunta no es baladi ni
es un mero juego del principe que, enfundado en una mascara de lo-
cura, busca arrebatar a todos los personajes sus propias mascaras. La
pregunta estd en el centro de la preocupacion del joven Hamlet desde
el primer momento en el que llega a Elsinore, como un cristal desde el
que lee, por contraste, la situacion de caos en la que se encuentra su
nacion, y como un deber que lo llama desde la intimidad mas profunda.
Es la honestidad la que ha sido traicionada en Dinamarca, en nombre de
una supuesta hermosura (asi las contrapone en el didlogo con Ofelia),

19. William Shakespeare, Hamlet, p. 167 (acto III, escena 3).
20. Ibidem, p.133 (acto 111, escena 1).



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

que no es sino apariencia tras la que se oculta la mas pestilente podre-
dumbre. Algo ciertamente estd “podrido en el reino de Dinamarca”,”
como asegura Marcelo, y este mal olor lleva a Hamlet a pensar primero
en el suicidio antes que vivir en ese mundo corrompido; aunque no lo
lleva a cabo por una ley divina que se lo ha prohibido y que no podria
violar con conciencia honesta. Es la propia honestidad la que tiene a

Hamlet atrapado en este callejon sin salida.

La aparicion del espectro del padre tiene lugar en este contexto. El
espectro apela a la misma honestidad del principe, a su amor de hijo,
para imponerle un mandato, no en su propio nombre, sino en el de
la naturaleza que exige la muerte del usurpador, como purificacién,
violencia propiciatoria, para volver a establecer el régimen sagrado
en Dinamarca:

Espectro: Escucha Hamlet, oh escucha: si una vez amaste a tu que-
rido padre...
Hamlet: Oh Dios

Espectro: ... venga su repugnante asesinato, mas antinatural que
ningun otro.”

La alusién al amor de Hamlet palidece, sin embargo, como el mismo
principe en la escena, ante la declaracidon de “antinaturalidad”. Se
ha violado la estructura sagrada de la naturaleza, la que permite
al reino entero mantener su bien natural, y por cuya ausencia se
muestra ahora descoyuntado, sacado de sus goznes y llevado a una
situacion de peligro no verificable para ojos deshonestos, embelesa-
dos como estan con los artificios de la belleza, sino solamente para
ojos honestos, que no soportan la mentira, la falsedad y el doblez.
Lo que Hamlet sentia ya como inclinacién de su propia alma (“Oh,

21. Ibidem, p. 57 (acto 1, escena 4).
22. Ibidem, p. 59 (acto I, escena 5).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

alma mia profética, ¢émi tio?”*), también se verifica y apoya en el
mandato del espectro, que lo dota con la fuerza de lo sagrado y lo
lanza a la accion.

Un limite se presenta en el mandato: Hamlet no ha de hacer dafio a su
madre. Nuevamente, la ley de lo sagrado habla en el limite, asi como
en el mandato. Si ha de vengar el asesinato y el incesto, pues Claudio
se ha acostado con su cunada y no debe Hamlet cometer el crimen del
matricidio, pues él mismo recaeria en un crimen contra lo sagrado. La
venganza debe entonces tramarse de manera tal que prevenga seme-
jante exceso. Como nos recuerda Eliade, “el tiempo ‘festivo’ en el que
se vive durante las ceremonias [y lo de Hamlet es un ceremonial de
sacrificio] se caracteriza por prohibiciones (tabi1)”.* El mandato del es-
pectro también estara marcado por esta prohibiciéon que pide a Hamlet
mantenerse en su honestidad, —que pide la piedad que se le exige a un
sacrificante—, y no dejarse llevar por la ira violando todos los limites.
Su madre no ha de sufrir dafio, lo cual implica que, en la medida de lo
posible y sin perjuicio excesivo para ella, ha de entender lo que esta
pasando en Dinamarca y en su propio lecho. También ahi Gertrudis,
la madre, representa al pueblo entero. No debe quedar resquicio para
confundir las acciones de Hamlet con una mera venganza profana: su
acto ha de ser entendido todo como un gran ceremonial de sacrificio y
un ritual, en este sentido, restaurador del sentido.” Por eso el intento
constante de Hamlet de que el crimen de Claudio quede expuesto a
todas las personas (el acto publico de los comicos es la ocasion para
ello) y, particularmente, a su madre, después de la exposicion publica,

23. Ibidem, p. 6o (acto I, escena §).

24. Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano, p. 66.

25. Ubico en este sentido la duda de Hamlet sobre la realizacién de la venganza. No se trata de cobardia
ni de una naturaleza timida ante la violencia lo que lo detiene, sino de la certeza de que ha cumplido
con el deber sagrado que puede restaurar el orden violentado. En este sentido, comenta Jorge Prado:
“[...] en Hamlet, la venganza no es solo un acto de justicia. También es ejecutada como un acto de
redencion (recuperacion, liberacion) y, principalmente, de reconocimiento, de adquisicién de un nuevo
sentido vital, incluso césmico, es decir: La venganza es un acto de re-significacién”. Jorge Prado, “La
venganza teatral de Hamlet” en Horizonte de la Ciencia, Universidad Nacional del Centro del Perg,
Huancayo, Peru, vol. 6, N@ 11, 2016, pp. 47-58, p. 52.



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

en la escena en que la mueve a reconocer lo horroroso de su crimen.”
Cuando la madre se resista, a media conciencia de lo que ha pasado
(“Ay Hamlet, no hables mas, me haces volver los ojos al fondo mismo
de mi alma, y veo alli unas manchas tan negras en sus fibras intimas
que nunca perderan su tinte””), el espectro volvera a aparecer para
sefalarle el limite que ha de respetar. No puede ser Hamlet el altimo
ejecutor de su deber sagrado, porque ante el limite fijado por lo sagrado
—el matricidio—, sélo puede responder la divinidad.

Podria darnos ya esta mencién del matricidio una entrada a lo que
entendemos como interrupcion del flujo de lo sagrado en el mandato
de venganza que Hamlet esta siguiendo. Se ha expuesto a la divinidad,
que juega aqui el papel de juez para sancionar con su autoridad dltima
lo que ha dictado y marcado la ley de lo sagrado. Pero no se ha puesto
en duda —o no suficientemente— la direccién de ese acto divino de
autoridad. La madre entregada al juez divino parece no poder esperar
de él sino la sancién que el mismo juicio de su hijo ya le ha dado, y debe
sufrir la suerte que se dicta correspondiente a esa sancion. Pero el hijo
no debe ser el ejecutor de esa condena, puesto que él mismo quedaria
manchado por el crimen, por el matricidio, que también est4 sancio-
nado en la légica legal de lo sagrado. La divinidad aparece aqui como
garante de que se cumpla finalmente esa l6gica, ahi donde los seres
humanos, Hamlet en particular, ya no pueden llevarla a término. Pero
la escena que nos ha motivado a este comentario parece mostrarnos
algo mas. Vamos ahora a ello...

Lo Santo: la venida del misericordioso

Volvamos entonces a la escena que citibamos al principio, confiando
en que el rodeo hecho no ha sido en vano, pues nos permite ver hasta
qué punto la obra esta tejida por estas leyes de lo sagrado y el peligro

26. William Shakespeare, Hamlet, pp. 175-193 (acto III, escena 4).
27. Ibidem, p. 183 (acto III, escena 4).



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de que sucumban a la usurpacién de lo profano, y asi resaltar también
lo inusitado y novedoso de esta escena. La mano en la espada, tal vez
incluso desenvainada y en alto, la intencién decidida del asesinato del
usurpador, el impetu asegurado de la emocién de ver al asesino des-
nudado por la estratagema de la representacion de los coémicos; no hay
mejor ocasion. Y no hay aqui trabas desde el punto de vista de lo sa-
grado. No hay el riesgo de pecar contra los padres, como en el caso del
posible matricidio de Gertrudis, porque Hamlet no cae en el disimulo
que le pide su madre de amar en su tio a un padre. Tampoco plantea
Hamlet un problema particular, en su monologo ante el tio arrodillado
y supuestamente rezando, por el lugar en el que se encuentra. Lo que
detiene a Hamlet no es el caracter sagrado del lugar. Ni siquiera es la
oracién, como contenido del discurso del tio, lo que paraliza el impulso
de Hamlet. La oracién mas bien es efecto y consecuencia de la presen-
cia que detiene la espada de Hamlet. Si Claudio estuviera realmente en
oracion —y Hamlet no puede asegurar que no lo estuviese—, estaria
delante del Santo, de aquello que no se combina con lo sagrado y sus
avatares, sino que se revela con una condicion diferente y particular.

“Habria que pensarlo: un villano maté a mi padre, y por ese motivo yo,
su tnico hijo, mando a dicho villano al paraiso”.”® El paraiso no lo ase-
gura ninguna oracion, sino so6lo el interlocutor con quien se encuentra
la persona que ora. No es el poder de la oracion el que granjea la entra-
da a las moradas eternas, sino la dignidad de aquél a quien se dirige la
oracidon y en cuyo poder recibe al orante y lo convierte en aquello que,
por si mismo, no puede ser: uno distinto al que ha sido hasta ahora,
un perdonado. Si Hamlet menciona aqui el paraiso, es porque alude al
perdon que puede dar quien atiende la oracién del orante. El paraiso
es el resultado de esa atencion, porque, a pesar de todos sus crimenes,
aquél que ora se entrega, en tanto ora sinceramente, a quien es capaz
de hacer impredecible el destino ultimo de un criminal consumado y

28. Ibidem, p.173 (acto III, escena 3).



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

reconocido. Tomando la formulacién de Nicolas de Warren, “la debida
distancia del respeto acepta de nuevo la impredictibilidad de la persona
perdonada al tiempo que promete ser de otra manera respecto a como
habia sido antes”.” Esto es lo que siente Hamlet y detiene su mano en
la espada, siente respeto, que impone una distancia entre su propoésito y la
realizacion. Antes de cualquier calculo estratégico sobre como puede
realmente hacerse efectiva su venganza, Hamlet se detiene antes del
golpe mortal porque el respeto por lo que esta ahi sucediendo, y por
quien est4 haciéndose presente, se imponen de una manera vertical®
y muy evidente para quien se quiere mover con honestidad.

Ante la sorpresa que reta la piedad de Hamlet, Claudio ha quedado
excluido del espacio donde rigen las leyes de lo sagrado, a las que el
principe se ha consagrado como justo vengador. Se ha separado de
ese ambito o, por lo menos, podria estar separado. Pero no por sus
propios méritos —no posee ninguno que Hamlet pueda reconocer-
le—, sino por la presencia del Separado” por excelencia, de quien no
puede ser medido por las estructuras y reglas de lo sagrado, quien se
establece en su manifestacion por su propio derecho, que tiene las
caracteristicas de lo que Claude Romano ha llamado “anarquia cons-
tituyente”, la cual instaura un mundo nuevo en donde todas las reglas
del sentido adquieren un nuevo significado, en absoluto derivables de
las reglas anteriores.” En este acontecimiento reconocemos el venir
de un nuevo orden, el orden de la santidad, o, como dirfa Emmanuel

29. Nicolas de Warren, Original Forgiveness, Studies in Phenomenology and Existential Philosophy/
Northwestern University Press, Evanston, Estados Unidos, 2020, p. 71. Traduccién propia. Las cursivas
se encuentran en el original. Original en inglés: “the due distance of respect accepts once again the
unpredictability of the forgiven person even as she promises to be otherwise that how she had been”.

30. Tomo la expresion de Anthony Steinbock: “Verticality expresses a lived directedness —religiously,
morally, and bodily”. Anthony Steinbock, Phenomenology and Mysticism. The Verticality of Religious
Experience, Indiana University Press, Bloomington, Estados Unidos, 2009, pp. 12-13.

31. El significado original de “santidad” es precisamente “separacion”. Ver Teodoro Polo, “Sagrado y
santidad en E. Levinas” en Revista de Espiritualidad, Grupo Editorial Fonte, Madrid, vol. 48, N©192-193,
julio/diciembre de 1989, pp. 453-482, p. 455.

32. Claude Romano, L’événement et le monde, PUF, Paris, 1998, p. 69.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Levinas, del Santo, el “mas alla del ser —Dios— que viene a la idea”.*

En la revelacion del Santo “hay una inversion del orden normal de las
cosas, del orden natural de las cosas, de la persistencia en el ser de la
ontologia de las cosas y de los vivientes”.* Las calificaciones que Clau-
dio recibi6 en el orden anterior quedan en suspenso, no abolidas, sino
ala espera de la nueva significacién que puedan recibir en este nuevo
orden, es decir, ante el Santo. Hamlet no logra escuchar la voz del
Santo, no consigue verlo o conocer su juicio, pues no sigue las reglas
de lo manifiesto y establecido que si sigue lo sagrado. Su revelacion le
exige sumisién al “Dios velado y ausente que habla y pide obediencia
a sus mandatos (Revelacion) en la ‘relacion con el otro™;* y aqui, un
otro que es un criminal, un asesino, ademas confeso ante todos los que
contemplaron la palidez de su rostro y presenciaron su huida al ver su
crimen expuesto en la representacién de los comicos, pero que puede
ser transformado en esa relacion con el Dios que, en ese momento, se
relaciona s6lo con Claudio y que le devuelve de nuevo “la unicidad, o

‘curiosa intangibilidad’ que el Otro ha perdido por su crimen”.*

Claudio es aqui el otro a quien el Santo, el Otro, dedica toda su aten-

cién. Y es que, como argumenta Levinas, el orden de la santidad es

también el “orden de la compasién”,” en el que se experimenta de una

’ e . . 8
manera Unica la “gratuidad o la santidad de ser-para-el-otro”.** No es

Hamlet quien es requerido de responder asi a su tio; no es él quien ha
de perdonarlo, pero si siente la santidad que lo mantiene aparte, ale-
jado de esarelacidn entre éste y el Dios que asi se manifiesta, al grado
de que experimenta el desconcierto y, podriamos pensar, incluso la

33. Jill Robbins, “Intellectual and Personal Biography” en Jill Robbins (Ed.), Is it Righteous to Be? Interviews
with Emmanuel Levinas, Stanford University Press, Stanford, 2001, p. 48. Traduccién propia. Original
en inglés: “the beyond being —God— comes to mind”.

34. Ibidem, p. 47. Traduccidn propia. Original en inglés: “there is a reversal of the normal order of things,
the natural order of things, the persistence in being of the ontology of things and of the living”.

35. Teodoro Polo, “Sagrado y santidad en E. Levinas”, p. 456.

36. Nicolas de Warren, Original Forgiveness, p. 71. Traduccion propia. Original en inglés: “The uniqueness,
or ‘curious intangibility’ which the Other had forfeited in her wrongdoing”.

37. Jill Robbins, “Intellectual and Personal Biography”, p. 50.

38. Idem.



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

rabia de proyectar al usurpador y asesino en el paraiso. Si eso pasara,
se le estaria arrebatando su venganza, el padre quedaria insatisfecho y
laley de lo sagrado permaneceria en suspenso, impedida de imponer
su régimen por este otro orden que llega: el orden de la misericordia.

La gratuidad de la atencion del Santo hacia Claudio abre a éste la opor-
tunidad de también atender a su vez al Santo que se le manifiestay le
ofrece vivirse con él. La ventana esta abierta, pues le llega el olor de su
“maloliente delito” que “hiede hasta el cielo”.*” Aun cuando no puede
rezar, Claudio siente como en su crimen se le ha abierto una puerta y
un camino que podria llevarlo al reconocimiento ante el Santo de su
pecado y a la experiencia de hacer suya la propuesta de “renacer en el
perddn”, afirmandose en su “natalidad”.*’ Pero no puede dar ese paso,
estd “paralizado”, “atado a un propoésito doble™ que no le permite
soltar amarras, reconocer su crimen y entregarse a la misericordia que
lo invita a no desviar de él la mirada, para poder recibirse de nuevo:
“¢Para qué sirve la misericordia, sino para enfrentarse con el rostro del
crimen?”.*” Sin embargo, no se atreve a mirarlo de verdad. No se anima
a descubrirse delante del Santo como quien ha asesinado a su herma-
no, pues no sélo quiere el perddn, sino también “retener el delito”.*”
Sabe que ante el Santo esa intencidn no se sostiene, es imposible. Po-
dria hacerlo en la corrupcién de este mundo y, entonces, prefiere la
corrupcion, la elige como tnica posibilidad, cuando ya fue colocado
en la oportunidad abierta por la compasion, la misericordia y la san-
tidad. Claudio pudo asumir la unicidad de ser perdonado de su delito
propio y absolutamente personal, pero eligié no hacerlo y perderse
en el anonimato de ser un rey mas, otro que ocupa un trono, otro que
lo ha ganado con sangre, otro como cualquiera de los otros coronados
de aquel mundo, de aquel lugar. No es que el Santo lo abandone o que

39. William Shakespeare, Hamlet, p. 169 (acto 111, escena 3).
40. Nicolas de Warren, Original Forgiveness, p. 70.

41. William Shakespeare, Hamlet, p. 171 (acto III, escena 3).
42. Idem.

43. Idem.

127



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

cancele su oferta, su kairds, su tiempo oportuno, sino que él no lo
quiere y rechaza, por tanto, la comunion con el Santo, con la santidad.

Conclusion

Jan Kott afirma en Shakespeare, nuestro contempordneo que en Hamlet
s6lo importa una cosa: “alcanzar, a través del texto de Shakespeare,
nuestras propias experiencias, los temores y la sensibilidad de nuestra
época”.* Eso es lo que hemos pretendido con este texto: releernos en
nuestra propia sensibilidad respecto de lo sagrado —que se nos impone
como leyes apremiantes que nos urgen nuestra responsabilidad—y
dejarnos sorprender también en la manifestacion de lo Santo, como
misericordia, que suspende la fuerza de lo sagrado y nos propone la
instauracion de un mundo y un sentido extremadamente novedosos.
Hamlet es nuestra plataforma para reconocer estas experiencias, para
sentirlas interiormente y también para, mirindonos en su espejo, des-
cubrirnos impulsados a elegirnos en ellas y elegir el mundo que qui-
siéramos vivir. El ejercicio quiere ser fiel a la idea de que en el teatro,
especialmente en los grandes tragicos como Shakespeare, no se ex-
ponen ideas, sino que éstas se transforman (o traducen) en acciones
que, dibujando sus escenas, nos incitan a tomar postura, a reflexionar
sobre lo que estd ocurriendo en la escena, delante de nuestros ojos, y
lo que ella mueve en el fondo de nuestra conciencia; asi como a actuar,
nosotros también, ante lo que se repetira una vez hayamos abandonado
el recinto teatral y, ya no protegidos por su habito de fantasia, podamos
descubrirnos responsables de decidirnos ante el destino que se nos
acaba de revelar.

No creemos que haya otra intencion en la filosofia sino precisamente
esta misma: tomar en serio lo que nos esta sucediendo para, asumiendo

una postura ante ello, decidir cursos de reflexién que den sentido a

44. Jan Kott, Shakespeare, nuestro contempordneo, Alba, Barcelona, 2013, p. 104.



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

nuestra accion. En el caso que nos ocupa en este articulo, la decision
se presenta entre lo sagrado y la santidad, o mas bien, entre lo sagrado
y el Santo. Vivimos en lo sagrado, como los personajes de Hamlet, y to-
mamos nuestras decisiones mas importantes de cara a sus estructuras
y normas fundamentales, ya sea para seguirlas con piedad y honesti-
dad —como vemos en Hamlet, para erigirnos como quien por ellas es
consagrado en la cispide de ese orden, como su padre, Hamlet el rey—,
o para rebelarnos contra ellas, no abiertamente sino subrepticiamente,
haciendo complices a todos del engano por el uso de la fuerza y la pro-
paganda que usurpa funciones, cargos y posiciones que se sostienen
en la estructura de lo sagrado. Hamlet puede ser leido asi, y esperamos
haber hecho un buen ejercicio al exponer estas dindmicas en la obra
del Bardo de Avon.

Pese a esto, creemos que, tal vez s6lo por un instante, el dramaturgo
nos permite atisbar otra posibilidad sobre lo sagrado distinta de éstas,
que nos sumergen en mares de venganzay deberes de reordenar por el
sacrificio y la sangre. Nos parece urgente resaltar e iluminar tal instante
para tiempos como los nuestros, marcados por légicas tan cercanas a
éstas de una sacralidad sacrificial y asesina, como las que habitan en
los fanatismos de todo tipo o en las jerarquias violentas del poder que
exige sumision a leyes naturales de respeto a los que demuestran la
mayor fuerza. En ese instante, que podria pasar casi desapercibido en
el acto Il de la escena 3, el mundo de lo sagrado se suspende, con la es-
pada de Hamlet sostenida en el aire, sin poder dar ya el golpe mortal a
su tio usurpador y asesino. Algo ha detenido su mano, algo se ha hecho
presente, y merece detenernos, hacer el ejercicio de su fenomenologia,
para captar lo que en ese momento de suspension se nos propone como
alternativa, como algo mas que también podriamos, tal vez, asumir y
vivir. En la suspensién manifiesta el orden de la santidad, el que nos
excluye de las l6gicas violentas de lo sagrado, y da un nuevo origen a
otra experiencia religiosa, una que no sigue las mismas reglas y normas

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de aquella otra, sino que se expone, con toda su novedad y fuerza, a ser
juzgada de locura, de irracionalidad, de injusticia, de amoral.

En esta experiencia se muestra la anarquia significativa que caracte-
riza al acontecimiento, pero se presenta también con el caracter de la
apertura interpersonal de un dialogo, en el que el Dios abre al criminal
el espacio para ser recibido y la oportunidad de renacer y adquirir el
rostro unico y el corazén humano que, por su crimen horrendo, habia
perdido. En el tiempo del perdon puede ser, ante el Santo, lo que no
ha sido; pues no se trata de volver a una inocencia anterior, sino de
reconocerse en la unicidad de ser perdonado de su propio crimen, del
suyo, del que tnicamente él puede dar cuenta y noticia. Este instante
en Hamlet nos abre a esa oportunidad que se revela para el peor de
los criminales, y, tal vez por ser tan extrema, puede también ofrecer-
nos a nosotros la oportunidad de encontrarnos en la misma situacion.
Nos permite ver por igual el corazén doble que no puede resolverse
a recibirse en la oportunidad; pero eso no la niega, no la suprime, y
queda abierta para alguien mas, tal vez para nosotros, para hacer lo
que Claudio no hizo: desvelarnos ante el Santo con nuestros crimenes,
de los que inicamente nosotros podemos dar cuenta, y reconocernos
en su compasion invitados a ser de ella testigos. Ahi puede nacer otra
experiencia religiosa, una distinta de la piedad y lo sagrado. No sabe-
mos coémo serd en realidad, pero dependera de ese didlogo abierto con
el Santo, ése en el que podemos renacer, renovarnos y crear con él un
sentido nuevo, un mundo nuevo, que no hemos conocido todavia. “Lo
demas es silencio”.® X

45. William Shakespeare, Hamlet, p. 293 (acto Vv, escena 2).



ANTE EL SANTO: UN NUEVO MUNDO ENTRE LO SAGRADO Y LA SANTIDAD EN HAMLET

Fuentes documentales

Auden, Wystan Hugh, Lectures on Shakespeare, Princeton University
Press, Princeton, Nueva Jersey, 2002.

De Warren, Nicolas, Original Forgiveness, Studies in Phenomenology and
Existential Philosophy/Northwestern University Press, Evanston,
Estados Unidos, 2020.

Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Paidés, Buenos Aires, 1998.
Traduccién de Luis Gil.

England, Eugene, “Hamlet against revenge” en Literature and Belief, The
Faith and Imagination Institute/Center for the Study of Christian
Values in Literature/Brigham Young University/, Provo, Estados
Unidos, vol. 7, N2 1, 1987, pp. 49-62.

Girard, René, La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona, 199s.
Traduccién de Joaquin Jorda.

Shakespeare. Los fuegos de la envidia, Anagrama, Barcelona,
1995. Traduccién de Joaquin Jorda.

Kott, Jan, Shakespeare, nuestro contempordneo, Alba, Barcelona, 2013.
Traduccion de Katarzyna Olszewska Sonnenberg y Sergio Trigan.

Osorio, Jorge, “El Juego de Mundo en Hamlet” en POLIS, Revista La-
tinoamericana, Universidad de Los Lagos, Osorno, Chile, N? 19,
enero/abril de 2008, pp. 1-9.

Otto, Rudolf, Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios,
Alianza, Madrid, 1980. Traduccién de Fernando Vela.

Polo, Teodoro, “Sagrado y santidad en E. Levinas” en Revista de Espiri-
tualidad, Grupo Editorial Fonte, Madrid, vol. 48, N2 192-193, julio/
diciembre de 1989, pp. 453-482.

Prado, Jorge, “La venganza teatral de Hamlet” en Horizonte de la Cien-
cia, Universidad Nacional del Centro del Pert, Huancayo, Perq,
vol. 6, N@ 11, 2016, pp. 47-58.

Romano, Claude, L’événement et le monde, PUF, Paris, 1998.

Robbins, Jill, “Intellectual and Personal Biography” en Robbins, Jill
(Ed.), Is it Righteous to Be? Interviews with Emmanuel Levinas,

131



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Stanford University Press, Stanford, 2001.

Shakespeare, William, Hamlet, Penguin Classics, Barcelona, 2015. Tra-
duccién de Tomas Segovia.

Steinbock, Anthony, Phenomenology and Mysticism. The Verticality of
Religious Experience, Indiana University Press, Bloomington, Es-
tados Unidos, 2009.

Urquhart, Alan, “Hamlet and Revenge Tragedy: A Reappraisal” en Sydney
Studies in English, The University of Sydney, Sidney, vol. 22,1990,

pp. 56-84.

132



Grecia, la otra de Oriente:
las raices barbaras de la filosofia

Irving Josaphat Montes Espinoza’

Recepcion: 23 de octubre de 2025
Aprobacién: 15 de diciembre de 2025

Resumen. Montes Espinoza, Irving Josaphat. Grecia, la otra de Oriente: las
raices bdrbaras de la filosofia. En el presente articulo me propongo rastrear
las presuntas influencias de las sabidurias barbaras en la filosofia griega,
principalmente las orientales. Me centro en especial en tres posibles afluen-
tes: la sabiduria de los persas, de los indios y de los egipcios. También debato
la teoria decimondnica de “el milagro griego” y sigo el rastro de la lectura de
Aristdteles sobre la tradicion filoséfica que lo precede y de la que asegura
formar parte. La reflexién en torno a posibles raices de la filosofia fuera de
la Hélade lleva por igual a la pregunta acerca del significado de la filosofia
misma y de su condicion histodrica.

Palabras clave: filosofia griega, milagro griego, sabiduria oriental, historicismo
peripatético, presocraticos, mistica.

Abstract. Montes Espinoza, Irving Josaphat. The Other Greece from the East:
The Barbarian Roots of Philosophy. In this article I set out to trace the alle-
ged influences of barbarian, mainly Eastern, wisdoms on Greek philosophy.
I focus especially on three possible sources: the wisdom of the Persians, of
the Hindus and of the Egyptians. I also discuss the 19"-century theory of the
“Greek miracle” and follow the trail of Aristotle’s reading of the philosophical
tradition that preceded him and that he insisted he belonged to. The reflection

Maestro en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO. irving.montes@correo.uia.mx

133



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

on the possible roots of philosophy outside of the Greek world leads to the
question of the meaning of philosophy itself and its historical condition

Key words: Greek philosophy, Greek miracle, Eastern wisdom, peripatetic his-
toricism, pre-Socratics, mysticism.

Introduccion

En todo texto que se proponga hablar sobre el origen historico de la
filosofia recae siempre la exigencia de definir, es decir, delimitar el fe-
némeno del que se pretende dar cuenta y de qué manera su génesis
puede rastrearse historicamente. El presente texto aspira a expresar algo
sobre el origen de la filosofia y, por eso mismo, responder esta exigen-
cia, asumiendo, sin embargo, que la definicidon de aquélla no acompafia
de manera fiel todo el desarrollo histérico de esta sabiduria, sino que
su esencia esta siendo tironeada todo el tiempo por las vicisitudes del
acontecer histdrico. Pero la intenciéon aqui no es dar cuenta de todas
aquellas vicisitudes y mutaciones del saber filoso6fico, sino que, teniendo
como punto de partida que la filosofia es una sabiduria griega, se busca
exponer cOmo los mismos griegos antiguos concibieron este saber y
cuéles fueron las sabidurias no-griegas que la tradicion filosofica de la
antigiiedad fue reconociendo como parte de sus antecedentes. Asi, me
propongo primeramente ofrecer una definicion provisional de “filosofia”
para, después, exponer tres posibles afluentes de la “sabiduria barbara”
—Ila persa, la india y la egipcia—, las cuales, de manera muy temprana,
han sido reconocidas como sabidurias predecesoras de la nuestra.

Xk

Ya advertia Hegel de una contradiccion ineludible que le sale siempre al
paso atodo aquél que pretenda decir algo acerca del origen de la filosofia
0, lo que de alguna manera es lo mismo, a todo aquél que haga referencia
a su historicidad. La filosofia, se dice por doquier, es universal; pero



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

incluso ella ha tenido un lugar determinado de gestacién y de nacimiento,
lo cual significa que, si bien podra ser tan universal como se quiera, no por
esto deja de ser también un fendémeno historico. Solo por virtud de esta
paradoja es posible hablar de un origen temporal de la filosofia sin deme-
ritar sus alcances ni aspiraciones universales —su sed de verdad—. Y aun
cuando Hegel presuma de resolverla al distinguir entre la filosofia como
fendmeno histérico —afectada, por tanto, por las vicisitudes del tiempo—
y la filosofia como aquélla que comparte la misma suerte que su objeto,
impasible y eterna —como lo es el saber universal que siempre corteja—,
tiene asimismo mérito el resistirse a la tentacion —o desesperacion— de
apresurarse a encontrarle una salida a la paradoja, como si se tratara
de un problema que debemos quitarnos de encima cuanto antes, pues
quiza haya méas ganancia en habitarla. Tal es el secreto de los tedlogos.

La filosofia es, lo sabemos, un fendmeno histoérico y, por tanto, expre-
sién de una civilizacidon determinada: la griega. Donde y cuando habria
que fijar exactamente su nacimiento al interior de la Hélade dependera
mucho, desde luego, de lo que por “filosofia” se entienda. Si ésta es —
formulacion muy heideggeriana— una forma de convivencia con el Ser,
cabria lanzarse a la busqueda de la particularidad esencial de esta “de-
terminada forma”, que la distingue de “otras formas” dadas en Grecia
simultineamente. Porque lo mismo podria predicarse del mito, de los
misterios inicidticos o, incluso, de la tragedia; todas ellas “determinadas
formas” de allegarse al Ser. Esta busqueda de la diferencia especifica de
la filosofia tendria que buscarse, entonces, en la via (el ué6odoc) que ella
explora con tal de realizarse como saber universal. Pareceria que esta
de mas consignarlo: esta via, este método, sélo puede dar razén de la
esencia de la filosofia si le guarda a ésta entera fidelidad y exclusividad.

Como definicién preliminar, la filosofia es su objeto y su método, y
ambos le son esenciales en balance. Este objeto, si bien es pretendi-
damente suyo, no le es exclusivo, pues lo comparte con todas aquellas
manifestaciones y tradiciones del saber —griegas o no— que procuran

135



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

esta convivencia con el Ser. En cuanto al método (es decir, la manera
en la que se da esta convivencia en la medida en la que sobre él se so-
porta esta diferencia especifica que permite a la filosofia ser tal y que,
por tanto, no se confunda con otra cosa), no le queda otra opcion sino
reservarse exclusivamente el proceder filosoéfico.

Pero aqui surge ya un problema ineludible, a saber, el método ensayado
por los presocréaticos difiere del que practica Platén y, a su vez, el que
ejercita éste difiere del que ejecuta Aristoteles, etcétera. Centrados en
estas diferencias metodoldgicas, caben s6lo dos conclusiones ofreci-
das, ademas, de manera disyuntiva: o hemos de proponer que algunos
de ellos no son propiamente filésofos, o debemos demostrar que, pese
a sus diferentes formas de proceder, en todas ellas subyace un deno-
minador comun que salva las diferencias.

Para tratar de salir avante de esta disyuncion que, por el momento, im-
pide averiguar qué es la filosofia, propondremos que a ésta le es propia
otra caracteristica, la cual, si bien no le es esencialmente propia en la
misma proporcion respecto de su objeto y su método, forma parte de
su condicién de posibilidad de ser historiada: el hecho de que haya
tenido un nacimiento y que éste se encuentre dentro de los margenes
del tiempo y del espacio le hacen posible aparecer —como comenta-
bamos al inicio— en tanto fendémeno histérico, pese a sus pretensiones
de universalidad. Pero si se puede escribir un tratado de “historia de la
filosofia” no es s6lo porque sea factible seguir el rastro de ese momento
en el que ella surge, sino porque, ademas de surgir, ha tenido una conti-
nuidad, una marcha sobre la historia. Esta continuidad se da a manera
de didlogo que se abre paso entre pueblos y épocas, como si el pensar
filosofico fuese una trémula llama que transita de tea en tea. Metafora
diafana para cualquier estudiante de filosofia quien, si desea leer a
Hegel, primero habra de leer a Kant; y si quiere leer a Kant, tendra que
leer a Hume; y si procura leer a Hume debera remontarse a Descartes,
etcétera; o bien, si él mismo quisiera “hacer” filosofia, no podria hacerlo



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

al margen de las discusiones y los conceptos que la filosofia misma se
va apropiando en su devenir. Y con esto propongo que, para hablar de
ese caracter historico de la filosofia, no basta afirmar que ella nace en
un lugar y en una época determinados, sino que ella misma hace y es
“tradicion”. Esta tradicion tiene, desde luego, algo de artificial; consiste
en una curaduria mas o menos caprichosa, mas o menos fundamentada.
Que Aristoételes elija como sus interlocutores a Heraclito o a Platon,
y no a Homero o a Her6doto, por mas que dé cuenta de ello, supone
que no so6lo se afilia a una tradicion, sino que, hasta cierto punto, €l
decide cual es esta tradicion. Bifurcaciones parecidas le salen al paso
a la filosofia en su marcha a través de los siglos; y el hecho de que nos
llegue a nosotros de esta forma, y no de otra, s6lo puede ser obra de la
necesidad o del “acaso”, lo que en el fondo quiza sea lo mismo.

Pero regresemos a Aristoteles. En el “Libro I’ de la Metafisica, asi
como en lo poco que se conoce de su didlogo “Sobre la filosofia” (zep:
prlooopia), €l estagirita justifica su quehacer en tanto “quehacer fi-
los6fico” porque se atiene a la tradicion. Cuando da cuenta de esta
tradicidn, la descubrimos milenaria e inabarcable; allende el Mediterra-
neo, hunde raices en las profundidades de un Oriente tan ajeno como
insondable. Aristoteles mismo habria propuesto que los primeros en
filosofar (mp@ror piiocopiicavteg) fueron los magos persas y los egip-
cios." Esta misma génesis la explorardn después Didgenes Laercio y
Clemente de Alejandria, afiadiendo también a los gimnosofistas indios
como precursores.”

1. Asilo expone Werner Jaeger cuando intenta reconstruir el didlogo aristotélico. Werner Jaeger, “Sobre
la filosofia” en Werner Jaeger, Aristételes. Bases para la historia de su desarrollo intelectual, Fondo
de Cultura Econ6émica, México, 2023, p. 46. Para consultar de manera directa los fragmentos que se
conservan del didlogo citado, ver Aristételes, Fragmentos, Gredos, Madrid, 2005.

2. Ensutratado Vidasy opiniones de los fil6sofos ilustres, antes de proseguir con su exposicion de estas
presuntas raices barbaras de la filosofia, Didgenes nos deja en claro cuél es su postura al respecto: “Y
de tal modo comenz0 la filosofia entre los barbaros. Incluso su propio nombre rechaza el calificativo
de «barbarax»”. Y, enseguida, como respuesta a quienes sostienen que aquélla principia en el barbaro
Orfeo, anade: “Pero yo no sé si hay que llamar filésofo a quien ha contado tan escandalosas cosas sobre
los dioses, ni como hay que calificar a alguien que atribuye a las divinidades toda pasiéon humana,
e incluso obscenidades cometidas raramente por algunos seres humanos con el 6rgano de su voz”.
Dibgenes Laercio, Vidas y opiniones de los fil6sofos ilustres, Alianza, Madrid, 2021, p. 43.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

De la sabiduria persa

De la curiosidad sentida por los griegos hacia los magos, sacerdotes
guardianes de los arcanos de Zoroastro —o Zaratustra—, dan cuenta
los relatos de Herddoto, Jenofonte y Ctesias de Cnido. Este tltimo
debid conocer de cerca a esta casta sacerdotal por ser el médico de
cabecera de Artajerjes I, hermano de Ciro, cuyas hazanas relata Jeno-
fonte en su Ciropedia.’

No sabemos de qué manera los magos influyeron en los fildsofos griegos,

mas alla de su brevisima y escueta mencién por Heraclito en el “Aforis-

mo IV”,*y de los rumores extendidos por Didégenes Laercio y Plinio el

Viejo sobre presuntos viajes de Empédocles, Pitdgoras, Demdcrito y Pla-
ton ala tierra meda, a fin de iniciarse en los secretos de la magia, los cua-
les guardarian con celo a su regreso como “sus mas grandes misterios”.’
Pero lo cierto es que la presunta influencia de estos sacerdotes sobre los
filbsofos griegos serd reprochada por el mismo Plinio y, mas adn, por
el cristiano Clemente de Alejandria. Asi, Plinio denuncia las practicas
magicas adoptadas por algunos griegos; practicas barbaras —no s6lo
por extranjeras— consistentes en algunos encantamientos y remedios
execrables: tuétano de huesos humanos, cerebros de nifios, menjunjes de
sangre para los epilépticos, etcétera. Todos ellos atribuidos a Osthanes,
el primer mago, a quien Plinio increpa: “Dinos, Osthanes, [...] ¢éa quién
fue el primero en ocurrirsele devorar cada parte del cuerpo humano?”.°
El testimonio de Clemente, por su parte, si bien no tan extravagante y

Jenofonte, Ciropedia, Gredos, Madrid, 201s.

4. “Aaquellos cuyo polo es la noche, a los magos, a los sacerdotes de Baco, a las Ménades e iniciados: ‘en
lo que los hombres tienen por misterios se inicia uno sin consagracion alguna’. Juan David Garcia
Bacca, Los presocrdticos, Fondo de Cultura Econémica, México, 2014, p. 98.

Plinio el Viejo, Pliny the Elder. Complete works, Delphi Classics, Sudbury, Reino Unido, 2015, p. 2934.
“Say, Osthanes, who was it that first devised these practices; for it is thee that I accuse, thou uprooter
of all human laws, thou inventor of these monstrosities; devised, no doubt, with the view that mankind
might not forget thy name! Who was it that first thought of devouring each member of the human
body? By what conjectural motives was he induced? What can possibly have been the origin of such a
system of medicine as this? Who was it that thus made the very poisons less baneful than the antidotes
prescribed for them? Granted that barbarous and outlandish tribes first devised such practices, must
the men of Greece, too, adopt these as arts of their own?”. Ibidem, p. 2744.

W

AW



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

exotico, no produce menos escandalo que el de Plinio: “[Los magos] han

inscrito [a los demonios] como sus propios criados y, mediante conjuros,

han logrado hacerlos esclavos a la fuerza”.’

También Aristoteles habria escrito un tratado sobre la magia, en el que
aseguraba que los sabios magos habian sido mas antiguos que sus homo-
logos egipcios. “Cinco mil afios antes de la conquista de Troya”,® calcula
Hermodoro el Platénico. Todo esto lo sabemos por el relato de Didgenes
Laercio sobre la génesis de la filosofia. Retrata a los magos de manera
menos condenatoria que Plinio y Clemente:

Los magos se ocupaban de los cultos divinos, de ritos sacrificatorios y
plegarias, como si s6lo ellos obtuvieran su audiencia. Hacian revela-
ciones acerca de la esencia y el origen de los dioses que eran fuego y
tierray agua. Desechan las estatuas y sobre todo las que indican que los
dioses son machos o hembras. Mantienen discusiones sobre la justicia,
y juzgan impio practicar la cremacion funebre. Y consideran decente
tener trato sexual con su madre o su hermana, como dice Sociéon en
su libro veintitrés. Ejercitan la mantica y la adivinacién del porvenir,
incluso dicen que se les aparecen los dioses. Ademas creen que el aire
esta lleno de imagenes, que por emanacion entre la evaporacion pe-
netran en la vista de los que poseen una mirada aguda. Proscriben los
adornos y los objetos de oro. Su vestido es blanco, su lecho el suelo, y
su alimento son vegetales, queso y pan negro, y su bastén una cafia, con
la que, dicen, ensartan el queso para cogerlo y comerlo.

Desconocian la magia negra, dice Aristoteles en su De la magia.’

De la sabiduria india

Ademais de esta sabiduria de los persas, la otra afluente de la filosofia
griega habia manado de la India. Por su lejania con el Egeo, la imagen que
los griegos nos entregaron de esta region aparece siempre fragmentaria
y difusa, lo cual también la hace enigmatica. A través de los siglos la

7. Clemente de Alejandria, Protréptico, Gredos, Madrid, 1994, p. 77.
8. Didgenes Laercio, Vidas y opiniones..., pp. 41-42.
9. Ibidem, p. 44.

139



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

tierra india seguird apareciéndole al hombre occidental como un mis-
tico suefio, inasible, indescifrable, “hecha de nube, como la Helena de
Euripides”, metafora similar a la de Hegel cuando se refiere a ella, como
quien desenmascara un fraude:

Una hermosa nube envolvia el nombre de la India. Esta nube se
ha disipado en los tiempos modernos y el juicio recae ahora sobre
algo muy distinto de lo que la fantasia se representaba en este pais
de maravillas. Cuando, en la época moderna, se llegd a conocer de
cerca la India y la naturaleza espiritual de este pueblo, la primera
representacion, basada en el conocimiento de sus obras nacionales,
fue muy elevada. [...] En la primera alegria del descubrimiento de
estos tesoros, estimdse muy alta la cultura artistica de los indios,
poniendo la poesia y la filosofia indias por encima de las griegas. Los
rasgos capitales de esta representacion descubrian una sensibilidad
atractiva y amable en este pueblo, el cual aparecia como un tierno y
gracioso pais de flores, con un encanto que habia concentrado en su
seno la riqueza toda del espiritu humano y se habia desarrollado con
la mayor hermosura, esparciendo un halito de rosas por todos sus
contornos y convirtiendo la suave naturaleza en un jardin de amor,
tan tierno y placentero como inteligente e ingenioso. Y en efecto, la
India, comparada con la China, parece un pais de ensuefio. En China
reina la inteligencia sin fantasia, una vida prosaica, que regula legal-
mente y fija de un modo externo hasta los sentimientos. En la India,
por el contrario, no hay un solo objeto que permanezca intacto de
poesia y de fantasia. Sin duda existen también aqui reglas y leyes
fijas y prescripciones sobre la conducta, en cantidad enormes; mas
no tienen por objeto los sentimientos, 1a moral, sino la supersticion,
y se refieren a acciones que no son espirituales o afectivas, ni por
su forma ni por su contenido. Semejantes acciones y formas, sin
espiritu ni sentimiento, componen la vida exterior de los indios."

No s6lo para Hegel la disipacioén de la nube india deja al descubierto
la impudicia de un pueblo regido por la supersticion, en el que, a falta
de la “fuerza de la razon”, cae “en la mas vergonzosa servidumbre y

10. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Alianza, Madrid,

1982, pp. 400-401.



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

9y 11

degradacion”.” A partir de que Occidente cree disipar por completo
la nube con la imposicion del British Raj, algunos intelectuales refor-
zaran el relato de que la identidad de Europa reside en ser la antitesis
de Oriente. Asi, en Plegaria sobre la Acrépolis, Joseph Ernest Renan”
dard a la intelectualidad del romanticismo un concepto que servira de
fundamento a este relato de “Europa como la otra de Oriente”,” cuyo
desprendimiento sera dificil, hasta el dia de hoy, para los estudios his-

toriograficos y filoldgicos sobre la Antigua Grecia.

La tesis de “el milagro griego” parte del supuesto de que el floreci-
miento de la cultura griega no puede ser explicable a partir de sus
condiciones espaciotemporales. Comparadas con la griega, las demés
civilizaciones del Mediterraneo son apenas primitivas, de manera
que no hubiera sido posible su influencia en la creacion de la elevada
cultura de la Hélade. Cuando se mira al mundo antiguo, la cultura
de los griegos parece surgir como por generacion espontanea, desa-
rraigada por entero de su época y sin deuda alguna con los pueblos
vecinos. El concepto “milagro”, desde luego, no es tanto una expli-
cacién como una renuncia a dar explicaciones; pero, precisamente
por eso, el punto del que debe partir el historiador es el hecho de
que la Antigua Grecia supone un terreno de estudio bien delimitado,
aislado e impermeable a toda influencia extranjera, en el que surge
sin mas, creatio ex nihilo, la razén, la tragedia, la democracia y el
Estado. Al lado de éstas, todas las demas expresiones culturales son
un juego de nifos. Asi lo expondr4, entre otros, la filéloga alemana
Edith Hamilton, una de las mas comprometidas defensoras del mila-
gro griego: “Ninguna de las grandes civilizaciones que precedieron
y que rodearon [a los griegos] les sirvié de modelo. Con ellos vino al
mundo algo absolutamente nuevo. Fueron los primeros occidentales;
el espiritu de Occidente es espiritu moderno, es un descubrimiento

1. Ibidem, p. 403. i
12. Joseph Ernest Renan, Priére sur I’Acropole, Eduard Pelletan Editeur, Paris, 1899.
13. Expresion que he tomado de Rémi Brague, Europa, la via romana, Gredos, Madrid, 1995, p. 15.

141



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

griego, y el lugar de los griegos estd en el mundo moderno”." A decir
de Hamilton, lo que separa a Grecia de los pueblos orientales es que
aqui, en esta Grecia reclamada por Occidente, la mente logra asociar-
se con el espiritu, mientras que alld el espiritu rige en detrimento de
una mente “mantenida en suspenso”.” En ningtn otro lado encuentra
Grecia mayor grado de antagonismo que en la India.

En la India, que durante siglos fue la guia del pensamiento de Oriente,
desde épocas remotas, el mundo de la raz6én y el mundo del espiritu
quedaron divorciados y el universo fue entregado a este tltimo. [En
India] todo era engafio, la verdad era una disposicion interna. En se-
mejante mundo hay poco espacio para la razén que observa o para el
ojo que ve. Donde todo es irreal salvo el espiritu, resulta una locura
manifiesta preocuparse por un exterior que es menos que una som-
bra. [...] En la India de hoy, el triunfo del espiritu sobre la mente es
completo, [...] la India ha seguido el camino de las cosas que no se
ven hasta que las cosas que se ven se han vuelto invisibles.'

Tan sdlo haria falta —piensa Hamilton— una mirada contemplativa
a las esculturas de griegos e indios para darse cuenta de que ambas
civilizaciones se encaminan por senderos contrarios. Alld las formas
abstractas, bajorrelieves en movimiento, como queriendo rebelarse
contra la quietud y la piedra; formas que, ante la mirada del hombre,
se inmolan para dejar aparecer otra cosa, una idea, una visidon acaso,
de una verdad a la que el artesano no puede dar contorno. Aqui “el ma-
terialismo espiritual”, el logrado ayuntamiento de lo trascendente y lo
inmanente, revelacién que no pide a la forma sacrificio alguno; dioses
desprovistos de ornamentos que hagan sospechar de su divinidad: s6lo
la perfeccion de la carne, marmoérea carne, como si lo captado por los
sentidos, lo propio de esta tierra, bastara para develar lo divino. Como

14. Edith Hamilton, El camino de los griegos, Fondo de Cultura Econémica, Madrid, 2002, pp. 18-19.
15. Ibidem, p. 22.
16. Ibidem, pp. 25-27.

142



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

sila belleza bastara. “La Victoria alada es arte griego tardio; el templo

de la Acropolis fue construido a la Victoria sin alas”.”

La cultura griega, no obstante, por mas milagrosa que sea, no parece
que fuese para el griego mismo un milagro. Cuando el griego intenta
dar cuenta del origen de las cosas que nosotros damos por sentado que
le son propias, sus explicaciones siempre remiten a épocas perdidas en
la mar de épocas y a geografias casi inexploradas, como si esa lejania
hundida en el misterio sirviera para legitimar sus costumbres. Roberto
Calasso lo ha expresado mejor que nadie: Grecia ha sido mimesis y
ortesis:" imitacién y adecuacién. Esta es también la percepcion que el
griego parece haber tenido de si mismo, pues no lo hace ser tal el imitar
alos barbaros, sino el embellecer y llevar a su perfecciéon todo cuanto
de ellos imita. Asi lo escribe Platon en el Epinomis.”

En cuanto a si la filosofia griega pudo ser alimentada por una afluente
que manaba desde la India, eso es algo practicamente imposible de
saber con certeza. El relato de la India como oculto demiurgo que da
forma a la cultura Occidental es un relato tardio. No pudo el griego,
salvo por las modestas pinceladas de Herddoto,” hacerse una ima-
gen diadfana de lo que pasaba mas alla del territorio iranio, sino hasta
después de la expedicion de Alejandro Magno a Oriente. Fueron los
mismos acompafiantes de Alejandro (presuntamente, Onesicrito, el
primero de ellos), en sus expediciones, quienes comenzaron a hablar
de una casta de filésofos de la India conocidos en lengua griega como
gimnosofistas (“los sabios que andan desnudos”), nombre con el que
tal vez buscaron referirse a los brahmanes. Luego, Didégenes Laercio
y algunos padres de la Iglesia ensayarian la hip6tesis de la supuesta

17. Ibidem, p. 6o.

18. Ver los capitulos viil y Xit de Roberto Calasso, El cazador celeste, Anagrama, Barcelona, 2020, pp.
217-259 Y 333-359.

19. Plat6n, “Epinomis” en Platon, Ouvres Complétes. Tome xii, Les Belles Lettres, Paris, 1956, p. 153 (987¢).

20. Wilhelm Halbfass refiere también a las expediciones que los griegos Escilax de Carianda (siglo via. C.)
y el ya nombrado Ctesias de Cnido (siglo v a. C.) habrian hecho a la India. Ademas de la historia de
Persia (Persika), Ctesias escribi6 también una fantasiosa descripcion de la India (Indika).

143



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

filosofia de los gimnosofistas como antecedente de la filosofia entre
los griegos. Pero los relatos legados acerca de estos gimnosofistas no
abandonan nunca el exotismo: mas que testimonios acerca de su pen-
samiento, tenemos observaciones casi de corte antropoldgico sobre
su comportamiento. Por ejemplo, san Agustin sblo rescata que estos
sabios habrian filosofado en lugares solitarios y resalta su rechazo a
engendrar hijos;” y Clemente también llama la atencién respecto de
esto dltimo al comentar que los gimnosofistas “ignoran el matrimonio
22

y la procreaciéon”,” y, de paso, hace hincapié en que se alimentan de
frutos salvajes.

Ademas de su fama de célibes y de vegetarianos, a los gimnosofistas
se les conocera también por su anacrénico estoicismo: “su desdén al
placer y al dolor, su indiferencia ante la muerte”.” Y, para dar cuenta de
su antigliedad e importancia, Clearco de Solos afirmara que los magos
son descendientes de ellos;™ y el viajero helénico Megastenes propon-
dra que los gimnosofistas, junto con los judios, “conocian ya todas las

3 25

doctrinas sobre la naturaleza que més tarde ensefiaron los griegos”.

En todo caso, la supuesta influencia de la sabiduria india sobre Grecia
no so6lo se habria dado mediante los gimnosofistas. Antes de la campa-
fa de Alejandro Magno, el dios Dionisio también libré cruentas batallas
por aquellos lares. Asi lo relata Nono de Panépolis en las Dionisiacas.”
Y aunque es un poema tardio (siglo V d. C.), el vinculo de Dionisio
con la India parece ser desde siempre un lugar comtn. Por su parte,
Euripides, en las Bacantes, se refiere a Dionisio como un dios venido

21. Agustin de Hipona, Obras de San Agustin. xvI. La ciudad de Dios, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 1958, p. 1044 (Libro VX, apartado 20).

22. Clemente de Alejandria, Les Stromates, Editions du Cerf, Parfs, 1951, p. 102.

23. Wilhelm Halbfass, India y Europa. Ejercicio de un entendimiento filoséfico, Fondo de Cultura Econémica,
México, 2013, p. 44.

24. Dibgenes Laercio, Vidas y opiniones..., p. 45.
Wilhelm Halbfass, India y Europa..., p. 49.

25. Idem.

26. Nono de Pandpolis, Dionisiacas. Cantos XXV-XXXVI, Gredos, Madrid, 2004.



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

de Asia.” Asi, las supuestas raices orientales de Dionisio serdn un tema de
especial importancia en la reinterpretacion que hara de Grecia el roman-
ticismo aleman. Aqui este dios pasara a ser el que esparce el polen de
la mistica oriental sobre la tierra griega.

Para Nietzsche la civilizacion griega es un equilibrio, siempre en ten-
sidn, entre lo apolineo y lo dionisiaco. Apolo representa el principio de
individuacién, la razén al cuidado de la forma; Dionisio, la pérdida
de este principio, la desgarradura del velo de Maya que devela la uni-
dad oculta, subyacente a toda multiplicidad aparente: la visién mistica.
Esta lectura de Nietzsche encuentra un eco en Salvador Paniker, quien
sostiene que la diferencia especifica de lo griego reside en un “tira y
afloja” entre una corriente filos6fico-racionalista, llegada desde Mileto,
y una corriente mistica-religiosa, venida de Oriente:

A Dioniso lo matan los titanes. Zeus le hace renacer y reduce a los
titanes a cenizas. De esas cenizas nacen los hombres. De ahi que los
hombres sean en parte divinos (porque los titanes habian devorado
previamente a Dioniso, hijo de Zeus) y en parte malvados (por parti-
cipar en la naturaleza de los titanes). [...] A través del mito de Dioniso,
el orfismo rechazaba el sacrificio sangriento, el mecanismo expiatorio
que segun Girard esta en el origen de las primeras matrices cultura-
les religiosas. De este modo, el orfismo simboliza, dentro del mundo
griego, el momento digamos oriental, el momento hindd.”

A la Grecia impoluta, albisima, la de soldnicas leyes y de aureas pro-
porciones, es decir, la Grecia que se representaron para si mismos
los filésofos de la Ilustracion, vino a sumarsele otra Grecia, la de los
romanticos, la de la embriaguez y la orgia, la adivinacioén y los ritos
mistéricos. Tales cosas, se especula, sdlo pudieron llegar a los griegos
del Oriente lejano. No obstante, hablar, junto con Paniker, de un “mo-
mento Oriental” en la vida de aquéllos orilla a preguntarnos por el
significado que para estos mismos griegos tenia el Oriente.

27. Euripides, “Bacantes” en Euripides. Tragedias 111, Gredos, Madrid, 1979, pp. 323-411.
28. Salvador Paniker, Filosofia y mistica, Anagrama, Barcelona, 1992, pp. 26-27.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Es relevante que Her6doto haya iniciado sus historias con el relato
sobre el origen de la rivalidad entre griegos y orientales. Para él, asi
como para la tragedia 4tica, todo inicia con un primer acto de desme-
sura (épyn kox@v)” que echa a andar la historia en tanto sucesion de
infortunios. El primer desencuentro, confiesa Her6doto, inicia con el
rapto de una muchacha griega, Io, por parte de mercaderes fenicios en
la costa de Argos. En represalia, los griegos secuestran a una muchacha
asiatica, Europa, inaugurando asi una tradicion de raptos de doncellas
entre griegos y barbaros que, dos generaciones mas tarde, culminan en
aquella magna guerra acaecida en la playa de Ilidn, la cual sera narrada
por Homero. Y dado que antes de esta guerra —la Guerra de Troya—
“la Hélade no parece haber cometido ninguna empresa en comun”,* es
probable que hasta entonces los griegos no tuviesen la nocién de ser
un pueblo escindido del mundo barbaro oriental. Esto explica, segin
Tucidides, que Homero no haya utilizado “el término de barbaros, por
la razdén de que los griegos no se distinguian con un solo nombre que

31

fuera el contrario”;” pues, incluso, “se podria demostrar que el mundo
griego antiguo vivia de modo semejante al mundo barbaro de hoy”.*”
Hay, sin embargo, un error en las afirmaciones de Tucidides, sefialado
con precision por Juan José Torres Esbarranch: aquél parece ignorar
que, al final del “Canto II” de la Iliada, Homero nombra a quienes ha-
blan barbaramente (Bapfapopidvov), por lo que retomar la cuestion y
tratar de mostrar el momento exacto en el que el griego comienza a
generar una conciencia comun, en contraposicion al barbaro, supone
una empresa quijotesca, siempre imprecisa. Mas ain: tratar de mostrar
hasta qué punto el griego pensé la suya como una civilizacién aislada
de los pueblos circundantes supone, ya desde el mismo planteamiento

29. dpyn kaxdv es el inicio de toda tragedia. Carlos Garcia Gual traduce este concepto como “inicio de
las desgracias”. Carlos Garcia Gual, Enigmdtico Edipo. Mito y Tragedia, Fondo de Cultura Econdmica,
México, 2012, p. 83.

30. Tucidides, Guerra del Peloponeso 1, Gredos, Madrid, 2015, p. 18.

31. Idem.

32. Ibidem, p. 27.



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

de la cuestion, acarrear los prejuicios modernos a un mundo, el griego,
en el que quiza éstos no tengan lugar.

Al respecto, Karl Jaspers propone un punto intermedio entre quienes
han defendido a la civilizacién griega como milagro y quienes la han
concebido como consecuencia natural de su mundo y de su época.”
Jaspers concede que el pueblo griego ha sido el fundador de Occi-
dente, pero anade que esta fundacioén s6lo pudo darse a partir de una
supuesta separacion espiritual entre Grecia y la gran masa oriental.
Para inventarse a si misma, la civilizacion griega ha tenido que pensarse
como nacida de esta escision. Y para afirmarse en si misma, la cultura
occidental ha tenido que reiterar a lo largo de su historia esta alardeada
diferencia frente a Oriente. Pero parece que en esta escision —como
en toda escision, pues ésta se entiende también como “herida”— el
hombre griego (primero) y su hijo, el hombre occidental (después), han
perdido algo de si mismos. Se interroga Jaspers —en una pregunta que
raya lo teoldgico— si acaso seria posible volver a esa unidad perdida:

Asia parece entonces poderosa en espacio frente a la pequeiia
Europa. Parece, en el tiempo, el vasto suelo del que proceden to-
dos los hombres. Es lo inconmensurable, poderoso por su exten-
sidén y sus masas humanas, lo duradero que se mueve lentamente.
La cultura griega parece entonces un fenémeno marginal asiatico,
parece que Europa se ha separado de la madre asiatica por una rup-
tura prematura. Las preguntas serian entonces: ¢Ddonde, cuiando y
en qué paso se produjo la separacion? ¢Es posible que Europa vuelva
a sumirse y perderse en Asia, en su profundidad, en su nivelaciéon
sin conciencia?**

E inmediatamente se responde:

33. Sobre estas tesis que defienden la raigambre de Grecia en los mundos barbaros, ver el trabajo de Walter
Burkert, De Homero a los magos. La tradicién oriental en la cultura Griega, Acantilado, Barcelona, 2022;
y el polémico libro de Martin Bernal, Atenea negra. Las raices afroasidticas de la civilizacién cldsica,
Critica, Barcelona, 1993.

34. Karl Jaspers, Origen y meta de la Historia, Alianza, Madrid, 1980, pp. 100-101.

147



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Si el Occidente es la emergencia que ha brotado del fondo asiatico,
este hecho constituye el inmenso riesgo de que las posibilidades
humanas de libertad se vean primero en peligro de perder psiquica-
mente su suelo y después, cuando se llegue a la conciencia de ello,
en el constante peligro de volver a sumirse en el Asia.

Pero este peligro de volver a hundirse en la profundidad asiatica se
realizaria hoy bajo nuevas condiciones técnicas, que transformarian
y destruirian al Asia misma, aboliendo la libertad occidental, la idea
de la personalidad, la amplitud de las categorias occidentales, la clara
conciencia. Su lugar seria ocupado por lo que es eterno en Asia: la
forma despoética de la vida, la falta de historia y de decision, la estabili-
zacion del espiritu en el fatalismo. Asia seria lo universal, persistente,
perdurable, que incluiria a Europa. Lo que ha salido de Asia y tiene
que volver a Asia no puede ser mas que transitorio, efimero.”

No sélo por el bien de Grecia, sino también por el de Oriente, méas
vale, a decir de Jaspers, nunca arribar a esa consumacion escato-
l6gica en que la herida griega llegaria por fin a suturarse; como si,
en efecto, Occidente necesitara de Oriente para garantizar su exis-
tencia, pero lo necesitara como antipoda o, mejor dicho ain, como
imaginario. Da lo mismo si ese imaginario se manifiesta en forma
de ensuefio, como un utépico Shangri-La, o si el ensuefio se vuelve
pesadilla en forma de otro titular, denunciando otra dictadura, otra
guerra, otro acto terrorista. Como sea, da lo mismo... siempre y
cuando Oriente tenga garantizada a Occidente una imagen alterna-
tiva; siempre y cuando Oriente se le ofrezca al hombre occidental
como un lienzo en blanco.

De la sabiduria egipcia

También Egipto —sobre todo, Egipto— ser reconocido por los griegos
como antecedente de su sabiduria. Y para atestiguarlo no hace falta ir
a los textos tardios de Didgenes Laercio o de los padres de la Iglesia,

pues bastan los elogios que los mismos fildsofos de la Antigua Grecia

35. Ibidem, p. 101



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

hacen a la civilizacion de los egipcios. Seria suficiente también el re-
lato de que Orfeo llevo a los griegos la filosofia y la musica desde la
tierra egipcia. O los presuntos viajes de Platon y Pitagoras a aquellas
mismas tierras para aprender todo cuanto pudiesen de sus sacerdotes.
Ahora bien, que Egipto haya formado parte de ese Oriente, uno que ha
sido siempre mas imaginario que geografico, es una idea que el mismo
Herddoto se atreve a controvertir. Contrario a lo que defendian los jo-
nios —acusados por Herddoto de no saber calcular—, Egipto no forma
parte de las tres regiones que constituian el imaginario griego sobre el
mundo: Europa, Asia y Libia. Antes bien, él propone afiadir a esta divi-
sion tripartita una cuarta region intermedia entre Asia y Libia, es decir,
la region Delta del rio Nilo, en la que se instala precisamente Egipto.
Pero, sea Oriente o no, del Nilo eman6 el mayor afluente de sabiduria
que sirvio de saber precursor a la filosofia de los griegos, a decir de
ellos mismos. De la veneracion que éstos tuvieron hacia la sabiduria
egipcia queda constancia en los didlogos de Platon: “Qué bien se te da,
Socrates, hacer discursos de Egipto”, elogia Fedro, luego de que su
maestro haya contado como el dios egipcio Theuth descubrié antes que
nadie “el nimero y el calculo, y, también, la geometria y la astronomia,
y, ademas, el juego de damas y el de dados, y, sobre todo, las letras”.*”
Son estas artes, en las que los egipcios fueron instruidos mucho antes
que los griegos, la razén por la cual aquel sacerdote egipcio exclama a
Solon: “Ay, Soldn, Solén, ilos griegos seréis siempre nifios!”.**

Pese a todo lo anterior, entre los pueblos barbaros cuya sabiduria
pudo influir en la conformacién de la filosofia, habria que considerar
también “a los caldeos entre los babilonios y los asirios; [...] y los
llamados druidas y santones entre los celtas y los galatas”.* Asi lo
declara Didgenes Laercio, quien asegura seguir en esto lo anunciado

36. Platdn, “Fedro” en Platén, Didlogos. Tomo I, Gredos, Barcelona, 2010, p. 834 (275b).
37. Ibidem, p. 832 (274d).

38. Platdn, “Timeo” en Platén, Didlogos. Tomo 111, Gredos, Barcelona, 2014, p. 293 (22b).
39. Didgenes Laercio, Vidas y opiniones..., p. 41.

149



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

por “Aristoteles en su Tratado de la magia y [a] Socién en el libro
veintitrés de su Tradicién”.* Tal es el legado al que, supuestamente,
Aristoteles quiso sumarse al presentar, en la Metafisica, su doctrina
de las cuatro causas (4ifzia) como una sintesis de estas sabidurias.
Aunque él no se refiere propiamente en dicha obra suya a estas
sabidurias barbaras, sino a aquélla que se fue gestando entre los
helenos. A esta exposicion aristotélica de Platén y de los preplato-
nicos, asi como de su discipulo Teofrasto, Giorgio Colli la llamara
“historicismo peripatético”,* del cual la historia de la filosofia here-
dala categoria “filosofia presocratica”. Sin embargo, Aristoteles no
se atreve, en la Metafisica, a llamar a los presocraticos “filésofos”,
sino que, tomando una prudente distancia, se refiere a ellos como
“los primeros que filosofaron” (zp@rot pilocopijcavtes). Entre estos
primeros que filosofaron cuenta también a los poetas Homero y
Hesiodo junto a todos aquéllos que nosotros reconocemos en la
categoria presocrdticos. Aunque luego elabora una distincion: si bien
los poetas, al lado de nuestros presocraticos, tienen como objeto
de su sabiduria el saber de lo mas general, es decir, de los prime-
ros principios o causas, unos lo buscan indagando entre los mitos,
mientras que otros lo hacen entre las cosas (zd 6vra). A los primeros,
Aristoteles los llamara philomythos o tedlogos; y, a los segundos,
filésofos, sin quitarles nunca el adjetivo de protoi. Teofrastro, por
su parte, los llamara fisicos.

Platén, por su lado, parece merecer consideraciones aparte. La razén
estriba en que, mientras aquella filosofia primitiva es dirigida s6lo
por la pregunta acerca de la causa material de las cosas, hay ya en él
una sofisticacion de la pregunta que apunta a la causa formal. Pero la
pregunta que Platdn dirige a las cosas es incapaz de agotar las cosas
mismas o, en otras palabras, de acceder a ese saber de lo méas general,
si no se interrogan también las cosas por su causa final y su causa

40. Idem.
41. Giorgio Colli, La naturaleza ama esconderse, Siruela, Madrid, 2008.



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

eficiente. Este intento de agotar las cosas atajindolas por todos sus
posibles principios es el proyecto propiamente aristotélico, en lo que
a filosofia primera se refiere.

Asi, la actitud de Aristételes frente a la “tradiciéon” es doble, mas
no por ello ambigua. Si bien la filosofia debe su composicién a ele-
mentos provenientes de la filosofia entre los barbaros, no podria
llamarse “filosofia” a la sabiduria de estos ultimos. Incluso, se le-
vanta cierta sospecha sobre sila de los presocraticos es también una
filosofia en forma. Su caracter parece ser, mas bien, de una filosofia
embrionaria, en potencia y, por esto mismo, no realizada. Y su rea-
lizacién requiere no s6lo que esta sabiduria de los griegos aspire,
como la filosofia de entre los barbaros, a ese saber mas general; ni
siquiera bastaria con que se atenga a lo ente, a las cosas mismas,
como punto de partida. Requiere asimismo que su proceder sea
llevado mediante principios loégicos, los cuales el mismo Aristoteles
desarrolla en sus tratados de légica conocidos, desde la Edad Media,
como Organon. He aqui lo propio de la filosofia (cuando menos, de
esa filosofia que Aristoteles parece proponer en la Metafisica), a
la que primero Oriente, y mas tarde Occidente, reclamardn como
parte de su tradicion.

Conclusion

Sila filosofia puede ser otra cosa que esta formula aristotélica en la que
tiene por objeto —objeto compartido— el saber de lo méas general, y
por método —método exclusivo— la logica, es algo que, desde luego,
estd —iy qué bueno!— sujeto a controversia. Porque, si bien Platén
no se esmera tanto como Aristételes en exhibir la tradicidon de la que
procede, ni desarrolla, por tanto, nada parecido a una “historizacién”,
es igualmente legitimo afirmar que la filosofia principia en Platén o,
incluso, en los presocraticos; y que cada una de estas presuntas génesis
daria como resultado una nocién distinta de lo que la filosofia es. Pero



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

maés arriesgado —aunque no imposible— seria hablar de un presunto
origen de la filosofia en tierras no griegas; pues la filosofia parece aqui
correr la suerte de todo lo “propiamente heleno” si por esto se entiende
aquello que se atiene a la imitacion y a la adecuacion. X

Fuentes documentales

Aristételes, Metafisica, en Aristételes I, Gredos, Madrid, 2011.
Fragmentos, Gredos, Madrid, 2005.

Bernal, Martin, Atenea negra. Las raices afroasidticas de la civilizacién
clasica, Critica, Barcelona, 1993.

Brague, Rémi, Europa, la via romana, Gredos, Madrid, 1995.

Burkert, Walter, De Homero a los magos. La tradicién oriental en la
cultura griega, Acantilado, Barcelona, 2022.

Calasso, Roberto, El cazador celeste, Anagrama, Barcelona, 2020.

Clemente de Alejandria, Les Stromates, Editions du Cerf, Parfs, 1951.

Protréptico, Gredos, Madrid, 1994.

Colli, Giorgio, La naturaleza ama esconderse, Siruela, Madrid, 2008.

De Hipona, Agustin, Obras de San Agustin. XVI. La ciudad de Dios, Bi-
blioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1958.

Euripides, “Bacantes” en Euripides. Tragedias 1II, Gredos, Madrid,
1979, PP- 323-411.

Garcia Bacca, Juan David, Los presocrdticos, Fondo de Cultura Econo-
mica, México, 2014.

Garcia Gual, Carlos, Enigmadtico Edipo. Mito y Tragedia, Fondo de Cul-
tura Econ6mica, México, 2012.

Halbfass, Wilhelm, India y Europa. Ejercicio de un entendimiento filo-
sofico, Fondo de Cultura Econémica, México, 2013.

Hamilton, Edith, El camino de los griegos, Fondo de Cultura Econdémica,
Madrid, 2002.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Lecciones sobre la filosofia de la his-
toria universal, Alianza, Madrid, 1982.

Jaspers, Karl, Origen y meta de la Historia, Alianza, Madrid, 1980.

152



GRECIA, LA OTRA DE ORIENTE: LAS RA{CES BARBARAS DE LA FILOSOFIA

Laercio, Didgenes, Vidas y opiniones de los fil6sofos ilustres, Alianza,
Madrid, 2021.
Nono de Pandpolis, Dionisiacas. Cantos XXV-XXXVI, Gredos, Madrid,
2004.
Péniker, Salvador, Filosofia y mistica, Anagrama, Barcelona, 1992.
Platon, “Epinomis” en Platon, Ouvres Completes. Tome XII, Les Belles
Lettres, Paris, 1950, pp. 132-161.
“Fedro” en Platon, Didlogos. Tomo I, Gredos, Barcelona, 2010.
“Timeo” en Platon, Didlogos. Tomo IiI, Gredos, Barcelona,
2014.
Plinio el Viejo, Pliny the Elder. Complete works, Delphi Classics, Su-
dbury, Reino Unido, 2015.
Renan, Joseph Ernest, Priere sur ’Acropole, Eduard Pelletan Editeur,
Paris, 1899.
Tucidides, Guerra del Peloponeso I, Gredos, Madrid, 2015.

153



Una interpretacion filosoéfica
de la nocion de pecado original

Héctor Andrés Loreto de Vizquez’

Recepcion: 30 de julio de 2025
Aprobacién: 26 de noviembre de 2025

Resumen. Loreto de Vizquez, Héctor Andrés. Una interpretacion filoséfica de
la nocion de pecado original. En este trabajo intento explicar racionalmente
la nocién teoldgica del pecado original, cuyo efecto, en el hombre, entiendo
como el fendémeno segin el cual éste no hace el bien que quiere, sino el
mal que no quiere —“video meliora proboque, deteriora sequor”,’ como es
comprendido por la tradicion catélica—. Es viable justificar racionalmente
la existencia del pecado, en tanto error moral, como una falla de cilculo por
parte del ser humano al elegir entre dos de las inclinaciones naturales funda-
mentales que guian sus acciones: el egoismo y la misericordia. Sin embargo,
reconozco que, por medios puramente filoséficos, no parece posible consi-
derar la existencia del pecado original como una condicién de corrupcion
transmitida de generacién en generacion.

Palabras clave: pecado original, corrupcion, egoismo, misericordia, racionalidad.

Abstract. Loreto de Vazquez, Héctor Andrés. A Philosophical Interpretation of
the Notion of Original Sin. In this article I set out to offer a rational explanation
of the theological notion of original sin, the effect of which on people I see as a
phenomenon in which they do not pursue the good they desire but the evil they
do not desire —“video meliora proboque, deteriora sequor,” as understood in
the Catholic tradition—. It is feasible to rationally justify the existence of sin in

Maestro en Filosoffa Antigua por la Universidad Panamericana. Investigador independiente.
ha.loretodevazquez@ugto.mx

1. “Veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Ovidio, Metamorfosis. Libros I-vii, Bibliotheca
Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filologicas/
Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1979, p. 143 (7, 9). Traduccién propia.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

the sense of moral error as a miscalculation by human beings as they navigate
between the fundamental natural inclinations that guide their actions: selfish-
ness and mercy. I recognize, however, that purely philosophical means seem
to be insufficient for considering the existence of original sin as a condition of
corruption passed down from generation to generation.

Key words: original sin, corruption, selfishness, mercy, rationality.

Varias religiones antiguas, como el judaismo, el cristianismo, el
hinduismo y el budismo, conciben al hombre como un ser caido,
un ser que, aunque valioso por sus cualidades, se encuentra en un
estado de culpa, corrupcién o imperfeccioén. Ya sea porque los an-
tepasados cometieron algtin crimen heredado a las generaciones
posteriores (judaismo y cristianismo) o porque el alma individual
de cada ser humano que camina hoy sobre la Tierra cometié un
ilicito en alguna vida anterior para luego reencarnar (hinduismo),
la cuestidon general descrita es la de un estado actual de maldad, el
cual debe contrarrestarse con la practica de la bondad y mediante
los ritos que ensefa cada religion.

El mismo Platdn, quien ciertamente estaba comprometido con la doc-
trina de los misterios (el orfismo), creia que las almas de los hombres
de este mundo estan encarnadas en cuerpos terrestres como conse-
cuencia de haber fracasado en su intento de elevarse y contemplar
el mundo de las Ideas o Formas,” que no es sino el “lugar mas alla del
Cielo” (dmepovpaviog tomoc). Esta cuestion, que aparece narrada en el
Fedro, desemboca en una exhortacién, por parte de Platén, para que
los hombres filosofen en la Tierra y logren elevarse nuevamente hacia
la contemplacion de las Formas: “Por tanto, lo conveniente es que el
hombre se mantenga al tanto de lo que dicen las Ideas, para que vaya
de las multiples sensaciones hacia aquello que puede ser captado

2. Me uno a la tradicién al escribir “Ideas” o “Formas” con mayuscula inicial para referirme a las Ideas
o Formas platdnicas.

155



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

por el pensamiento (81 yap dvOpomov cvVIEVOL KAT €100C AEYOUEVOV, €K

TOA®V 10V aicOfcewv gig &v Aoyloud cvvaipoduevov)”.?

¢Qué intentaron comunicar todas esas religiones? ¢Por qué llegan a una
conclusion similar? {Por qué el mismo Platén dio tanta importancia a
este asunto? No me parece que tales coincidencias sean producto de
mera casualidad; y dar raz6n de este fen6meno es lo que me propongo
en esta reflexion.

Estoy convencido de que existe una manera racional de describir ese
defecto humano universal —permitaseme la expresion—. Por ejemplo,
varios tedlogos catdlicos, asi como algunos papas,* apelan a la sentencia
contenida en una de las obras del poeta pagano Ovidio al explicar el
pecado original: “video meliora, proboque, deteriora sequor”, es decir,
“veo lo mejor y lo apruebo, pero hago lo peor”. Asi, intentaron mostrar
que los seres humanos, aunque conozcan el bien, terminan eligiendo
hacer el mal, lo reprobable. Se dice que existe, pues, una debilidad de la
voluntad, la cual ha sido objeto tanto de la filosofia como de la teologia.
San Pablo sostiene la misma idea en una de sus epistolas, pero a menudo
se prefiere citar al poeta Ovidio, no sélo porque es mas poética —me pa-
rece— su expresion, sino también porque hace patente que los antiguos
paganos tenian, por igual, conocimiento de esa verdad. En su Epistola a
los romanos lo expresa del siguiente modo: “Porque no hago el bien que
quiero (ov yap & 8o mod dryabov), sino el mal que no quiero, eso practico

(GG 6 00 BL® Kakov TodTo Tpdoom)”.’

Con la intencién de relatar el contexto de la nocién de pecado original
en la Iglesia catodlica, es necesario evocar a san Agustin, quien fue uno

3. DPlaton, “Fedro” en John Burnet (Ed.), Platonis Opera, Tomus II. Tetralogias 111-1v Continens, Oxford
University Press, Londres, 1901, 249b. Traduccién propia.

4. Ver Dicasterio para la Comunicacion, “Audiencia general, 15 de noviembre de 1972” en La Santa Sede, 15/
X1/1972, https://wwwwvaticanva/content/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/V1/2025.

5. Rom7,19.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

de sus primeros grandes defensores y cuya postura desat6 muchas
polémicas a lo largo de la historia de la Iglesia. San Agustin lleg6 al
extremo de considerar que los nifios fallecidos sin bautizar se con-
denan al infierno.’ Intenté justificar esta severa doctrina apelando a
una interpretacion literal del pasaje biblico en Juan 3, 5,7 asi como a la
practica litargica de la Iglesia, pues sostenia que los nifios son llevados
a la fuente bautismal para entrar en el reino de Dios y que se los somete
a exorcismo para liberarlos del diablo.® Argumentaba, entonces, que
éstos no necesitarian renacer —mediante el bautismo— si no requirie-
sen ser renovados.” También se debe a san Agustin la interpretacion
del pecado de Adan como algo hereditario. Gracias a su influencia, la
Iglesia occidental ha interpretado, de manera casi unanime, el pasaje
Romanos §, 12" en el sentido de un pecado transmitido de generacién
en generaciéon.” Sin embargo, la Iglesia catélica contemporanea no
sigue a san Agustin en el punto de la condenacion de los nifios que
mueren sin ser bautizados, pues, como lo ensefa el parrafo 1283 de su
Catecismo, en lo relativo al destino que han de tener, se debe orar por
la salvacion de las almas de esos niflos y confiar en la misericordia de
Dios.” Desde luego, se esperaba que la Iglesia rechazara la postura de
san Agustin, en tanto que era demasiado dura.

Pues bien, llama la atencién el vinculo que existe entre la filosofia y
la teologia al tratar el tema de la debilidad de la voluntad. Antes de la
llegada del cristianismo, ya hablaban los griegos de la dxpoocia (akrasia),

6. Agustin de Hipona, “De peccatorum meritis” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina. Vol. XL,
Paris Apud Garnier, Paris, 1865, pp. 109-200 (1, XVI, 2).

7. “De cierto, de cierto te digo, que el que no naciere de agua y del Espiritu, no puede entrar en el reino
de Dios”.Jn 3, 5.

8. Agustin de Hipona, “De peccatorum meritis”, pp. 146-147 (1, XXXIV, 63).

9. Comisién Teoldgica Internacional, La esperanza de salvacién para los nifios que mueren sin bautismo,
2007,  https://wwwvaticanva/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_
doc_20070419_un-baptised-infants_sp.html Consultado 2/x1/2025.

10. “Por tanto, como el pecado entr6 en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, asi la muerte
pas6 a todos los hombres, por cuanto todos pecaron”. Rom §, 12.

1. Agustin de Hipona, “De nuptiis et concupiscentia” en Jacques Paul Migne (Ed.), Patrologia Latina...,
PP- 413-474 Y Pp- 450-451 (11, 12, 15).

12. Comisidn Teoldgica Internacional, Catecismo de la Iglesia Catélica, https://wwwwvaticanva/archive/
catechism_sp/p2s2ciai_sp.html Consultado 2/X1/2025.

157



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

término que utilizaban para referirse a la falta de autocontrol, es decir, la
tendencia a no actuar segun los dictados de la razon. Desde la perspecti-
va aristotélica, por ejemplo, para vencer la dxpooia, uno debe, ademés de
conocer la virtud, desearla.” Posteriormente, san Pablo recurre al mismo
término griego para referirse a la falta de moderacién de las pasiones.”

Otro punto de contacto interesante entre filosofia y teologia en torno
alanocion de pecado es aquél en el que participan Cicer6n y Philipp
Melanchthon. El primero argumentaba, antes de la era cristiana, que
los principios innatos de la luz natural, los cuales llevan hacia la virtud,
se encuentran oscurecidos en el alma del hombre, debido a las malas
costumbres y las opiniones falsas que se extienden en la cultura.” Por
su parte, Melanchthon, fil6sofo, te6logo, discipulo de Lutero y también
seguidor de Cicerodn, defendia que el pecado (en el sentido cristiano
del término) es lo que ha oscurecido esos principios innatos que lle-
van a la virtud.”® Estas referencias son ejemplos que muestran como
en la discusion sobre la debilidad de la voluntad han ido en paralelo la
filosofia y la teologia. Pues bien, siguiendo la linea del racionalismo,
intentaré dar una explicacion intelectual y no dogmatica del fen6meno
del pecado original. Estoy convencido de que las religiones antiguas se
referian a un fendmeno real, aunque muchas de ellas lo hayan expre-
sado apoyandose en relatos increibles o mediante alegorias. Trataré,
pues, de explicar ese fendmeno de una manera racional.

Es pertinente aclarar, sin embargo, que cualquiera que filosofa sobre el
tema del pecado original —o sobre el pecado en general— esté obliga-
do a interpretar el pecado mismo como algo cognoscible, porque, de lo
contrario, équé sentido tendria hablar de algo imposible de conocer?

13. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University Press, Londres, 1894, p. 136
(1147b1-5).

14. 1Cor 7, 5.

15. Ciceron, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Auténoma de México, México, 2008, p. 97 (111, 1).

16. Karl Gottlieb Bretschneider (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi Melanthonis opera quae supersunt
omnia. Volumen x11, Schwetschke et Filium, Brunswick, Alemania, 1844, p. 691.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

Pero, puesto que solamente se puede conocer aquello que existe en la
naturaleza, el filbsofo debe tomar una postura naturalista de la cuestion.
Si se interpretan el mal y el origen del pecado como un misterio, como
algo mas alla de la razén humana, entonces no tiene sentido aplicar la
razdn a ese objeto. Y lo mismo sucede con la bondad. Algunas veces las
religiones hablan de una bondad superior, de una gracia divina mas alla
de todo lo humano; en esos casos suele ser descalificada la capacidad
del hombre para adquirir esa bondad superior a través de sus propios
medios, incluyendo la razoén. Spinoza relata un caso que ejemplifica muy
bien esto dltimo, a saber, el de Yosef Ben Sem Tov, escritor judeoespafiol
del siglo XV, quien sostenia que Aristoteles llegd a una gran perfeccion
moral, que conocia el método verdadero (de la moral) y que no se le
escap6 nada esencial; pero, por no haber conocido los principios que
ensefaba a través de los profetas, sino por los dictados de la raz6n, no
salvo su alma. Para Spinoza resulta evidente que este tipo de afirmacio-
nes no son sino fantasias sin fundamento racional ni biblico.”

Antes de continuar la reflexion es preciso hacer algunas aclaraciones
sobre las nociones de pecado y pecado original, con el objetivo de que
sea lo mas universal posible, pues he afirmado que es posible tratar la
cuestion de la caida del hombre, asi como de la debilidad de la voluntad,
de una manera igualmente universal, es decir, sin que estas dos cuestio-
nes queden reducidas a un tnico credo religioso. Pues bien, el término
latino para referirse al pecado es peccatum, derivado del verbo peccare,
que significa equivocarse o errar. Este concepto no difiere mucho del
término hebreo jattd’th, que significa errar. En efecto, estos términos
ya se empleaban en el lenguaje cotidiano, antes de ser usados para re-
ferirse a la accidn de transgredir, voluntariamente, la ley divina. Pero
me baso en estas etimologias para poner de manifiesto que el pecado,
en la tradicién judeocristiana, a la par que es una transgresion de la
voluntad de Dios, también es —siguiendo la etimologia del término—

17. Baruch Spinoza, “Tractatus theologico-politicus” en Karl Hermann Bruder (Ed.), Benedicti de Spinoza.
Opera quae supersunt omnia. Vol. i1, Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 1846, pp. 1-271, pp. 85-86 (V, § 48-49).

159



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

un error moral, es decir, un error respecto de la bondad que un hombre
deberia tener consigo mismo, con sus semejantes y, de alguna forma,
con el mundo exterior en general.

Con el objetivo de indagar si es acaso posible hablar del pecado en
tanto error moral, se exponen a continuacioén algunas caracterizaciones
de dos principios (o normas) que rigen la conducta de los hombres.
Tales principios son contrastantes entre si y son los siguientes: el prin-
cipio de la misericordia-dulzura, que se asocia a la nocién de bondad,
y el principio del egoismo-crueldad, asociado a la nocidon de maldad.
La reflexion que presentaré a continuacion gira, sobre todo, en torno
a las relaciones de unos seres humanos con otros, es decir, en torno
a la bondad y la maldad que se predican de la conducta del hombre,
pero en lo que se refiere al trato con sus semejantes. Para el anélisis
del principio de la misericordia-dulzura utilizaré la Regla de Oro, que
aparece en multiples filosofias y religiones antiguas, ademas de apelar
ala ternura existente en el reino animal; mientras que, para el analisis
del principio del egoismo-crueldad, me basaré en las observaciones de
Schopenhauer y Nietzsche acerca de la lucha incesante que mantienen
entre si los seres vivos.

El principio misericordia-dulzura

Uno de los preceptos en los que Cristo resumi6 las ensefanzas de los
profetas de Israel y de la ley de la Tora reza “amaras a Dios sobre todas
las cosas”, mientras que el otro precepto exhorta al hombre a “amar a su
préjimo como se ama a si mismo”."* Este tltimo, en particular, aparece en
muchas religiones y filosofias de la antigiiedad, hasta el punto de que ha
sido conocido como Regla de Oro o Regla Dorada. Confucio lo expresa en
las Analectas: “El discipulo Tse-kung pregunté: «¢Hay alguna palabra que

uno debe seguir toda la vida?» Y el maestro respondid: «¢No es tal palabra

18. Mateo 22, 36-40.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

la RECIPROCIDAD?» Lo que no quieres que te hagan a ti mismo, no lo
hagas a los demas”.” Asi, el precepto universal de la Regla de Oro figura
en numerosas tradiciones de todo el mundo, como en el Mahabhdrata,”
texto épico-mitologico antiguo de la India, o en el Udanavarga,” texto
atribuido al Buda, asi como en un discurso del orador griego Isdcrates.”
Launiversalidad que sugieren las multiples apariciones de la Regla Dorada
va en favor de la universalidad de la bondad y de la fraternidad entre los
hombres, lo cual es contrario al egoismo. El amar al otro como a uno mismo
implica que uno debe ver y querer al otro como se ve y se quiere. Ese amor
propio, predicado en todas estas doctrinas antiguas que promueven la
Regla de Oro, es un amor sano, uno que busca la armonia y la plenitud de
cada ser humano, y que, a través de la aplicacion de la Regla en cuestion,
logra proyectarse en las demas personas. Dicho en otras palabras, uno
mismo es la medida del amor que se debe tener a los demas; hablo de un
amor-propio-sano como el amor que un individuo debe tenerse a si mis-
mo, para excluir otro tipo de amor que es desordenado y se identifica
mas con la soberbia, esto es, con el pecado. Desde luego, las doctrinas
que predican la Regla de Oro no se refieren a este tultimo tipo de amor
(soberbio), el cual no es sino un amor propio excesivo, desmedido o des-
proporcionado. El amor propio que predican dichas doctrinas se identifica
con el que posee hacia si mismo un hombre sereno, apolineo, que practica
la virtud de la humildad y que se preocupa por sus semejantes.

Interpreto la Regla de Oro como una expresion racionalizada del
principio misericordia-dulzura, pues cada hombre, por naturaleza,
desea perseverar en su propia existencia, es decir, aspira a lograr
su propia conservacién de la mejor manera posible. Por eso dicha

19. Confucio, “Analectas” en The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 1900, pp.
45-184, p. 138 (15, 23). Traduccion propia.

20. Johannes Adrianus Bernardus van Buitenen (Ed.), The Mahabharata, Volume 3, Book 4: The book of
Virata; Book §: The book of the Effort, Chicago University Press, Chicago, 1978, pp. 133-532, pp. 281-282.

21. William Woodville Rockhill, Uddnavarga, Triibner and Co./Ludgate Hill, Londres, 1883, p. 27.

22. Isdcrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English translation by George Norlin, Ph.D.,
LL.D., William Heinemann Ltd/G. P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114, pp. 110-113
(61).

161



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

regla invita a cada uno a fomentar la existencia de los deméas y de
la manera mas armoénica posible. En eso consiste, desde mi punto
de vista, el tratar a los demds como uno mismo desea ser tratado:
fomentar la existencia de los otros, no su destruccién. Debo se-
fialar, ademas, que la Regla se ha de aplicar a deseos universales,
porque aplicarla en cuestiones particulares conduce a absurdos
(por ejemplo, seria una incorrecta aplicacién que un masoquista
se creyera con el derecho de maltratar a los demaés, en razén de
que él mismo desea recibir maltratos). Y sostengo que no hay un
deseo méas universal que el deseo de cada cosa de perseverar en su
propia existencia. Es aquel deseo que santo Tomas llamo6 “instinto
de conservacion”, reconociendo que se encuentra en todos los seres
vivos;? y que Spinoza denominé conatus, demostrando que existe en
todas las cosas del universo, hasta en la materia inerte, ya que cada
cosa posee un principio interno que fomenta su propia existencia.”
Por ello, el principio misericordia-dulzura se puede observar con
claridad en los animales no-humanos, excluyendo la posibilidad de
que la inteligencia humana esté antropomorfizandolos al interpre-
tar su comportamiento, ya que se trata de un principio universal.
Puesto que los animales no-humanos buscan también, de manera
incesante, su propia conservacion, asi también son capaces de pro-
mover o fomentar la conservaciéon de los deméas animales de su
propia especie e, incluso, de los animales de otras especies (como
cuando una hembra adopta a un cachorro de una especie distinta
y lo amamanta). En suma, aunque sea de un modo inconsciente o
relativamente inconsciente, los animales no-humanos también son
capaces de tratar con dulzura y misericordia a otros animales.

23. Tomés de Aquino, Suma Teoldgica v, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1956, pp. 129-130 (1a,
1ae, 94, 2).

24. Baruch Spinoza, “Ethica” en Carl Gebhardt (Ed.), Spinoza Opera. Vol. 11, Heidelberg/Carl Winters/
Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg, Alemania, 1925, pp. 41-308, p. 146 (111, prop. 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

El principio egoismo-crueldad

En contraposicién con la fraternidad universal a la que se dirige la
Regla de Oro, se encuentra, en cambio, una actitud egoista, dionisia-
ca, que, en lugar de ver a los otros hombres como hermanos, invita a
los individuos a aplastar a los débiles y a imponer la propia voluntad.
Nietzsche interpreta esta actitud, la ley del mas fuerte, como la eje-
cucion de la verdadera ensefianza de la naturaleza. En La genealogia
de la moral sostiene que, en realidad, en eso (en la ley del més fuerte)
consiste la bondad original, y que el cristianismo y el judaismo pervir-
tieron tal ensefianza al predicar el amor por los débiles, declarando con
ello la guerra a los verdaderos instintos de la vida (id est, el poder y el
dominio).” Es decir, para Nietzsche la crueldad y el egoismo son cues-
tiones completamente normales, naturales e incluso buenas. Y, antes
de Nietzsche, Schopenhauer ya advertia que los seres de la naturaleza
tienen una tendencia fuerte a la destruccién mutua: “donde alienta
un viviente hay otro para devorarlo”.” Y es que ni siquiera las plantas
son inmunes a esa guerra de todos contra todos, ya que ellas también
luchan y compiten, entre ellas, por los nutrientes del suelo, el agua o
la luz del sol. Schopenhauer y Nietzsche no deliraban al pensar en la
existencia de esa tendencia egoista y destructiva de los seres vivos.

Discusion sobre la necesidad de los dos principios

Se tiene —como ya se analiz6—, en contraste con las posturas de
Schopenhauer y de Nietzsche, la postura no menos verdadera que
afirma una piedad que es, sobre todo, una manifestacion de dulzura
en los seres vivos, especialmente en animales habituados a vivir en
grupos. Leibniz, por ejemplo, sostiene que la naturaleza ha dotado de
afecto y dulzura a la mayor parte de los animales, y que s6lo las arafias
constituyen una excepcion a la regla, pues se comen entre ellas, como

25. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 20006, p. 65
26. Arthur Schopenhauer, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Madrid, 20006, p. 93.

163



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

cuando, después de haber copulado, la hembra devora al macho.” En
efecto, muchas veces se ha visto que la hembra de una especie adopta
los cachorros de otra especie distinta. Estas consideraciones no son
afectadas en absoluto por quienes, sin conocimiento de la realidad
animal, juzgan, de manera superficial, que los animales no-humanos, a
diferencia del hombre, “actian inicamente por instinto”. Ahi la expre-
sién “por instinto” parece entenderse como una inclinacidén automatica
y no consciente. Es muy dudoso que muchos tipos de mamiferos, sobre
todo aquéllos en los que es verificable la emocionalidad (como en los
perros, los caballos o los delfines), no tengan consciencia alguna de su
propia realidad. Pero, independientemente de ello, lo cierto es que, tan-
to lainclinacién al egoismo-crueldad como a la misericordia-dulzura,
existen simultineamente en el reino animal, en el que se incluye el
hombre, que también es un mamifero. Ademaés, aunque se diga que los
animales no-humanos no son conscientes de sus acciones y que “ac-
tuan por instinto”, eso mismo se puede verificar muchas veces en los
hombres, pues tampoco son ellos plenamente conscientes de todas sus
acciones. Asi como la mayoria de éstos no saben dar cuenta de las in-
ferencias l6gicas que utilizan cuando razonan —y que inicamente son
conocidas por los estudiosos de la 16gica—, también son incapaces, en
su mayoria, de explicar los principios psicologicos a los que responden
sus acciones (esta cuestion la demostroé a plenitud el psicoanalisis). A
fin de cuentas, sean conscientes o no de los impulsos que tienen al ac-
tuar tanto los hombres como las bestias, no por ello dejan de cometer,
segln sea el caso, acciones crueles, o bien, dulces y misericordiosas.

Es cierto que la tradicién judeocristiana no sataniza a las bestias de la
naturaleza cuando muestran crueldad hacia otras bestias, ya sean de su
misma especie o de otra, puesto que ese fendémeno se interpreta como
parte del orden creado por Dios, un orden cosmoloégico. Desde luego,

27. Gottfried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften und Briefe, Akademie der Wissenschaften zu Berlin/
Akademie Verlag, Berlin, 1923, p. 93 (A, VI, 6). Se trata de las obras de Leibniz editadas por Academia
de Berlin (Sdmtliche Schriften und Briefe).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

la tendencia a la crueldad en las bestias es también un mecanismo de
supervivencia, es la manifestacion de una batalla constante de cada
animal con el mundo exterior. Sin ese principio de crueldad, de salva-
jismo, tan comun en la naturaleza, el reino animal simplemente dejaria
de ser tal. Asi pues, lo que dicha tradicion religiosa reprueba no es ese
fendmeno del reino animal, sino los errores morales de los hombres, en
los cuales consiste propiamente el pecado. Sin embargo, es cierto que el
hombre, en tanto animal y mamifero, también posee ambas tendencias
de la naturaleza, el egoismo-crueldad y la misericordia-dulzura. Y su
perfeccionamiento moral, segtin las antiguas tradiciones y filosofias,
esta a menudo asociado al autocontrol, a la represion de ese egoismo
y de esa crueldad, que son impulsos primitivos basicos que lo llevan a
ejercer su voluntad, desentendiéndose de las consecuencias, es decir,
sin importarle si pasa por encima de sus semejantes, si los atropella
o los anula. El autocontrol es la actitud apolinea. Lo dionisiaco, en
contraparte, es el arrebato, la impulsividad, el seguimiento ciego del
principio del placer. No obstante, debemos sefialar que la existencia del
hombre no seria posible sin la de ambos principios, esto es, sin sus in-
clinaciones hacia el egoismo-crueldad y hacia la misericordia-dulzura.
Expresado en otros términos, la existencia del hombre y de sus ante-
pasados primates no habria sido posible sin la ley del més fuerte, pero
tampoco sin la practica de la misericordia hacia sus congéneres. Ambos
principios de conducta han sido necesarios en su supervivencia. Por
un lado, la ley del méas fuerte lo ha convertido en un ser vigoroso y
resistente, aunque sea s6lo desde un punto de vista individualista. Por
otro lado, la practica de la piedad lo ha convertido en un ser (animal)
comunitario ({dov moltikov), y alli ha encontrado, justamente, en la
practica comunitaria, un apoyo a su propia supervivencia. Pues bien, si
en el sentido cosmoldgico ambos principios han sido necesarios para
su existencia, écomo podria el principio del egoismo-crueldad ser sata-
nizado? Hacerlo implicaria también ver como algo negativo la crueldad
de todos los animales, tanto humanos como no-humanos. Porque si no
existiera la ley del mas fuerte, tampoco ellos, sus ejecutantes, podrian

165



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

existir. Es una realidad promovida por la selecciéon natural, por la ley
de la supervivencia del méas apto, en la vida de los organismos deam-
bulantes por el mundo. La sabana africana, por ejemplo, es disputada
por muchos carnivoros que compiten entre si y que se masacran mu-
tuamente a causa de esa competencia.

Si se piensa el pecado original como la debilidad de la voluntad —aque-
lla debilidad en la que penso san Pablo y que se revela en las palabras
de Ovidio (“video meliora proboque, deteriora sequor”)**—, se debera
reconocer que, cuando se elige lo peor, aunque se conozca el bien, se
elige justamente el beneficio propio sin tener en cuenta a los demas
seres humanos. Interpretando asi las cosas, el pecado original es, en
el fondo, la tendencia egoista que poseen los hombres —producto de
su propia condiciéon de animales— de su instinto de supervivencia. De
este modo, se habla aqui —para explicar el pecado original— de una
animalidad basica o primitiva, en contraposicion con una animalidad
mas compleja que promueve lo comunitario (también compartida con
los animales no-humanos que viven en grupo). Respecto de esto ul-
timo, Leibniz es tajante al afirmar, en sus Nuevos ensayos sobre el en-
tendimiento humano, lo natural y evidente que resulta que los mejores
hombres se unan entre si para lograr sus mejores fines, igual que los
pajaros se congregan para volar juntos o los castores se agrupan en
familias para construir diques y fabricar cabafias.”

Bajo la interpretacion filoséfica presentada aqui, sin duda se diluye o
se desdibuja, al menos en parte, el concepto de pecado original. Esto
se debe a que 1) los instintos egoistas naturales son también parte del
orden cosmolégico creado por Dios —si se habla desde la posicion
judeocristiana—; y 2) la existencia de esos instintos egoistas ayuda a
los seres finitos a lograr su propia conservacion, es decir, los ayuda a
fomentar su propia existencia. Si ocurre como se plantea en los dos

28. Ovidio, Metamorfosis, p. 143 (7, 19).
29. Gottfried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften..., pp. 273-274 (A, VI, 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

puntos anteriores, la virtud moral del hombre consistiria en poner
en su lugar esos bajos instintos y utilizarlos solamente cuando se re-
quieran (por ejemplo, cuando una persona tiene que defenderse de un
agresor para preservar su vida). En esos momentos es valido despertar
esa parte cruel que se pueda tener, pues incluso en el caso de que no se
sienta odio alguno por el agresor, se lo tendra que atacar para defen-
derse. Pero, en ese sentido, la nocidén de pecado se desdibuja porque,
como sostiene Jorge Aurelio Diaz, si éste ocurre por una limitacion
humana —en este caso, la limitacion de elegir una entre dos de sus in-
clinaciones—, no es posible predicar que esa limitacién no deberia de
existir, ya que eso equivale a afirmar que lo finito tampoco tendria que
ser,”” lo cual, evidentemente, no podria ser aceptado desde un punto
de vista judeocristiano.

Queda por considerar el problema de la libertad, para el cual se debe
plantear lo que sucederia bajo la hipétesis del determinismo absoluto
(la ausencia de libertad), pero también debe esclarecerse lo que ocu-
rriria bajo la hipoétesis de la existencia de la libertad. En la primera
hipétesis he de afirmar que, si los hombres estan determinados por
el principio del egoismo-crueldad y no consiguen resistir su impulso,
entonces no se les podria atribuir maldad alguna a sus acciones. En
cambio, si existe la libertad y si realmente las acciones de aquéllos
estan bajo su propio poder, el pecado consistiria en negarse a perfec-
cionar cada uno su propia naturaleza, dejando de aspirar a la actitud
apolinea de la vida, que es consciente, inteligente y armonica, y que
deriva en la misericordia-dulzura hacia los demés seres humanos. Es
decir, la misién del ser humano seria poner en su lugar sus impulsos
primitivos para no dafiarse a si mismo ni a sus semejantes. Aplicando
esta interpretacion a la Regla de Oro, se debe sostener, a mi juicio, que
la sentencia “ama a tu préjimo como a ti mismo” significa que cada

30. Jorge Aurelio Diaz, “Y asi me equivoco y peco’. Consideraciones sobre el error en Descartes” en
Universitas Philosophica, Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, vol. 13, N° 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139, p. 132.

167



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

hombre debe limitar su sed de expansioén y de sefiorio, como la que
tienen las plantas y las bestias de la naturaleza (en su faceta egoista),
con el fin de no humillar o no anular a los demas.

En seguimiento de la hip6tesis de la existencia de la libertad, debera
reconocerse que, aun cuando existe ese fendmeno descrito por Ovi-
dio y por san Pablo —segun el cual no se hace el bien que uno quiere,
sino el mal que uno no quiere—, no se puede sostener racionalmente
la existencia del pecado original como una mancha transmitida de ge-
neracién en generacion. Ello se debe a que el principio que lleva a una
persona a realizar en un cierto momento el mal que no quiere, en lugar
del bien que si quiere, no es sino una faceta egoista, exagerada, de su
propio principio de autoconservacién. Este de ningtin modo puede ser
satanizado, pues se trata del principio de la vida misma, ya que no es
compartido solamente por el hombre y los demas animales, sino tam-
bién por las plantas y la materia inerte, tal como Spinoza lo prob6 en su
Etica demostrada segtin el orden geométrico, al sostener que cada cosa
en el mundo tiene un principio interno que fomenta su propia existen-
cia.” Lo que si se le puede recriminar a una persona es el ser cruel sin
necesidad, esto es, el dejarse llevar por sus instintos mas primitivos,
en vez de comportarse de manera racional. En efecto, se le puede re-
criminar haber permitido que esos instintos primitivos suyos llegaran
ala exageracion (como cuando el amor propio se exacerba y degenera
en soberbia). Pero, desde este punto de vista, el hombre se encuentra
siempre tentado a actuar por dos principios distintos y contradictorios
entre si: el de la misericordia-dulzura y el del egoismo-crueldad. Es
verdad que el hombre se ha convertido, con el paso de los milenios y a
través de la evolucion, en un ser comunitario que actiia bajo el primer
principio, pero el instinto de crueldad, de egoismo, jamas lo ha aban-
donado; por el contrario, le ha servido de auxilio (como en los casos
referidos, cuando se tiene que enfrentar a un peligro amenazante). Y

31. Baruch Spinoza, “Ethica”, p. 146 (111, prop. 6).



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

sitodos los hombres estan sujetos a la tentacion de actuar bajo alguno
de esos dos principios necesarios de conducta, nadie esta exento de
cometer un error moral —de cometer un pecado, de acuerdo con la ter-
minologia religiosa—, pues a simple vista se vislumbra que lograr un
equilibrio entre misericordia-dulzura y egoismo-crueldad es un asunto
complicado. ¢Cuindo uno debe de ser misericordioso y cuando debe
ser egoista? Es sabido, por ejemplo, que la dulzura, considerada virtud
en principio, cuando se exagera puede degenerar en condescendencia.
Quien no pone un limite a su dulzura con los demas, corre el riesgo
de aplicarla en personas que no la merecen, de solapar gente que hace
el mal. Se debe evitar ese extremo de la dulzura, asi como su extremo
contrario, la frialdad total ante los intereses y necesidades ajenos, es
decir, la absoluta indiferencia. La misericordia seria, en este sentido,
el justo medio entre la condescendencia y la indiferencia hacia el otro.
Pero también el egoismo se puede entender como una exacerbaciéon
del amor propio, es decir, un amor propio excesivo. Y los dos extremos
son igualmente viciosos, pues tan vicioso es el amor propio excesivo
como la completa ausencia de él.

Con esto quiero llegar a la idea de que cada ser humano debe buscar el
justo medio de los dos principios de conducta analizados aqui. Resulta,
pues, complicada la vida moral del hombre, ya que no solamente debe
decidir, en cada accidén particular, qué principio elegir, sino que ha de
llegar a un justo medio con el principio elegido. Aunque se asuma la
existencia de la libertad, resulta imposible cegarse ante todos estos
factores que influyen en la voluntad humana.

Conclusiones

Desde la interpretacion filosofica aqui abordada se ha mostrado la
posibilidad de hablar de ese fendmeno del comportamiento humano,
el pecado original, descrito por las religiones antiguas, segtn el cual

uno llega a hacer el mal que no quiere, en lugar del bien que si quiere.

169



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Pues un hombre puede, en un momento, decidir ser egoista, en lugar
de ser misericordioso, por un error de cilculo en sus acciones. Cuan-
do un hombre sufre la tentaciéon y debe decidir entre ser cruel o ser
misericordioso con sus semejantes, lo que sucede realmente, en el
fondo, es que desea las dos posibilidades al mismo tiempo. Cada uno
de los principios de la acciéon que lo mueven (misericordia-dulzura y
egoismo-crueldad) constituye una inclinacién natural. Por eso resulta
posible para el hombre actuar de manera cruel, aunque en él persista
el deseo de ser misericordioso. Nietzsche se equivoco al creer que la
ensefanza original de la naturaleza se centra solamente en el principio
egoismo-crueldad. Es mas plausible que la voluntad del hombre esté divi-
dida por estos dos principios naturales, por lo que el hombre prudente
se ve obligado a realizar una investigaciéon y un calculo de sus deseos,
como ya lo sostenia Aristoteles.

Para que un hombre tenga un calculo adecuado en sus acciones debe-
ria, para empezar, ser consciente de sus propias determinaciones —y,
en especifico, de los principios de la accion tratados aqui—. Hablando
particularmente del principio egoismo-crueldad, se debe tener siempre
presente que éste es la exacerbacién de una virtud: el amor propio.
Por ello, el agente de la accion debe buscar la moderacién virtuosa de
ese amor-propio. La consciencia del agente sobre los principios que
influyen en su conducta implica el conocimiento de las causas de sus
inclinaciones. Por lo tanto, las buenas obras implican el conocimiento
del bien y del mal, entendiendo por “bien” —para cada uno de los
principios de la accidn tratados— el justo medio entre dos extremos
viciosos, ya sea que se trate del justo medio del amor-propio o del justo
medio de la misericordia-dulzura hacia los otros seres. En ese sentido,
se cumple el adagio socratico “todo pecador es ignorante” (“omnis
peccans est ignorans”). No obstante, puesto que el hombre prefiere
muchas veces el mal, aunque conozca el bien, no es posible explicar
todas sus acciones malas apelando a la ignorancia, por lo que también
es prudente tomar en cuenta la observacion de Aristdteles de que el



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

hombre decide el destino de sus acciones a través de un calculo de
deseos —como ya se adelantaba lineas atras—, por el que debe intentar
que sus propios deseos y placeres lo lleven al camino de la virtud, y no
al de las bajas pasiones.

Pese alo anterior, aunque se ha podido justificar racionalmente el fené-
meno moral descrito como efecto del pecado original, queda claro tam-
bién que, bajo el enfoque filoséfico empleado aqui, no es posible tratar
el pecado original como una mancha transmitida de generaciéon en
generacion, pues el amor propio desmedido, origen de todos los abusos
que un hombre puede cometer contra sus semejantes, es simplemente
la exacerbacion o intensificacién de un amor-propio-virtuoso, siendo
éste algo completamente bien visto, natural y necesario para la vida.
La raiz del pecado original seria, en todo caso, la misma finitud del
hombre; es decir, puesto que todo hombre es finito, ninguno posee el
conocimiento pleno de sus determinaciones, asi como tampoco cuenta
con el control total de sus impulsos, ya sean éstos en favor o en contra
de sus semejantes. Pero si la razon de que un hombre sea pecador ra-
dica en su propia finitud, entonces todos los seres finitos del universo
deberian interpretarse como corruptos. Eso implicaria la afirmaciéon
de que el universo esté lleno de seres corruptos, lo cual no cuadra con
la vision griega del universo como orden (k6cuoc¢) ni con la vision de la
tradicion judeocristiana, segin la cual un Dios perfecto, bondadoso
y omnisciente ha creado el mundo. Puesto que el principio de acciéon
egoismo-crueldad esta regido, en buena medida, por la busqueda indi-
vidualista de placer, he de asegurar que la regulacién de tal principio se
da en un calculo selectivo y racional de placeres, ya que existen tanto
placeres sanos como nocivos. De ahi que la busqueda de placer, que
es universal en los seres humanos, no se puede satanizar. Aristoteles,
incluso, pensaba que la universalidad de la bisqueda de placer hace
patente que éste es un bien supremo para los seres vivientes, ya que
siempre esté entretejido con la felicidad. En sus palabras: “El hecho
de que, todos, tanto las bestias como los hombres persiguen el placer

m



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

es una sefal de que el placer es, en cierto modo, el bien en si mismo
(koi 10 dubkew 8’ dmavta kai Onpia kai avOpdTovg THY NGOV oNUETOV T TOD
9 32

elvai Tog 10 dprotov odtv)”.¥ Y aqui Aristoteles se referia, claro esta,
a los placeres sanos de la vida, como comer o beber con moderacién.

Tampoco resulta posible justificar filos6ficamente la postura luterana-
agustiniana, segun la cual la voluntad del hombre estd completamente
corrompida (por inclinarse siempre hacia el mal), y debido a lo cual se
necesita una gracia divina para salir de ese estado de corrupcién.® A
Aristoételes, por ejemplo, le parece claro que las virtudes se perfeccionan
mediante los actos de repeticién, como ocurre en un arte o en un oficio.*
En efecto, asi como se debe esculpir para aprender el arte de la escultura,
y se deben construir casas para saber como se edifican, de lamisma manera,
siuno quiere ser moderado, debe llevar a cabo actos de moderacion, asi
como si se quiere ser valiente, se tienen que realizar actos de valentia.”
Pese a ello, he de sefnalar que Aristdteles se aproxima, de alguna forma,
a la nocion luterana-agustiniana de la voluntad corrupta al reconocer
que la mayoria de los hombres tienden mas hacia los peores placeres.*
Sin embargo, casi todos los hombres, de acuerdo con el estagirita, son
continentes e incontinentes; es decir, en algunos aspectos se gobiernan a
si mismos, pero en otros no lo hacen. Por eso aquél ha llamado éyxpatnig
(enkratés) al continente, y axpoatig (akratés) al incontinente. Y, puesto
que la raiz en ambos términos, kparog (krdtos), significa “poder”, en-
tonces el gykpartrc tiene poder sobre si mismo, mientras que el dxpatig
carece de ese poderio. Es verdad que la mayor parte de los hombres
oscilan entre el auto-gobierno y el des-control de si mismos, por lo que
no se puede afirmar que la voluntad de aquéllos esté completamente
corrompida. Si su voluntad estuviera corroida en su totalidad, el mundo

32. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 152 (1153b25). Traduccién propia.

33. Tanto Lutero como san Agustin hacen énfasis en que, de acuerdo con la Sagrada Escritura, es necesaria
una gracia divina para que el hombre pueda hacer el bien y alcanzar su salvacién. Ver Jorge Aurelio
Diaz, “Y asi me equivoco y peco’...”, p. 130.

34. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 23y ss.

35. Maria Teresa Sdnchez Mier, Aristételes, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 2017, p. 80.

36. Ingram Bywater (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, p. 142 y ss.



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

seria todo el tiempo un lio incontrolable; todos se traicionarian y se
exterminarian mutuamente; ningiin hombre podria encontrar un amigo
estable. Reconociendo, entonces, que la voluntad esta corrompida solo
de modo parcial, entonces es inevitable pensar en la posibilidad de que
el hombre pueda trabajar en sus vicios para dominarlos y desarrollar
sus virtudes. Ademas, el hecho de que las virtudes y los vicios varien de
persona en persona apoya la posibilidad de que el ser humano consiga
trabajar en su propio ser, desarrollando sus virtudes, de la misma manera
en que se puede trabajar y perfeccionar el arte de la escultura o de la
construcciéon de casas. Por ejemplo, si existe un hombre A que tiene la
virtud de la valentia, pero es inmoderado en el consumo de alimentos,
y un hombre B que si posee la virtud de la moderacién al comer, pero
es inmoderado con los placeres sexuales, entonces el hombre A puede
preguntarse a si mismo: “si el hombre B puede controlar su consumo
de alimentos, ¢por qué yo no podria hacerlo también?”. Posiblemente,
Aristételes habria pensado algo similar.

Se halogrado, pues, en esta reflexion, conciliar el analisis filoso6fico, en
buena medida, con lo que describe la nocién de pecado original. No
obstante, como ya se ha mostrado, la doctrina luterana-agustiniana de
la corrupcion total de la voluntad, segun la cual se requiere una gracia
externa para hacer el bien, dificilmente puede explicarse desde una
perspectiva puramente filos6fica. X

Fuentes documentales

Bretschneider, Karl Gottlieb (Ed.), Corpus Reformatorum. Philippi
Melanthonis opera quae supersunt omnia. Volumen XII, Schwetschke
et Filium, Brunswick, Alemania, 1844.

Bywater, Ingram (Ed.), Aristotelis Ethica Nicomachea, Oxford University
Press, Londres, 1894.

Cicerdn, Disputas tusculanas, Universidad Nacional Auténoma de
México, México, 2008.

173



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Comision Teoldgica Internacional, Catecismo de la Iglesia Catdlica,
https://wwwwvaticanva/archive/catechism_sp/p2s2ciai_sp.html
Consultado 2/X1/2025.

La esperanza de salvacion para los nifios que mueren sin bau-
tismo, 2007, https://wwwwvaticanva/roman_curia/congregations/
cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20070419_un-bapti-
sed-infants_sp.html Consultado 2/X1/2025.

De Aquino, Tomas, Suma Teoldgica VI, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 19506.

De Hipona, Agustin, “De nuptiis et concupiscentia” en Migne, Jacques
Paul (Ed.), Patrologia Latina. Vol. XLV, Paris Apud Garnier, Paris,
1805, PP- 413-474-

“De peccatorum meritis” en Migne, Jacques Paul (Ed.), Patrologia
Latina. Vol. XL1V, Paris Apud Garnier, Paris, 1865, pp. 109-200.

Diaz, Jorge Aurelio, ““Y asi me equivoco y peco’. Consideraciones so-
bre el error en Descartes” en Universitas Philosophica, Pontificia
Universidad Javeriana, Bogot4, vol. 13, N° 25-26, diciembre de 1995/
junio de 1996, pp. 125-139.

Dicasterio parala Comunicacién, “Audiencia general, 15 de noviembre
de 1972” en La Santa Sede, 15/X1/1972, https://wwwwvatican.va/con-
tent/paul-vi/es/audiences/1972/documents/hf_p-vi_aud_19721115.
html Consultado 26/VI1/2025.

Isécrates, “Nicocles or the Cyprians” en Isocrates with an English trans-
lation by George Norlin, Ph.D., LL.D., William Heinemann Ltd/G.
P. Putman’s Sons, Londres/Nueva York, 1928, pp. 73-114.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Sdmtliche Schriften und Briefe, Akademie
der Wissenschaften zu Berlin/Akademie Verlag, Berlin, 1923.
Nestle, Eberhard (Ed.), Greek New Testament (H KAINH fifIAOHKE),

British and Foreign Bible Society, Londres, 1904.

Nietzsche, Friedrich, La genealogia de la moral, Alianza, Madrid, 2006.

Ovidio, Metamorfosis. Libros I-V1I, Bibliotheca Scriptorum Graecorum
et Romanorum Mexicana/Instituto de Investigaciones Filologi-
cas/Universidad Nacional Auténoma de México, México, 1979.

174



UNA INTERPRETACION FILOSOFICA DE LA NOCION DE PECADO ORIGINAL

Platon, “Fedro” en Burnet, John (Ed.), Platonis Opera, Tomus II. Tetralogias
1I-1V Continens, Oxford University Press, Londres, 1901, 249b.

Rockhill, William Woodville, Uddnavarga, Triibner and Co./Ludgate
Hill, Londres, 1883.

Sanchez Mier, Maria Teresa, Aristételes, Universidad de Guanajuato,
Guanajuato, 2017.

Schopenhauer, Arthur, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza, Ma-
drid, 2006.

Spinoza, Baruch, “Ethica” en Gebhardt, Carl (Ed.), Spinoza Opera. Vol. 11,
Heidelberg/Carl Winters/Universitaetsbuchhandlung, Heidelberg,
Alemania, 1925, pp. 41-308.

“Tractatus theologico-politicus” en Bruder, Karl Hermann
(Ed.), Benedicti de Spinoza. Opera quae supersunt omnia. Vol. 11,
Bernh. Tauchnitz, Leipzig, 18406, pp. 1-271.

The Four Books, International Publication Society, Hong Kong, 1900.

Van Buitenen, Johannes Adrianus Bernardus (Ed.), The Mahabharata,
Volume 3, Book 4: The book of Virata; Book §: The book of the Effort,
Chicago University Press, Chicago, 1978.



Dias perfectos:
ritualidad y vida cotidiana

Bernardo Garcia Gonzalez

Recepcion: § de noviembre de 2025

El director

Wim Wenders es una de las figuras mas emblematicas del cine ale-
man contemporaneo. Nacié en Diisseldorf, en 1945, y comenzd su
carrera a principios de los afnos setenta. Era justo el momento en el
que emergia el importante movimiento cinematografico del Nuevo
cine aleman, entre cuyos directores mas reconocidos se encuentran
—ademas del propio Wenders— Werner Herzog, Volker Schléndorff,
Rainer Werner Fassbinder y Margarethe von Trotta.

Antes de entrar a la Universidad de Televisiéon y Cine de Munich
(Hochschule fiir Fernsehen und Film Miinchen), Wenders habia inicia-
do estudios en Filosofia. Los abandond en 1965, un afio después de ha-
berse matriculado. Su filmografia revela, sin embargo, que aquel primer
gesto por formarse en la filosofia no fue un desacierto, sino la busqueda

‘Wim Wenders, Perfect Days, Ko6ji Yakusho y Wim Wenders (productores), Master Mind Limited/Wim
Wenders Productions, Japén/Alemania, 2023 (color, 123 min.).

Doctor en Filosofia de la Educacion por el ITESO. Profesor de la misma institucion. bernardogarcia@
iteso.mx

176



DIAS PERFECTOS: RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA

inicial de respuestas a inquietudes que posteriormente impregnarian
su cine entero —un cine que, por lo menos al principio, se alejé deli-
beradamente de los grandes circuitos comerciales para identificarse
con lo que por entonces era comun llamar “cine de autor”—.

El primer largometraje que dirigi6é data de 1971y, desde entonces hasta
la fecha, cuenta con mas de veinte peliculas. De esa extensa obra des-
tacan sus trabajos realizados durante las décadas de 1970 y 1980. Con
su magistral trilogia del camino, compuesta por los filmes Alicia en
las ciudades," Falso movimiento® y En el curso del tiempo,” Wenders se
gano la atencion y el reconocimiento de la critica internacional. De la
misma década son El miedo del portero ante el penalti* y El amigo ame-
ricano.’ Pero su consolidacion definitiva como uno de los directores
més originales y relevantes del cine europeo se dio con Parfs, Texas®
y El cielo sobre Berlin.”

Wenders también ha cultivado de manera notable el cine documental.
Aunque suele pensarse que se trata de una etapa mas reciente en su
filmografia, en realidad corre en paralelo con el resto de su obra. De
hecho, tiene cerca de quince trabajos documentales entre 1980 y 2023.
Entre ellos sobresalen Reldmpago sobre el agua® —en el que registra la

1. Wim Wenders, Alice in den Stddten, Joachim von Mengershausen (productor), Westdeutscher
Rundfunk/Filmverlag der Autoren, 1974 (blanco y negro, 110 min.).

2. 'Wim Wenders, Falsche Bewegung, Bernd Fichinger y Peter Genée (productores), Wim Wenders
Productions/Solaris Film/Westdeutscher Rundfunk, 1975 (color, 103 min.).

3. Wim Wenders, Im Lauf der Zeit, Wim Wenders (productor), Westdeutscher Rundfunk, 1976 (color,
168 min.).

4. Wim Wenders, Die Angst des Tormanns beim Elfmeter, Peter Genée, Thomas Schamoni y Wim Wenders
(productores), Filmverlag der Autoren/Westdeutscher Rundfunk/Osterreichischer Rundfunk, 1972
(color, 100 min.). Basada en la novela homénima de Peter Handke.

5.  Wim Wenders, Der amerikanische Freund, Wim Wenders (productor), Road Movies Filmproduktion/

Wim Wenders Productions/Les Films du Losange/Westdeutschen Rundfunk, 1977 (color, 126.

min.). Adapta una novela de Patricia Highsmith.

Wim Wenders, Paris, Texas, Anatole Dauman (productor), 20th Century Fox, 1984 (color, 147 min.).

7. Wim Wenders, Der Himmel iiber Berlin, Anatole Dauman y Wim Wenders (productores), Metro-
Goldwyn-Mayer, 1987 (blanco y negro, 127 min.).

8. 'Wim Wenders, Lightning Over Water, Wim Wenders, Pierre Cottrell y Chris Sievernich (productores),
Road Movies Filmproduktion/Viking Film/Wim Wenders Productions/Wim Wenders Stiftung, 1980
(color, 91 min).

o



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

agonia y los ultimos dias de vida Nicholas Ray— y, los mas conocidos,
Buena Vista Social Club,’ Pina” y La sal de la tierra."

Dentro de sus documentales —y por la relaciéon que guarda con la
pelicula que motiva esta resefla— merece una mencion aparte el belli-
simo ensayo cinematografico Tokio-Ga,” realizado a manera de diario
filmico. En él rinde homenaje al gran director de cine japonés Yasujiro
Ozu, a veinte afios de su muerte. En los primeros minutos de ese en-
sayo Wenders afirma que las peliculas de Ozu se dirigen a lo esencial,
contando las mismas historias sencillas en las que todos nos vemos
reflejados. Tokio-Ga se logr6 con una austeridad inverosimil: un viaje
realizado por Wenders y su director de fotografia a Tokio, buscando
rastros de Ozu, siguiendo la pista de su obra.

El cine de Wenders es, pues, prolijo y heterogéneo. Por lo general sue-
le haber consenso en que su mejor periodo es el de las ya sefialadas
décadas de 1970 y 1980 —y no son pocos los analistas y criticos que
cuestionan la calidad de sus trabajos posteriores—. Sin embargo, en
sus mas de cincuenta afios de trayectoria podemos advertir preocu-
paciones genuinas sobre las que vuelve una y otra vez, mostrando que
su filmografia conforma un corpus articulado que trasciende la mera
suma de sus peliculas individuales. La articulacion de esa obra conjunta
se da, sobre todo, en la exploraciéon de temas recurrentes: es comtn que
muestre personajes solitarios, sin rumbo; personajes con dificultad de
pertenecer a la sociedad; personajes que huyen de algo —en muchas
ocasiones sin saber muy bien de qué—; personajes que viajan, a veces
con una mision, a veces a la deriva.

9. Wim Wenders, Buena Vista Social Club, Ulrich Felsberg y Deepak Nayar (productores), Instituto
Cubano del Arte e Industria Cinematograficos/Kintop Pictures/Road Movies Filmproduktion/Wim
Wenders Productions, 1999 (color, 10§ min.).

10. Wim Wenders, Pina, Wim Wenders y Gian-Piero Ringel (productores), ZDF Studios/Road Movies
Filmproduktion, 2011 (color 100 min.).

1. 'Wim Wenders y Juliano Ribeiro Salgado, Le sel de la terre, David Rosier (productor), Decia Films/
Amazonas Images/Fondazione Solares delle Arti, 2014 (color, 110 min.).

12. Wim Wenders, Tokyo-Ga, Chris Sievernich y Wim Wenders (productores), Chris Sievernich
Filmproduktion/Gray City/Westdeutscher Rundfunk, 1985 (color, 92 min.).



DIAS PERFECTOS: RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA

Dias perfectos, su pelicula més reciente, trae de vuelta sus temas predi-
lectos de la soledad, la huida y el afan de sentido. Ademas, ambientada
en el Tokio contemporaneo —y siendo una coproduccion entre Japon
y Alemania— reafirma esa liga que lo une no sélo con el pais asiatico,
sino también con el espiritu y la vocacion del cine de Ozu.

La pelicula

La cinta abre con una toma panoramica de Tokio en el momento justo del
amanecer. Todavia con la luz tenue y la ciudad dormida, un hombre ma-
yor barre la calle. Al interior de una casa contigua, Hirayama se despierta
con el sonido que hace la escoba tradicional de carrizo sobre el suelo.

Hirayama es un hombre de alrededor de 6o afios. Es el protagonista de
la pelicula, y los espectadores asistiremos durante las dos horas de me-
traje a la vida cotidiana de ese hombre solitario cuyo trabajo es limpiar
bafios publicos.

La estructura narrativa del filme se sirve del gesto de repeticion: duran-
te doce dias —uno tras otro— vemos a Hirayama en su rutina matutina,
en su rutina laboral o en su rutina de los dias de descanso. Pero no
debe engafiar la aparente simplicidad de la trama; si bien puede dar la
impresién de que casi no sucede nada ni en la vida de Hirayama ni en
el filme, en realidad la pelicula condensa una fuerte carga formal y sim-
bolica que entrelaza de manera muy sofisticada temas de gran riqueza.

Vida cotidiana, rutina, ritualidad

Las primeras notas que se destacan en la vida de Hirayama son su
soledad y su minuciosa rutina. En la ya sefialada secuencia inicial del
amanecer vemos la siguiente sucesién de actos que el lente de Wenders
se esmera en mostrar a detalle: Hirayama abre los ojos al despertar;
mira hacia la ventana; se levanta y dobla el tatami en el que durmio;

179



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

recoge el libro que estaba leyendo la noche anterior; baja las escaleras
y se lava los dientes, se delinea el bigote, se rasura y se lava la cara; sube
las escaleras y, con un atomizador, riega con sumo cuidado las plantas
que tiene en un cuarto especial de su casa; se viste con el overol de
trabajo; toma de una repisa un viejo teléfono movil, unas llaves y unas
pocas monedas —en la repisa también hay un reloj de pulsera, pero
ése lo deja ahi—; sale de casa y mira al cielo con una sonrisa; se dirige
a una maquina dispensadora y compra una bebida; se sube al auto,
elige un casete y lo pone para escuchar musica mientras conduce en
el trayecto a su trabajo.

Lo propio sucede con los actos de su jornada laboral. Cada detalle es
mostrado para resaltar el empefio y la dedicacién que pone Hirayama
en su trabajo, desde los preparativos —como la correcta disposicion
de todos los accesorios que necesita— hasta el momento mismo de
la limpieza de cada bano. La atencién que presta el protagonista en
su ocupacion nos hace advertir que no es un trabajo que haga ni con
automatismo ni con fastidio.

En sus tiempos de descanso tiene también una rutina particular: se
sienta en el parque-santuario a comer un bocadillo; mira la copa de
los arboles y les toma fotografias con su camara analdgica; observa
a las personas a su alrededor y come en el restaurante habitual, un
pequeno establecimiento subterraneo en una estacién del metro.

Hirayama tiene también dias libres. En ellos, igualmente repite ac-
ciones con su caracteristico animo sereno, incluso alegre: limpia su
casa; va al santuario; asiste a las duchas publicas; revela sus fotografias
siempre en el mismo local; lleva su ropa a la lavanderia. En esos dias de
descanso come en un restaurante distinto, justo frente a la lavanderia;
acude a la libreria y elige un libro de los que estan dispuestos en un
mueble que indica el precio de un doélar; y hace esos trayectos, en el
interior del barrio en el que vive, en bicicleta.



DIAS PERFECTOS: RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA

También hay rutina al regresar a casa. Prende la luz de su habitacion,
dispone el tatami, prende la lampara de noche y se pone a leer hasta
quedarse dormido. Y en el transito de un dia a otro, Wenders nos regala
otra cadena simbélica de gran riqueza: los suefios de Hirayama, a la ma-
nera de pequefias y breves vifietas en blanco y negro que suelen mostrar
imégenes de algiin acontecimiento particular vivido en cada dia.

Después del suefio, otro dia comienza. Con variaciones menores o
mayores Wenders reitera los pequefios gestos cotidianos de Hirayama.
Por nimios que parezcan al relatarlos, no estan de manera fortuita en
pantalla; el director nos los presenta, con toda intencién, por el peso
de sentido que desplegaran a lo largo del filme. Nos damos cuenta de
que esa repeticion, para Hirayama, no es mecanica: hace sus cosas con
atencion e interés. Su rutina —bella palabra cuyo origen etimologico
es el latin route, que significa ruta— parece mas bien ritual.

Un hombre roto

Con lo dicho hasta aqui, podria pensarse que Dias perfectos es una peli-
cula que idealiza la vida de Hirayama al acentuar su serenidad y alegria,
incluso en la realizacion de un trabajo tan arduo como la limpieza de banos
publicos. Pero el cine de Wenders no es tan simple. Con gran respeto a
los espectadores evita que en sus peliculas haya propiamente mensaje —y
menos alin uno tan trivial como el de ser feliz sin importar la circunstancia
en la que se vive—. Antes bien, su cine procura ser deliberadamente abier-
to, en el sentido de plantear preguntas y, con ello, involucrar al ptblico de
manera mas honda, y no s6lo como simple receptor o consumidor.

En Dias perfectos el trabajo de composiciéon de imagen es magistral y,
desde el inicio, hay un énfasis en mostrar a Hirayama incompleto, par-
tido por el encuadre. Esa decisién es muy notoria, sobre todo, en las
numerosas secuencias en las que vemos su rostro a través de un espejo,
cuando se rasura o se recorta el bigote cada dia; o en las multiples tomas



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de su cara a través del espejo retrovisor de su auto mientras maneja; o
en los bafios en los que realiza su trabajo; o en las duchas ptblicas a las
que suele asistir.

Y el cuidado compositivo del filme no solamente subraya esas imigenes
que, por su reiteracion, ya nos permiten intuir que Hirayama carga con
un dolor. La ruptura como caracteristica del encuadre no se reduce al
cuerpo, sino que constantemente alude también al espacio: a la separa-
cidon de Hirayama respecto del mundo que lo circunda. Asi, en cada uno
de los bafnos que el protagonista limpia, se recalca esa separacion —ya
sea por las paredes o por los umbrales que distinguen el interior del ex-
terior—. También se da, por ejemplo, en el restaurante en el que come
con regularidad en la estaciéon de metro: el resto de comensales ve un
partido de béisbol en la television, y Hirayama esta al margen; incluso,
voltea a ver a la gente que esta por subir o bajar del metro, y €l aparece
ante nuestra mirada como aislado, sin participar de ese mundo social.

Y hay todavia una tercera escision que Wenders se empena en ir anun-
ciando poco a poco: ya no son sélo el cuerpo y el espacio los que estan
desarticulados en la vida de Hirayama, sino, ademas, el tiempo. Eso
puede advertirse, por un lado, en sus objetos cotidianos —sus casetes,
su camara analdgica, su viejo teléfono—. Pero el director se asegura
de que otros elementos no pasen inadvertidos: Hirayama, que limpia
bafios publicos, lleva una vida austera, aunque tiene una amplia biblio-
tecay una gran coleccién de musica; lee a William Faulkner, a Patricia
Highsmith y a Aya Koda; y escucha a The Velvet Underground, a Patti
Smith, a Lou Reed o a Van Morrison, entre otros. Con ello se nos insi-
nua que la vida anterior de Hirayama era, por lo menos, distinta.

Asi, la pelicula parece plantearnos la pregunta de qué fue lo que le pas6 a
Hirayama para que ahora su vida haya tomado este rumbo. Y, por fortuna,
Wenders tiene la decencia de no aportar respuesta, sino simplemente de
sefialar —por vias tanto simbdlicas como narrativas— que efectivamente



DIAS PERFECTOS: RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA

hay algo en el pasado de Hirayama que sigue doliendo y, en ese sentido,
que su rutina no es solamente un elogio a la vida sencilla —que lo es—,
sino también una proteccion para ese hombre que carga un hondo pesar.

El encuentro y el cuidado

La vida de Hirayama transcurre entonces entre la luz y la sombra de
su rutina; una rutina que es a la vez —como ha sido expuesto— tanto
fuente de alegria como refugio de un sufrimiento. El lado sombrio se
advierte igualmente en la notoria soledad de nuestro personaje, quien
vive como en una burbuja que él mismo ha confeccionado para aislarse.

Pero Wenders también nos va mostrando una serie de encuentros que
tiene Hirayama y que aportaran otra capa de sentido y de reflexion.
Uno de sus primeros encuentros en el tiempo narrativo del filme es con
un nino perdido, encerrado en uno de los bafios publicos que él asea.
Al escuchar que llora, €l se acerca para asistirlo. Es en ese encuentro
—casi quince minutos después del inicio de la pelicula— en el que por
primera vez Hirayama habla. Sus palabras son: “Qué pasa? Todo va a
estar bien”. De inmediato llega la mama del nifio.

Antes de ese encuentro ya se habia dado otro, con un personaje que
tendra un mayor relieve en la pelicula: el joven Takashi, su colega de
trabajo. El presenta un contraste muy interesante, ya que, a diferencia
de Hirayama, habla mucho y no muestra el minimo interés en sus la-
bores, que realiza de manera mas bien desatenta. Ademas, tiene una
muy peculiar muletilla: todo el tiempo quiere poner un puntaje —del
uno al diez— para valorar lo que le sucede. Esa valoracion numérica
entra en franca disonancia con la posicion vital de Hirayama, que ha
apostado por la sencillez de lo que no se puede medir. Y es Takashi
quien, en el segundo de los dias narrados en el filme, pide un favor a
Hirayama: que le preste su auto, ya que su moto no funciona y quiere
salir con la chica de la que esta enamorado.

183



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Asi pues, los dos primeros encuentros que tiene Hirayama marcan ya la
pauta de algo fundamental: por un lado, las presencias vienen a mover
la aparente —vy, por lo menos de inicio, deseada— imperturbabilidad
de su rutina; y, por otro lado, son presencias que solicitan algo de él,
un amparo o un cuidado. Ese patrdon se repetira e ird creciendo en
profundidad y complejidad con nuevos encuentros. No conviene aqui
revelarlos todos, pero son muy sobrecogedores, en ese mismo sentido,
los encuentros que tiene con Niko —Ia sobrina que llega por sorpresa
en el sexto dia de la pelicula—, asi como con Mama —la duefia del
restaurante al que Hirayama asiste s6lo en sus dias de descanso— y
el exmarido de ella. Es como si cada encuentro le notificara que no
solamente puede cuidar de las plantas que con tanto carino riega en la
secuencia inicial, sino también de los otros.

En una entrevista a Wenders en 1990 sobre la pelicula que estaba pre-
parando entonces —Hasta el fin del mundo”— afirma: “Qué hay que
hacer con la miserable falta de sincronia actual? S6lo cabe representar
la separacidén como ‘algo que se puede unir’. Esta es, para mi, la inica
posibilidad de narrar hoy algo optimista”.* A méas de treinta afos de
aquella frase citada, Dias perfectos nos regala otra vuelta de tuerca. A
lo largo de la pelicula Hirayama no deja de voltear hacia arriba, de
ver la copa de los arboles, de fotografiarla, de ver la sombra de las ho-
jas en una pared, de sorprenderse por otro personaje —un hombre sin
hogar— que abraza arboles. Los espectadores pacientes veran que, al
final de los créditos de la pelicula, Wenders incluy¢ la siguiente nota:
“Komorebi es la palabra japonesa para referirse al resplandor de luz
y sombra creado por las hojas que oscilan en el viento”. Esa unidad,
pienso, es la que busca Hirayama. X

13. Wim Wenders, Bis ans Ende der Welt, Paulo Branco, Greg Coote, Anatole Dauman et al. (productores),
Warner Bros. Pictures, Argos Films, Village Roadshow, Road Movies Filmproduktion, 1991 (color, 150 min.).

14. Wim Wenders, El acto de ver. Textos y conversaciones, Paidds, Barcelona, 2015, p. 27. Las cursivas se
encuentran en el original.



DIAS PERFECTOS: RITUALIDAD Y VIDA COTIDIANA

Fuentes documentales

Wenders, Wim, El acto de ver. Textos y conversaciones, Paidos, Barce-
lona, 2015.

185



*

La imaginacion del mundo

José Israel Carranza

Recepcion: 18 de noviembre de 2025

Aunque podamos alardear de poseer un dominio cada vez mayor de las
leyes del universo fisico, el supuesto progreso de lo que cominmente
entendemos por “civilizacion” en realidad comporta el empobreci-
miento creciente e irreversible de nuestros saberes. Acaso compren-
damos mejor como funcionan las cosas, pero en la fuga de los siglos
hemos ido extraviando las razones primordiales. La arrogancia de creer
que el futuro nos aguardaba con explicaciones mas aceptables del sen-
tido que tiene todo esto —la vida, cada vida—, se ve agravada por la
desmemoria expansiva de lo que sabiamos antes. Porque sabiamos.
Entendiamos. Estabamos en posibilidades de declarar, limpias de re-
celos y de incertidumbres, las descripciones cabales del universo que,
ademas, servian muy bien al efecto de dar curso a nuestra existencia.

Eliot Weinberger, Ensayos elementales, Anagrama, Barcelona, 2025. Libro electrénico sin paginacién.
Ensayista, narrador y periodista. Es profesor de literatura en el ITESO, editor de la revista Magis, del
ITESO, y editorialista del diario Mural. Su libro més reciente es la coleccién de ensayos Dos puntos:
(UNAM, México, 2025).



LA IMAGINACION DEL MUNDO

Lo anterior se desprende de una lectura posible del libro Ensayos ele-
mentales de Eliot Weinberger, y entrafia un principio de apreciacién
de la naturaleza antropoldgica de las informaciones que contiene, en
el sentido en que dichas informaciones (todas localizables en fuentes
documentales bien identificadas: uno de los rasgos mas impresionantes
de este libro es que nada en €l ha sido inventado por su autor) provie-
nen de tiempos pasados, menos 0 mas remotos, cuya contemplaciéon
desde el presente aturdido y confuso que habitamos hace ver como
tiempos en los que pudimos tener mas al alcance todo cuanto hacia
falta saber. O tal vez no es que nos queden lejos esos tiempos, sino que
sencillamente hemos dejado de prestar atencidn a lo que saben quienes
acaso aun vivan en ellos. Por ejemplo, los mandeos:

Viven, o vivian, en la frontera entre Iran e Irak; {quién sabe cuantos
quedan? Son antiguos, mas antiguos que el Islam; équién sabe como
de antiguos? [...] Creen que ha habido cuatro eras en la historia del
mundo, cada cual repoblada por una sola pareja. La primera fue
destruida por la peste y la espada; la segunda por el fuego; la tercera,
en tiempos de Noé, por un diluvio. Esta, la cuarta y dltima era, sera
destruida desde el aire. Cuando en la Tierra ya no haya mas man-
deos, la Tierra dejara de existir.

O, por ejemplo, el Tao: “Como de costumbre en el taoismo, el sistema
tiene un fallo inherente: una cavidad en el tiempo, llamada ‘Abertura
Irracional’. Si, en determinado momento, que siempre cambia, se cami-
na de espaldas a través de diversas puertas en un orden determinado,
se puede escapar del tiempo y entrar al Lapso Oculto”.

Pero hay, al menos, otra lectura, asimismo estimulante —incluso diria:
irresistible— para la que cuenta mas la capacidad de maravillarse de
la especie humana a lo largo de su comparecencia en la Tierra, y que
ha sido la materia prima de Eliot Weinberger en estas paginas. Como



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

él mismo ha afirmado, “es el mundo el que tiene imaginaciéon”.' Y estas
péaginas contienen eso, justamente: la imaginacién del mundo.

Compuesto por cincuenta y ocho entradas (incluidos un “Prefacio” y
un vertiginoso “Vortice”), el volumen retine piezas que Weinberger —
nacido en 1949, poeta, ensayista, traductor al inglés de Octavio Paz, de
Jorge Luis Borges, de Vicente Huidobro— viene escribiendo al menos
desde 1985, cuando la revista Vuelta publico la traduccion al espafiol de
“El sueno de la India”, que retne las visiones compiladas por él luego
de una serie de viajes por ese subcontinente, durante los cuales los
libros Ladera Este, El mono gramdtico y Conjunciones y disyunciones,
de Paz estuvieron “muy presentes en [sus] pensamientos”.” Enigmatica
0 meramente arbitraria, la denominacién “Ensayos” que Weinberger
ha dado a estas piezas poco tiene que ver con la comprension habitual
de la tradicién inaugurada por Montaigne y continuada en la lengua
inglesa por Bacon: en primer lugar, porque esta ausente de ellas la
manifiesta subjetividad caracteristica del género, asi como cualquier
intencion de indagar en el “yo” y de ponerlo a dialogar con la realidad;
en segundo lugar, tampoco hay una voluntad critica explicita, ni el pro-
posito de persuadir de nada a nadie ni el de discutir o cuestionar nada.
Se trata, mas bien, de una escritura que se basta con mostrar lo que
han urdido individuos y pueblos (y sus santos y santones, sus sabios
y artistas y profetas, sus poetas y sus iluminados, pero también sus
paisajes y sus ciudades y sus palacios y sus animales y sus rocas y
sus plantas), sin aducir en ningtin caso precisiones de ninguna natu-
raleza ni mucho menos interpretaciones que interfieran con lo que la
lectura ha de descubrir por si sola.

1. Anna Maria Iglesia, “Eliot Weinberger: ‘El ensayo es el tiinico género literario que no ha tenido van-
guardias™ en Croénica Global, Crénica Global Media, Barcelona, https://cronicaglobal.elespanol.
com/letraglobal/letras/20250629/eliot-weinberger-ensayo-genero-literario-movimiento-vanguardia
/1003742665068 _o0.html Consultado 19/X1/2025.

2. Eliot Weinberger, “El suefio de la India” en Vuelta, México, N2 100, marzo de 1985, pp. 30-33.



LA IMAGINACION DEL MUNDO

Este modo de proceder, desde luego, implica la confrontacién con nu-
merosos misterios. Por ejemplo: “Chang Chu, un poeta del siglo XIII,
escribi6 el verso ‘El cataclismo de las ovejas rojas’, que nadie ha podido
explicar nunca”? O bien: “Para Aecio, cuando el vortice cred el uni-
verso, y los elementos méas pesados se unieron para formar la Tierra,
y los mas ligeros ascendieron para formar el éter, ‘atomos en forma de
gancho’ se trabaron en la circunferencia para formar una piel, como el
corion de un feto, y lo envolvieron todo. El universo entero esta ain a

la espera de su nacimiento”.*

Pero habria que pensar, por un lado, en qué medida nuestras ansias
de claridades han acabado cegiandonos, y, también, por otro lado,
que existen vias de entendimiento que no necesariamente pasan
por la elucidacion del sentido dltimo de las palabras, cuando éstas
terminan apenas conduciéndonos a los linderos de lo que significa
de otras formas.

Suenos, visiones, historias en las que lo ordinario se alia con lo nu-
minoso (un poco a la manera de Marcel Schwob), mitos, creencias.
A lo largo de estas paginas se despliega una poética regida por el
asombro: el que el autor experimenta y el que suscita, infaliblemen-
te. Incesantemente. Como se lee en “1. La Creacién”, un inventario
paraddjicamente exiguo y total de todo lo que es: “Nada es inatil”.
Y acaso estemos aqui para dar cuenta de ello: “El universo es como
una ciudad, / sus callejones estan llenos de rarezas y prodigios. /

Deambula por ella”’

El andnimo relator de La Biblioteca de Babel, de Borges, consigna la
supersticién segun la cual, en algiin anaquel de la Biblioteca, “debe
existir un libro que sea la cifra y el compendio perfecto de todos los

3. Eliot Weinberger, “3. Los Chang” en Eliot Weinberger, Ensayos elementales.
4. Idem.
5. Idem.

189



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

3 6

demds: algun bibliotecario lo ha recorrido y es anilogo a un dios”.” Este
libro de Weinberger sugiere que ese libro no es imposible.X

6. Jorge Luis Borges, “La Biblioteca de Babel” en Jorge Luis Borges, Borges esencial, Real Academia Es-
pafola/Asociaciéon de Academias de la Lengua Espafiola/Alfaguara/Penguin Random House Grupo
Editorial, Barcelona, 2018, pp. 57-64, p. 62. Las cursivas se encuentran en el original.



Madres buscadoras ante la desaparicion
forzada: praxis de resistencia y
reconfiguracion de la comunidad

Rafael Nolasco Ramirez’

Recepcion: 30 de agosto de 2025
Aprobacién: 30 de octubre de 2025

Resumen. Nolasco Ramirez, Rafael. Madres buscadoras ante la desaparicion
forzada: praxis de resistencia y reconfiguracion de la comunidad. En este ar-
ticulo analizo la desaparicién forzada en México y la praxis de las madres
buscadoras como resistencia y produccién de comunidad. A partir de los
enfoques de Achille Mbembe sobre necropolitica, Rita Segato sobre violencia
expresiva, Carlos Casanova sobre la produccién de lo comiin y Judith But-
ler sobre vulnerabilidad, examino cémo el régimen necropolitico fragmenta
vinculos sociales y normaliza la deshumanizacién. Las madres buscadoras
transforman el duelo en accidn colectiva, convierten el dolor privado en lu-
cha publica y construyen memoria activa que desafia el silencio y la impuni-
dad. Su practica encarna una fuerza politica y creativa que abre posibilida-
des de reconstrucciéon comunitaria y modos alternativos de ser-con-otros,
incluso en escenarios de violencia extrema.

Palabras clave: madres buscadoras, desaparicion forzada, necropolitica, violencia,
comunidad, resistencia, memoria.

Abstract. Nolasco Ramirez, Rafael. Searching Mothers’ Response to Enforced
Disappearance: Praxis of Resistance and Reconfiguration of Community. In
this article I analyze enforced disappearance in Mexico and the praxis of
the mothers who search for their loved ones as a form of resistance and

Licenciado en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO. Director del Centro de Estudios Criticos
Latinoamericanos. nolasco_rafael@hotmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

production of community. Drawing on a series of approaches proposed by
different thinkers—Achille Mbembe’s necropolitics, Rita Segato’s expressive
violence, Carlos Casanova’s production of the common, and Judith Butler’s
vulnerability—I look at how the necropolitical regime shatters social ties and
normalizes dehumanization. The searching mothers transform their grief
into collective action, turn private sorrow into public struggle and construct
active memory that challenges silence and impunity. Their practice embo-
dies a creative political force that opens up possibilities for rebuilding com-
munity and imagining new ways of being-with-others, even in situations of
extreme violence.

KRey words: searching mothers, enforced disappearance, necropolitics,
violence, community, resistance, memory.

En México la violencia ha dejado huellas profundas y dolorosas, des-
garrando las tramas del tejido social en una creciente espiral de des-
truccion, crueldad y muerte. Desde 2006 la declaracion de “guerra
contra el narcotrafico” del presidente Felipe Calderdn, ademés de ser-
vir como tactica para enfrentar el crimen organizado, se instrumentd
como dispositivo para desarticular y fracturar las fuerzas colectivas
de las comunidades y sus capacidades de organizacion y resistencia
contra las acciones del Estado y del capital. La desaparicion forzada se

»1

ha usado como herramienta para “sembrar terror en las comunidades”.

Es decisivo precisar que este terror se alimenta de una doble violencia:
la directa de los perpetradores y la indirecta del Estado. La desapari-
cion forzada no se reduce a la accidon de agentes estatales, sino que se

1. Dawn Marie Paley, “Los comunes de la tragedia: familiares en busqueda de sus desaparecidos en Mé-
xico” en El Apantle, Revista de Estudios Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos,
Puebla, N© 3, primavera de 2018, pp. 113-126.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

configura plenamente por la aquiescencia estatal;’ es decir, cuando
las autoridades, conocedoras de los hechos, omiten intervenir para
impedir o sancionar a los particulares que los cometen, traduciendo su
tolerancia en un consentimiento tacito que los hace complices. Frente
a este vacio de poder, en el que la ley es sustituida por la impunidad,
la sociedad se encuentra ante una disyuntiva: sucumbir al miedo u
organizarse desde los escombros.

Es precisamente desde los escombros, en medio de ese terror y atra-
vesadas por el dolor de la desaparicién de algiin miembro suyo, como
emerge una fuerza inesperada: las madres buscadoras, impulsadas por
el amor y la desesperacidn, han asumido la tarea de buscar a sus seres
queridos desaparecidos. Esta busqueda, mas alld de representar un
grito de justicia, se convierte en un acto de resistencia que trasciende
la violencia y que se transforma en una practica de resignificaciéon
comunitaria. En lugar de limitarse a ser un reclamo al Estado ante la
impunidad, su praxis configura un espacio para el duelo compartido,
la solidaridad, la empatia y el surgimiento de un nuevo sentido de per-
tenencia social, demostrando que, incluso en contextos de violencia
extrema, es posible tejer redes para crear lo comiin, la comunidad, y
desafiar las logicas de destruccion del Estado y del capital.

2. El Articulo 2° de la Convencién Internacional para la proteccion de todas las personas contra las
desapariciones forzadas sefala lo siguiente: “a los efectos de la presente Convencion, se entendera
por ‘desaparicion forzada’ el arresto, la detencion, el secuestro o cualquier otra forma de privacién de
libertad que sean obra de agentes del Estado o por personas o grupos de personas que actian con la
autorizacion, el apoyo o la aquiescencia del Estado, seguida de la negativa a reconocer dicha privaciéon
de libertad o del ocultamiento de la suerte o el paradero de la persona desaparecida, sustrayéndola a
la proteccion de la ley”. Organizacion de las Naciones Unidas, Convencidn Internacional para la pro-
teccion de todas las personas contra las desapariciones forzadas, 20/X11/20006, https://www.ohchr.org/
es/instruments-mechanisms/instruments/international-convention-protection-all-persons-enforced
Consultado 13/x/2025. Por otra parte, el Articulo 4° de la Ley General en Materia de Desaparicion
Forzada de Personas, Desaparicién Cometida por Particulares y del Sistema Nacional de Basqueda
de Personas, con su adicion el 16 de julio de 2025, hace referencia expresa a la aquiescencia estatal.
Camara de Diputados, Ley General en Materia de Desaparicion Forzada de Personas, Desaparicion
Cometida por Particulares y del Sistema Nacional de Busqueda de Personas, 16/V1l/2025, https://www.
diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGMDFP.pdf Consultado 13/X/2025.

193



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Este ensayo explora como la accidon de las madres buscadoras, al con-
vertir su dolor en una bisqueda colectiva, nos permite ver otra faceta
del dolor: mas que sufrimiento, se advierte una potente afeccidén que
posibilita entender la comunidad no como algo dado y originario, ni
como una meta a alcanzar, sino como practicas de produccién co-
operativas de lo comun. Al inspirarnos en la necropolitica de Achille
Mbembe y Rita Segato, la produccién de lo comiin de Carlos Casanova,
asi como la vulnerabilidad como condicién para resistir con otros, de
Judith Butler, analizaremos cémo estas mujeres resignifican su dolor
y lo emplean para construir lazos que buscan justicia e instauran un
horizonte de esperanzay cohesion social en un pais desgarrado por la
violencia. Este analisis ofrece una perspectiva para entender como los
movimientos de madres buscadoras, al trascender el dolor individual,
se convierten en agentes de transformacion social, moldeando el sen-
tido de comunidad en México, en medio de un contexto necropolitico.

Necropoder, la fractura comunitaria

La escalada vertiginosa de violencia que se ha dado en México desde
2000 parece no tener fin. La desaparicion forzada es una de estas expre-
siones de la violencia que esta viviendo el pais, ante la cual ha llegado a
una dolorosa cifra de 295,300 personas desaparecidas hasta 2024, segin
el Registro Nacional de Personas Desaparecidas y No Localizadas de
México (RNPDNO). Jalisco, después del Estado de México, es la segun-
da entidad con el mayor nimero de desapariciones (22,277 personas).’
De este registro, mas de 52 mil personas se encuentran sin identificar
en los Servicios Médicos Forenses, segun las cifras oficiales citadas
por el informe del Movimiento por Nuestros Desaparecidos en México

3. Comisién Nacional de Bisqueda de Personas, Registro Nacional de Personas Desaparecidas y No
Localizadas, https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral Consultado
14/1X/2024.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

(MNDM), en 2021.* El elevado nimero de muertos sin identificar en los
servicios forenses habla, si, de una situacién de violencia desbordada;
pero también de una poblacién atemorizada, asi como de una crisis
en las instituciones del Estado (como lo revela lo sucedido en Jalisco
en 2018 con los “traileres de la muerte”, que deambulaban por los mu-
nicipios de la Zona Metropolitana de Guadalajara ante la incapacidad
del Instituto Jalisciense de Ciencias Forenses para almacenar mas de
827 cuerpos en la espera de ser identificados).’

Es claro que las cifras no logran dar cuenta de la situacion tan devas-
tadora que viven las personas atravesadas por la violencia en México;
no obstante, nos permiten contar los cuerpos que no cuentan para el
Estado ni para el capital, es decir, reclamar la importancia que les ha
sido arrebatada, construyendo una narrativa que intente contar lo que
no cuenta, lo incontable; aquello que rebasa lo inteligible desde, por
ejemplo, la praxis de las madres buscadoras que desafian dia a dia
las dindmicas de poder y exterminio, reconfigurando la resistencia
y las formas de crear comunidad desde la vulnerabilidad, en este ne-
croespacio en el que se ha convertido México. Por ello, el concepto
de necropolitica, acufiado por el filésofo camerunés Achille Mbembe,
nos ayuda a comprender y problematizar como la violencia y la des-
aparicioén forzada en nuestro pais se han convertido en herramientas
de control y dominacién del pueblo mexicano. Mbembe describe la
necropolitica como el poder soberano “de decidir quién puede vivir y
quien debe morir”;® asi como la manera en que ciertas poblaciones se
ven relegadas a mundos de muerte, en los que “numerosas poblaciones

4. Observatorio sobre Desaparicion e Impunidad en México, Informe del Movimiento por Nuestros Des-
aparecidos en México (MNDM) para el Comité contra las Desapariciones Forzadas (CED), Instituto de
Investigaciones Juridicas/Universidad Nacional Autonoma de México, 9/VIIl/2023, https://odim.juridicas.
unam.mx/sites/default/files/informe-del-mndm-al-ced-27-febrero-2025.pdf Consultado 14/X1/2024.

5. En 2023, en una nota del periddico El Informador, se estima que en el pais hay casi 44 mil cuerpos sin
identificar en los Servicios Médicos Forenses. “Jalisco, segundo Estado con més cuerpos sin identifi-
car”, El Informador, Uni6n Editorialista, Guadalajara, Jalisco, 5 de septiembre de 2023, https://www.
informador.mx/Desaparecidos-Jalisco-segundo-Estado-con-mas-cuerpos-sin-identificar-
1202309050001.html Consultado 14/X1/2024.

6. Achille Mbembe, Necropolitica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011, p. 19.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

quedan sometidas a condiciones de existencia que les confieren el
estatus de muertos-vivientes”.” Son espacios en los que su existencia
queda marcada por la violencia, la precariedad y la deshumanizacion.
En el contexto de la desaparicion forzada este poder se manifiesta en la
capacidad de hacer “desaparecer” a individuos sin dejar rastro, negan-
doles incluso el derecho a ser llorados o recordados.’ En este sentido,
las desapariciones, si bien representan una forma de violencia, es claro
que también son una herramienta de control que pretende instaurar el
miedo y la sumision en las comunidades, imponiendo la sensacién de
que nadie est4 realmente seguro y de que el Estado y otros poderes tie-
nen el derecho de decidir quién desaparece y quién permanece. Segin
Mbembe la necropolitica va méas alla del acto de matar, pues también
lo es de condenar a la poblacion a una muerte lenta y a una existencia
en la precariedad. En México la mayoria de las personas desaparecidas
provienen de contextos de marginacion, y sus desapariciones refuerzan
su invisibilizacién dentro de la sociedad, lo que reafirma una jerarquia
en la cual algunas vidas son percibidas como menos valiosas o, inclu-
so, “desechables”.’” Frente a ello, las madres buscadoras encarnan una
resistencia necropolitica: se rehtisan a aceptar la desaparicion de sus
seres queridos como algo “inevitable” y desafian directamente el poder
que decide sobre la vida y la muerte.

Por otra parte, el movimiento de las madres buscadoras transforma
la necropolitica en una oportunidad de repolitizacién de la memo-
ria y la dignidad. Para Mbembe la necropolitica produce espacios de
“muerte en vida”, en los que las victimas y sus familias quedan en un

Ibidem, p. 75. Las cursivas se encuentran en el original.

Recordemos que el poder necropolitico no se ejerce inicamente mediante la accion directa del Esta-
do, sino también a través de sus omisiones y aquiescencias. La desaparicién forzada se configura no
sdlo cuando agentes estatales participan directamente en el hecho, también cuando es cometida por
particulares con la autorizacion, apoyo o aquiescencia del Estado, esto es, cuando las autoridades,
teniendo conocimiento de los hechos, omiten intervenir para impedirlos o sancionarlos. La omision,
por tanto, amplia el espectro de la responsabilidad estatal mas alla de la accion directa.

9. Mbembe afirma que el poder de la “soberania es la capacidad para definir quién tiene importancia y quién
no la tiene, quién esta desprovisto de valor y puede ser ficilmente sustituible y quién no”. Ibidem, p. 46.

oo\



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

estado de suspensiéon y negacion de derechos. Al salir a buscar, identi-
ficar y honrar a sus hijas e hijos desaparecidos las madres buscadoras
desafian ese estado de muerte simboélica impuesto sobre ellas/ellos,
que los suma al largo conteo de desaparecidos que no cuentan, que no
importan y que el Estado intenta borrar. Al visibilizar a las victimas,
las madres buscadoras no tinicamente rescatan su memoria, ademas
afirman su derecho a existir, a ser recordadas y, en ultima instancia, a
ser reconocidas como sujetos de derechos. Asi, el duelo y la memoria
dejan de ser experiencias privadas y se convierten en actos de resis-
tencia que cuestionan directamente la estructura necropolitica misma.

La necropolitica traza fronteras entre cuerpos “desechables” y cuerpos
“protegidos” o “privilegiados”, instaurando una forma de ciudadania
diferenciada en la cual ciertos grupos quedan expuestos a la violencia,
al olvido y a la desaparicion. En México estos grupos corresponden,
en su gran mayoria, a poblaciones empobrecidas y marginadas. Ante
esta logica de desechabilidad las madres buscadoras reivindican el
valor de toda vida y rechazan que la desaparicion y la muerte sean el
destino inevitable de sus seres queridos y, por extension, de sus comu-
nidades. Este desafio tiene un impacto profundamente comunitario: al
transformar el dolor y la pérdida en una accion colectiva, estas mujeres
reconstituyen el tejido social danado y afirman el derecho a la vida, la
justicia y la verdad. En lugar de aceptar el rol de victimas en un sistema
necropolitico que pretende fragmentarlas y silenciarlas, crean redes de
apoyo, organizan busquedas y movilizaciones publicas, y convierten
la exigencia de justicia en una practica de resistencia. Asi, su lucha
no nada mas enfrenta la desaparicién, también contrarresta el efecto
deshumanizador del régimen necropolitico.

10. Sandra Estrada Maldonado, “Transitar la ausencia: madres que buscan a sus familiares desaparecidos”
en Ana Gabriela Rincén Rubio, Velvet Romero Garcia y Araceli Calder6n Cisneros (Coords.), Feminis-
mos, memoria y resistencia en América Latina. Tomo 2. Narrar para no olvidar: memoria y movimientos
de mujeres y feministas, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas/Centro de Estudios Superiores de
Meéxico y Centroamérica, Tuxtla Gutiérrez/San Cristobal de Las Casas, 2022, pp. 55-80, p. 59.

197



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Pese a lo anterior, como se ha insistido, la desaparicion forzada y la
violencia en México buscan controlar y disciplinar territorios y pobla-
ciones, y también instauran una atmoésfera de terror que cumple una
funcion simbolica: comunicar poder, al mismo tiempo que fragmenta
y destruye los lazos sociales. Por su parte, Rita Segato sostiene que la
violencia no es inicamente instrumental —no se limita a obtener fines
practicos—, sino que aparte es expresiva: actia como un lenguaje que
transmite dominacion, control y jerarquias; una gramatica que produce
reglas y mensajes no siempre evidentes, pero si eficaces.” En el caso
de México la desaparicion forzada opera como un medio para eliminar
fisicamente a una persona, al mismo tiempo que siembra el miedo y
fractura las comunidades al enviar el mensaje de que nadie esta a salvo
y de que el tejido social puede ser destruido en cualquier momento.

La violencia expresiva de las desapariciones revela el poder del sobe-
rano de decidir sobre la vida de los otros y marcar su dominio en los
cuerpos. “En un régimen de soberania, algunos estan destinados a la
muerte para que en su cuerpo el poder del soberano grabe su marca;
en este sentido, la muerte de estos elegidos para representar el drama
de dominacién es una muerte expresiva, no una muerte utilitaria”.”
Esta huella no recae inicamente sobre las victimas desaparecidas, sino
que se extiende a sus familias y comunidades. Tras la estruendosa
expresion de la violencia, a través de la desaparicion, suele instalarse
un silencio, fruto del terror que vive una comunidad desgarrada por la
crueldad, acompanado del vacio de informacién, la complicidad de
las autoridades, la falta de justicia, la atmodsfera de dolor, la deso-
lacién, la desesperanza y la impunidad. Este silencio no es casual,
forma parte de la misma légica del poder: es un recordatorio de la
vulnerabilidad de las comunidades y de la capacidad que tienen los
que ejercen esta violencia para operar al margen de la ley. Este tipo de

1. Rita Segato, La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Judrez, Tinta Limén Ediciones,
Buenos Aires, 2019, p. 21.
12. Ibidem, p. 22.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

violencia tiene como objetivo claro desintegrar las bases comunitarias,
pues instaura la desconfianza, paraliza la accioén colectiva y refuerza la
sensacion de inseguridad, fragilidad e impotencia.

Para Dawn Marie Paley lo que se vive en México no es propiamente
una guerra contra las drogas, sino expresamente una guerra contra
el pueblo; una cuyo objetivo es romper comunidades al despojarlas
de su capacidad de producir lo comun, de existir y resistir mas alla
del capitalismo.” En este contexto las madres buscadoras se con-
vierten en un movimiento que desafia directamente esta expresion
de la guerra: al organizarse, compartir sus historias y salir a buscar
a sus desaparecidos ellas rompen el silencio impuesto por los per-
petradores y por el Estado. Transforman el mensaje de miedo en
uno de resistencia, demostrando que, aun cuando la violencia busca
desarticular los vinculos sociales, es posible reconfigurarlos desde la
solidaridad y el duelo compartido. Como argumenta Silvia Federici,"*
las mujeres son fundamentales en la reconstruccién del tejido social,
pues tradicionalmente han operado con practicas de cuidado y pro-
teccion que las colocan en una posicidon central para transmitir la
urgencia de cambiar la mirada hacia otro modo de reconfiguraciéon
comunitaria y resistir frente a los danos de la violencia del Estado y
del capital. Avanzando en esta linea, Luciana Cadahia advierte que
las practicas de cuidado son trabajos de transformacién social que
posibilitan la creacién de nuevos sentidos a la accion humana desde
una clave emancipadora.” Por ello no basta con identificar el cuidado
con las mujeres: es necesario trascender esta esfera y contagiar a la
humanidad para desactivar el régimen de violencia con la fuerza que
las practicas de cuidado posibilitan para imaginar y crear lo comun.

13. Dawn Marie Paley, “La guerra en México a contrapelo: contrainsurgencia ampliada versus lo popu-
lar” en El Apantle, Revista de Estudios Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos,
Puebla, N? 2, octubre de 2016, pp. 179-198.

14. Silvia Federici, “Feminism and politics of the commons” en Maria Hlavajova y Simon Sheikh (Eds.),
Former West: Art and the Contemporary After 1989, BAK, basis voor actuele kunst/The MIT Press,
Cambridge Massachusetts, 2016, pp. 379-390.

15. Luciana Cadahia, Republica de los cuidados, Herder, Barcelona, 2024.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Crear lo comun, la resistencia ante el terror

Llegados hasta aqui, resulta pertinente pensar, de la mano del filésofo
chileno Carlos Casanova, la cuestiéon de la produccion de lo comun,
que €l construye a partir de una relectura rigurosa de la obra de Marx.
Para Casanova, Marx “habria partido no s6lo de la igualdad, sino de
la co-operacién y del ser-comun como condicién de posibilidad para
el desarrollo del trabajo y de la técnica”.® Esta lectura revela una an-
tropologia material que no se agota en el ambito de la re-produccion,
sino que también reconoce una potencia de auto-produccion sensible.
“La praxis marxiana define una vida —la vida humana— que es inse-
parable de la Potencia, es decir, define una vida en que las formas de
ser, los actos y procesos singulares del vivir, no son nunca meramente
hechos, sino siempre y sobre todo posibilidad, siempre y sobre todo un
acto-de-potencia que interrumpe y transforma toda forma dada”.” Esto
nos permite pensar la potencia de la praxis de las madres buscadoras,
quienes en cada uno de sus actos interrumpen la l6gica de violencia y
dominacidn, transformando la destruccion y desolacién en la posibi-
lidad de producir otra comunidad. “Poder-hacer y ser-con, potencia y
comunidad, se identifican sin fisuras”,* asegura Casanova. La praxis,
lejos de agotarse en los marcos de interpretacion de la economia po-
litica, expresa el ser-en-comun del ser humano como posibilidad de
su existencia.” Su condicién comin tiene una potencia insondable
porque interrumpe y transforma la captura que la maquinaria capi-
talista ha hecho de la fuerza productiva de lo comtn. Casanova afir-
ma que la condiciéon comun “es lo que enviste al sujeto con una alteridad
que lo sacude y lo entrega a una exterioridad imposible de clausurar
dentro de la l6gica de ‘consumacién’ de una ‘Obra’ de comunidad”.”

16. Sergio Villalobos-Ruminott, “Comunismo sucio” en Nierika, Universidad Iberoamericana Ciudad de
México, México, N? 15, 2019, pp. 99-116, p. 103.

17. Carlos Casanova, Estética y produccion en Karl Marx, Ediciones Metales Pesados, Santiago de Chile,
2016, p. 12. Las cursivas se encuentran en el original.

18. Ibidem, p. 11.

19. Sergio Villalobos-Ruminott, “Comunismo sucio”, p. 103.

20. Carlos Casanova, Estética y produccién en Karl Marx, p. 17.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

En este plano la potencia de la praxis de las madres buscadoras no se
encuentra en los procesos de identificacién de un accionar colectivo,
sino en la accién misma que pone en cuestidon un sistema de légicas
de expropiacion de lo comun. La praxis colectiva neutraliza la l6gica
teleologica de produccién y acumulacion de terror y muerte, para de-
jarse afectar por la realidad y presencia vulnerable del nos-otros que
impide la instauracion de un telos. Sin embargo, con esto no estamos
aseverando que las madres buscadoras representan el cumplimiento de
un ideal, asi como tampoco estamos prestos a ligar esto con un modelo
de organizacion deseable, por el contrario, sostenemos que las madres
buscadoras son, al igual que el proletariado para Casanova, el lugar
vacio de una fractura; son “el cuerpo que exhibe y padece la herida de
la humanidad, el dafio de una fisura, de una particion entre la humani-
dad y la inhumanidad”;” son los cuerpos desgarrados por el régimen
necropolitico. Reiteramos: es un régimen que rompe las comunidades
con la instauracion de esta maquinaria de terror, anquilosando las po-
sibilidades de organizacidn social y resistencia a la expresion violenta
del Estado y del capital.

Pese a lo dicho, Casanova también ofrece herramientas para pensar
como las comunidades pueden reconstruirse desde el vacio, la fractura
y la pérdida. En la medida en que la comunidad es algo creado vy, por
tanto, dindmico, las practicas de resistencia como las de las madres
buscadoras pueden interpretarse como acciones estético-materiales
que reconstituyen los lazos sociales a través de la lucha, la memoria y
el duelo colectivo. Cuando estas madres salen a buscar a sus desapare-
cidos, estan generando acciones politicas y, al mismo tiempo, formas
de produccion comunitaria que desafian esa fragmentacién impuesta
por la violencia. Por ejemplo, buscar fisicamente en fosas clandesti-
nas, caminar juntas con fotografias de sus desaparecidos o realizar
eventos publicos para recordar a las victimas son mas que s6lo actos

21. Ibidem, p. 24.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

de denuncia, son también actos de creacién comunitaria, de afecciéon
sensible. Estas acciones producen un espacio simbélico en el que las
ausencias se transforman en presencias y en el que el dolor individual
se convierte en un elemento compartido que rearticula las relaciones
sociales, creando un sitio de reconocimiento mutuo y de resistencia
colectiva; un espacio en el que se producen la sensibilidad y la capaci-
dad de ser tocado por el dolor desgarrador de las familias afectadas.

La actividad practico-sensible del ser humano con las cosas y con los

otros es, ante todo, una produccion historica. Esta afirmacion es deci-

siva, pues esa produccion es la formacién del conjunto de los sentidos

del ser humano en tanto agente y “en tanto ‘objeto’ o producto histo-

rico de esa misma actividad”. Casanova, citando a Marx, recuerda que

“la formacion de los cinco sentidos es un trabajo de toda la historia
9 22

universal hasta ahora”,” articulando, asi, la sensibilidad, el trabajo y la
produccién con la dimensién historica.

Las fuerzas y las capacidades humanas son simultaneamente de cada
uno y de todos en comun. Cada vez que un individuo piensa, produce,
crea, siente, desea, actla, etcétera, experimenta, a través de la praxis,
la capacidad y fuerza de la potencia de una posibilidad en comun. Esta
posibilidad no es meramente su posibilidad, sino, aclara Casanova,
“el espacio de apertura de una comunidad, de una comunicacion de
fuerzas” en la que el individuo puede porque ahi hay muchos. En su
lectura de Marx este fildsofo chileno advierte que, para el pensador
aleman, representar el pensamiento, el sentimiento o la accién como
una actividad separada y solitaria es tan absurdo como pensar que
pudiese haber un solo individuo hablando un lenguaje que nadie méas
comprende. Esta cuestion nos permite profundizar en la fuerza configu-
radora de la subjetividad que esti operando en estas logicas de instau-
racion del terror, en las que, ademas de ejecutarse un hecho violento,

22. Ibidem, p. 29.
23. Carlos Casanova, Estética y produccién en Karl Marx, p. 26.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

éste transforma el clima social implantando la desolacidn, el temor y
el dolor que rompe los lazos comunitarios y fractura las redes de orga-
nizacion, cooperacion y resistencia de las comunidades ante la fuerza
expropiadora del Estado y del capital. El ejercicio del necropoder, que
esta creando necroterritorios en los cuales numerosas familias se ha-
llan atravesadas por el dolor, es un espacio en el que se instaura una
logica de desarticulacion de la capacidad comunitaria para oponerse al
despojo. Lo cierto es que, ante este escenario, las madres buscadoras,
asi como otros colectivos y movimientos sociales, configuran con su
praxis otras posibilidades de producciéon de lo comtn. Toda creacion,
como recuerda Casanova, es una co-creacion. Estos movimientos van
creando con su praxis nuevas posibilidades y, desde esta misma praxis,
van creandose a si mismos en su accionar con otros. “Cada vez que uno
piensa, crea, imagina, etc., son muchos —un nimero innumerable— los

3 24

que lo han hecho y lo hacen con uno”.

Si bien las desapariciones fragmentan las comunidades, la capacidad
rearticulatoria de las madres buscadoras revela desde la vulnerabilidad
y el miedo la posibilidad de que nuevas formas de comunidad emerjan
de las ruinas. Al resignificar su duelo y transformar la biisqueda en un
acto colectivo estas mujeres muestran como es posible reconstruir
los lazos rotos por la violencia y generar nuevas formas de relaciéon
basadas en la esperanza y la justicia. Su praxis no inicamente reclama
esperanza y justicia, también crea la esperanza y la justicia en el pa-
ramo de la violencia. No hay ser comun sin produccion, pues ésta nos
“abre de uno a uno, entre otros y otros”.” No hay comunidad que no
sea creada, y en toda praxis esta implicado un hacer comtin y un hacer
lo comiin. Como sefiala Casanova: “todo hacer es un acto responsable,
es decir, que responde ante el otro y los otros a los que se debe nuestra

24. Ibidem, p. 27. Las cursivas se encuentran en el original.
25. Carlos Casanova, Comunismo de los sentidos, una lectura de Marx, Catalogo Libros, Vifia del Mar, 2017,
p- 62.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

3 20

accion”.”” Todo hacer es una apertura ante el otro y lo otro. Las madres
buscadoras responden ante la ausencia de sus seres queridos, ante una
comunidad convertida en necroterritorio, en espacios de exterminio;
responden ante la complicidad y la impunidad de las autoridades; res-
ponden y accionan para buscar a los suyos y a los-suyos-de-otros, a
quienes también han hecho suyos, en este com-partir, la ausenciay el
dolor, pero también la fuerza de la esperanza. Responden para rescatar
los cuerpos de los desaparecidos y devolverles una identidad, recons-
tituyendo a la vez el vinculo humano y el vinculo entre la comunidad
y su territorio, enfrentdndose a una violencia que ha convertido esos
espacios en lugares de muerte y olvido. Resignifican la ausencia, el
dolor, los espacios de muerte, la muerte. Este proceso de produccién
comunitaria, aunque doloroso, se convierte en una forma de resis-
tencia profundamente creativa y transformadora frente a la violencia
estructural. “La praxis, en otras palabras, es el acto a través del cual se
crea un medio sensible en el que la vida, el ser natural, se da un mun-
do, y de ese modo deviene, en el espaciamiento de un punto a otro de
unas relaciones humanas prolongables, vita activa”.”’ La praxis, la vida
activa, es el nexo, la fuerza, la capacidad que posibilita con otros, la
configuracion de otras posibilidades, otros escenarios.

Resistencias, resignificacion y transformacion de la memoria

Ante esta violencia del Estado y del capital, que busca desarticular las
capacidades de las fuerzas colectivas para regenerarse, reproducirse
y organizarse, emerge una fuerza comunitaria resistente al aniquila-
miento. Esta fuerza que desarticula “el dispositivo desaparecedor”, que
impone el silencio y el terror, irrumpe con el grito exigencial: “iVivos
se los llevaron, vivos los queremos!”, “iFue el Estado!”, “‘Donde estan?
iNuestros hijos, ¢doénde estan?!”, “iNo estan perdidos, son desapare-
cidos!”, “iEl Estado calla, el pueblo grita: justicia, justicia, justicia!”,

26. Carlos Casanova, Estética y produccién en Karl Marx, p. 28. Las cursivas se encuentran en el original.
27. Carlos Casanova, Comunismo de los sentidos..., p. 84.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

“iINo buscamos venganza, buscamos justicia!”, “iNi silencio ni olvido:
justicia y memoria!”, “iHijo, escucha: tu madre esta en la lucha!”. Estos
clamores rompen el silencio impuesto y permiten a las familias de las
victimas volver a conectarse superando el aislamiento que derrumba
las comunidades. Compartir lo padecido se torna un acto de reconfigu-
racion de los lazos comunitarios. El intercambio de vivencias posibilita
de nuevo la organizacién y la movilizacién, haciendo publico lo que
fue forzado a ser privado: el dolor, el miedo, pero también la espe-
ranza. Desde esta colectividad comienzan a producirse subjetividades
diferentes, que cuestionan la pavorosa normalizacion de la violencia
e instituyen nuevas formas de significar y representar la desgarradora
atmosfera de muerte. Politizar el dolor ha significado evidenciar que
lo padecido por México, lejos de ser “una guerra en contra de las acti-
vidades de produccidn, distribucién y venta de narcoticos tiene, como
uno de sus objetivos principales, la destruccién y degradacion de las
relaciones de reciprocidad y apoyo mutuo, de colaboracidon y confianza
que tradicionalmente se han cultivado, en condiciones siempre de gran

s 28

dificultad, en los pueblos de México”.

En este escenario de vulnerabilidad la fragilidad no es una condena,
sino la apertura de un espacio para resistir y transformar la realidad.
Las madres buscadoras no actian desde la fortaleza, sino desde el do-
lor, el miedo, la precariedad; pero logran habitar esa fragilidad como
fuente de acciéon y de memoria. Judith Butler recuerda que la vulne-
rabilidad es una condicién inherente de la vida en comin: estamos
expuestos a los otros, y esa exposicion nos hace susceptibles de sufrir
dafio, pero también posibilita la construccion de relaciones y formas
de solidaridad. En el contexto de la desaparicion forzada esta vulnera-
bilidad se manifiesta de manera radical, ya que las madres buscadoras
enfrentan una doble precariedad: la pérdida de sus seres queridos y el

28. Raquel Gutiérrez Aguilar y Dawn Marie Paley, “La transformacion sustancial de la guerra y la violencia
contra las mujeres en México” en DEP. Deportate, esuli, profughe, Universidad de Venecia Ca’ Foscari,
Venecia, N¢ 30, febrero de 2016, pp. 1-12, p. 5.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

riesgo constante de ser perseguidas o atacadas por buscar la justiciay
la verdad. Sin embargo, es precisamente en esta vulnerabilidad donde
encuentran la posibilidad de resistir y transformar su dolor en una
fuerza que desafia las estructuras de violencia y olvido. Las madres
ponen el cuerpo: cuerpos vulnerables que son el blanco de quienes
buscan controlar y desarticular la voluntad popular; cuerpos temero-
sos de que su derecho de protesta se transforme en un movimiento de
resistencia.”” Desde esta vulnerabilidad compartida resisten cuerpo a
cuerpo, en alianza. Comprenden y enseflan con su praxis que cada vida
estd intrinsecamente ligada a la de los demas: el dolor y la desolacién
no son meras posibilidades ajenas, sino realidades que nos atraviesan
a todos. Reconocen que la supervivencia y el crecimiento humano
dependen de la interdependencia y del apoyo mutuo. Por eso su lucha
apunta a construir un mundo en el que el desarrollo y 1a reproduccion
de la vida colectiva sean posibles; un mundo que asuma la dependencia
como condicién constitutiva de lo comunitario, desmontando las aspira-
ciones de autonomia radical que erosionan nuestro quehacer comun.
Las madres buscadoras resignifican su dolor al convertir el duelo por
sus seres queridos en una demanda publica de justicia y memoria,
rechazando la invisibilidad y el silencio impuestos por el régimen ne-
cropolitico. El dolor deja de ser una fuerza paralizante y aislante, y se
convierte en un motor de solidaridad, tejiendo lazos con otras personas
que comparten experiencias similares de pérdida.

Demandar justicia es también exigir otra narrativa, otra forma de con-
tar mas alla de los conteos estadisticos, que rescate la memoria en un
terreno politico en el que se decide cuales vidas son reconocidas y
cuéiles son relegadas al olvido. Las madres buscadoras se enfrentan a un
régimen que niega sistematicamente la existencia de los desaparecidos
al perpetuar su condicién de cuerpos invisibles y negados. Su acciéon
no solamente desafia esta negacién, ademas propone una transforma-

29. Judith Butler, Resistencias, repensar la vulnerabilidad y repeticién, Paradiso Editores, México, 2018, p. 24.



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

cién de la memoria colectiva al insistir en recordar y reconocer a los
desaparecidos como vidas que importan. Esta otra narracién requiere
el ejercicio de la imaginacion, una imaginaciéon emancipada del relato
oficialista que vincula a los desaparecidos con la criminalidad y des-
activa la necesidad de biasqueda, esclarecimiento y reconstrucciéon de
lo ocurrido. Diego Pérez Pezoa sefiala que “la emancipacion tiene que
ver mas con una transformacién irruptiva de la particién del tiempo
oficial y programado, que devuelve el tiempo de los individuos para la
automodelacién del cuerpo y la palabra”.’® Esta automodelacion es un
proceso co-creativo y co-productivo del cuerpo y la palabra, como ya
advertia Casanova. Es la fuerza para gritar los nombres de los desapare-
cidos que se reducen a cifras en el RNPDNO, es la fuerza para nombrar
lo sucedido, denunciar complices y senalar la impunidad del Estado; es
también la potencia para darle nombre a nuestra realidad y transformar
estos necroespacios en espacios de alianzas. Las madres pronuncian
incansablemente los nombres de sus seres queridos, exhiben sus foto-
grafias, narran y comparten sus historias. Estos actos de nombrar son
actos de resistencia ante el intento de borrarlos, son gestos que traen la
ausencia a la presencia. Asi, la memoria deja de ser mera evocacidon y se
convierte en un acto politico de lucha y resistencia que rehtisa suturar
el pasado con la narrativa oficialista; en su lugar, abre la imaginacion
a una comunidad por venir, es decir, una que aun esta por crearse.
Nombrar y re-nombrar, contar y re-contar transforman la memoria
en una herramienta politica capaz de desafiar la indiferencia social y
nos obligan a enfrentarnos con la cruenta realidad de miles de familias,
fruto de esta violencia estructural que atenta contra la poblacion.

Conclusiones

A lo largo de este ensayo hemos analizado el fendémeno de la desapari-
cidn forzada y las practicas de las madres buscadoras en México desde

30. Diego Pérez Pezoa, Historioplastia Ensayos sobre filosofia de la historia, plasticidad y cultura contem-
pordnea, Ediciones A89, Valdivia, Chile, 2021, p. 268.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

diversos fundamentos te6ricos que nos han permitido comprender
cOmo estas mujeres resignifican el dolor, transforman la memoria y
reconstruyen formas alternativas de comunidad en medio de un régi-
men necropolitico que administra la vida y la muerte.

En primer lugar, senalamos que las desapariciones forzadas destruyen
vidas individuales y son una herramienta sistematica para desarticular
las redes comunitarias: siembran el miedo y debilitan las resistencias
colectivas. En este escenario de violencia expresiva, como lo plantea
Segato, las desapariciones no son un mero efecto colateral del poder,
sino una manifestaciéon deliberada de un sistema que refuerza su do-
minacién mediante el terror y la fragmentacion social. Sin embargo,
en medio de la desolacion, las madres buscadoras emergen como un
contrapoder, desafiando las 16gicas de desaparicion mediante actos que
interrumpen la narrativa oficial del olvido y la negacioén, restituyendo
memoria, verdad, justicia y dignidad.

Hemos explorado también cdmo estas mujeres transforman su vulne-
rabilidad en una praxis de resistencia. Lejos de quedar confinadas en
el duelo como una experiencia privada, las madres hacen del dolor una
accion publica que interpela al Estado y a la sociedad, resignificando
su pérdida como un motor para el cambio. Al repetir los nombres de
los desaparecidos, exhibir sus rostros y exigir justicia, rompen con la
invisibilidad impuesta por el régimen necropolitico y construyen una
memoria viva y performativa que no sélo recuerda, que también crea
las condiciones para nuevas formas de comunidad.

Por otro lado, siguiendo a Mbembe, hemos reconocido que las madres
buscadoras habitan el espacio de lo que él llama “la muerte en vida”
al desafiar un régimen que convierte ciertos cuerpos en desechables
y ciertas vidas en irrelevantes. Frente a esta logica de exterminio, su
praxis encarna una resistencia radical que afirma la centralidad de los
cuerpos y las vidas como lugares de significado, memoria y accion. Su



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

acto de buscar trasciende la reparacion individual: es una confrontacion
directa con el orden que perpetia la desaparicion y la deshumanizacién.

Finalmente, desde la propuesta de Carlos Casanova, reflexionamos
sobre cémo estas mujeres no solamente resisten, sino que también
producen lo comtin en el acto mismo de buscar. La comunidad que se
gesta entre las madres buscadoras no se fundamenta en una identidad
homogénea ni en una “obra consumada”, sino en el reconocimien-
to mutuo de la fragilidad y la potencia de sus actos. Al compartir su
vulnerabilidad y su esperanza, generan una praxis que interrumpe la
légica de acumulacion de terror y muerte, proponiendo, en cambio,
un espacio en el que lo humano y lo comuin pueden ser reimaginados
y reconstruidos.

En conclusion, las madres buscadoras nos muestran que, incluso en
los contextos mas devastadores, ahi donde el régimen necropolitico
intenta reducir las vidas humanas a despojos y romper los lazos co-
munitarios, es posible transformar el dolor en resistencia, la memoria
en potencia creadora y la vulnerabilidad en fuerza transformadora. Su
praxis, lejos de ser un ideal de comunidad o una respuesta definitiva
frente a la violencia, es un espacio abierto y dinamico, en el que la ac-
cién colectiva se reinventa constantemente para enfrentar las 16gicas
de devastacion y barbarie.

Este ensayo invita, pues, a pensar en las madres buscadoras como un
ejemplo de resistencia, pero, fundamentalmente como un horizonte
ético-politico que nos interpela para imaginar nuevas formas de comu-
nidad capaces de desafiar las estructuras del poder. En su lucha por la
memoriay la justicia estas mujeres no nada mas buscan a sus desapareci-
dos, también crean posibilidades de mundo y nos recuerdan que nuestra
propia vulnerabilidad puede ser el punto de partida para transformar
la desolacién en accién y la accién en un ser-con-otros que rehaga los
vinculos en medio de un mundo roto por la violencia. X



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES © ITESO o ANO 34 ¢ N°124

Fuentes documentales

“Jalisco, segundo Estado con mas cuerpos sin identificar”, El Informador,
Unidn Editorialista, Guadalajara, Jalisco, 5§ de septiembre de 2023,
https://www.informador.mx/Desaparecidos-Jalisco-segundo-
Estado-con-mas-cuerpos-sin-identificar-1202309050001.html Con-
sultado 14/X1/2024.

Butler, Judith, Resistencias, repensar la vulnerabilidad y repeticion,
Paradiso Editores, México, 2018.

Cadahia, Luciana, Repuiblica de los cuidados, Herder, Barcelona, 2024.

Camara de Diputados, Ley General en Materia de Desaparicion Forzada
de Personas, Desaparicion Cometida por Particulares y del Siste-
ma Nacional de Busqueda de Personas, 16/VI11/2025, https://www.
diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGMDFPpdf Consultado 13/X/2025.

Casanova, Carlos, Comunismo de los sentidos, una lectura de Marx,
Catalogo Libros, Vifia del Mar, 2017.

Estética y produccion en Karl Marx, Ediciones Metales Pesa-
dos, Santiago de Chile, 2016.

Comisioén Nacional de Bisqueda de Personas, Registro Nacional de Perso-
nas Desaparecidas y No Localizadas, https://versionpublicarnpdno.
segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral Consultado 14/1X/2024.

Estrada Maldonado, Sandra, “Transitar la ausencia: madres que buscan
a sus familiares desaparecidos” en Rincon Rubio, Ana Gabriela,
Romero Garcia, Velvet y Calderén Cisneros, Araceli (Coords.), Fe-
minismos, memoria y resistencia en América Latina. Tomo 2. Narrar
para no olvidar: memoria y movimientos de mujeres y feministas,
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas/Centro de Estudios
Superiores de México y Centroamérica, Tuxtla Gutiérrez/San
Cristobal de Las Casas, 2022, pp. 55-80.

Federici, Silvia,“Feminism and politics of the commons” en Hlavajova,
Maria y Sheikh, Simon (Eds.), Former West: Art and the Contem-
porary After 1989, BAK, basis voor actuele kunst/The MIT Press,
Cambridge Massachusetts, 2016, pp. 379-390.

210



MADRES BUSCADORAS ANTE LA DESAPARICION FORZADA:
PRAXIS DE RESISTENCIA Y RECONFIGURACION DE LA COMUNIDAD

Gutiérrez Aguilar, Raquel y Paley, Dawn Marie, “La transformacion
sustancial de la guerra y la violencia contra las mujeres en Méxi-
co” en DEP. Deportate, esuli, profughe, Universidad de Venecia Ca’
Foscari, Venecia, N2 30, febrero de 2016, pp. 1-12.

Mbembe, Achille, Necropolitica, Melusina, Santa Cruz de Tenerife, 2011.

Observatorio sobre Desaparicion e Impunidad en México, Informe del Movi-
miento por Nuestros Desaparecidos en México (MNDM) para el Comité
contra las Desapariciones Forzadas (CED), Instituto de Investigaciones
Juridicas/Universidad Nacional Autébnoma de México, 9/VIIl/2023,
https://odim.juridicas.unam.mx/sites/default/files/informe-
del-mndm-al-ced-27-febrero-2025.pdf Consultado 14/X1/2024.

Organizacion de las Naciones Unidas, Convencidn Internacional para la
proteccion de todas las personas contra las desapariciones forzadas,
20/X11/20006, https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/
instruments/international-convention-protection-all-persons-
enforced Consultado 13/X/2025.

Paley, Dawn Marie, “La guerra en México a contrapelo: contrainsurgen-
cia ampliada versus lo popular” en El Apantle, Revista de Estudios
Comunitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos,
Puebla, N 2, octubre de 2016, pp. 179-198.

“Los comunes de la tragedia: familiares en bisqueda de sus
desaparecidos en México” en El Apantle, Revista de Estudios Co-
munitarios, Sociedad Comunitaria de Estudios Estratégicos, Puebla,
Ne¢ 3, primavera de 2018, pp. 113-120.

Pérez Pezoa, Diego, Historioplastia Ensayos sobre filosofia de la histo-
ria, plasticidad y cultura contempordnea, Ediciones A89, Valdivia,
Chile, 2021.

Segato, Rita, La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciu-
dad Judrez, Tinta Limo6n Ediciones, Buenos Aires, 2019.

Villalobos-Ruminott, Sergio, “Comunismo sucio” en Nierika, Univer-
sidad Iberoamericana Ciudad de México, México, N2 15, 2019, pp.
99-110.



@ ITESO, Universidad
w Jesuita de Guadalajara

FILOSOFIA ITESO

Conoce nuestros programas de filosofia

Licenciatura en Filosofia Maestria en Filosofia,
y Ciencias Sociales y Ciencias Sociales
(modalidad escolar) (modadlidad escolar)

Reflexiona y analiza lo que acontece en Adquiere herramientas para el abordaje
el mundo desde la raiz para abrir nuevas filosofico de la realidad y en favor de la

perspectivas. busqueda del bien comun.
Carreras ITESO Posgrados ITESO
Tel. 33 3669 3535 Tel. 33 3669 3569
Whatsapp 33 1333 2672 Whatsapp 33 1840 6747
admision@iteso.mx posgrados@iteso.mx
carreras.iteso.mx posgrados.iteso.mx
SISTEMA \‘\‘M///
E\é%%l?ﬂl%ﬁ %{Y\\\& ,]esuil;: ‘l:léxjcu

Reconocimiento de Validez Oficial de Estudios (RVOE) segun Acuerdo Secretarial SEP nim. 15018, publicado en el Diario Oficial de la Federacion
el 29 de noviembre de 1976. El ITESO pertenece al Grupo 3 (Instituciones Acreditadas Consolidadas), del Programa de Mejora Institucional SEP.



Xipe totek es la epifania que sugiere la presencia seductora del espiritu en la materia,
especialmente en el cuerpo humano. Sugiere también la repeticién kierkegaardiana.
Renaciendo asciende el sol en el firmamento. Y dentro de la piel el Dios mira, vive y siente.

Mayor informacion sobre el nombre Xipe totek: revistaxipetotek@iteso.mx

X
ORIENTACION
Participar al pablico nuestras reflexiones en el orden social, filoséfico, econémico, histérico, cultural,
psicoldgico, legal, sobre diversos aspectos de la vida en el intento de una liberacién total de cuanto
oprime al hombre. Nos complace invitar a participantes de alta calidad universitaria que inspiren
nuestra reflexion, sin que por ello pretendamos ni siquiera insinuar que participen de nuestra linea de
pensamiento y actividad, ni que la revista Xipe totek comparta todas las ideas de nuestros invitados.

X

CRITERIOS EDITORIALES

La revista Xipe totek se rige por los siguientes criterios editoriales:

1. En cuanto al contenido

Xipe totek acepta para su publicacién trabajos
(articulos, ensayos, resefias, cuentos y poesia)
ubicados en el campo de la reflexion sobre los
problemas humanos y sociales en cuyo abordaje
destaque la perspectiva filosofica.

2. En cuanto al formato

Los trabajos propuestos deberan reunir los requisitos
formales aqui establecidos:

a. Ser trabajos inéditos.

b. Tener una extensiéon maxima de 52,000
(cincuenta y dos mil) caracteres, incluyendo
resumen, notas, bibliografia y espacios.

c. Presentarse en fuente Times New Roman, 12 pts.
e interlineado de 1.5.

d. Atenerse a la convencién de la Real Academia
Espaiiola (A. T. E: L, A.) para consignar las notas a
pie de pagina y la bibliografia final.

e. Incluir un resumen en espafiol no mayor a 950
caracteres, incluyendo espacios.

3. En cuanto al envio y recepciéon

Los archivos de los trabajos deberan:

a.Ser enviados a la direccién: revistaxipetotek@iteso.mx
b. Incluir en el mismo envio un curriculum
vitae breve (no més de un parrafo), la direccién
electrénica del autor y, en su caso, el nombre de
la institucion a la que pertenece,

Xipe totek acusard recepciéon y notificard el
resultado de su revisiéon y dictamen.

4. En cuanto a la publicacion

La publicaciéon de los trabajos se realiza bajo las
siguientes condiciones:

a. El Consejo Editorial de Xipe totek someterd a
arbitraje todos los trabajos recibidos.

b. El Consejo Editorial decidird cudles trabajos
seran publicados y en qué numero de la revisa
Xipe totek.

Consejo editorial.

Los articulos son responsabilidad propia de los autores.

La reproduccion total o parcial de los trabajos publicados puede hacerse siempre que se cite la fuente.
X

En 2005 esta revista fue incorporada por EBSCO a su coleccion de revistas electrénicas. EBSCO es el
mayor integrador mundial de revistas en texto completo (Cfr. Internet). Xipe totek sigue siendo de las
revistas mas consultadas.

También se encuentra en las bases de datos Gale Cengage Learning y Latindex.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.



W9y [TESO Universidad
‘A‘A’ Jesuita de Guadalajara

Presentacion
Miguel Fernandez Membrive

Dar voz a lo sagrado: reflexiones interdisciplinares
La semejanza divina como provocacion en el Teeteto
David Angeles Garnica

Mistica y artificialeza. Por una espiritualidad en tiempos de colapso
Elias Gonzdlez Gomez

Habitar lo inmanente: una ética del desasimiento desde Eckhart
Luis Angel Hurtado Aguilar

Borges ante el Dios visible
Roberto Onell H.

Ante el Santo: un nuevo mundo entre lo sagrado y la santidad en Hamlet
Pedro Antonio Reyes Linares, S,.

Acercamientos filosoficos
Grecia, la otra de Oriente: las raices barbaras de la filosofia
Irving Josaphat Montes Espinoza

Una interpretacion filosofica de la nocion de pecado original
Héctor Andrés Loreto de Vdzquez

Cine y literatura
Dias perfectos: ritualidad y vida cotidiana
Bernardo Garcia Gonzdlez

La imaginacion del mundo
José Israel Carranza

Justicia y sociedad
Madres buscadoras ante la desaparicion forzada: praxis de resistencia
y reconfiguracion de la comunidad

Rafael Nolasco Ramirez
ISSN 2448-9085
9 772Ut8 90800 2 |0 0‘12‘4





