


\/
AIPE TOTEK (e

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFiA Y HUMANIDADES, ITESO

Equipo editorial

Director
Miguel Ferndndez Membrive, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Director fundador
T Jorge Manzano Vargas, S.J. (1930-2013)

Comité editorial

José Pedro Arriaga Arroyo, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Cristina Cardenas Castillo, Universidad de Guadalajara /

Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Rubén Ignacio Corona Cadena, S.J., Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO
Carlos Sanchez Romero, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Demetrio Zavala Scherer, Departamento de Filosofia y Humanidades, ITESO

Consejo Editorial

Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México / El Colegio de México

Francisco Castro Merrifield, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Maria Cristina Conforti Rojas, Pontificia Universidad Javeriana de Bogotd, Colombia
Nazzareno Fioraso, Universita di Verona, Italia

Angela Lorena Fuster Peird, Universitat de Barcelona, Espafia

José Ramoén Daniel Lopez, S.J., Universidad Catélica de Coérdoba, Argentina

Emilio Martinez Navarro, Universidad de Murcia, Espafa

Brenda Mariana Méndez Gallardo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Equipo técnico

Editor B: Antonio Cham Fuentes

Disefio de portada: Pamela Scarlett Gutiérrez Gonzalez
Diagramacién: Rocio Calderén Prado

Traductor: William Quinn

Asistente general: Sarai Salazar Rivera

Cuidado de la edicién: Oficina de Publicaciones del ITESO

Xipe totek, Afio 32. Vol. I, No. 119, enero-junio 2023, es una publicacién electrénica semestral editada
por el Departamento de Filosofia y Humanidades del Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores
de Occidente, AC (ITESO), Periférico Sur Manuel Gémez Morin 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal.,
México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974 www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel
Fernandez Membrive. Reserva de Derechos al Uso Exclusivo: 04-2017-071211042100-203 ISSN:
2448-9085, ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor. Responsable de
la Gltima actualizacion de este Ntimero, Daniel Jonas Benchimol, el 31 de julio de 2023.






JXIPE TOTEK

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES, ITESO

Xavier Zubiri. A cuarenta ainos

¢ Presentacion
Miguel Fernandez Membrive 5

e Xavier Zubiri. A cuarenta aiios
DEL HOMBRE A DIOS 9
Alvaro San Romdn Gémez

XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, 39
UN PROYECTO EN COMUN
Fernando E. Ortiz Santana

REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI 69
José Alfonso Villa Sanchez

MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI 96
A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA
Juan Patricio Cornejo Ojeda

UNA APROXIMACION AL LENGUAJE 121
EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD
Abner Sdndigo



® Acercamientos filosoficos
LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO
Salvador Vega Valladares

e Cine y literatura
LA MADERA CRISTIANA DE PINOCHO
Luis Garcia Orso, S.J.

LOS ANOS, DE ANNIE ERNAUX,
Y LAS POSIBILIDADES LIMITE DE LA NOVELA
José Miguel Tomasena

e Justicia y sociedad
INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO
Diego Mauricio Torres de Luna

150

174

181

185



Presentacion

El 21 de septiembre de 1983 fallecié en Madrid Xavier Zubiri, para al-
gunos el mas profundo pensador de la historia de la filosofia espafiola,
aunque menos expuesto a los reflectores que otros de sus coetaneos y
maestros. Nos encontramos, entonces, a 40 afios de este acontecimien-
to significativo para la filosofia en habla hispana, si bien éste es s6lo
el pretexto para dedicarle a Zubiri los monograficos de este N° 119 y
del préximo N° 120 de la revista. Decimos “pretexto” porque nuestros
motivos no se limitan a la conmemoracién. No nos anima homenajear
un pensamiento anquilosado entre algunas décadas del siglo XX, sino
explorar como han permanecido vivos su legado y su influencia a tra-
vés de distintas generaciones de fildsofos y en diferentes latitudes del
mundo. La excelente respuesta a nuestro llamado para articulos hizo
eco de este proposito. En efecto, confirmé que la filosofia de Zubiri ha
sido cultivada, hasta devenir tradicidén, en multiples circuitos filoso6fi-
cos; pero mas alla de eso reafirmd su potencial para desbordarse de si
misma, para fecundar nuevas lineas de pensamiento e interpretaciony
para entablar rigurosos didlogos —algunos insospechados— con otras
filosofias y campos del conocimiento.

En esta primera entrega del monografico publicamos cinco articulos. En
el primero Alvaro San Roman Gémez recorre la antropologia y la
noologia zubirianas hasta arribar al concepto de una realidad fundamen-
tal y su manifestacién como deidad, asi como al hecho, fenomenol4-
gicamente constatable, de hallarnos religados a esa deidad. Llegados
aqui, sin embargo, el autor considera que, a diferencia de Unamuno
y Schleiermacher, Zubiri no justifica adecuadamente el puente que



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

permite transitar del hecho de la religacién a la concepciéon de un
“Dios personal, inteligente y volente”, esto es, de un Dios a la medida
del cristianismo.

En el segundo articulo Fernando E. Ortiz Santana plantea una compara-
cidén entre las reconstrucciones del realismo de Reinhardt Grossmann,
por un lado, y Zubiri, por otro. El autor realiza este ejercicio de con-
traste a partir de ocho tesis en las que, mutatis mutandis, reconoce
coincidencias en ambos pensadores; hasta finalmente concluir que la
afinidad més general en sus planteamientos es la visién de la realidad
des-sustancializadora o, dicho afirmativamente, “sistémica”, que el fi-
16sofo aleméan y el pensador vasco defienden frente a buena parte de
la tradicion filosofica.

En el tercer articulo José Alfonso Villa Sinchez reafirma —frente al
ruido del perspectivismo y la propaganda— la tesis de Zubiri de que
el ser humano ha emergido de la realidad y “estéd instalado, por prin-
cipio, en la realidad”, y la desarrolla con una propuesta hermenéutica
sobre la relacion que mantienen entre silos momentos intelectivos de
aprehension primordial, logos y razén. En esta interpretacién el autor
se desvia deliberadamente de Zubiri al argumentar que el logos cons-
tituye el momento intelectivo estructurante, el cual se repliega como
aprehension primordial y se despliega como razén, anudando de este
modo realidad y verdad.

En el cuarto articulo Juan Patricio Cornejo Ojeda, autor allegado al
filésofo y traductor chileno Jorge Eduardo Rivera Cruchaga (1927-2017),
revela diversas claves de la interpretacién y comparacion que éste
hacia de las filosofias de Heidegger y de Zubiri, en cuyo didlogo entre-
veraba su propio pensamiento. Mediante estas claves Cornejo sugiere
que Rivera, sobre todo en una etapa madura de su trayectoria intelec-
tual, iluminaba algunas insuficiencias de la filosofia de Heidegger a



PRESENTACION

partir de su mayor convergencia con la filosofia de la realidad —y de
la inteligencia sentiente— del autor vasco.

Finalmente, en el dltimo articulo de la carpeta monografica, Abner
Sandigo se propone identificar el lugar del lenguaje en lo que llama “el
paisaje de la realidad”. Con tal propésito el autor se apoya en las premi-
sas de Zubiri de que “hay una sola realidad” (numéricamente idéntica
en todos sus modos y formas) y de que estamos instalados en ella, lo
cual conlleva profundas consecuencias para la concepcién misma del
lenguaje. La principal de ellas es que de esta manera se abjura de la
funcién representacionalista que suele adjudicarse al lenguaje, lo cual
abre paso a una comprension de este tltimo, primero, en tanto realidad
y, segundo, como realizacion del contenido de otras realidades por su
capacidad de configurar esquemas de inteleccion.

En la carpeta Acercamientos filoséficos esta vez proponemos un inico
articulo. En él, Salvador Vega Valladares desarrolla un anélisis filosd-
fico de La caida, novela que Albert Camus public6 en 1956. El autor pone
de relieve en su analisis el pensamiento ético del intelectual franco-ar-
gelino, sobre todo a la luz de su exaltacion de la “rebeldia”, actitud que
conlleva un reconocimiento del absurdo (de la sinrazén, la injusticia,
el dolor y, en especial, la muerte) en tanto destino “aplastante”, pero
no el abandono a sus implicaciones vitales. La rebeldia no sucumbe
al nihilismo ni al crimen, sino que, co-originaria con la solidaridad,
reafirma una dignidad comin y con ello da valor a la vida y a la lucha
misma contra todo aquello que la calumnia.

En la carpeta Cine y literatura, Luis Garcia Orso, S.J., nuestro colabo-
rador en la seccion de cine, esta vez dedica su resefia a Pinocho, la
reciente y multipremiada pelicula del director tapatio Guillermo del
Toro. La mirada de Garcia Orso, apoyada en su conocimiento biblico,
descubre e interpreta los multiples simbolos cristianos que recorren
la historia de Pinocho, el nifio-marioneta que muestra “cémo poner



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

bondad y libertad en medio de 1a maldad y la imposicién que nos rodea,
cOmo buscar la vida en escenarios de guerra y muerte”; el mismo nino-
marioneta que al final decide ser mortal, finito, por amor a Geppetto,
su padre que lo quiere exactamente como es.

En la seccion de literatura, por su parte, José Miguel Tomasena rese-
fia Los afios, obra de Annie Ernaux sobre la que nuestro colaborador
confiesa: “lleva el arte de la novela méas alla de lo que yo creia que era
posible”. La clave de este prodigio narrativo radicaria, a juicio de To-
masena, en conseguir iluminar la dimensién social constituyente de
toda biografia individual, en este caso, la historia y las transformacio-
nes sociales de la sociedad francesa de la segunda mitad del siglo XX y
principios del XXI, que se funden con la vida y la memoria individuales
de Ernaux.

En la carpeta Justicia y sociedad, con la que cerramos el presente niime-
ro, publicamos el articulo de Diego Mauricio Torres de Luna, el cual,
por un lado, aporta elementos generales para entender el fendmeno
de la injusticia cognitiva en diferentes dimensiones (politica, histérica,
social) y, por otro, le imprime una perspectiva particular al diagnéstico
por enfocarlo en la regién latinoamericana, especialmente en México y
en el Ambito de la educacién superior. El autor da pistas, ademas, sobre
algunas estrategias que podrian contribuir a contrarrestar esta forma
de injusticia, entre las cuales se encuentran el didlogo de saberes y la
interculturalidad.

Desde Xipe totek deseamos a todas y todos nuestros lectores un feliz
verano, agradeciéndoles, como siempre, el interés que mantienen en

la revista. X

Miguel Fernandez Membrive



Del hombre a Dios

Alvaro San Roman Goémez*

Recepcion: 14 de diciembre de 2022
Aprobacién: 16 de febrero de 2023

Resumen. San Roméan Gémez, Alvaro. Del hombre a Dios. En el presente arti-
culo me centro en revisar sucintamente los conceptos de la obra El hombre
y Dios del filésofo Xavier Zubiri. En primer lugar, expondré a qué llamamos
“hombre”, para abordar enseguida coémo y dénde se es tal. Seguidamente,
dilucidaré qué solemos entender por “Dios”, para concluir poniendo en tela
de juicio las caracterizaciones elaboradas por el autor vasco.

Palabras clave: hombre, Dios, deidad, realidad, religaciéon.

Abstract. San Roman Gémez, Alvaro. From Man to God. In this article I set
out to provide a succinct overview of the concepts of the philosopher Xavier
Zubiri’s work Man and God. First I will look at what we call “man,” and then
how and where one can be a man. Next I will examine what we tend to un-
derstand by “God”, and finally conclude by questioning the characterizations
formulated by the Basque thinker.

Keywords: man, God, deity, reality, religation.

Introduccion

¢Doénde estd Dios? ¢Ha huido como hicieron los dioses paganos de H6l-
derlin? ¢Ha muerto, como nos lo reveld Zaratustra? Quizas sea mera ex-
travagancia plantear estas preguntas en un mundo en el que el eslogan

*  Becario FPI en el programa de Doctorado en Filosofia por la Universidad Nacional de Educacién a
Distancia (UNED). alvarosanroman@fsof.uned.es



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

nietzscheano luce estampado en tazas para capuchinos. Sin embargo,
de la mano de Xavier Zubiri, trataremos de responder a la pregunta
planteada, trataremos de buscar a Dios, sea éste —o esto— lo que sea.

A primera vista puede resultar sospechoso que un filésofo formado en
la corriente fenomenoldgica, suscrito a su maxima “iA las cosas mis-
mas!”, vuelque lo mejor de su talento en filosofar acerca de Dios. éAca-
so se pretende llegar a Dios, sea lo que sea, desde las cosas mismas? éSe
puede, al hablar de las cosas, hablar al mismo tiempo de Dios? Desde
luego, éste es el intento de este fildsofo —y el nuestro también—. A lo
largo de las proximas paginas trataremos de sintetizarlo y criticarlo.
Para ello nos introduciremos en El hombre y Dios, cuyo andlisis sera
el elemento central de este articulo. Desbrozaremos todo aquello que
en ese texto resulte accesorio para nuestro propdsito y nos enfocare-
mos en el “Curso de Roma” de 1973. También haremos referencia a la
incompleta “Redaccion Final” de 1983, de modo que podamos refinar
algiin punto oscuro o poco desarrollado en las lecciones de 1973. Por
otro lado, nos acompanaran otras voces relevantes que ayudaran a
apuntalar, matizar, criticar y llevar a buen puerto (nuestro puerto) la
reflexién: un compatriota vasco, Miguel de Unamuno; otro fenomend-
logo, Karl Jaspers, y, finalmente, el padre de la hermenéutica, Friedrich
Schleiermacher.

Una de las bondades del citado libro de Zubiri es que cuenta con un
despliegue sintético del ntcleo duro de su filosofia (desarrollado en
su obra magna, la trilogia sobre la inteligencia),  ineludible para apro-
ximarnos al problema de Dios. Por ello atravesaremos resumidamen-
te los puntos mas importantes de este nucleo, lo cual nos ayudara a
comprender qué tipo de ser es el hombre, para concluir en el otro polo
aludido en el titulo de la obra que nos ocupa, “Dios”. En el trayecto

1. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 1998; Xavier Zubiri,
Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982; Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.



DEL HOMBRE A DIOS

pasaremos a través de la realidad, a la que, como veremos mas adelante,
estamos constitutivamente religados.

El hombre: animal multifacético

Primero debemos dejar claro que, para Zubiri, en contra de gran parte
de la tradicién occidental, no existen sustancias. No hay nada detras
o por debajo del conjunto de las propiedades o “notas” que configu-
ran una realidad cualquiera. Un ejemplo del propio Zubiri es que la
plata no es algo que posea un “sistema nucleico de protones y neutro-
nes, electrones circulares o periféricos, el espin, etc.”.” Efectivamente,
“pensamos que la plata es la que tiene estas propiedades. Pero no es
asi. Estas propiedades son la realidad misma de la plata. Es la realidad
argéntea”.’ Lo que hay son realidades constituidas por un sistema coor-
dinado y coherente de propiedades, esto es, de notas. Esto quiere decir
que cada nota esté relacionada con el resto de las notas; cada nota es
nota-de otras notas. Este caracter de respectividad es lo que otorga esa
suficiencia constitucional que nos permite referirnos en todo momento
atal realidad que permanece siendo tal sistema de notas y no otro; nos
permite referirnos no a una sustancia, sino a una sustantividad.

En nuestro caso la sustantividad que interesa describir es la humana,
caracterizada por ser, en primer lugar, viviente. En efecto, el hombre es
un ser vivo y, como tal, se caracteriza por poseer cierta independencia
respecto del medio, asi como cierto dominio sobre él. En segundo lugar,
es un ser sentiente, poseedor de sentidos; un ser capaz de ser estimula-
do al estar constituido por un sistema nervioso que le permite acceder
alo que Zubiri llama el “momento de alteridad”, que consiste en “tener
ante si algo que no es el viviente mismo”.* Mi estructura sentiente supo-
ne en todo momento que yo no soy aquella cosa que siento, que tengo

2. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, Alianza, Madrid, 2012, p. 359.
3. Idem.
4. Ibidem, p. 333.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

la capacidad de evitar confundir el hambre con la comida. Hasta aqui
compartimos las mismas notas que los animales; sin embargo, en tercer
y ultimo lugar, somos ademas inteligentes. Pero no en el sentido de ser
capaces de idear o juzgar, sino en el sentido de poder enfrentarnos con
todas las cosas como realidades. Para entender esto ultimo debemos
definir de manera sencilla qué es realidad en Zubiri. Como el animal,
el ser humano comienza estimulado, por ejemplo, por el fuego. Para el
gato el fuego se agota en su impresion estimulica, en su quemarle los
pelos de los bigotes, ante lo cual no cabe otra respuesta que la huida.
El fuego, para el felino, estimula la respuesta de la huida, se agota en su
quemar. Pero en el hombre, al decir que éste tiene ademas la “impre-
sion de realidad” del fuego, significa que posee la capacidad de separar
la propiedad calérica de la sensacidén inmediata de entrar en calor, es
decir, que cuenta con la posibilidad de entender que el fuego, “de suyo”,
quema, que esta ahi quemando, y no s6lo quemandorme; el fuego es real,
no se agota en su mero quemar. De ahi que el ser humano sea el inico
animal conocido capaz de dominar el fuego. En conclusién, nuestra
especie tiene no s6lo impresion estimulica, sino también, y al mismo
tiempo, impresion de realidad. Y esa impresion, “por ser impresion, es
un sentir animal y, por otro lado, en tanto que lo sentido es realidad,
es un acto intelectivo. Ahora bien, como no son dos impresiones sino
una sola, resulta que sentir e inteligir no son dos actos sino uno solo.
Y, por consiguiente, ese acto esta ejecutado por una sola facultad, lo

que llamo inteligencia sentiente”.’

He aqui la famosa sintesis monista zubiriana. Contra la tradicién dua-
lista occidental el ser humano no posee un cuerpo que se adhiere a
una sustancia con alma. No es la suma de su organismo y su psique,
sino que es ya una sustantividad psico-organica, de tal manera que “la
inteligencia misma siente la realidad”; el organismo intelige la reali-
dad, “todo lo psiquico transcurre organicamente y todo lo organico

5. Ibidem, p. 337.



DEL HOMBRE A DIOS

’ . 6 .
transcurre psiquicamente”.” En el ser humano, como sistema de notas

respectivas, su nota organica es respectiva de su nota psiquica; el or-
ganismo es organismo-de una psique, y esta ultima es psique-de aquél.

En Miguel de Unamuno ya se atisbaba un esbozo de esta idea hecha
sistema en Zubiri. Opuesto a la psicologia empirista y a su formula “hay
en mi un principio que piensa, quiere y siente”,” Unamuno sostiene
que esto implica una peticion de principio y concluye: “Porque no
es verdad inmediata, ni mucho menos, el que haya en mi tal principio;
la verdad inmediata es que pienso, quiero y siento yo. Yo, el yo que
piensa, quiere y siente, es inmediatamente mi cuerpo vivo con los
estados de conciencia que soporta. Es mi cuerpo vivo el que piensa,

. . 8
quiere y siente”.

Vida y corporeidad, psique y organismo son, tanto para Unamuno
como para Zubiri, dos momentos inseparables. La corporeidad es ella
misma expresion de la vida. Por su polo sensitivo siente la realidad,
por su polo intelectivo la intelige. Y asi podemos concluir que el ser
humano es un animal (porque siente) de realidades (porque intelige).

Hasta aqui hemos visto qué es el ser humano desde el punto de vista
de sus notas. Pero sigamos avanzando y veamos qué es aquél como
forma de realidad. El animal de realidades, como cualquier otra reali-
dad, es formalmente de suyo; esta ahi en la realidad como sustantividad
sustentada por si misma y en si misma. Pero, ademas, cuenta con la
caracteristica de ser suya. El ser humano es de suyo suyo. “Tengo una
realidad”, dird Zubiri, “que es mia, cosa que no acontece a una piedra”.’
En efecto, podriamos decir que a una piedra se la vive, pero un humano

solo puede vivirse a través de si mismo poseyéndose. A esta forma del

Ibidem, p. 348.

Miguel de Unamuno, Del sentimiento trdgico de la vida, Alba, Madrid, 2005, p. 104.
Idem.

Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 352.

v oW o



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

humano de ser-suyo la llamara Zubiri “suidad”. La suidad es una forma
de realidad que “es real ‘frente a’ toda otra realidad que no sea la suya”.
Es una realidad, por tanto, que “esta ‘suelta’ de toda otra realidad”,” es
decir, una realidad ab-soluta. Y es este caracter de suyo lo que consti-
tuye para Zubiri el ser persona.

Por tanto, como forma de realidad, el ser humano es un animal perso-
nal, dotado de suidad, que aun en el mas insignificante de sus actos va
perfilando “su personalidad”. Porque, en efecto, ser persona consiste
en desplegar una personalidad con cada acto ejecutado. Y es que aquél
—y he aqui la vertiente existencialista de Zubiri— no nace sino que se
hace. Pero se va haciendo porque lo caracteristico de la temporalidad
humana es su dimensidn de desplegabilidad. El tiempo humano no es
un eterno presente en el que simplemente se es “ahora esto, y ahora
esto, y ahora esto”, sino que es un gerundio mayusculo por el cual no
soy, sino que estoy siendo. ¢Ser qué? Una persona que se hace a si mis-
ma, expresada en su personalidad porque es persona; una realidad que

9 11

cuenta con lo que Zubiri denomina “caracter sehaciente”.

El animal de realidades resulta ser un animal personal, una realidad con
personalidad que va construyéndose construyéndola. {Cémo? Desde
una tridimensionalidad. En primer lugar, desde su dimensién individual.
En ella descubrimos que todo individuo es igual a otro en un aspecto,
pero lo suficientemente disimil como para diferenciarse entre si. Zubiri
diria que “los demas no son simplemente diferentes, sino ‘diversos’;
mientras que los diversos “son diferentes dentro de la misma version:
son di-versos”.” Por ello el ser humano, en su dimensién de individuo
perteneciente a la versidon humana, es diferente en ella y, por tanto, es
animal diverso. En segundo lugar, esta realidad personal individual se

hace ademas en una dimension social. El individuo no s6lo vive volcado

-
=}

. Ibidem, p. 7.
. Ibidem, p. 366.
. Ibidem, p. 372.

ol =]
o =



DEL HOMBRE A DIOS

en una temporalidad gerundia, sino que esta simultaineamente vertido
hacia otros individuos entre los cuales es diverso y con los cuales se
hace. El ser humano es en si mismo “una estructura de convivencia”,
un “ser comun”, un animal social que con-vive en la gerundialidad
con los demas, es decir, que todos los animales sociales existentes
lo hacen en el tiempo “a la vez”. Esta es la tercera y tltima dimen-
sion del animal personal, lo que Zubiri nombra dimensién histérica
o0 etdnea. Somos co-etaneos los unos respecto de los otros y, a la vez,
estamos vertidos hacia el futuro, es decir, somos una especie pros-
pectiva. Y lo somos en dos momentos: el primero, biogenéticamente,
pues generamos el futuro de la humanidad en la progenie; el segundo,
transmitiendo no s6lo vida, sino modos de vida. Transmitimos coémo
vivir la vida en la forma de tradicién traida de la historia y entregada al
futuro en las manos de los que nos sobreviven. Asi pues, el ser humano
es también animal historico.

En el campo de realidad que nos abre nuestra inteligencia sentiente, el
ser humano se instala como persona que ejecuta los actos que definiran
su personalidad de manera individual, comunal e histérica segun tres
aspectos. Primero ejecutara actos determinado por su naturaleza, esto
es, segun las potencias y facultades que posee sélo por ser tal. Yo pongo
en acto mis facultades y actualizo mis potencias segiin mis necesida-
des: yo respiro, yo ando, yo como... Yo ejecuto estos actos en tanto agen-
te de ellos. En un segundo momento realizara actos determinado por
la contextualidad sociohistorica que le haya tocado vivir. Soy hijo, soy
fildsofo, soy varén... y actiio lo mejor que puedo el papel asignado, soy
el actor de mi vida. Y en un tercer y mas importante momento empren-
dera actos en una dimension estrecha pero fundamental, la libertad.
En ella yo decido actuar de una manera u otra en mi contexto, elijo el
modo en que ejecuto mi persona y soy asi autor de mis actos.” Zubiri
explica que todo esto lo hacemos desde una experiencia muy concreta:

13. Ibidem, p. 382.

15



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

la de ser lanzados hacia la “realidad-fundamento” que sentientemente
inteligimos. A esta experiencia ya hemos aludido lineas atras y no es
otra que la “gerundialidad”, l1a cual poseemos gracias a un dinamismo
tensional entre la inteligencia sentiente y la realidad inteligida. El ser
humano, mientras sea, no puede dejar de sentir la realidad. Estamos
constitutivamente abiertos al mundo en derredor de modo tal que
no podemos dejar de mirar, palpar, escuchar, respirar... No es que yo
vea aquel arbol, es que el arbol, si hacia él miro, me fuerza a que lo vea.
Pero no sé6lo eso: no podemos ademas dejar de optar en la ejecucion
de nuestros actos. En efecto, la figura de este lanzamiento inevitable
hacia la eleccién es lo que nombramos “voluntad”. No es que yo esté
escribiendo este articulo gratuitamente ni es s6lo que el articulo
se esté escribiendo, sino que este articulo fuerza a que sea escrito o a
que lo deje en blanco. Hay una forzosidad en las cosas, lo que Zubiri
llama “el poder de lo real”. Y la voluntad es un indicio de esa fuerza.
“El hombre no puede dejar de querer, por estar lanzado a la realidad-
fundamento”, que “consiste en una apropiacién de posibilidades”." Por
la voluntad se toma continuamente una decision de cémo deben ser las
cosas y acerca de como uno es respecto de la realidad, pero también
respecto de los demés. Porque, como examinamos lineas antes, “nin-

guna realidad es real sino respecto de otras”.”

Lo antedicho nos lleva un paso mas alla en el esbozo de la realidad
humana. Esta se va configurando en modos de ser, es decir, la nuda
realidad, la realidad en bruto, est4 siempre re-actualizada de maneras
concretas; la realidad esta siempre siendo tal realidad, una realidad asi.
Y el modo en que la realidad humana se reactualiza concretamente es
en el ser un yo. La personalidad es poseida por un yo que, en ejercicio
de su voluntad, opta por un modo u otro de ser ese yo. “La personali-

6 7 ’ .
dad es un modo de ser yo”."” Més atn, “la vida del hombre tomada en

14. Ibidem, p. 417.
15. Ibidem, p. 358.
16. Ibidem, p. 364.



DEL HOMBRE A DIOS

su totalidad, no consiste sino en configurar su yo. Por eso, es un error
decir, a mi modo de ver, que yo soy mi vida, sino que es justamente
al revés”.” Mi vida es configurar el yo, por eso la vida es siempre algo
mds. Mi vida es también todo aquello que queda fuera del yo. Es mis
transmisiones sindpticas, es mi cuerpo, del que nadie sabe realmente lo
que puede, pero, sobre todo, es el yo que atin no soy. La vida humana,
concluye Zubiri, es la “yoizaciéon’ de todos sus procesos”.”

Realidad y religacion
Realidad

Hasta aqui hemos expuesto lo mas sucintamente posible qué es el ser
humano (animal multifacético) y como se es humano (siendo un yo).
Ahora bien, uno no yoiza todos sus procesos en el vacio, sino que lo
hace en respectividad con las demés realidades. La computadora no
puede estar de suyo ahi delante si no es respecto de la taza, que esta
de suyo a su derecha vy, al final, respecto de mi, que de suyo estoy es-
cribiendo, construyendo mi yo. “Se trata de que efectivamente, cada
realidad fisicamente esta unida a todas las demas realidades en tanto
que realidades y, por consiguiente, el ‘de suyo’ nunca es formalmente

» 19

posible mas que respectivamente a otras realidades”.

Hemos llegado a un ndcleo duro en la exposicién. Si bien yo puedo
estar referido a las cosas reales en cuanto tales gracias a mi facultad
sentiente-intelectiva (lo que llamamos “el momento de impresién de
realidad”), de modo tal que puedo enumerar y especificar cada realidad
que me estimula (esta computadora, esta taza), no tengo la posibi-
lidad en ningiin momento de sefalar su caracter de realidad, ya que
éste es constitutivamente inespecifico. “Es tan inespecifico que cuando

17. Ibidem, p. 365.
18. Idem.
19. Ibidem, p. 341.

7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

las realidades cambian, lo que cambia es precisamente las realidades
en sus caracteres y contenidos, pero el momento de realidad es el
mismo”.** Asi como diriamos que “hay siempre oscuridad” o “siempre
es de noche” durante las noches polares del Artico, en todo momento y
lugar podriamos decir “hay siempre realidad” o “siempre es realidad”.
Esta aprehension de lo real que se ejecuta gerundialmente en la inteli-
gencia sentiente abre lo que Zubiri nombra “el campo de la realidad”,
que jamas se confundira con las cosas en él. La realidad, como suma de
respectividades que otorgan realidad a las cosas pero que las excede,
es, de acuerdo con Zubiri, aquello en lo que nos apoyamos y posee tres
caracteristicas. Por un lado, la realidad es algo ultimo, pues siempre
esta sosteniéndome. Yo me apoyo en la realidad para poder ser yo. Pero,
ademas, esta ultimidad que es la realidad tiene un caracter posibilitante,
que no es mas que el reverso de mi voluntad. Esto es, yo no tendria
experiencia de mi voluntad, de mi lanzamiento y vuelco a la realidad
si ésta no abriera las posibilidades entre las cuales opto. Por ello la
realidad no es una posibilidad entre otras, sino que es “la posibilidad
de todas las posibilidades”,” una reserva ilimitada de formas por las
cuales optar y adoptar una forma de realidad, una personalidad, un yo.
Luego entonces, aquélla es un apoyo de posibilidades, lo cual supone,
como reverso de mi lanzamiento hacia ella, que se me impone irreme-
diablemente la tarea de elegir. Asi como no puedo dejar de inteligir la
realidad porque siempre es tal, tampoco puedo dejar de optar con mi
voluntad porque las posibilidades me impelen a que las haga efectivas.
Por ello, la realidad es impelente. Tenemos ya una realidad ultima, posi-
bilitante e impelente, y que es, a un tiempo, actualizada, inteligida sen-
tientemente, como una patencia, una manifestaciéon continua, gerundial
de si misma. Por esa manifestacion ininterrumpida sentimos, de modo
opuesto a lo que afirma Descartes, que podemos fiarnos de ella, pues
permanece firme en su manifestacidén; manifiesta firmemente, esto es,

20 Ibidem, p. 390.
21 Ibidem, p. 392.



DEL HOMBRE A DIOS

efectivamente. La realidad es patente, firme y efectiva en su ultimidad,
posibilitacion e impelencia.

Pero no sélo eso. Demos un paso maés. Si hendimos las apariencias
hacia su inespecificidad vemos que la realidad supone una inmensa
paradoja. “Por un lado”, explica Zubiri, “es lo méas otro que yo, puesto
que es lo que me hace ser [...]. Por otro lado, es 1o mas mio, porque
lo que me hace es mi realidad siendo, mi yo siendo”.” Esto es lo mismo
de lo que hablaba san Agustin respecto de su experiencia de Dios
cuando aquél expresaba interior intimo meo, superior summo meo. La
realidad parece ser lo mas intimo en mi, pero también, y por lo mismo,
lo que me supera en todas direcciones. A esto nos referiamos al expo-
ner que, aun cuando podemos, no deberiamos confundir las cosas rea-
les con la realidad en que se dan. Y podemos confundirlas porque, en
efecto, esta realidad que hemos descrito se nos puede hacer presente
simplemente en tanto realidad-objeto. Podemos, porque inmediata-
mente asi se nos presenta, reducir la realidad a las realidades que apa-
recen. Ante la realidad-objeto “yo puedo pasar de largo delante de ella,
o bien dedicarme a investigarla, a averiguar lo que sea”.” No obstante,
si nos atenemos a la llamada de atencién sobre la inespecificidad del
momento de realidad, esta realidad se manifestara como realidad-fun-
damento, como el ser fundante por el cual las cosas no sdlo son reales,
sino por el cual hay cosas. En sintesis, “todas las cosas son reales, pero
ninguna es ‘la’ realidad”.* Esta computadora, esa taza, aquel arbol...
son cosas reales, pero ninguna de ellas agota la realidad, sino que ésta
palpita en cada una de ellas y es mas que su mera suma. La realidad
posee asi un caracter al que daremos por nombre “transcendental”.

Tal concepcidn fue elaborada de forma analoga por otro gran fenome-
nodlogo, Karl Jaspers, a quien acudiremos para profundizar en ella. De

22. Ibidem, p. 394.
23. Ibidem, p. 416.
24. Ibidem, p. 464.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

acuerdo con este autor, el ser humano tiene una experiencia funda-
mental: “Lo que para mi deviene siempre objeto es un ser determinado
entre otros, y s6lo un modo del ser”; sin embargo, “ningtn ser conocido
es el ser”.” Ninguna realidad es la realidad, nos aseguraba Zubiri. Y
Jaspers, por su parte, expresa eso mismo en estos términos: “El ser
mismo [...] parece retroceder siempre ante nosotros con el manifestar-
se de todas las apariencias que nos vienen al encuentro. A este ser lo
llamamos lo Abarcador [...]. Es aquello de lo que surge todo nuevo ho-
rizonte [...]. Lo Abarcador es lo que siempre se anuncia —en los objetos
presentes y en el horizonte—, pero que nunca deviene objeto”.”® Asf,
la realidad-fundamento zubiriana equivale al Abarcador jaspersiano.
Nosotros no abarcamos lo Abarcador, sino tinicamente sus modos. La
realidad abarcadora que yo soy, mi inteligencia sentiente que aprehen-
de la realidad, resulta ser abarcada a su vez por aquella realidad que
me ha lanzado a ésta, otorgandome la capacidad de abarcarla. En este
juego de inmanencias y transcendencias descubrimos que nos encon-
tramos inevitablemente inmersos en la actualizacion de la realidad (a
través de nuestra sensacion intelectiva) y en la construccion de nuestro
yo como forma de realidad (desde el momento en que estamos en la
realidad). La realidad-fundamento explica que “siempre hay realidad”.
Por dltimo, en cuanto a la impelencia de la realidad, podriamos decir
también que es insistente. Insiste en manifestarse en todo aquello que
percibimos como real, en todas las posibilidades que nos abre para
realizar nuestro yo. Es una insistencia permanente. Lo real, dird Zubiri,
tiene poder, se apodera de mi forzandome a percibir aquel arbol en mi
trayectoria visual, a escribir o no escribir este articulo. “La forzosidad
con que el poder de lo real me domina y me mueve inexorablemen-
te a realizarme como persona es lo que llamamos apoderamiento. El
hombre s6lo puede realizarse apoderado por el poder de lo real. Y este

3 27

apoderamiento es lo que he llamado religacién”.

25. Karl Jaspers, Filosofia de la existencia, Planeta DeAgostini, Barcelona, 198, p. 25.
26. Ibidem, p. 26.
27. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 8.



DEL HOMBRE A DIOS

Religacion

Hemos alcanzado aqui otro nicleo duro zubiriano, quizas el mas funda-
mental, al menos en lo que a nuestro desarrollo concierne. La religacién
es esa relacion que nosotros, realidades ab-solutas, mantenemos con
la realidad al aprehenderla en sus especificidades a través de nuestras
sensaciones intelectivas y al con-figurarla en todo proceso de yoiza-
cién de la vida. Se da el caso de que, por ser inteligentes —y, por tanto,
nuestros y de nadie mas, pues no existe nada que nos viva a nosotros
mismos a excepcion de nosotros mismos—, somos absolutos; aunque
s6lo podemos serlo en la realidad, que tiene un poder sobre nosotros.
Por ello somos absolutos, pero relativamente, esto es, somos seres rela-
tivamente absolutos. En cambio, la realidad a la que estamos religados,
por excedernos y ser siempre mas, sera absolutamente absoluta. Asi
pues, a esta realidad absolutamente absoluta, a su absoluto poder, esta-
mos religados como absolutos relativos. “La religacidon pertenece, por
consiguiente, a mi ser formalmente. Yo hago mi ser religadamente”.”®
Lareligacion es entonces el acontecimiento fundamental, pero écomo
acontece? Segun tres modalidades: experiencialmente, manifestativa-
mente y problemdticamente.

La religacion a lo real, a su poder, se nos ofrece como experiencia,
como “probacién fisica de la realidad”.” Nosotros experienciamos la
religacion a la realidad en nuestro mero apoyarnos en su firmeza. La
probacion fisica de la realidad, la imposibilidad de su elusién, es ya
evidencia de nuestra religacion. Nuestro ser-religados supone eo ipso
experiencia.Y, del mismo modo, religados a la realidad tenemos expe-
riencia de esta religacion en la mera adopcién de las posibilidades que
se abren para la construccion del yo. Luego entonces, construyéndome
experimento la realidad, esto es, mi religacion a ella. Estamos todos,
siempre, gerundialmente, inmersos en una “gigantesca experiencia

28. Ibidem, p. 464.
29. Ibidem, p. 11.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

del poder de lo real”,” inteligiendo cada cosa real fisicamente y ha-
ciéndonos a nosotros mismos personalmente. Queda claro, por tanto,
que esta experiencia logra manifestarnos lo real en toda su riqueza y
potencialidad. La experiencia de estar religado supone que vienen a
mi todas las cosas reales, en su experimentacion, con todas sus notas;
que se abren mis opciones de ser yo en todas direcciones y variacio-
nes. Experimentamos el poder de lo real como algo inabarcable, de
insospechada e inagotable riqueza, como algo que es siempre mds. En
la religacién tenemos una experiencia manifestativa de excedencia, lo
cual supone para Zubiri el caracter problemdtico de nuestra religaciéon
y, por tanto, del poder de lo real, que se evidencia en tres fenémenos.
El primero de ellos —a nuestro modo de ver, el mas relevante respecto
del problema de Dios— es el caracter enigmdtico de lo real que nos
abre la experiencia de la religacién. Esto alude a lo que, lineas atras,
reflexionabamos acerca de que las cosas reales no agotan la realidad,
de que ningln ser conocido, como decia Jaspers, sea el ser. El hecho de
que siempre haya realidad, pero que ésta sea mas que esta realidad
aqui, mas que aquel arbol, esta computadora, esa taza... el hecho de
que no se agote en cada concrecién supone una ambivalencia en las
cosas. Porque si, por un lado, toda cosa real es esta realidad, por otro
lado, siempre refiere a la realidad mds alld de ella. El arbol me lleva a la
casa que hay detras, a la carretera que se aleja, a la totalidad fuera del
alcance de mi vision y, por fin, mas alla de todas las concreciones, a lo
que las abarca, a lo que en ellas palpita. Cada cosa nos da, por tanto, sus
concreciones, su realidad y, a la vez, nos provee la realidad, nos remite
aella. Lo que las cosas hacen con la realidad es vehicularla. En el caso
del ser humano emerge este enigma de manera decisiva. Esto ocurre al
caer en cuenta de que, si bien yo, por mi caracter sehaciente, me hago
a mi mismo, la posibilidad de que yo me haga me ha sido dada. Soy
un absoluto relativo, lo que me hace una estructura enigmatica en si
misma. Este caracter de realidad cobrada es lo que solemos denominar

30. Ibidem, p. 402.



DEL HOMBRE A DIOS

con la expresion “el enigma de la vida”. La vida la vivo yo, pero esta
vida con la cual la vivo me ha sido dada. En palabras de Jaspers, “cuanto
mas decisivamente somos nosotros mismos, tanto mas decisivamente
experimentamos que no lo somos s6lo por obra nuestra, sino porque
nuestro ser nos es dado. Tampoco la propia realidad de la existencia
(realidad-objeto) es la realidad (realidad-fundamento)”.”

Zubiri explica que aquel enigma tiene su plasmacion en el segundo
fendmeno que muestra el caracter problematico de la realidad: la ex-
perimentaciéon de inquietud, una, por asi decirlo, estructural. No es
que yo esté inquieto, del mismo modo que estoy relajado, sino que soy
inquieto, soy de manera inquieta, soy inquietamente. Esto se debe ala
tension dindmica entre la impelencia de la realidad y mi estructura vo-
lente que responde a ella. Estoy llamado a responder, en cada elecciéon
de mis posibilidades, a la fuerza con la que el poder de lo real se ma-
nifiesta, como si todas y cada una de las posibilidades me preguntaran
insistentemente “/qué haras ahora?”. Por ello, la inquietud estructural
se revela en la forma de dos preguntas inevitables y secuenciales. La
primera de ellas es “qué va a ser de mi?”.** Pero resulta que, como a
este ser que soy yo, nadie salvo yo lo puede vivir; dado que s6lo yo
puedo vivirme, la pregunta adquiere un caracter autorreferencial vy,
entonces, lo que nos preguntamos es méas bien “/qué voy a hacer de
mi?”. Una pregunta que sintetiza tanto mi caracter absoluto (que poseo
por aquella apertura a toda nueva posibilidad de ser) como mi caracter
de relativo (que poseo por esta existencia cobrada que me instala en
una realidad contextuada).

Y el tercer fendmeno que supone para Zubiri el caricter problematico
de nuestra religacion es la conciencia, que en forma de voz responde a
la pregunta proyectada por nuestra inquietud. Efectivamente, el fil6so-

31. Karl Jaspers, Filosofia de la existencia, p. 90. Cursivas propias.
32. “El mas elemental de los actos de la vida envuelve esta interrogacion y es una respuesta a ella”. Xavier
Zubiri, El hombre y Dios, p. 408.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

fo vasco entendera la conciencia como “voz de la conciencia”, que tiene
su caracteristica fundamental en su dictar algo. Esta conciencia “sale
del fondo de mi mismo”, de ese fondo que, para Zubiri, es “el caracter
absoluto de mi ser”, porque, en apariencia, es lo tinico en exclusiva mio.
Nadie salvo yo escucha mi conciencia, que sale en mi en forma de voz
que me dice, me dicta, “la forma de realidad que he de adoptar”™ y me
sefiala qué hacer de mi mismo guiando mis voliciones. “Es s6lo ‘voz’.
Y, por consiguiente, plantea el problema de qué sea efectivamente esa
realidad cuya voz soy yo. Desde este punto de vista, cada hombre es la
voz de la realidad. La voz de la realidad no es sino el clamor de la rea-
lidad camino del ser absoluto”.** La realidad-fundamento se pronuncia
através de cada uno de nosotros en las conciencias. Cada conciencia le
pertenece a cada uno y, por lo mismo, es individual, pero en ella habla
la realidad. He aqui de nuevo la ambivalencia.

Es de interés resaltar en este punto una importante diferencia entre
Zubiri y su compatriota Miguel de Unamuno en cuanto a la conside-
racién de la conciencia. Si bien ambos se aproximan en la considera-
cién positiva de la corporalidad, se alejan en igual medida respecto de
la conciencia. En Zubiri experimentar esta dltima es ya vivenciar la
realidad-fundamento (la conciencia testimonia la realidad al mismo
tiempo que configura nuestra relatividad sefialando como ser yo). En
Unamuno, en cambio, mas que hacer hincapié en la experiencia de
la conciencia como voz, se subraya el caracter de conciencia-de, su
capacidad de testimoniar méas bien la realidad-objeto, en concreto, la
conciencia-de nuestra mortalidad que atormentaba al filésofo vasco.
De ahi que este autor no pudiera entender sino tragicamente el hecho
de la conciencia. “Es mas”, decia Unamuno, “el hombre, por ser hom-
bre, por tener conciencia, es ya, respecto al burro o a un cangrejo, un
animal enfermo. La conciencia es una enfermedad”.* Pienso que, si

33. Ibidem, p. 441.
34. Ibidem, p. 414.
35. Miguel de Unamuno, Del sentimiento trdgico de la vida, p. 40.



DEL HOMBRE A DIOS

bien podemos estar inclinados a la enfermedad psicosoméaticamente,
debido al término tragico hacia el que puede apuntar toda conciencia-
de, también podemos estar abocados al asombro que surge de que la
conciencia sea conciencia-de si misma, asi como de toda esa riqueza
de posibilidades con las que puedo ser autor de mi vida. Pero éste
no es el lugar para valorar cuales son las vivencias a las que estamos
abocados en la religacion. Por el momento basta con subrayar que el
ser humano, que es de suyo suyo, posee una experiencia basal respecto
de la realidad en la que esta: la religacion, la cual es un hecho —y no
mera hipotesis— en el que estamos todos; que sélo por ser sehacien-
tes, hacernos personas, estamos tratando cara a cara con la realidad
fundamental que sostiene y permite al yo ser. En la experiencia de la
religacion nos vemos, por fin, cara a cara con “la ultimidad de lo real”,
esto es, con Dios.

Qué es la realidad fundamental

Zubiri tiene un nombre para referirse a esa “dimensién que envuelve
constitutiva y formalmente un enfrentamiento inexorable con esa ul-
timidad de lo real.® La llama “experiencia teologal”. Todos y cada uno
de los seres humanos tienen esa experiencia teologal, que es constante,
gerundial, de la realidad fundamental, pues esta dinimicamente pre-
sente y efectiva en derredor. Y si asumimos junto con el filésofo vasco,
al menos por ahora, que el nombre habitualmente usado para aludir a
estarealidad es “Dios”, entonces podriamos decir que cada uno de no-
sotros tiene una experiencia gerundial de Dios. La realidad fundamen-
tal “es lo que nominal y realmente se entiende por Dios en todos los
idiomas del planeta”.” “Dios” es, por tanto, una manera de decir “rea-
lidad fundamental”, una manera de decir problematica, como veremos
maés adelante. Pero lo claro es que si hasta aqui asumimos lo expuesto,

36. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 5.
37. Antonio Pintor-Ramos, “Desarrollo del concepto de religaciéon en Zubiri” en Cuadernos salmantinos
de filosofia, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, N242, 2015, pp. 85-129, p. 116.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

podemos afirmar con Zubiri que “el problema de Dios, en tanto que
problema, no es un problema cualquiera, arbitrariamente planteado
por la curiosidad humana, sino que es la realidad humana misma en
su constitutivo problematismo”.** El enigma de la vida remite, esta
en respectividad directa con el problema de Dios. Y tal problema no es
precisamente el de su existencia o inexistencia, como plantearia el ateo,
ni el de su necesidad o gratuidad, como propondria un agnosticismo
agonico (como el de Unamuno), sino que es el de la mostracion de que
algo efectivamente existente sea Dios, como plantea Zubiri. Dios no es,
por tanto, “el furioso anhelo de dar finalidad humana al universo”,*”” ni
nada parecido. Para Unamuno, atormentado por la perdicién del alma,
por laidea de que esta vida no es mas que una procesion de fantasmas
que van de la nada a la nada, la necesidad de Dios se nos plantea como
lo hace el hambre. Por esta razén el agdnico fildsofo estd convencido
de que “hemos creado a Dios para salvar al universo de la nada”;* de
que “creer en Dios es en primera instancia, [...] querer que haya Dios,
no poder vivir sin é1”.* Encontramos en Unamuno una preeminencia
de lanecesidad de Dios sobre la realidad, un Dios postulado, un Dios-
para no morir. Todo su despliegue filos6fico —concretamente, en su
obra Del sentimiento trdgico de la vida— est4 sobrevolado por un tinico
temor: el de lamuerte. Y por ello Dios es siempre secundario, nada mas
que util. En contraste, en lugar de esta postulacion consideramos

maés coherente —y menos tragico— el proceso zubiriano de mostracion.

Para Zubiri, Dios es siempre primario, no responde a una necesidad,
sino que sostiene todas las necesidades, asi como toda satisfacciéon de
éstas. Dios sirve la realidad fundamental y no se relaciona con una an-
gustia vital ante la muerte ni con nuestra pervivencia en el méas alla. “El
problema de Dios, no es formalmente un problema del mas all4, sino

38. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 5.

39. Miguel de Unamuno, Del sentimiento trdgico de la vida, p. 169.
40. Idem.

41. Ibidem, p.182.



DEL HOMBRE A DIOS

que concierne precisamente y ante todo a la realidad de este mundo y
de esta vida”.* El autor de Inteligencia sentiente no diria que a Dios se
lo postula o se lo demuestra, sino que se lo vive. Siempre lo estamos
viviendo, a pesar de que a lo largo de la historia, como si la congoja de
la posibilidad de su inexistencia la sobrevolara, el intento haya sido
demostrar su existencia. Esto se ha hecho por dos vias distintas. La
primera de ellas, la via cosmica, que tiene como paradigmético repre-
sentante a Tomas de Aquino, ha procurado demostrar la existencia
de Dios a través de las llamadas “cinco vias”; empero, todas sus de-
mostraciones “parten del supuesto de que la metafisica de Aristoteles
permite llegar a Dios”;* parten de una teoria y no de hechos inconcu-
sos. La teoria general de la relatividad, sin ir mas lejos, eliminaria, por
ejemplo, la via de la demostracion de Dios a partir del movimiento,
porque el devenir ya no se explicaria por el estado del ente moévil que
pueda remitir a un primer motor inmévil, sino que seria mas bien una
relacion espacio-temporal dindmica en la que estan inmersos todos
los objetos del mundo.

La segunda via por la cual se ha intentado demostrar la existencia de
Dios y qué es él es la antropolégica. Por ella se llega a Dios partiendo
de experiencias puramente humanas, como la verdad o la voluntad.
Asi, por ejemplo, la experiencia de la verosimilitud, en san Agustin,
nos remitira siempre a la verdad absoluta de la cual es simil (tal verdad
seria Dios). O también la experiencia no ya de un deber concreto, sino
de la estructura formal del deber que poseemos en tanto seres volen-
tes, en Kant, nos remite a Dios. El imperativo categérico demostraria
que existe el sumo bien, y en esto consistiria el ser de Dios. Dentro de
esta segunda via Zubiri incluye también la experiencia del sentimiento
de Schleiermacher, aunque pensamos que lo hace de manera un tanto
desafortunada al rechazarla por insuficiente. En efecto, Schleiermacher
manifiesta que en todos nosotros aflora en algiin momento lo que él

42. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 426.
43. Ibidem, p. 447.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

llama “el sentimiento de absoluta dependencia”. Este, a diferencia del
resto de los sentimientos, no remite a nada concreto, segtin el vasco,
sino s6lo a la realidad fundamental de la que dependemos. “El senti-
miento de una dependencia incondicional y total: {respecto de qué?
Esto es lo que nunca nos dir4 Schleiermacher”,* se lamenta Zubiri.
“El sentimiento de dependencia incondicional es una especie de sen-
timiento en que el hombre se siente frente a Dios, sin poder decir de
ese Dios nada mds que de él depende incondicionalmente la vida del
hombre”.* Y cabe preguntarse por qué decir algo mds. ¢Es que se puede
acaso decir algo mds? Da la impresion de que nuestro autor rechaza
la via de Schleiermacher simplemente porque deja abierto qué pueda
ser Dios mas alla de la citada realidad fundamental y su experiencia
teologal. Esto es asi porque, para Schleiermacher, Dios es problemitico,
mas no asi su experiencia. No obstante, en Zubiri, como veremos en
un momento, lo importante es salvar a Dios mismo, al concreto Dios
cristiano, por encima incluso de su experiencia. Por todo esto la via de
Schleiermacher no puede sino resultarle incompleta.

Tras considerar insuficientes estas vias por parciales, Zubiri propone
una via mas amplia, la via de la religaciéon. Deciamos lineas atras que
estamos todos siempre, gerundialmente, inmersos en una “gigantesca
experiencia del poder de lo real” en cada inteleccidn sensitiva de cada
cosa real, fisicamente, y haciéndonos a nosotros mismos personal-
mente. Esto ahora adquiere otra envergadura, pues resulta que nos
encontramos a Dios tanto en las cosas mismas como en la experiencia
de ir haciéndonos personas. Dios, lejos de ser un sdper ente que se
limita a contemplar su creacién sub specie aeternitatis sin relacionar-
se con ella, resulta ser transcendente en las propias cosas. “Las cosas
reales, por su poder de lo real, al darme su propia realidad me estan

. . 6 .
dando a Dios en ellas mismas”.*’ Y si tenemos en cuenta que desarro-

44. Ibidem, p. 452.
45. Idem. Cursivas propias.
46. Ibidem, p. 4606.



DEL HOMBRE A DIOS

llamos nuestro ser haciéndonos personas en la realidad, experimentando
nuestra religacion a ella, resulta que experimentamos a Dios en cada
acto personal ejecutado, en cada ad-opcién de nuestras posibilidades
abiertas por la realidad-fundamento, esto es, por Dios mismo. Si la
realidad fundamental es Gltima, posibilitante e impelente, Dios es en-
tonces ultimo, posibilitante e impelente. Si las cosas reales vehiculan
la realidad ultima, las cosas reales vehiculan a Dios, de modo que casi
podriamos decir spinozianamente que Deus sive natura. El propio Zu-
biri se pronuncia al respecto en el siguiente pasaje:

Yo estimo que hay que volver a dar su lugar en la filosofia y en la teologia a
ese caracter divino que tiene la naturaleza, con tal que se la defina [...]. Su
definicidn consiste precisamente en ser una manifestacion de la divinidad.
Esa manifestacion tiene, a mi modo de ver, un nombre concreto que es
“deidad”. Pero deidad no es Dios, es justamente la manifestacién de Dios
por su presencia en las cosas.”

Por tanto, todo esta deiformado. Todo es, todos somos, formas concre-
tas y finitas de ser Dios. Todos somos, diria Jaspers, “modos de lo Abar-
cador”. Somos Dios humanamente, tal como el perro lo es caninamente.
Asicomo el perro lo es estimulicamente, nosotros lo somos personal-
mente y, por ello, nuestro modo de experienciar a Dios es haciéndonos
personas. No es, por tanto —y contra la tradicién sustancialista—, que
el ser humano tenga que ver, por un lado, con el mundo y sus respecti-
vidades vagando por los silenciosos espacios infinitos, y que, por otro
lado, se ocupe de un Dios que esté ahi fuera observando. Es que el ser
humano “se ocupa de Dios pura y simplemente ocupandose con las
cosas, con las demas personas [...], el hombre tiene que ver con todo
divinamente”.*® Esta es la via de la religacién que no demostraria la
existencia de Dios, sino que directamente mostraria cuil es su realidad.

47. Ibidem, p. 470.
48. Ibidem, p. 552.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Llegados a este punto conviene traer a colaciéon una frase zubiriana
de su obra Naturaleza, historia y Dios, en la cual se nos dice, concre-
tamente y matizando el anterior extracto citado, “no nos es patente
Dios, sino mas bien la deidad”.* Lo que en las cosas se nos da, lo que
se nos manifiesta, es la realidad ultima, posibilitante, impelente,
abarcadora, manifiesta, firme y efectiva; algo fenomenologicamente
constatable que, empero, dista mucho de Dios si tenemos en cuenta que
él, para Zubiri, después de todo, es una realidad personal, inteligente
y volente, y no ya lo que nominalmente entendemos por la realidad
fundamental. Como se consigné parrafos antes, estamos de acuerdo
con Schleiermacher en que, en nuestra experiencia teologal ante esta
realidad absoluta, lo que nos resta es sentir una profunda dependen-
cia respecto de ella y nada mds. Cualquier intento de desvelar otras
notas que no sean las fenomenolégicamente aprehendidas supone una
peticidon de principio, y no la constataciéon de hechos inconcusos en
las cosas mismas. Por ello consideramos problematica la exposiciéon
zubiriana de la realidad-fundamento en tanto Dios, pues en todo mo-
mento nos esta hablando en concreto del Dios cristiano. “Dios es rea-
lidad absolutamente absoluta. Por ser realidad absolutamente absoluta
es absolutamente suya y, por consiguiente, es realidad absolutamente
personal. Por ser realidad absolutamente personal es vida absoluta,
y por ser vida absoluta es inteligencia y voluntad”.”* Aun en caso de
aceptar esta argumentacion echariamos en falta la nota corporeidad
si tenemos en cuenta que asumimos que vida y corporeidad son dos
momentos inseparables, que la corporeidad es expresién de la vida.
Empero, nos parece sintomadtica la elusioén de la corporalidad y no
asumimos esa argumentacion. Resulta que Dios no s6lo parece que
no es cuerpo, sino que ademas es persona, inteligente y volente. Dios,
sospechosamente, aqui lo es cristianamente. Y lo es, por tanto, pro-
blematicamente. Porque, si no nos es patente Dios, icOmo podemos
hablar de éI?

49. Antonio Pintor-Ramos, “Desarrollo del concepto...”, p. 101.
50. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 475.



DEL HOMBRE A DIOS

De la deidad a Dios
Un oscuro puente

En pasajes previos vimos que, para Zubiri, la formalidad de personeidad
consiste en el caricter de ser de suyo suyo, esto es, de no ser inicamen-
te de suyo, como una piedra, sino ademas mio. “La inteligencia sentiente
[...] en funcién transcendental determina esa forma de realidad que
llamo personeidad” o ser persona. Esto ultimo se determina por la
posesion de la facultad tinica de la inteligencia sentiente, lo que implica
que ser-suyo se da sdlo por el acto de esa facultad. Empero, nuestro
autor puntualiza: “ser persona, evidentemente, no es ser una realidad
inteligente y libre”.” Luego entonces, éser persona equivale a poseer
Unicamente una suerte de suidad remota, de primer nivel, independien-
te de la inteligencia? ¢Una suidad como la que posee este gato, que es
tan suyo como ningdn otro gato o cosa real, puede estar felinamente en
su lugar? Continua el filésofo de la religacion: “tampoco consiste en ser
un sujeto; puede ser sujeto pero porque es persona [...]. Precisamente
por ser suya una realidad es por lo que es inexorablemente una realidad
subsistente. Y si su estructura es subjetual, la persona sera sujeto y

podra tener caracteres de voluntad y libertad. Es el caso del hombre”.”

De lo anterior se entiende que la voluntad y la libertad son caracteres
del sujeto y no del ser persona. De aqui que, a sabiendas de que Dios
es persona para Zubiri, nos preguntemos lo siguiente: {existe otra es-
tructura que no sea subjetual en la que también consista el ser persona?
Cabe esta interrogante porque nos resulta imposible desprendernos de
laidea de que, efectivamente, s6lo por una estructura subjetual, por una
interioridad, podamos ser personas. De hecho, la expresién “personas
no humanas”, acuflada para referirnos a los animales y sus derechos,

51. Ibidem, p. 45.
52. Idem.
53. lbidem, p. 353.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

se basa en que estos seres parecen tener subjetividad, interioridad, y,
al menos en los grandes mamiferos, una inteligencia tal que les posi-
bilita, ademas de ser de suyo, ser suyos (como aquel primate que ante
su reflejo en un espejo se reconoce siendo).

Pese a todo, Zubiri insiste y asegura que “Dios no es un yo, es una
persona”.* Pero —insistimos nosotros— si ser persona, evidentemen-
te, no es ser una realidad inteligente y libre, éacaso Dios no seria ni
inteligencia ni libertad ni voluntad? El pensador vasco sorteara este
problema aduciendo que el camino de Dios en su caracterizacion es
inverso al que sigue el ser humano, porque mientras éste es relativa-
mente absoluto, aquél es absolutamente absoluto. En otros términos,
mientras nosotros, por ser inteligentes y volentes, somos personas,
Dios es inteligente y volente, pero por ser vida absoluta que se posee
absolutamente. No es que, como en las teologias clasicas, se parta de
que el ser humano y Dios sean realidades “analogas” por razén de la
inteligencia y la voluntad, de nuestra relatividad, sino que “aquello
sobre lo cual ha de recaer primaria y formalmente la analogia es sobre
el caracter ‘absoluto’™”.® Y aqui nos previene: “Hay que evitar el gra-
ve error de tomar estos vocablos [inteligencia y voluntad] en sentido
antropomorfico”*® Pero ¢acaso podemos entenderlos de otro modo?
¢Podemos acceder a otras inteligencias y voluntades que no sean las
humanas? Si ni siquiera podemos acceder al modo volitivo y pensante
de nuestras mascotas, ¢como definir los modos en que se dan en el
propio Dios? Zubiri zanja la cuestiéon: “cuando decimos que [Dios]
es inteligente y volente, queremos decir pura y simplemente que es
absoluta actualidad de su propia realidad transparente y suficiente a
si misma, etc.”.”” Con este antisistematico “etc.” Zubiri archiva el caso.
Pero parece sintomdtico que sea la caracterizacion cristiana de la rea-

54. Ibidem, p. 486.
55. Ibidem, p.189.
56. Ibidem, p.186.
57. Ibidem, p.189.

32



DEL HOMBRE A DIOS

lidad fundamental el tnico momento de la obra de nuestro filésofo en
el que éste acude al comodin de las vaguedades. En cuanto al presente
estudio, el inico modo de entender que Dios sea persona y, a la vez,
inteligente y volente es, o bien, que sea un yo (pero caemos en la enti-
ficacion o sustancializacién que queriamos eludir con Zubiri), o bien,
a la manera spinoziana, que en la medida en que somos una manera
finita de ser Dios, él es de este modo inteligente, volente y yo, es de-
cir, la unidad de todo lo que pensamos, queremos y somos. Empero,
la pregunta base que en cualquier caso no se consigue descifrar es la
siguiente: {cOmo se es persona sin ser un yo y se es al mismo tiempo
inteligente y volente? El autor de Inteligencia sentiente diria: “Sin antro-
pomorfizar estos caracteres”. En otras palabras, elucubrando, haciendo
teoria, abandonando el lema “a las cosas mismas”.

Antonio Pintor-Ramos, en su articulo “Desarrollo del concepto de
religacion en Zubiri”, resume el dilema zubiriano en estos términos:

O se afirma que de la realidad divina se puede deducir analiticamente una
realidad personal existente, en cuyo caso teéricamente no habriamos avan-
zado nada [porque se recaeria en el uso del argumento ontolégico propio
de las teologias clasicas de las que Zubiri se quiere distanciar], o por el
contrario [...] ahi interviene ya la fe, pues parece que hay que descartar
un paso ulterior causal entre la realidad divina y Dios, ya que el primer
concepto es mas extenso que el segundo, pero esta opcidn llevaria razona-
blemente a la sospecha de que se recurre a una refinada forma de fideismo
para salvar un nudo basico que abre la via a toda la historia de las religiones
y al cristianismo.®®

“La divinidad”, mejor adn, “la deidad”, ese “concepto extenso” es mu-
cho mas funcional, mas estricto fenomenoldgicamente hablando, que

el de “Dios” para referirnos al término de nuestra experiencia teologal.

58. Antonio Pintor-Ramos, “Desarrollo del concepto...”, p. 107.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Y es que, si bien, “lo que Zubiri llama ‘deidad’ [...] pertenece al orden
de lo dado, evidentemente ‘Dios’, en ‘definicion real’, no esta dado y la

cuestion oscura es el puente que permite ese paso”.”’

Vemos a Zubiri transitar un oscuro puente que conduce de la deidad,
esa manifestacion en las cosas reales de la realidad fundamental, al
Dios personal, inteligente y volente del cristianismo. Preferimos frenar
la marcha intelectiva y anclarnos a las cosas mismas. Por ello recha-
zamos la idea, expuesta en la “Redaccién Final” de 1983, segtin la cual
entre Dios y el ser humano se da una relacion inter-personal: “la trans-
cendencia fontanal de Dios en la realidad del espiritu humano es una
transcendencia inter-personal”.®® En su lugar retomamos la expresién
trans-personal del “Curso de Roma” de 1973: “La transcendencia de
Dios en mi persona, en cualquiera de nosotros, es, por consiguiente,
una presencia transpersonal”.” Esto se debe a que, si bien entendemos
que Dios no es persona, que hay deidad, realidad absoluta descualifi-
cada mas alla de lo dado, esta tltima nos ha regalado nuestra forma de
realidad y la capacidad de ser yoes. Por tanto, la deidad (no Dios) es
simplemente el engarce realidad-ser. Permite al yo sin serlo, pues un
yo sélo puede ser tal por si mismo. De ahi que, contra lo antedicho, no
somos absolutos porque seamos formalmente nuestros, sino porque
actualmente somos yo. Lo “suelto” no sera entonces “la conciencia
como voz” (pues ella es la voz im-personal de la realidad), sino el
yo, porque es aquello que siempre puede ser otra cosa distinta de lo
que es, siempre estd gerundialmente siendo, mientras que la voz de
la conciencia jaméas puede librarse de ser. La deidad, por tanto, viene,
me alumbra y se va, permaneciendo en derredor. “No es la ‘relacion’
entre dos personas: yo y dios”.”” Es por ello que la relacién no es inter
sino trans. La deidad lo atraviesa todo, desde la realidad hasta el ser,

59. Ibidem, p. 117.

60. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 204.
61. Ibidem, p. 486.

62. Idem.



DEL HOMBRE A DIOS

desde la persona hasta la personalidad, desde la sustantividad hasta el
yo. Pero no esta en él; es a través y no entre. La relacion de la deidad
conmigo no es una intromisién, sino un pasar a través. La deidad no se
queda conmigo en el yo. No soy yo mds la persona divina, sino que soy
yo junto a y por la deidad.

Diagnéstico y excepcion

So6lo la deidad nos es patente. éComo se construye un puente sobre el
vacio hacia aquello que no nos es patente? Schleiermacher nos trae
la respuesta: el proceso de su construccion lo realiza la fantasia. “En
el caso de que vuestra fantasia vaya unida a la conciencia de vuestra
libertad de forma que lo que ella tiene que pensar como actuando
originariamente, no puede pensarlo sino bajo la forma de un ser libre,
en dicho caso ella personificara el espiritu del universo, y vosotros

e . 6
tendréis un Dios”.”

Aquello actuando originariamente, fundantemente, eso que hemos
nombrado deidad, bajo el escrutinio de unos ojos inyectados en ardor
de fantasia, adopta los caracteres que descubre en la propia realidad
humana: voluntad, libertad, inteligencia. Pero si esta fantasia es el ar-
tifice que moldea el oscuro puente, no hay motivos para detenernos en
la adjudicacién de estas tnicas tres caracteristicas. Si aceptamos (ex-
cepcionalmente) que podemos hablar de Dios en tanto persona, no ya
fenomenoldgicamente sino fantasiosamente, entonces podemos adju-
dicar otras caracteristicas. Esta sera la via de Unamuno, que sugiere
menos rigor sistematico, pero es mas honesta. Y no en vano considera
aquél que a Dios lo hemos creado. En efecto, se crea a Dios, pero de
ningdin modo la deidad. éCémo podriamos crear aquello que nos ha
creado? El compatriota de Zubiri se sittia en el horizonte de Schleier-
macher y recoge su afirmacién: es la imaginacién la que introduce

63. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Sobre la Religién, Tecnos, Madrid, 1990, p. 84.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

la persona, “la imaginacién que lo personaliza todo, la que puesta al
servicio del instinto de perpetuacién, nos revela la inmortalidad del
alma y a Dios”.** Para Unamuno la raiz de la personalidad no es una
estructura formal (como en Zubiri), sino una experiencia: la del dolor.
Casi como en el proceso freudiano del robustecimiento del yo, que se
yergue en la resolucion de los conflictos entre el ello y el superyé, la
persona en este autor se alcanza en la conciencia del dolor que atravie-
sa no s6lo al ser humano, sino a la creacion entera. De acuerdo con su
postura, “el dolor es la sustancia de la vida y la raiz de la personalidad,
pues soélo sufriendo se es persona”.”” De ahi que podamos atribuir al
término de nuestra personalizaciéon no sélo inteligencia o voluntad,
sino también la capacidad de sufrir. Asi, Unamuno puede sostener que
“Dios sufre en cada uno de nosotros”, que “la congoja religiosa no es
sino el divino sufrimiento, sentir que Dios sufre en mi, que yo sufro
en é1”.°° El mismo considera que Dios es la personalizacién del todo,
porque ve en todas las cosas su caducidad. Y si uno sufre el dolor de
la pérdida de si mismo, entonces descubre en la pérdida de cada una
de las cosas un dolor sordo que debe ser sufrido. De compadecernos
a nosotros mismos llegamos a compadecerlo todo, porque todo ha
de pasar. Y por ello concluye el tragico filésofo: “queremos no sélo
salvarnos, sino salvar al mundo de la nada. Y para esto Dios. Tal es su
finalidad sentida”.”” Dicho claramente —como sélo Unamuno sabia
hacerlo—, “la creencia en un Dios personal y espiritual se basa en la
creencia en nuestra propia personalidad y espiritualidad”® reveladas
através del dolor. Es una transposicion de nuestras notas a la realidad
altima. Por eso consideramos que, por un lado, hablar de la deidad s6lo
es posible desde las coordenadas exquisitamente sistematizadas por
Zubiri en su descripcidon de nuestra experiencia de la religacién; vy,
por otro lado, hablar de Dios sélo es factible con excepcionalidad desde

64. Miguel de Unamuno, Del sentimiento trdgico de la vida, p. 51.
65. Ibidem, p. 216.
66. Ibidem, p. 218.
67. Ibidem, p.1906.
68. Ibidem, p. 165.



DEL HOMBRE A DIOS

la asuncidon de que existe una injerencia de la fantasia y la imaginaciéon
que nos empujan a la construccién de oscuros puentes. El propio Zubiri
es consciente en alguna medida de esto. Por ello sorprende que, aun
asi, se aferre a su caracterizacién de Dios bajo la férmula cristiana. El
mismo afirma: “si la religacion es un hecho, el arribar a Dios [...] no lo
es. Necesito un esfuerzo intelectivo, una interpretacion [...]. Dios, por
consiguiente, no esta directa y formalmente accedido en este proceso
intelectivo”.” ¢Qué puede ser, ademas de un esfuerzo intelectivo, lo que
esta funcionando en el proceso de caracterizacion personal, intelectiva

y voluntarista de Dios en Zubiri?
Conclusion

Como ya se dejaba entrever en pasajes anteriores, la realidad es tér-
mino de una experiencia, la teologal, pero también lo es de una inter-
pretacion de la deidad religada. En el caso de Xavier Zubiri la deidad
es término de una interpretacion cristiana. En efecto, como animal
histérico, el autor incorpora la tradicién cristiana en su despliegue
caracterial de Dios. Lanzado a optar, su interpretacion personalista
de Dios es término de una opcién: la deidad tiene que ser pensada, se
impone a que la voluntad opte de un modo u otro por ella. El filésofo
espafiol se resuelve a personalizar la forzosidad con que la realidad
viene a nosotros; escoge ser personalmente personalizador de la dei-
dad, elige ser cristiano. Por lo que a este estudio concierne, se asume
como un hecho inconcuso el enigmatico caricter de lo real, en tanto
que las cosas reales no agotan la realidad; tan s6lo nos la muestran en
ellas mismas. Se trata de una realidad, la deidad, que es ultima, posibili-
tante e impelente, y que vivimos de modo gerundial (pues siempre esta
siendo, siempre es realidad). “El hombre tiene siempre en su realizacion
personal aquella experiencia fundamental”,” la experiencia teologal,
la experiencia de la religacion. Por ello consideramos relevante poner

69. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 481.
70. Ibidem, p. 11.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

de relieve que todos estamos inmersos en la experiencia de la deidad
por nuestro modo de ser religados; que esa experiencia corre el peligro
de ser silenciada al deslizarnos por todo su largo sin reparar en ella, o
bien, de ser secuestrada por actitudes impositivas de modos parciales
de vivirla.

El ser humano, animal multifacético, est4 en la realidad experimentin-
dola en sus concreciones y, a la vez, en su inabarcabilidad. Est4 en todos
sus actos; pero, sobre todo, en la elaboracién personal de la respectividad
que comparte con las deméas personas... de las que depende su yo. El ser
humano debe acceder a la conciencia de que no existe otra posibilidad
de permanecer siendo honestamente que la de asumir la religacién a la
naturaleza y a las personas deificadas. Por ello, si con Schleiermacher
deciamos que debemos “hacer todo con religién”, con “gusto y sentido
por lo infinito”,”" con Zubiri concluiremos que debemos hacer todo con
una profunda asuncién de nuestra religacion.

Fuentes documentales

Jaspers, Karl, Filosofia de la existencia, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1985.

Pintor-Ramos, Antonio, “Desarrollo del concepto de religaciéon en Zu-
biri” en Cuadernos salmantinos de filosofia, Universidad Pontificia
de Salamanca, Salamanca, N242, 2015, pp. 85-129.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Sobre la Religion, Tecnos, Ma-
drid, 1990.

Unamuno, Miguel de, Del sentimiento trdgico de la vida, Alba, Madrid, 2005.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad, Alianza,
Madrid, 1998.

—— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.

—— El hombre y Dios, Alianza, Madrid, 2012.

71 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Sobre la Religion, p. 46.



Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann,
un proyecto en comiin

Fernando E. Ortiz Santana*

Recepcién: 15 de febrero de 2023
Aprobacion: 10 de abril de 2023

Resumen. Ortiz Santana, Fernando E. Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann,
un proyecto en comiin. En este texto mostraré coémo, a pesar de que Reinhardt
Grossmann y Xavier Zubiri nunca se conocieron, sus propuestas para recons-
tituir el realismo son muy similares. El primero es un filésofo analitico aleman
que hizo su carrera en Estados Unidos; el segundo es un filésofo continental
espafiol. A pesar de las diferencias, ambos critican igualmente la filosofia de
los siglos XIX y XX por asumir el paradigma correlacionista, y responsabilizan
al idealismo de haber resignificado la sensacién como un acto de la mente.
Como respuesta elaboran una epistemologia que pretende solucionar la ten-
dencia sustancializadora del lenguaje y el dualismo substancial.

Palabras clave: realismo, idealismo, correlacionismo, ontologia, percepcién,
inteleccion.

Abstract. Ortiz Santana, Fernando E. Xavier Zubiri and Reinhardt Grossmann,
a Common Project. In this text I will show how Reinhardt Grossmann and Xa-
vier Zubiri, despite never having met, came up with very similar proposals for
reconstituting realism. The former was a German analytical philosopher who
worked in the United States; the latter was a Spanish continental philosopher.
In spite of their differences, both critique 19" and 20"century philosophy for
assuming the correlationist paradigm, and they blame idealism for having
resignified sensation as an act of the mind. In response they formulate an

*  Doctor en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México. Profesor de asignatura en
Universidad Iberoamericana Ciudad de México. fernandoortiz@hotmail.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

epistemology that seeks to correct language’s tendency to substantialize, as
well as substance dualism.
Keywords: realism, idealism, correlationalism, ontology, perception, intellection.

Introduccion: A la defensa del realismo

A pesar de que Reinhardt Grossmann (1931-2010) y Xavier Zubiri
(1898-1983) nunca se conocieron, sus propuestas para reconstituir el
realismo’ son muy similares. Ambos 1) critican igualmente la filosofia
de los siglos XIX y XX por asumir el paradigma correlacionista;’ 2)
responsabilizan al idealismo de haber resignificado la sensacién como
un acto de la mente, y 3) elaboran como respuesta una epistemologia
que pretende solucionar la tendencia sustancializadora del lenguaje?
y el dualismo substancial.*

1. No de todo realismo, sino uno en particular: el realismo epistemoldgico. Es un tipo de realismo
que considera como “real” el modo en que queda la alteridad en la estructura intelectiva-sentiente
de los hominidos hiperformalizados. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad,
Alianza, Madrid, 1998, pp. 69-74. No hay que confundir por ello este realismo con el “clasico”, cuyo
principio rector es, como afirma Lee Braver, que “El mundo consiste en una totalidad fija de objetos
independientes de la mente”. Lee Braver, A Thing of This World. A History of Continental Anti-Realism,
Northwestern University Press, Evanston, Illinois, 2007, p. 15.

2. Por “paradigma correlacionista” entiendo, con Quentin Meillassoux, el supuesto filos6fico de que
nada puede pensarse més alla de la correlacion entre pensar y ser. “By ‘correlation’ we mean the idea
according to which we only ever have access to the correlation between thinking and being, and never
to either term considered apart from the other. We will henceforth call correlationism any current of
thought which maintains the unsurpassable character of the correlation so defined [...]. Correlation-
ism consists in disqualifying the claim that it is possible to consider the realms of subjectivity and
objectivity independently of one another. Not only does it become necessary to insist that we never
grasp an object ‘in itself’, in isolation from its relation to the subject, but it also becomes necessary
to maintain that we can never grasp a subject that would not always already be related to an object”.
Quentin Meillassoux, After Finitude. An Essay on the Necessity of Contingency, Bloomsbury Publishing,
Nueva York, 2010, p. 13.

3. Este tema lo desarrolla Xavier Zubiri principalmente en dos textos: Sobre la esencia e Inteligencia y
logos. En términos generales sefiala que la 16gica clasica ha identificado “el correlato real del nombre
con cosa substante”. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1985, p. 353. Esto se debe a que,
de las maltiples maneras que pueden revestir las formas nominales (flexién nominal, régimen propo-
sicional, estado constructo), las lenguas indoeuropeas sélo emplean las dos primeras. Tal condicién
predetermina su vision de la realidad y torna al ser en no mis que meros sujetos o propiedades de
sujetos. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 353-356; Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid,
1982, §2 “Qué se juzga”.

4. Por dualismo substancial entiendo “el problema de comunicacién de substancias”, esto es, el supuesto
filoséfico de que hay cosas cuyo modo de ser es ser-sensibles, y otras cuyo modo de ser es ser-inteli-
gibles. Y aunque son substancialmente distintas, las cosas-sensibles y las cosas-inteligibles se rela-
cionan. El problema podria resumirse en la pregunta siguiente: éc6mo es posible que una substancia
sensible se relacione con una inteligible?



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

En el siglo XX la fenomenologia, la hermenéutica y el nominalismo
fueron las corrientes filoséficas beneficiadas directa e indirectamente
por la disputa sobre el racionalismo que sostuvieron principalmen-
te Marx, Nietzsche, Dilthey y Freud. Como consecuencia el realismo
quedd relegado por su semejanza con el positivismo y la metafisica
clasica. A pesar de esto, algunos filésofos siguieron pensandolo como
una opcién filosoéfica legitima, por ejemplo, Zubiri y Grossmann. Cen-
traremos nuestra atencion en ellos por una razén poderosa: a pesar de
sus “horizontes filos6ficos” distantes, y que nunca se conocieron ni se
leyeron, su defensa del realismo es casi idéntico. Ambos se esfuerzan
no so6lo por responder algunas de las criticas mas incisivas del anti-
realismo, sino también por sentar nuevas bases para el realismo. Este
articulo mostrara los puntos que comparten a favor de esa corriente
de pensamiento, asi como la similitud de sus propuestas. Para ello, en
primer lugar, sintetizaré la defensa del realismo que hace Grossmann
en The Categorial Structure of the World.’ Luego, en segundo lugar, haré
lo mismo a partir del texto zubiriano El Hombre: lo real y lo irreal, junto
con su trilogia de la inteligencia sentiente.’ En tercer lugar, mostraré
las coincidencias y las diferencias de sus respectivas defensas y pro-
puestas. Y, finalmente, en las conclusiones sefialaré mi posicion frente
a su defensa y constitucion del realismo.

La defensa del realismo de Reinhardt Grossmann

Antes de comenzar conviene apuntar que la defensa del realismo de
Grossmann es parte fundamental de su ontologia, en tanto que su ob-
jeto de estudio consiste en las categorias del mundo, y no universales
lingiiisticos o entidades mentales.” Para él la ontologia, por un lado,

5. Especificamente, en la primera parte, que se ha editado por separado en espafiol: Reinhardt Grossmann,
Ontologia, realismo y empirismo, Encuentro, Madrid, 2010.

6. Latrilogia de la inteligencia sentiente se compone de tres tomos: Inteligencia y realidad, Inteligencia
y logos, e Inteligencia y razon.

7. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 15.

41



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

es la ciencia que estudia los tipos de entidad,’ es decir, las categorias
y las leyes que las rigen; y, por otro lado, analiza hechos’ y la relacién
entre éstos y las entidades que los componen.” Por supuesto, esta con-
cepcién de la ontologia es controvertida; sin embargo, se ira aclarando
con la explicitacion de su contenido. Condensaré, pues, la defensa del
realismo de Grossmann en ocho tesis."

Tesis 1: “La ontologia no debe hacer definiciones”

Grossmann asegura que “nada ha sido tan perjudicial para [...] la onto-
logia como el frecuente uso acritico del término ‘definicién’,” ya que
1) se llama definicion a casi todo tipo de enunciado; 2) expresa meras
cuestiones de conveniencia y de convencién,” y 3) se confunde con
los enunciados de identidad informativos,” con los de equivalencia®y
con las definiciones contextuales.”® Con estas tltimas resulta que “[...]
se emplea una definicién contextual para camuflar una tesis ontologi-
ca como una inofensiva convencion lingiiistica”.” También debemos
considerar que el filésofo aleman no pretende utilizar definiciones
porque 1) de una u otra manera incitan a pensar en universales no
ejemplificados, lo cual negard mas adelante (en la tesis 7), y 2) por-
que no s6lo hay un tipo de definicidn, sino varios: “Para confundir
maés las cuestiones ontoldgicas, hay cosas tales como definiciones por
abstraccion, definiciones reales, definiciones implicitas, definiciones

8. Ibidem, p.18.

9. Ibidem, p.19.

10. Ibidem, p. 24.

1. Las tesis que a continuacién desarrollaré son un tanto distintas de las que propone Javier Cumpa en
“De qué trata la ontologia? Un examen de Reinhardt Grossmann” en Thémata. Revista de Filosofia,
Universidad de Sevilla, Sevilla, N¢ 56, diciembre de 2017, pp. 213-234. Esto se debe a que, mientras su
intencién es mostrar las “[...] siete tesis epistemolédgicas [de Grossmann] sobre cémo analizar
las propiedades” (p. 216), la mia es revelar su “defensa del realismo”. De cualquier manera, hay
algunas en las que coincidimos. Las sefialaré cuando se presenten.

12. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 31.

13. Idem.

14. Ibidem, p. 33.

15. Ibidem, p. 35.

16. Ibidem, p. 37.

17. Idem.

42



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

9 18

constructivas, definiciones impredicativas, etc.”.”” Por todo lo anterior
decide no utilizar el término definicion y, en su lugar, empleara otros
tipos de enunciados: “(1) enunciados en el sentido de que una cierta
expresion es una abreviatura de otra expresion; (2) enunciados en el
sentido de que una cierta expresion, aunque no es una abreviatura de
otra, representa la misma entidad que otra expresion; (3) enunciados

de identidad, y (4) enunciados de equivalencia”.”

Tesis 2: “Es falso que las cualidades sensibles
sean meras sensaciones de la mente”

De acuerdo con Grossmann la filosofia cartesiana contiene las raices
del idealismo y del racionalismo,” pues si se afirma que las propie-
dades de las cosas son sensaciones de la mente, indefectiblemente
s6lo habra conocimiento de lo que esta dltima pone en el mundo. Por
un lado, se afirma que, si partimos de la distincién entre percepcién y
experiencia, el conocimiento queda amenazado por la primera. Esto
se debe a que, en tanto aquélla sélo nos da a conocer las propiedades
cambiantes, contingentes de las cosas, el sujeto no puede obtener de
ahf un conocimiento fijo, inmutable. La percepcion esta asi marcada
por el signo de la falsedad. Por el otro, en tanto que la percepcién y la
experiencia nos dan a conocer propiedades cambiantes de las cosas o
nuestros propios estados internos (por ejemplo, el temor, la felicidad,
el amor, etcétera), se necesita de una potencia especial (la razén) que
nos permita generar, tanto de una fuente como de la otra, la universali-
dad requerida para poder establecerse como conocimiento.” Asi pues,
quien resulta ganador de todo eso es el idealismo, pues al reducir las
propiedades reales de los objetos a meras sensaciones de la mente, lo

18. Ibidem, p. 40.
19. Ibidem, p. 32.
20. Ibidem, p. 43.
21. Idem.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

que necesita investigar estd ya dispuesto “internamente”, por lo cual
se cancela la pretendida identidad entre realidad y exterioridad.”

9523

Tesis 3: “El principio de reduccion es falso

Lo que ha convencido al cartesianismo para afirmar y sostener tal “re-
duccién” son dos falsos argumentos: 1) el del caracter incoloro de los
atomos (el argumento fisicalista), y 2) el de la relatividad del sentir.*
El primero postula que “[...] los colores no estan entre las propiedades
de los 4tomos o particulas”,” y de alli se sigue que, si percibo cosas
coloreadas, no es porque sus atomos tengan color, sino porque el color
es algo puesto por la mente.” No obstante, Grossmann defiende que,

detras de ese argumento, esta funcionando el principio de reduccién:

Si un objeto es en sentido estricto un sistema de objetos, entonces toda
propiedad del objeto debe consistir en el hecho de que sus componentes
tengan tales o cuales cualidades y estén en tales o cuales relaciones, o dicho
sin mucha precisién: toda propiedad de un sistema de objetos consiste en
las propiedades de sus componentes y las relaciones entre ellos.”

El principio de reduccion es falso, continda el filésofo aleméan, por-
que “una entidad compleja puede tener propiedades que sus partes no

» 28

tienen”.” Y afiade: “los todos habitualmente poseen propiedades que
no tienen sus partes”.”” De esa manera se explica que el color rojo esté
presente en una manzana, pero no en los atomos que la constituyen.

22. Ibidem, p. 46.

23. Esta tesis coincide con la “tesis de la equivalencia” de Javier Cumpa, “¢De qué trata la ontologia? Un
examen...”, p. 216.

24. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 46.

25. Idem. Es una cita textual de Wilfred Sellars.

26. Ibidem, p. 47.

27. Idem.

28. Idem.

29. Ibidem, p. 49.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

Luego, con respecto de la relatividad del sentir, el argumento subsu-
me el acto de percibir en el de experimentar, pues desde la posicion
cartesiana el acto de ver algo equivale al de experimentar ese algo, lo
cual termina por reducir al primero a un elemento del segundo.” La
respuesta a ese argumento es que no es necesario aceptar la reduccion.
Si, por el contrario, se afirma que se experimenta una mesa al mismo
tiempo que se la esta viendo, no hay relatividad en el sentir, sino tan
s6lo la percepcion fragmentada.”

99932

Tesis 4: “Es falso que la percepcion sea ‘sentir mds inferencia

Larelatividad del sentir se deriva de pensar que el conocimiento de las
propiedades de las cosas se hace por inferencia de las propiedades de
las impresiones sensibles.”” Pero Grossmann responde enérgicamente
que es imposible conceder que en eso consista la percepcidn, ya que
no hay un criterio tinico y objetivo para el investigador a partir del cual
pueda discernir lo que le corresponde “de verdad” al objeto respecto
de lo que le es prescindible. Lo explica de la siguiente manera:

Un observador se enfrentaria entonces con la tarea de inferir de alguna
forma la figura de la superficie de la mesa a partir de las diferentes figuras
de sus sucesivas impresiones sensibles. Lo que llamamos su ver la figura de
la superficie de la mesa no consistiria en nada méas que en una inferencia
de este tipo. El argumento desafia al realista a dar una razén de por qué el
observador debe preferir una inferencia particular a cualquier otra posible.
¢Por qué, por ejemplo, debemos inferir que la figura es rectangular, mas bien
que de forma trapezoidal? [...] estoy dispuesto a conceder que el argumento
de la relatividad del sentir probaria que no podemos conocer las verdaderas

30. Ibidem, p. s1.

31. Ibidem, p. 53.

32. Estatesis coincide con la “tesis del conocimiento directo” de Javier Cumpa, “¢De qué trata la ontologia?
Un examen...”, p. 217.

33. Ibidem, pp. 54-55.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

propiedades de los objetos perceptivos, si fuera el caso de que la percepcion
fuera una cuestion de inferir a partir de la sensacién. Pero no lo es.*

La imposibilidad de encontrar un criterio objetivo para discernir en-
tre propiedades es, entonces, la primera mas no la dnica critica de
Grossmann, pues una derivacidén del argumento se encuentra en la
filosofia cartesiana. La “nueva concepcion de las ideas” de Descartes
parte de la no identificacién entre ideas y objetos, lo cual rompe el
principio ontoldgico que sostenia el primer argumento —entre ideas
y objetos hay semejanza (por lo menos)—, y termina en la asuncion de
que la percepcién es un acto mental.® El autor de Ontologia, realismo
y empirismo defiende que el principal problema con esta “nueva con-
cepcidn” es que, al reducir la percepcidn a un acto mental, se renuncia
por completo tanto a la posibilidad de conocer objetos externos como a
encontrar la certeza de su idea, produciendo una contradiccion interna.
Este es el argumento:

(1) Para conocer lo que representa una idea debemos ser capaces de compa-
rarla con su objeto. (2) Pero para compararla con su objeto, no sdlo debemos
conocer el objeto, sino que debemos conocerlo independientemente de la
idea. (3) Sin embargo, la tinica forma en que podemos conocer un objeto,
segun el cartesiano, es por medio de su idea. (4) Por consiguiente, no po-
demos conocer el objeto independientemente de su idea. (5) Por tanto, no
podemos conocer lo que representa una idea dada.*

La salida a este par de problemas la formula Grossmann de la siguiente
manera: en tanto el cartesianismo depende de la subsuncién del acto
de percibir en el de experimentar, (3) es consecuencia légica; pero si
no aceptamos tal subsuncién, (3) es falsa y, por lo tanto, también (4)

34. Ibidem, pp. 55-56.

35. “Segun el giro cartesiano, s6lo conocemos directa y verdaderamente nuestras propias ideas y sensacio-
nes. Todo lo demas, si es que se puede conocer, se conoce meramente de forma indirecta”. Ibidem, p. 59.

36. Ibidem, p. 54.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

y (5). Luego, aceptando (2) pero modificada (a partir de la distinciéon
del acto de percibir respecto del de experimentar), se concluye que
también podemos conocer los objetos.” No que podamos conocerlos
directa e independientemente de la idea, sino que, si postulamos que
hay una idea representando un objeto, la mera postulacion del obje-
to como contraparte —aunque sea para su negacion—implica que 1)
existe y 2) lo conocemos de alguna manera. Asi, es falso que conocer
sea “sentir mas inferencia”.

Tesis 5: “Es falso el paradigma de que conocer algo es experimentarlo”

Que se afirme que conocer es experimentar algo también esti apoyado
por el argumento de la alucinacion. Este argumento posee dos partes: la
primera afirma que un “[...] estado mental alucinatorio consta esencial-
mente de experiencias (actos de sentir) de impresiones sensibles”;** 1a
segunda, que “[...] situaciones fenoménicamente indistinguibles deben
tener los mismos ingredientes fenoménicos”.”” A ello nuestro autor
contesta que, si negamos la identidad entre el acto de percibir y el acto
de experimentar, es necesario admitir que “[...] ademas de los actos
mentales de sentir, también tiene lugar en esta situaciéon un acto de
ver”.* Asi, conocer es un proceso que regularmente se lleva a cabo a
partir de la coincidencia de dos actos, en lugar de uno solo. Esta tesis

necesita de la siguiente para ser entendida por completo.
Tesis 6: “En ciertos actos la percepcion es acompafiada por el sentir”

Otro contenido del argumento de la alucinacion es afirmar que lo que
se ve “[...] es —en algtin sentido— privado y dependiente de la mente”,*

de manera tal que s6lo hay acto de experimentar, pero no de percibir.

37. Ibidem, pp. 59-61.
38. Ibidem, p. 62.
39. Ibidem, p. 54.
40. Ibidem, p. 63.
41. Ibidem, p. 65.

47



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Sobre esto Grossmann propone que, si aceptamos la diferenciacion
de actos, es necesario decirle a un sujeto alucinante que, aun cuando
“aquello que ve o escucha” no tenga correlato real, esta viendo y es-
cuchando algo que no puede reducirse a las meras sensaciones de su

» 42

mente, a saber, “[...] un objeto no existente”.

Tesis 7: “Las entidades abstractas, al igual que las entidades concretas,
se presentan juntas en la percepcion y la experiencia™”

Esto se debe al rechazo de la clausula platonica segun la cual 1a mente
cuenta con “dos 0jos”, uno que mira las entidades concretas y otro que
tiene por objeto las ideas.* De ahi que, para Grossmann, sélo hay “un
0jo” que capta tanto las entidades concretas como las ideas. El fil6sofo
aleman aterriza tal conclusién al afirmar que no hay universales no
ejemplificados® y que ninguna entidad existe sin alguna propiedad
enlazada con ella, y viceversa.** Mas adelante hara una modificacién
a esta posicion al aclarar que la mente si tiene “dos 0jos”, pero con
la salvedad de que “[...] no ven separadamente cada uno su categoria
propia de entidad [...]; mas bien, hay experiencia y percepcién [...].
Mientras que el primer ojo mira al interior, el segundo ojo ve el mundo
externo”. De lo anterior se obtiene que las entidades abstractas se
conocen del mismo modo que, por ejemplo, los colores. Esto se debe
a que, como se acaba de aseverar, no existen entidades abstractas se-
paradas de entidades a las que cualifican y viceversa. Los nimeros, en
ese sentido, nunca estan separados de las cosas, sino que: “Vemos el
numero dos cuando vemos, por ejemplo, que hay dos manzanas sobre

42. Idem.

43. Estatesis coincide con la “tesis del conocimiento directo” de Javier Cumpa, “¢De qué trata la ontologia?
Un examen...”, p. 217.

44. Ibidem, p. 67.

45. Ibidem, p. 74.

46. Ibidem, p. 65.

47. Ibidem, p. 90.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

la mesa. En general, vemos los nimeros siempre que vemos cosas que

son numerables”.*

Otra consecuencia es el rechazo de que el espacio y el tiempo sean las
formas de la intuiciéon,” ya que, irremediablemente, hay que proponer
una facultad especial cuya funcién sea aprehender las entidades abs-
tractas.” Pero si no se acepta el dogma de localizacion,” no es necesario
que las cosas percibidas sean individuales; bien se pueden percibir
entidades abstractas.”

Tesis 8: “Lo que se percibe son ‘estados de cosas’y no individuos™?

Nuestro filésofo concluye esto a partir de implementar dos modifica-
ciones a la posicion tardia de Gottlob Frege, especificamente aquélla
que define la percepcién como un sentir sumado al juicio.”* Lo explica
de la siguiente manera:

Un acto de ver es tan fundamental y simple como un acto de experimentar
o un acto de juzgar. Lo que es verdad, no obstante, es que una situaciéon
perceptiva contiene, entre otras muchas cosas, ciertos actos de sentir im-
presiones sensibles, ademas de un acto de ver. De esta manera, es mas
exacto afirmar que siempre que se percibe algo se experimentan también
ciertas impresiones sensibles. Un acto de sentir no es una parte o compo-
nente de un acto de ver, pero se conecta causalmente con ello. Esta es la

48. Ibidem, p. 76.

49. Ibidem, p. 80.

s50. Esta tesis coincide con la “tesis del empirismo radical” de Javier Cumpa, “‘De qué trata la ontologia?
Un examen...”, p. 217.

51. “Enla medida en que la percepcidn es una cuestion de sensibilidad, sus objetos deben ser concretos,
segun la concepcidon de Kant. Lo que percibimos, para expresarlo de modo diferente, debe estar loca-
lizado en el espacio o en el tiempo. Pero esto quiere decir que si percibimos colores, y quién puede
dudar de que lo hagamos, entonces los colores deben estar localizados. En este sentido, el dogma de
la localizacién conduce también a la concepcion de que las propiedades de los objetos perceptivos
son concretas mas bien que abstractas”. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 81.

52. Ibidem, p. 84.

53. Esta tesis coincide con la “tesis del atomismo 16gico” de Javier Cumpa, “De qué trata la ontologia?
Un examen...”, p. 218.

54. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 86.

49



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

primera modificacién que tenemos que hacer. La segunda transformacién
se contiene en la primera. El acto mental que caracteriza una situacion
perceptiva y que se aflade a la experiencia de impresiones sensibles no es
un juicio, sino un percibir. Una situacién perceptiva no s6lo se caracteriza
por que tenga lugar la experiencia de impresiones sensibles, sino también
esencialmente por tener lugar un acto mental de percibir.”

De ahi que lo percibido consiste en estados de cosas en los cuales las
cosas individuales son s6lo componentes. Esto no quiere decir que
haya dos percepciones (una del estado de cosas y otra de las cosas in-
dividuales que contiene), sino que “a una” se perciben ambas.*

Con estas ocho tesis es posible comprender la defensa del realismo
de Reinhardt Grossmann. Por supuesto, eso no significa que se agote
en ellas,” pero recuerdo al lector o lectora que mi intencién aqui es
mostrar las coincidencias de la defensa del realismo entre este autor
y Zubiri. Procedo ahora a sintetizar la propuesta del filésofo espaifiol.

La defensa del realismo de Xavier Zubiri

Zubiri es un decantado realista, pero su propuesta no esta contenida
en uno solo de sus libros, sino a lo largo de toda su obra. No empren-
deré una detallada exposicion de su realismo, sino que me limitaré a
sefialar las coincidencias de su “defensa” respecto a la de Grossmann.
Para ello sefalaré los lugares en que expone las mismas inquietudes
que enuncia el filésofo aleman, asi como sus modificaciones. Utilizaré

55. Ibidem, p. 87.

56. Ibidem, p. 88.

57. Por ejemplo, las siguientes obras de Grossmann: “Sensory Intuition and the Dogma of Localization” en
Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy, Taylor & Francis/Routledge, Oslo, vol. 5, N2 1-4, 1962,
pp. 238-251; “Conceptualism” en The Review of Metaphysics, Philosophy of Education Society/Catholic
University of America, Washington, vol. 14, N° 2, diciembre de 1960, pp. 243-524; The Fourth Way: A
Theory of Knowledge, Indiana University Press, Bloomington, 1990; “Perceptual Objects, Elementary
Particles and Emergent Properties” en Héctor-Neri Castafieda (Ed.), Action, Knowledge and Reality:
Critical Studies in Honour of Wilfrid Sellars, Bobbs-Merrill, Indianapolis, 1975, pp. 1290-146.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

las mismas tesis del apartado anterior, aunque con el contenido que
les otorga el fil6sofo vasco.

Tesis 1: “La ontologia no debe hacer definiciones”

Aligual que Grossmann, Zubiri esta en contra de utilizar definiciones.
Si para el primero la dificultad de utilizar definiciones consiste en el
equivoco de tomarlas como principios® y confundirlas con enunciados
de equivalencia, de identidad, informativos o con las definiciones con-
textuales, para el segundo consiste en que la definicién necesariamente
es un juicio predicativo que recurre al verbo ser.”” Esta de acuerdo con
Grossmann en que las definiciones no son principios, pero no porque
puedan rebatirse, sino porque hay formas de aprehension anteriores
a los juicios predicativos: los juicios nominales.” Desde este punto de
vista, uno de los problemas de la definicidén es que se la confunde con
otros tipos de juicio, pero quiza ain més grave es que se la comprende
desde la estructura s es p, es decir, desde el juicio predicativo, lo cual
constituye una proyeccion de la 16gica del lenguaje sobre la realidad.”
Las criticas de Grossmann y Zubiri en este punto son complementarias.

58. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 40.

59. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 353.

60. “La forma primaria de aprehension afirmativa de lo real es la forma nominal. Y esto no s6lo porque [...]
hay frases nominales, sino también porque el simple nombre desempefia a veces la funcién de designar
afirmativamente la realidad de algo, sin la intervencién del verbo ser. Antes de la divisién del logos en
simple aprehension y afirmacion predicativa hay un logos previo, que es, indiferencialmente, lo que
he solido llamar una ‘aprehension simple’, que es, a la vez y simplemente, denominacién afirmativa
de lo real. Es un logos ante-predicativo, el ‘logos nominal”. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 353.

61. Lacritica extensa de Zubiri a este punto se encuentra en Inteligencia y logos, cap. 5, §1. Anoto aqui s6lo
un extracto: “afirmar es decir ‘A es B’. La B es el predicado; pero como es sabido, puedo y debo incluir
laBenel ‘es’, y entonces el predicado es: ‘es B’. Juzgar seria predicar de A el ‘ser B’ [...]. Es, a mi modo
de ver, una concepcién también inadmisible. Y ello por dos razones. En primer lugar, se piensa que
afirmar es ‘decir’. Pero équé se entiende por ‘decir’? Ciertamente nadie, ni Aristoteles mismo, piensa
que aqui ‘decir’ sea expresarse en un lenguaje. Pero siempre queda en pie la cuestion: cual es la indole
intelectiva del decir mismo en cuanto decir. Entonces no hay mas remedio que apelar a la afirmacién
en cuanto intencién afirmativa: decir seria tener ‘intencién afirmativa’. Y se la conceptiia como algo
irreductible. Pero, ¢es realmente algo irreductible, y sobre todo en qué consistiria su irreductibilidad?
El no haberse planteado con rigor este problema me parece un grave defecto de esta concepcion:
se admite sin mas que juzgar es afirmar, pero sin hacerse cuestion formal de qué sea el afirmar. En
segundo lugar, se identifica la afirmacién con la predicacion ‘A es B’. Y esto, como vamos a verlo muy
pronto, y sea cualquiera la concepcién que se tenga del predicado (‘B’ o bien ‘es-B’) es formalmente
falso: no toda afirmacion es predicativa”. Ibidem, pp. 112-113.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

En relacion con esta critica Zubiri comenta uno de los vicios mas di-
ficiles de ver en el lenguaje predicativo: pretende sefialar siempre su-
jetos y propiedades de sujetos, si bien no en todos los lenguajes. Asi,
por ejemplo, las lenguas semiticas (como el hebreo) apuntan mas a
sistemas o la realidad en sistema que a sujetos.”” En este punto también
coincide con Grossmann, aunque este tltimo no los nombra sistemas,
sino estados de cosas.

Tesis 2: “Es falso que las cualidades sensibles sean meras sensaciones
de la mente”

En este punto Zubiri también coincide con Grossmann en que el corre-
lacionismo parece ser un callejon sin salida, que se construye sobre la
base de una idea particular de experiencia. El argumento ocupa varias
paginas de El hombre: lo real y lo irreal; no lo replicaré en su totalidad,
pero si sus elementos centrales:

Locke fue el primero que, por lo menos de una manera voluminosa, ca-
noniz6 la diferencia de lo que él llamaba las cualidades primarias y las
cualidades secundarias. Las cualidades que para los empiristas fueron siem-
pre secundarias son aquellas que, en definitiva, son puras impresiones y
afecciones del sujeto. Asi como no se puede hablar de los sabores indepen-
dientemente del paladar que una persona tenga, ni de los olores ni de los
aromas, pues tampoco se puede hablar de los colores, de los sonidos, de la
temperatura, independientemente del estado psicofisiolégico del sujeto.
Prescindamos de los sujetos, borremos los sujetos humanos del mundo y
se desvanecen precisamente todos los colores, todos los sonidos, todos los
aromas, todas las temperaturas. Locke canonizé esto.”

62. Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 2001, p. 190.
63. Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, Alianza, Madrid, 2005, p. 171.

52



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

El problema de Locke —y de toda la filosofia que sigue este camino—
es que se pregunta si la percepcién no esta deformando la realidad.
Sobre esto Zubiri responde lo siguiente:

¢Coémo sabe usted que puede ser una deformacion si de la realidad no se

tiene mas noticia que ésta? ¢{Como se le puede a usted ocurrir que esto sea

una deformacién? ¢Qué via de acceso tiene usted a la realidad, tan segura'y

tan firme, para que desde esa via de acceso, desde esa realidad, y solamente

desde ella, tenga sentido la deformacién? Porque, si no, écdmo sabe usted
.z 964

que es una deformacidn?

Después de eso nos confirma el vasco que esta consciente de que no
responde por completo a la pregunta, por lo cual implementa la es-
trategia que sigue (curiosamente, al igual que Grossmann, recurre al
problema de si el color es una propiedad real de las cosas o algo puesto
por el sujeto): cuando preguntamos por el color hay que distinguir
entre lo que busca el fisico (a saber, una ondulacion del campo elec-
tromagnético de determinada longitud de onda, independientemente
de lo que sea en la percepcién) y lo que busca el filésofo (esto es,
aquello que se presenta en la percepcion). El color es algo limitado
al acto de percepcion; la onda es algo independientemente del acto
de percepcion, y no puede ser reducido uno a otro. Por supuesto, puede
ser que, para que aparezca el color, deba estar presente la onda; pero
eso no invalida que el color, en tanto realidad, tenga lugar en la percep-
cién. Hay, si se quiere, diferentes niveles de realidad: la onda es una
realidad independiente de la percepcidn; el color es una realidad en la
percepcidn, y, por lo tanto, que se deslegitime la segunda por no ser
idéntica a la primera es un error por reduccién.” El filésofo concluye
su argumento de la manera siguiente:

64. Ibidem, p. 174.
65. Ibidem, pp. 174-176.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

El caracter de realidad de las cualidades inmediatas es la determinacién de
lo que es la realidad en cuanto tal, tal como nos es dada y en cuanto nos es
dada. Siyo lo saco de estas condiciones, entonces habra que averiguar qué
ocurre con esa realidad en otro nivel. Pero el que una realidad sea fugaz y
no tenga realidad mas que en el momento en que yo la percibo, eso no la
destituye de su caracter de realidad, en absoluto.®

Luego puede ocurrir que, durante el proceso de conocimiento, la pre-
sencia del color en el acto de percepcidén tenga que combinarse con
otras realidades, por ejemplo, la onda, una teoria de la luz, etcétera;
pero eso no cancela retroactivamente la percepcion, sino que, en todo
caso, la enriquece. Podria decirse que, para ambos filésofos, es impres-
cindible comprender las cosas dentro de un marco de referencia que no
es accesorio, sino fundamental.

Para que no quede duda, el error de reduccion ocurre cuando se deslegi-
tima lo que acontece en la percepcién por no encontrarse en la realidad
independiente de la percepcién misma. Mientras tanto, el error de la
sustancializacién (producido por la estructura predicativa del lenguaje)
es la inclinacién a pensar que la realidad esta constituida por indivi-
duos y que nuestra forma de referirnos a ellos debe ser en cuanto tales.

Tesis 3: “El principio de reduccion es falso”

En el caso del autor de la trilogia de la inteligencia sentiente seria méas
apropiado formular esta tesis del modo que sigue: “La reduccion del
papel de la sensibilidad en el proceso de conocimiento es ilegitima”. El
problema incluye ademas la limitacién de la funcion de la sensibilidad
en el proceso de conocimiento. Se dice que los sentidos, responsables
de presentar los datos de las cosas, no pueden hacer méas que eso, pre-
sentarlos; y que luego debe intervenir la inteligencia para hacer algo

66. Ibidem, p. 176.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

con esos datos (analizarlos, discriminarlos, etcétera). Es precisamente
eso lo que la filosofia moderna concluyd —y que la filosofia posterior
asumio acriticamente—. El asunto es que, si bien los filésofos moder-
nos aceptaron de modo general que sentir es ser-afectado, es decir,
que toda afeccidén es impresion, no repararon en que en el momento
impresivo se presenta algo otro que no pudo generar la inteligencia,
por mas que se presente en ella. En otras palabras, no se dieron cuenta
de que la impresion es afeccion de otro que, en tanto que otro, no puede
ser reducido a contenido alguno de la inteligencia.”” Asi, por mas que
la sensibilidad no haga mas que presentar en afecciéon datos que poste-
riormente seran procesados por la inteligencia, entre ellos se encuentra
la alteridad de aquello que ha impresionado los sentidos, que no puede
ser reducido ni identificado con sus contenidos.”

Tesis 4: “Es falso que la percepcion sea ‘sentir mds inferencia’”

Como se acaba de exponer, en la impresion se presenta una alteridad
irreductible a los contenidos de la inteligencia. Por eso mismo, aun
cuando ese contenido sea enteramente subjetivo, no obsta para que
la alteridad conserve su estatus ontoldgico, es decir, por mas que la
alteridad se le presente a x, y solamente a x, no le quita su caracter
de alteridad. La cuestién es que la filosofia moderna descalifico el ca-
racter de alteridad por ser algo conocido de manera impresiva. Dicho
de otro modo, por tener un caracter subjetivo, todos los contenidos
sensibles son reducidos a la esfera de lo individual, lo cual termina por
privilegiar los contenidos universales. Que la impresién tenga un ca-
racter subjetivo, insistimos, no impide que sus contenidos tengan una
formalidad: 1a de alteridad absoluta, y ésta es irreductible a aquéllos.*

67. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza, Madrid, 2001, pp. 16-18.
68. Ibidem, pp. 22-23. Esto coincide con la “tesis de la intencionalidad” en Reinhardt Grossmann, Ontolo-

gia..., pp. 58-61.
69. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, pp. 23-28.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Tesis 5: “Es falso el paradigma de que conocer algo es experimentarlo”

Lo que esta de fondo en la posibilidad de mantener la alteridad como
contenido de la impresion sensible —y no dejarla esfumarse en la fuga-
cidad de la afeccion— es la concepcidn de los actos de percibir e inteli-
gir como uno solo. Sobre esto el pensador vasco es muy claro: “[No se
trata de que] el objeto extrinsecamente dado a la inteligencia le venga
proporcionado por los sentidos, sino de que, internamente y desde si
misma, la inteligencia humana se encuentra vertida a las condiciones
de la sensibilidad en forma de unidad””® Y dado que el momento de
sensibilidad envuelve constitutiva y formalmente el momento de im-
presion de alteridad, “[...] la misma sensibilidad esta ya ahi inmersa
en la inteligencia. Por esto ese sentir que es intelectivo remite a una
inteligencia cuya estructura es constitutivamente sentiente”.” En este
punto las propuestas de Grossmann y Zubiri son similares. En efecto,
para ambos es necesario reconsiderar la estructura del acto de conocer,
de tal manera que no se relegue el sentir a una “mera presentaciéon de
datos”; por el contrario, seria adecuado reificarlo’” con la intencién
de otorgarle un estatus epistemologico relevante.

Tesis 6: “En ciertos actos la percepcién es acompafiada por el sentir”

La percepcioén no debe ser considerada como un acto independien-
te del de experimentar ni viceversa. Uno de los problemas mas serios
de la filosofia ha sido considerar los actos del proceso de inteleccidén
como autébnomos, pero no es asi. Generalmente, se nos dice que el ser
humano no se distingue de los animales por el acto de sentir, pero si

70. Ibidem, p. 33.

71. Ibidem, pp. 32-33.

72. Zubiri explica este concepto en Sobre la realidad: “La reificacidon consiste, por consiguiente, en ab-
sorber en el momento del de suyo aquello que, en efecto, no soy en virtud de mi esencia, la cual no
necesita reabsorcion sino que formalmente consiste en el de suyo en cuanto tal. En virtud de esa
reificacion todas las demads notas, en el sentido tanto de propiedades como de partes materiales o no
materiales, quedan reificadas. Reificacién que les confiere el caricter de ser todo ello, la sustantividad
con todas sus notas, una sola cosa”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, p. 103. Las cursivas se encuentran
en el original.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

que tiene algo méas que lo diferencia ontolégicamente del resto de los
vivientes: la inteligencia. Esto asi, sin méas, no es falso; pero no hay que
dar por terminada la cuestion, pues si bien el ser humano no puede
reducirse a mera sensibilidad, ésta se sigue considerando como una
potencia completa —vy, por ello, autbnoma— que funge a modo de
soporte de la inteleccidn, y alli esta el problema. Puede que, en el caso
de los idealismos, la sensibilidad no sea soporte para el conocimiento,
pero aun para ellos es una suerte de “base” que posibilita al ser humano
“estar en el mundo”, eso es innegable. Se acepta muy facilmente que,
como consecuencia de que la facultad sensitiva no contribuye en nada
al conocimiento cientifico, es s6lo un estrato superado por el intelecto
dentro del mismo ser humano. Hay que plantear mas bien el proceso
de inteleccidon como uno en el que los actos se reifican no sélo por ser
contiguos y sucedaneos, sino porque forman un sistema y una posi-
bilidad: la de inteligir.”” En eso también coinciden los planteamientos
de Grossmann y Zubiri: es necesario instaurar una vision sistémica de
las potencias y sus actos.” En tanto la filosofia persista en su figuracion
positivista de las potencias y los actos, indefectiblemente los que estian
en la base del proceso del conocimiento seran subsumidos en los de
orden superior, salvaguardando con ello la raigambre idealista de sus
productos. Pero si se toma como opcidn legitima una visidn sistémica
de las potencias y los actos, el realismo recupera vigencia.

Tesis 7: “Las entidades abstractas, al igual que las entidades concretas,
se presentan juntas en la percepcion y la experiencia”

Este tema en particular se puede abordar desde, por lo menos, dos pun-
tos de vista: 1) la aprehension primordial de realidad o 2) la cuestion de
lairrealidad. Ahora bien, dado que el primero nos desviaria demasiado,
nos inclinaremos por el segundo.

73. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 89-92.
74. Ibidem, ver el tercer apéndice.

57



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Zubiri afirma que el acto de abstraccién necesita de un acto previo de
la inteligencia que opera sobre la cosa de que se va a abstraer.” Esto lo
consigna en el tercer apartado, “Laidea”, del primer capitulo “Lo irreal
en si mismo” de El hombre: lo real y lo irreal, a partir de considerar la
generacion de ideas por abstraccion;’ si bien eso no excluye el cons-
truccionismo utilitarista y convencionalista, pero si, por supuesto, el
innatismo. Si por abstraccién entendemos la operacién de prescindir
de ciertas propiedades de las cosas para quedarnos inicamente con su
“tipo ideal” (de la misma opinién es Grossmann),” entonces el sujeto
ha aprehendido por medio de otro acto previo aquello que sometera a
abstraccion.” Incluso si se habla de construccionismo, la construccién
opera sobre elementos que ya estian dispuestos para su uso.”” Eso sig-
nifica que las ideas no se presentan junto con las cosas concretas en
los actos de percepcidén y experiencia, pues, si fuera el caso, tendriamos
una suerte de idealismo factualista. No. En la percepcion y la expe-
riencia, tomadas como un solo acto, no hay ideas todavia, si bien estan
presentes unidades y propiedades (estados de cosas, en el lenguaje de
Grossmann). Por supuesto, alguien podria replicar: é{la aprehension
simple del color no es ya la aprehension de la idea de color? Si hemos
seguido bien el argumento, la respuesta es que, en tanto se rechaza el

75. “Porque, bien sea que las ideas surjan por abstraccion, bien sea que se logren por construccién, lo que si
es cierto es que la idea en cuanto tal, primero, no es una realidad que repose sobre si misma. No es una
realidad que reposa sobre si misma, y ahi esta toda la concepcion de Aristételes (no lo ha dicho, pero
eso es lo que acontece en su abstraccidn), sino que necesita por lo menos un acto de la mente. Ahora
bien, este acto de la mente opera sobre lo real y por tanto su término objetivo, que es la idea, si no reposa
sobre si mismo, quiere decirse que, en una u otra forma, reposa sobre lo real”. Ibidem, pp. 48-50.

76. “Abstraccién significa para un griego un expolio. Vamos despojando a la realidad de sus notas cam-
biantes, de sus notas imperfectas, de las notas que a lo mejor no tienen nada que ver con el momento
tipico que nos interesa descubrir en ella, etc., y nos quedamos nada mas que con ese reducto; y ese
reducto abstracto es justamente lo que puede ser idea y lo que es &idog, pero que en manera alguna
se halla fisicamente separado de la realidad”. Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, pp. 47-48.

77. “Abstraction consists in the process of stripping from the complex idea of the ball of all those ideas
—Tlike the ideas of place and time— which make it an idea of an individual thing. In our example, it
consists in concentrating on the partial idea of whiteness”. Reinhardt Grossmann, The Existence of
the World. An Introduction to Ontology, Routledge, Londres, 1992, p. 42.

78. En el caso de Grossmann, ese acto es percibir “estados de cosas”. Se pregunta: “¢Qué podemos percibir?
Percibimos, ademas de ciertos estados de cosas, todos los componentes que tienen estos estados de
cosas”. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 89.

79. El tinico modelo que no necesita de ese acto previo es el innatismo, pero trae mas problemas —no
voy a discutirlos aqui por no ser el tema— que los que soluciona.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

innatismo (la separacién de los actos de percibir y experiencia) y se
asume que el acto de ideacion (sea abstractivo, sea generativo) esta
sostenido por un acto previo de aprehension, la aprehension simple®
de un color no es la aprehension de su idea. Y esto se debe a que, asi
como postula Zubiri que la genitividad es un momento estructural
y constitucional de las ideas,” lo mismo ha de decirse con respecto
del color, es decir, no hay sino aprehension de sistemas, lo cual termina
en que laidea de color es una desrealizacion de, por ejemplo, una man-
zana.” Se llega a la idea de color s6lo porque se somete una manzana al
proceso de abstraccion y, como resultado, se considera aquél separado
de aquello en que esta realizado. Pero eso es el extremo opuesto de
lo que el sujeto aprehende en el acto unitario de percibir y experimentar.

Tesis 8: “Lo que se percibe son ‘estados de cosas’y no individuos”

Los estados de cosas, por supuesto, no excluyen la individualidad como
uno de sus elementos. En efecto, no aprehendemos de manera aislada a
los individuos, sino siempre dentro de un campo. Asi lo explica Zubiri:

Comparando el campo a la luz, diremos que la cosa real es ante todo fuente
de luz: es luminosa, es lo que la constituye en luminaria. Pero no es lo mis-
mo ver que la cosa es luminosa que ver que todas las demas cosas, y aun la
propia luminaria, estan iluminadas por la luz que de esta cosa real emerge.
La luz de la luminaria en cuanto luminaria es una nota determinada por
esta cosa luminosa. Pero si consideramos la luz como algo que ilumina las

80. Corresponde a la idea de percepcién de Grossmann: “De esta manera, es mas exacto afirmar que
siempre que se percibe algo se experimentan también ciertas impresiones sensibles. Un acto de sentir
no es una parte o componente de un acto de ver, pero se conecta causalmente con ello. [Ademas] El
acto mental que caracteriza una situacion perceptiva y que se anade a la experiencia de impresiones
sensibles no es un juicio, sino un percibir. Una situacidon perceptiva no solo se caracteriza por que
tenga lugar la experiencia de impresiones sensibles, sino también esencialmente por tener lugar un
acto mental de percibir”. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 87.

81. “[A las idea les] es esencial este momento estructural, constitucional, que he llamado genitividad;
genitividad, no en el sentido de generacion, sino en el sentido gramatical del vocablo, de ser un geni-
tivo. La idea es siempre idea de algo”. Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, p. 52.

82. Ibidem, pp. 61y ss.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

cosas reales, entonces esta luz ya no es una mera nota de cada cosa, sino
que es un Ambito que abarca a todas las cosas comprendidas en el ambito
de iluminacién, incluyendo en este ambito la propia fuente luminosa. No es
lo mismo en efecto ver cdmo la luz brota de la cosa luminosa, que ver esta
cosa como iluminando, como expandiendo su luz sobre todas las demas. En
esta comparacion la luz es el campo. Por estar determinado por cada cosa,
al aprehender una cosa la aprehendo en aprehensiéon primordial no sélo
en su momento de formalidad individual, sino también en el momento de su
formalidad campal tanto en su aspecto de ser una nota de la luminaria como
en su aspecto de ser iluminante del &mbito de realidad. Es unidad compacta
de los dos aspectos.”

El estado de cosas de Grossmann es la formalidad campal de Zubiri,
se trata de considerar las cosas (ontolégica y epistemoldgicamente)
dentro de un campo que ellas mismas generan y del cual son insepara-
bles. Este recurso sirve para rechazar toda consideracion sustancialista
(individualista) de la realidad.

Aqui termina la exposicién en ocho tesis de la defensa del realismo por
parte de Xavier Zubiri. En las paginas restantes mostraré las coinci-
dencias y diferencias entre éste y Grossmann, ademas de que intentaré
hacer algunas contribuciones generales al tema.

La defensa del realismo: coincidencias y diferencias

Si bien es interesante el modo en que Grossmann plantea la tesis 1,
no parece constituir un apoyo para el realismo, sino un reproche a la
tendencia de la filosofia analitica a considerar las definiciones como
principios. Para Zubiri, en cambio, esa tesis si funciona como defensa
del realismo, pues busca sefialar que una de las razones por las cuales
la filosofia moderna se decantd por el idealismo fue asumir que el len-

83. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, pp. 19-20.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

guaje contempla fundamentalmente sujetos y propiedades. Eso es un
prejuicio, ya que no todos los lenguajes cuentan con estructura predi-
cativa. Ademas, aun dentro de los lenguajes predicativos la predicacion
no es la relacién fundamental; hay juicios nominales y posicionales
que no demeritan en nada la aprehension de realidad. Que la relacién
predicativa haya sido preferida se debe mas a la inclinacién del esco-
lasticismo y la modernidad por proyectar la 16gica del lenguaje sobre
la realidad, que a algo connatural al lenguaje. En consecuencia, si de
recuperar el realismo filos6fico se trata, una de las primeras tareas debe
ser reconsiderar si la estructura del lenguaje se refleja en la estructura
de la realidad.

La tesis 2 constituye una premisa regular en la defensa del realismo.
Es asi porque no parece ser ya desconocido que uno de los problemas
graves de la filosofia moderna fue su preferencia por el correlacionis-
mo que result6 principalmente de las contribuciones de Descartes y
Locke. El problema parte de considerar las potencias del alma y sus
actos como autbénomos, esto es, que se sostienen y se ejecutan en st
mismosy por si mismos. El revés de este argumento es considerar tanto
las unas como los otros de manera sistematica, esto es, de tal modo que
no se pueda hablar, por ejemplo, del acto de experimentar sin implicar
el de percibir.

A partir de comprender la tesis 2 se pueden entender las tesis 3, 4, §
y 6, ya que son diferentes aspectos de lo mismo. En primer lugar, a la
estrategia que afirma que las propiedades de los sistemas deben estar
en los elementos que los constituyen se responde que hay propiedades
emergentes, esto es, aquéllas que pertenecen al sistema en tanto que
sistema 'y, por lo tanto, no son reductibles a sus elementos. A la cuestion
de la relatividad del sentir se responde que, para conocer cualquier
cosa, es necesario un “marco” desde y por el cual se conoce. Es con-
trafactico apelar al conocimiento fenomenalista (se niega la tesis 4).
Por eso mismo, del hecho de que para hablar de colores se tenga que

61



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

apelar al ser humano, no se deriva que éstos sean meras sensaciones
de su mente. Luego, por la misma vision sistematica de las potencias
y sus actos, la tesis 3 resulta ser falsa en tanto se parte de la asuncién
de que el experimentar es un acto separado del sentir. Ahora bien, si
negamos que lo sea, entonces habria que redefinir lo que entendemos
por “sentir” (y con esto se explica la tesis 6) y por experimentar (cues-
tion que justamente resuelve la tesis 5).

Las tesis 7y 8 son dos premisas del mismo hecho: extendemos la vision
sistematica de las potencias y sus actos a sus objetos. De esta manera,
la individualidad queda comprendida dentro del estado de cosas,
en términos de Grossmann, o en el momento de formalidad indivi-
dual en el de formalidad campal, en términos de Zubiri. No se trata,
por tanto, de que en el acto de aprehension de las entidades concre-
tas haya también aprehension de las abstractas, sino de que, en todo
caso, las segundas estan en relacion genitiva con las primeras (tesis
7). Si esto es asi, entonces lo que se percibe y experimenta de manera
compacta son estados de cosas, no individuos.

Hagamos un recuento general de la propuesta. De acuerdo con
Grossmann debemos remontarnos hasta Descartes, pues su “realismo”
esconde los elementos del idealismo.* Las directrices que conduciran
al rechazo del realismo son, por una parte, la distincidon entre cualida-
des primarias y secundarias;” y, por otra, la “nueva concepcion de las
ideas”.* La primera afirma que las cualidades sensibles son una mera
sensacion en la mente; la segunda, que las ideas que representan las
cosas no son idénticas y ni siquiera se asemejan a las cosas mismas.
Estas dos directrices condensan la critica a todo aristotelismo, esto

84. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 44.
8s. Ibidem, p. 45.
86. Ibidem, p. 56.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

es, al realismo moderado® y a sus rendimientos: 1) que las cualidades
sensibles son meras sensaciones de la mente® y 2) que lo tGnico que
podemos conocer de las cosas son las sensaciones que tenemos de ellas
en la mente.” Tales son las llaves que abren las puertas al idealismo. A
su vez, seglin este mismo autor, lo que esta detras de ese desarrollo es
la vision dualista-racionalista que Platén instaura para la filosofia (y
que se consolida definitivamente en Kant): la que divide al mundo en
sensible e inteligible, e implica la existencia de una facultad especial
para acceder a cada uno de ellos.” El problema se puede plantear de
la siguiente manera: 1) hay entidades abstractas que existen s6lo en el
ambito inteligible; 2) hay una facultad especial, el intelecto, que posee
0, al menos, puede acceder a ese Aambito y, por lo tanto, a las entidades
abstractas, y 3) el conocimiento de uno no se relaciona con el cono-
cimiento del otro, puesto que los modos de acceso son mutuamente
excluyentes. Lo explica asi:

De acuerdo con la tradicion platénica, la percepcion y la experiencia, por
usar nuestra terminologia, sdlo nos dan a conocer lo que esta localizado en
el espacio y el tiempo. Se sigue inmediatamente que no podemos intuir
entidades abstractas; que tales entidades no pueden ser objetos de expe-
riencia o percepcion. Pero, puesto que hay entidades abstractas, se sigue,
ademas, que debemos conocerlas mediante alguna facultad especial de la
razén. De esta manera, el dogma de que el espacio y el tiempo son las for-
mas de la sensibilidad conduce directamente al racionalismo.”

La respuesta del filésofo aleman es que debemos rechazar la tesis segtiin
la cual hay universales no ejemplificados,” asi como la que postula que

87. “La postura realista moderada consiste en postular los universales como entidades mentales que
corresponden a propiedades inherentes a las cosas”. Mauricio Beuchot, El problema de los universales,
Universidad Auténoma del Estado de México, Toluca, 2010, p. 35.

88. Reinhardt Grossmann, Ontologia..., p. 45.

89. Ibidem, pp. 45-54.

90. Ibidem, p. 67.

91. Ibidem, p. 70.

92. Ibidem, p. 74.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

hay entidades sin propiedades.” La forma de hacerlo es demostrando,
por un lado, que el entendimiento no esta separado de la sensibilidad,”
y, por el otro, reparando en que, como sensibilidad y entendimiento
no estan separados, tampoco lo est4 el “objeto” sobre el cual caen los
actos de percibir y experimentar. Ese “objeto” no es solamente una
instancia, sino un estado de cosas” que contiene, por asi decirlo, tanto
la unidad como sus componentes.”® En conclusién, no hay por qué
dividir el conocimiento.”

Por su parte, Zubiri considera necesario reconocer que en el momento
de impresion hay una alteridad irreductible que afecciona la inteligen-
cia sentiente. En este reconocimiento esta la posibilidad de reconstituir
un realismo no-ingenuo.” Desde esa perspectiva, también habria que
reprogramar nuestras investigaciones légicas para que consideren no
solo realidades individuales (sujetos, propiedades), sino también sis-
temas.” Por dltimo, es necesario reconstituir las potencias del alma
(sensibilidad, voluntad, memoria, imaginacién, logos e inteligencia)
de manera que se comprendan como una sola facultad, y lo mismo
con sus actos, pues es imposible inteligir sin sentir, querer, recordar,
componer y reunir.”

Conclusiones

Como hemos visto, Grossmann y Zubiri tienen bien claro que el ene-
migo a vencer es el proceso de sustancializacion que ha atravesado en
menor o mayor medida toda la historia de la filosofia. Por eso mismo

93. Ibidem, p. 75.

94. Ibidem, p. 90.

95. Idem.

96. Ibidem, p. 89.

97. Ibidem, pp. 90-91.

98. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 57-58.

99. Ver el “Capitulo V” de Xavier Zubiri, Inteligencia y logos.
100.Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 85-87.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

101

las ocho tesis que he condensado en defensa del realismo™ se pueden
reducir a una sola, que llamaré Tesis General 1: TG1 “La consideracién
sustancialista de la realidad es producto directo, pero no necesario,
del lenguaje predicativo”. Y lo que pretende explicar es que, si bien el
lenguaje predicativo tiende a hacer individuos, esto s6lo es posible si
suponemos que aquello que considera puede ser de dos tipos: méviles
e inmoviles. Si toma los del primer tipo, s6lo podra generar juicios fu-
gaces, subjetivos, particulares; si toma los del segundo, lo contrario. Lo
anterior da a pensar que el lenguaje predicativo y el dualismo substan-
cial son las dos caras de la misma moneda, asi como el factor principal
por el cual la filosofia ha sido preferentemente idealista. Eso también
significa que la posibilidad del realismo comienza por reconstituir las
bases de la filosofia a partir de un lenguaje de sistemas y un mundo
constituido por estados de cosas.

Es importante comprender que una tendencia no puede generar por si
sola un habito, es decir, se necesita de algo mas, un “cémplice” —por
decirlo de algin modo— para que la tendencia se transforme en modo
de ser. En efecto, no parece que el lenguaje predicativo necesariamente
produzca juicios que conlleven la sustancializacién, a menos que aque-
llo que considera tenga una tipologia contraria a lo que ya conoce, es
decir, sdlo en caso de que considere algo que es inmoévil puede preferir
estos objetos sobre otros. En este sentido, parece haber una relacion
directa —por lo menos en los lenguajes primitivos— entre la tendencia
sustancializadora y la teologia, pues no es sino en ese ambito donde
aparece lo inmoévil. Que el lenguaje teoldgico sea fuertemente sustan-
cializador no necesita explicarse; lo que si es menester investigar es la
posibilidad de generar individuos en un lenguaje no-teoldgico. Esta-
riamos tentados a afirmar que ese lenguaje es el de la ciencia; pero no

101.1) El problema de las definiciones, 2) la relatividad del sentir, 3) la reduccién de los sistemas a sus
componentes, 4) el problema de la subjetividad, 5) del conocer como sentir més inferencia, 6) la di-
ferencia entre percibir y experimentar, 7) la diferencia entre entes mentales y entes-extramentales,
y 8) la percepcién exclusiva de individuos.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

hagamos una afirmacién tan temprano, porque ées verdad irrebatible
que el lenguaje cientifico es des-sustancializador, esto es, sistemético?
Cabe la pregunta porque parece existir también en algunas ciencias la
tendencia a sustancializar, esto es, a tomar aquello que considera como
un individuo o a examinar sus objetos como separados de aquello en
que aparecen, su contexto, entorno o ambiente. La biologia no parece
ser una de éstas; pero la quimica, la fisica y las matematicas —y de alli
hasta la economia y la psicologia— sugieren albergar esta tendencia
como algo mas que una simple posibilidad. Por supuesto, seria irres-
ponsable pensar que todos los involucrados lo hacen. No es asi y, por
otra parte, es cierto que ese método tiene sus ventajas pragmaticas y
académicas. A pesar de eso, en los dltimos cincuenta afios ha ganado
terreno en las ciencias una tendencia a sistematizar y des-sustancia-
lizar la realidad: es el caracter progrediente que todo conocimiento
—incluyendo la filosofia— necesita adquirir con el objetivo de evitar
caer en el dogmatismo. Cada vez mas nos damos cuenta de la impor-
tancia de analizar el contexto en que se nos dan las cosas junto con las
cosas mismas. Este junto con las cosas significa tanto sistema como
estado de cosas.

Una ciencia progrediente es aquélla que comprende que las cosas se
dan siempre entre otras. En consecuencia, toma como punto de partida
estados de cosas antes que individuos, ademéas de concientizar que
esos mismos estados de cosas tienen orden y estructura que es me-
nester describir y, en la medida de lo posible, explicar. Por lo anterior
una ciencia progrediente es, en principio, critica, pues la necesidad
de considerar estados de cosas la obliga a revisar sus resultados cons-
tantemente. Esta necesidad interna de revisar sus fundamentos es la
dinamicidad que evita la formulacioén de juicios definitivos. Pero, pre-
cisamente porque el punto de partida es el estado de cosas, el realismo
no puede desplegarse sin atender y entender los avances de las ciencias
naturales y formales.



XAVIER ZUBIRI Y REINHARDT GROSSMANN, UN PROYECTO EN COMUN

Desde mi punto de vista, Grossmann y Zubiri tenian en claro todos
estos puntos. De alli que se mostraron renuentes a aceptar la filosofia
analitica y la fenomenologia, y, en cambio, trataron de construir su
propuesta realista de la mano de los avances cientificos de la época.
Ciertamente, nos dejan un compromiso muy grande, pues en las ulti-
mas décadas la ciencia se ha especializado tanto que es dificil para un
Unico individuo tener un vasto conocimiento de cada disciplina. Y es
justo ahi donde se muestra otra necesidad de la filosofia de nuestro
siglo: que no es —ni puede ser— empresa de una sola persona, sino
que es un trabajo en comunidad y de la comunidad. *

Fuentes documentales

Beuchot, Mauricio, El problema de los universales, Universidad Aut6-
noma del Estado de México, Toluca, 2010.

Braver, Lee, A Thing of This World. A History of Continental Anti-Rea-
lism, Northwestern University Press, Evanston, Illinois, 2007.

Cumpa, Javier, “De qué trata la ontologia? Un examen de Reinhardt
Grossmann” en Thémata. Revista de Filosofia, Universidad de Se-
villa, Sevilla, N 56, diciembre de 2017, pp. 213-234.

—— “Un criterio materialista de fundamentalidad” en Disputatio. Phi-
losophical Research Bulletin, Universidad de Salamanca, Salaman-
ca, vol. 5, N2 6, diciembre de 2016, pp. 297-305.

Grossmann, Reinhardt, “Conceptualism” en The Review of Metaphysics,
Philosophy of Education Society/Catholic University of America,
Washington, vol. 14, N2 2, diciembre de 1960, pp. 243-524.

—— “Perceptual Objects, Elementary Particles and Emergent Proper-
ties” en Castafieda, Héctor-Neri (Ed.), Action, Knowledge, and Re-
ality: Critical Studies in Honour of Wilfrid Sellars, Bobbs-Merrill,
Indianapolis, 1975, pp. 129-146.

—— “Sensory Intuition and the Dogma of Localization” en Inquiry. An
Interdisciplinary Journal of Philosophy, Taylor & Francis/Routled-
ge, Oslo, vol. 5, N2 1-4, 1962, pp. 238-251.

67



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

—— Ontologia, realismo y empirismo, Encuentro, Madrid, 2010.

—— The Categorial Structure of the World, Indiana University Press,
Bloomington, 1983.

—— The Existence of the World. An Introduction to Ontology, Routledge,
Londres, 1992.

—— The Fourth Way: A Theory of Knowledge, Indiana University Press,
Bloomington, 1990.

Meillassoux, Quentin, After Finitude. An Essay on the Necessity of Con-
tingency, Bloomsbury Publishing, Nueva York, 2010.

Zubiri, Xavier, El hombre: lo real y lo irreal, Alianza, Madrid, 2005.

—— Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid,
1998.

— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 2001.

—— Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 198s.

—— Sobre la realidad, Alianza, Madrid, 2001.



Realidad, inteleccion y verdad en Zubiri

José Alfonso Villa Sinchez*

Recepcion: 8 de febrero de 2023
Aprobacién: 21 de abril de 2023

Resumen. Villa Sinchez, José Alfonso. Realidad, inteleccién y verdad en Zubiri.
Realidad, inteligencia y verdad conforman lo que bien puede llamarse un cir-
culo hermenéutico, ya que cada uno de ellos, en tanto momentos, se entiende
y se explica s6lo y mejor desde los otros dos. ¢Por qué es asi? Porque esa
circularidad es mas que hermenéutica: es metafisica y nooldgica, pues cada
momento pertenece a los demas desde la constitucién de su propia esencia:
cada uno es respectivo a los otros dos. Para mostrar que las cosas son efecti-
vamente de este modo, aclararé primero qué es realidad; luego definiré qué
es saber y, finalmente, esclareceré qué es logos.

Palabras clave: realismo, sustantividad, formalidad, actualizacion, saber, circulo
hermenéutico.

Abstract. Villa Sanchez, José Alfonso. Reality, Intellection and Truth in Zubiri.
Reality, intelligence and truth make up what can well be called a hermeneu-
tic circle, since each one of them, seen as moments, can be understood and
explained only and best in terms of the other two. Why is that? Because this
circularity goes beyond the hermeneutical: it is metaphysical and noological,
insofar as each moment belongs to the others on the basis of the constitution
of its own essence: each one is, only with respect to the other two. In order to
show this, I will first clarify what reality is; then I will define what knowing
is; and finally, I will explain what logos is.

Keywords: realism, substantivity, formality, actualization, knowing, hermeneutic
circle.

*  Doctor en Filosofia por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor-investigador en
el Instituto de Investigaciones Filosoficas de la Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo.
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. josevilla@umich.mx



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Introduccion

Un pensador de calado profundo como Xavier Zubiri puede hacer,
hacia el final de su vida y en un parrafo compacto, el diagnostico de su
época en virtud de que, desde el principio (ca. 1920), decidié pensarla
con responsabilidad y radicalidad, mas alla del discurso inundatorio
y de las modas filosoficas de su presente. éCudles son los términos de
ese diagnostico? Asi cierra Zubiri el “Prélogo” del primer volumen
de la trilogia sobre la inteligencia sentiente: Inteligencia sentiente.
*Inteligencia y realidad:

Hoy estamos innegablemente envueltos en todo el mundo por una gran
oleada de sofistica. Como en tiempos de Platon y Aristételes, también hoy
nos arrastran inundatoriamente el discurso y la propaganda. Pero la verdad
es que estamos instalados modestamente, pero irrefragablemente, en la
realidad. Por esto es necesario hoy mas que nunca llevar a cabo el esfuerzo
de sumergirnos en lo real en que ya estamos, para arrancar con rigor a su
realidad aunque no sean sino algunas pobres esquirlas de su intrinseca
inteligibilidad.'

Lo primero sobre lo que debe llamarse la atencién, mas alla del diag-
nostico, es la enérgica afirmacién de que el hombre est4 instalado, por
principio, en la realidad; aunque este orden de cosas vaya marcado
—también por principio— por su fragilidad, en el sentido de que ese
modo de estar del hombre puede ser pasado por alto y confundido
con modos de acceso a la realidad, como sucede con Kant y la tradi-
cién que él representa. El hombre no esta instalado primordialmente en
el discurso y en la propaganda, aunque sean éstos los que aneguen su
vision inmediata del mundo y lo arrastren sin remedio. Por eso es que
lo segundo sobre lo cual debe llamarse la atencion es que al hombre no
le basta, en una cierta proporcién, ser uno con la realidad, ya que ese

1. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., Alianza, Madrid, 1980, p. 15.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

momento de unidad es s6lo un punto metafisico primero y condicién
para ir hacia lo profundo de aquélla, en la marcha de la razén sentiente.
Esta tesis —en sus dos momentos— se coloca deliberadamente en las
antipodas de la teoria moderna del conocimiento.

Efectivamente, el pensamiento moderno, de Descartes a Husserl
—ocon el hito que significa la epistemologia de Kant—, esta afectado
por tres presupuestos basicos con los matices propios en cada caso:
que el hombre es un sujeto individual y racional; que ese sujeto debe
salir de si mismo y alcanzar las cosas para conocerlas, y que conocer es
tener representaciones mentales correctas y verdaderas de esas cosas
externas al entendimiento. En la Critica de la razén pura® de Kant se
encuentra el punto climatico de esa concepciéon moderna de lo ente
que sigue gozando de gran prestigio.

Ahora bien, si el conocimiento consiste en el proceso correcto por el
cual un sujeto tiene representaciones mentales adecuadas —es de-
cir, verdaderas— del objeto a conocer, se sigue que la correccion del
proceso es acechada siempre por la posibilidad del error y, ademas,
es objeto de discusion y rectificacion constante. Esta misma sospecha
amenaza de manera recurrente la adecuacion, que puede lograrse de
mejor manera cada vez. Con ser acertado en el nivel de la epistemo-
logia —tal como lo comprende Kant—, este modo de entender el sa-
ber no es suficientemente radical. En efecto, frente a esos prejuicios
epistemologistas hay que afirmar, desde el realismo formal de Zubiri,
las siguientes tesis. En primer lugar, que el hombre es un animal de
realidades —o un animal que tiene logos, como sostiene Aristoteles
en su Politica’ (lo cual no significa que no sea sujeto, sino sélo que no
lo es radicalmente)—. En segundo lugar, que el hombre esta instalado
radicalmente en la realidad y que, por tanto, no tiene que salir de si
mismo para alcanzarla. Y, en tercer lugar, que el momento radical del

2. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, Alfaguara/Santillana, Madrid, 1997.
3. Cfr. Aristoételes, Politica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, Madrid, 1997, 12532, pp. 14-17.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

saber consiste en que lo real se hace presente —se actualiza— en la
inteligencia sentiente del hombre, y no es, por tanto, en un proceso del
entendimiento que sintetiza las impresiones para formalizar conceptos
objetivos (como pensaba Kant).

El correctivo a la superficialidad y a la habladuria hoy imperantes en
la comunicacién social (centrada en la propaganda y en la opinioén) de
término medio,* asi como a la desvinculacién que padecen las diver-
sas areas del conocimiento (sea en la docencia o en la investigacion),
consiste en “llevar a cabo el esfuerzo de sumergirnos en lo real en
que ya estamos”.’ Porque son preferibles unos fragmentos de la inte-
ligibilidad de lo real que abandonarnos al capricho de los oleajes del
relativismo, en cuyo colofén todas las opiniones se presentan y pare-
cen verosimiles, si bien muchas acaban revelandose como decidida 'y
premeditadamente falsas.

La realidad, el alma humana, sus disposiciones a la verdad, el logos
y los primeros principios, conforman la hiperestructura de la que se
ocupa la filosofia primera. Y dado que la realidad se puede decir al
menos de dos maneras —como sustantividad y como formalidad—,
la filosofia primera que se ocupa de la realidad como sustantividad
es la metafisica, mientras que la que se ocupa de la realidad como for-
malidad es la noologia. Para mostrar que la verdad es real, que el alma
verdadea lo real radicalmente de varias maneras, que este verdadear
es cooriginario con el logos y que el hombre actual no esta abandona-
do sin mas a la propaganda y al perspectivismo, se precisa responder
las siguientes preguntas: équé es la realidad?, ¢qué es saber? y équé es
logos? El recorrido mostrara la dependencia y circularidad compren-
siva y mutuamente interpretativa entre realidad, inteleccién y verdad.

4. Martin Heidegger, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pp. 190-97.
5. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 15.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

¢Qué es realidad?

¢Por qué el realismo de Zubiri, frente a los realismos de moda de
principios de este siglo® —y frente a todo realismo antiguo y moder-
no—, debe ser llamado realismo formal? Dado que la actualidad de lo
real es el momento clave de la hiperestructura primera, ha de decirse
entonces, ante todo, qué es una cosa real, qué es la realidad. {Cuéles son
las premisas que debe tener un argumento filos6fico de corte realista
que, admitiendo la razén del criticismo, asume, sin embargo, que no
la posee por completo? En efecto, Kant ha demostrado de manera con-
tundente que, en el proceso del conocimiento, los actos de las facultades
humanas del entendimiento y la sensibilidad son los puntos irrebasa-
bles que determinan el modo como el hombre toma conocimiento de
los objetos.” Dicho de otra manera, no se pueden conocer las cosas como
son en si mismas, sino s6lo en el modo como lo permiten la naturaleza
de las facultades humanas del conocimiento y los actos que les son
propios. Lo concluyente de esta demostracion opero la revolucion que
puso al sujeto cognoscente en el niicleo del universo criticista,® como
centro de gravedad en relacidon con todo lo susceptible de ser conocido.
La razdén renuncia a la pretension de saber lo que son las cosas en si
mismas, y se contenta con lo que su capacidad formalizadora le puede
ofrecer en tanto lo que se le aparece, lo que se le presenta. A partir de
aqui la ciencia puede dar cuenta no de lo que las cosas son en si mis-
mas, sino de la regularidad de su aparecer, es decir, de las constantes
de determinados fen6menos.

Pero, ¢el indiscutible descubrimiento de Kant lleva aparejada la exigen-
cia de que el hombre, en tanto sujeto, cargue sobre siy le sea endosado

6. Ernesto Castro, Realismo poscontinental. Ontologia y epistemologia para el siglo XXI, Materia Oscura,
Madrid, 2019; Mario Teodoro Ramirez (Ed.), El nuevo realismo. La filosofia del siglo xxI, Siglo XXI,
México, 2016.

7. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, b29. En lo sucesivo se citaran los pasajes de esta obra de Kant
en su notaciéon candnica.

8. Ibidem, b13.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

todo el peso del conocimiento, es decir, toda la responsabilidad de la
realidad del ente conocido? Para la filosofia moderna dominante, sin
duda alguna, una cosa se equipara con la otra. La gravedad de esta
creencia ha sido tal que a las filosofias modernas no dominantes se las
incluy6 en el indice de filosofias realistas ingenuas, es decir, no criticas.
Y de manera por deméas anacrénica —y a veces soberbiamente inocen-
te— la categoria de realismo ingenuo vino a calificar la gnoseologia
escolastica y las investigaciones sobre el conocimiento realizadas por
los antiguos fildsofos griegos.

¢Puede hacerse una filosofia realista que reconozca —y asuma
proporcionadamente— la altura de los aciertos de Kant, al mismo
tiempo que sepa poner limites —en esa misma medida— a sus excesos?
En ese sentido se mueven los esfuerzos argumentativos de Zubiri,
atravesando el filoséficamente convulso y complejo siglo XX. A este
respecto, la siguiente afirmacién es central en la compleja y extensa
argumentacidon contenida en su obra Sobre la esencia, el tratado mas
importante de toda filosofia realista, para responder la pregunta por la
esencia de la realidad: “Es realidad todo y s6lo aquello que acttia sobre
las demas cosas o sobre si mismo en virtud, formalmente, de las notas
que posee”.” La actuacion es la ratio essendi y la ratio cognoscendi
de larealidad. Ya sea que se trate del modo de la sustantividad o del de
la formalidad, lo que caracteriza a una cosa real es que de suyo esta
dando de si."” Al hombre lo constituye un modo de realidad segun el
cual tiene ya sabido que las cosas acttian, aunque no hubiera hombres
que supieran de esa actuacion y de las cosas, ya que la accion de estas
ultimas —y sus diversos modos— no depende del conocimiento que
aquél tenga de esa accidn, sino que obedece a las notas que de suyo
actualizan la realidad constitutiva y constitucional de tales cosas. El
hombre sabe que las cosas actiian aunque no haya alguien que sepa de
esa actuacion, y sabe que ese saber suyo esta determinado por las es-

9. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998, p. 104.
10. Xavier Zubiri, Estructura dindmica de la realidad, Alianza, Madrid, 1995, pp. 65-66.

74



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

tructuras propias de la realidad humana. Al argumentar de esta manera
se remonta el presupuesto teoldgico —de origen escolastico— que con-
diciona el proyecto moderno de la reforma del entendimiento, segin
el cual al ser humano, debido a su finitud de criatura, le esta negado el
conocimiento de lo que las cosas son en si mismas, prerrogativa exclu-
siva de la inteligencia divina. Afirmar que sélo se puede conocer lo que
la cosa es para mi, su fendmeno, pero no lo que la cosa es en si, es decir,
su sustancia, es continuar la tradicidn escolastica —aunque parezca
que se la rechaza— de elaborar una teoria humana del conocimiento
por contraste con la teoria divina, que se tiene por verdadera de ma-
nera dogmatica. ¢Cudl es la ruta para que no se filtren en el argumento
realista los elementos perniciosos del criticismo condensados en el
oculto presupuesto teoldgico? ¢Por qué el momento de la accién de
lo real es uno de los hitos més importantes de este itinerario? Porque
del corazon de la accidn de la cosa real emerge, por su propia fuerza,
la distincién entre el momento de contenido y el momento de forma-
lidad en esa cosa. El primero se refiere a tal o cual cosa en particular,
por ejemplo, el libro sobre la mesa de trabajo o el perro que corre por
la pradera (incluida la pradera). Pero nétese que el libro no actta so-
bre la mesa en tanto libro —es decir, segtin su contenido de libro—,
sino que lo hace de acuerdo con las notas formales —constitutivas y
constitucionales— que estructuran su realidad: tal volumen, tal peso,
tal grosor, tal disposicion, tal composicion, etcétera. Y viceversa: la
mesa no recibe la accion del libro en cuanto mesa, sino en tanto cons-
tituida conforme a las notas que le dan la suficiencia constitucional
que tiene, como la madera de la que esta fabricada, la figura que po-
see, sus dimensiones, su peso, su ubicacion, etcétera. El momento de
formalidad se refiere, en cambio, al mero caracter real de una cosa, a
la mera suficiencia constitucional de las notas que la estructuran y la
hacen actuar de determinada manera, siendo libro o mesa." Asi, por
ejemplo, quien por primera vez en su vida coja un formén no sabra ni

1. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 104-105.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

verd un tipo de cincel para trabajar la madera, pero sentir4, sin duda,
una cosa que esti actuando sobre las demas (sobre la mano que lo
coge o sobre la pared en que cuelga de una argolla) en virtud de las
notas que la estructuran; vera y tocar4, sin duda, una cosa real. Dado
que el contenido de una cosa es, en la linea de la actuacion, lo primero
para nosotros, se suele concluir que es también lo primero en la linea
formal de la constitucién real de las cosas de suyo. Pero lo primero de
suyo es la actuacion de la cosa desde su momento de mera formalidad
de realidad: la actuacién de lo real como real, y no como libro, mesa,
perro, campo o cincel.

Hay que decir inmediatamente que no hay tal o cual contenido sin
el momento de formalidad de realidad. Ambos son momentos cons-
titutivos de la misma cosa real, ya que lo real es el libro, la mesa, el
perro, el campo o el cincel. A la dimensidn de la cosa real siendo tal o
cual contenido se la puede nombrar cosa-sentido para distinguirla de
esa otra dimensién que es la cosa real en cuanto tal.” En ese sentido,
Heidegger tiene cierta razén cuando asegura que el sentido del ser
del ente le va al Dasein,” pero jaméas podra afirmar que la entidad (la
realidad misma) pende del estado de abierto, de la comprension del
Dasein, pues la entidad es de suyo real, sin importar los sentidos que
le advengan desde éste. El modo de actuacién de una cosa depende,
en definitiva, de la estructura formal de su realidad, sobre la que esta
montado el momento del contenido.

Otro de los hitos en el itinerario del argumento del realismo formal
es el de la actualidad de lo real, intrinsecamente unido al de la accién.
¢Qué se quiere decir con esta expresion? La actualidad nombra el hecho
de estar haciéndose presente lo real desde si: “estar presente desde
si mismo por ser real: he aqui la esencia de la actualidad”.* Una cosa

12. Ibidem, pp. 104-106.
13. Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 35.
14. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 139.

76



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

se hace presente desde si misma, no en primer lugar por su momento
de contenido, sino por el de mera realidad, y este estar haciéndose
presente desde si misma por ser real constituye justamente su modo
radical de actuacidn. La actualidad de lo real, sin embargo, se expresa
de varias maneras. Una de ellas es el estarse haciendo presente la
cosa como sustantividad en virtud de la suficiencia constitutiva de las
notas que la estructuran como tal realidad. Asi lo propone Zubiri: “A
la estructura radical de toda realidad, aunque envuelva ésta un mo-
mento de subjetualidad, [1a] he llamado sustantividad, a diferencia de
la sustancialidad, propia tan sélo de la realidad en cuanto subjetual. La

9 15

sustantividad expresa la plenitud de autonomia entitativa”.

Esa suficiencia de notas en orden a la constitucidon de una determinada
cosa real en tanto sustantiva es lo que genera multiplicidad de cosas
individuales, cada una real a su manera y segtn la actualidad que co-
rresponde en cada caso. Aunque la actualidad de lo real como sustan-
tividad no es la inica manera de actualidad, si es la metafisicamente
primera y condicion de posibilidad de las demas.

Lo dicho hasta ahora sobre la realidad no hace excepcién para el caso
de la realidad humana: el hombre es una mas de las muchas cosas
reales sustantivas que pueblan el mundo, y conforma con las deméis
larealidad como totalidad. Est4 instalado en la realidad porque es uno
con ella, ha germinado desde su interior y se ha generado desde la
materia de la que emanaron todas las demas cosas reales. Pero
la realidad humana tiene en su estructura constitutiva un subsistema
de notas que refuerza y robustece desde su interior esa instalacion:
su inteligencia sentiente.” Es en este momento cuando la realidad
como sustantividad y como formalidad tiene su punto de origen al
mismo tiempo que su punto de distincidn; porque el hombre no es
solo una cosa real mas, sino que es la cosa real que, a la vez, sabe de la

15. Zubiri, Sobre la esencia, p. 87.
16. Ibidem, p. 65.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

realidad: de la suya y de las demas cosas. En el momento del saber la
realidad se torna formalidad.

¢Qué es saber?

Zubiri sostiene que saber es inteligir: “la vaga idea del ‘saber’ no se con-
creta en primera linea en el conocer, sino en la inteleccién en cuanto
tal”.” Y frente a la tradicidn sustenta la tesis de que la inteleccion huma-
na es estructuralmente sentiente y la sensibilidad es estructuralmente
inteligente: “inteligir consiste formalmente en aprehender lo real como
real, y [...] sentir es aprehender lo real en impresion. Aqui real significa
que lo que los caracteres que lo aprehendido tiene los tiene ‘en propio’,
‘de suyo’ [...]. Es lo que llamo formalidad de realidad”.”® Sélo hay que
atenerse a cualquier acto de saber para reparar en lo poco intuitiva
que es la idea de que la sensibilidad ofrece a la raz6n un material que
ella recoge, via las impresiones, para que sea formalizado y llevado a
ideas y pensamientos.” En el saber no hay dos actos, uno de la sensi-
bilidad y otro de la inteligencia, que acaban en la representacion de lo
conocido (como creia Kant). Hay un solo acto: “el sentir humano y la
inteleccion no son dos actos numéricamente distintos, cada uno com-
pleto en su orden, sino que constituyen dos momentos de un solo acto de
aprehension sentiente de lo real: es la inteligencia sentiente”.”” Ahora
bien, {en qué consiste este acto unitario del saber que lleva a cabo la
inteleccion sentiente? En la mera actualizacion de lo real en la intelec-
cidn: en que lo real se hace presente en la inteligencia sentiente como
siendo de suyo lo que es, siendo formalmente real. La sustantividad
es uno de los modos de la actualidad de lo real: el actualizarse lo real
en sus propias notas en tanto suficiencia constitucional;” la presencia
de lo real en la inteligencia sentiente como siendo en propio lo que se

17. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 11.

18. Ibidem, p. 12.

19. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, b33-b306.
20. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 12.

21. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 151-154.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

hace presente —y no como una representaciéon de otra cosa ni como
un mero fenémeno— es otro modo de la actualidad de lo real. En la
inteligencia sentiente lo actualizado se manifiesta en cuanto formali-
dad de realidad, como siendo de suyo lo que se presenta. En el modo
intelectivo —no sustantivo— “actualidad es un estar, pero un estar
presente desde si mismo, desde su propia realidad [en la inteligencia
sentiente]. Por esto la actualidad [intelectiva] pertenece a la realidad
misma de lo actual, pero no le afiade, ni le quita, ni modifica ninguna
de sus notas reales”.”” En el modo de la actualidad intelectiva “el saber
y larealidad son en su misma raiz estricta y rigurosamente congéneres.
No hay prioridad de lo uno sobre lo otro”.” En el mismo movimiento
que se constituye la realidad de la inteligencia sentiente se va con-
formando en ella la actualidad de la formalidad de realidad, es decir,
se va haciendo presente en ella algo otro distinto de ella. Diferente,
a todas luces, de lo que sucede en el prejuicio teoldgico criticista, en
el que el sujeto humano del conocimiento —en analogia con el sujeto
divino— aparece ya constituido como tal, con anterioridad al proceso
del conocimiento. Pero el hombre no es primordialmente un sujeto,
sino que es fundamentalmente el animal de la realidad.*

La inteligencia sentiente esta estructurada por tres momentos: apre-
hension primordial de realidad, logos sentiente y razén sentiente,
respectivamente estudiados en los siguientes tratados: Inteligencia sen-
tiente. * Inteligencia y realidad, Inteligencia y logos™ e Inteligencia y
razén.”® En cada uno de los tres momentos la inteligencia sentiente
esta realizando un sélo acto. En el caso de la aprehension primordial
de realidad, el momento de aprehensién esta intrinsecamente rela-
cionado con el caracter sentiente del hombre: éste siente algo otro,
distinto de su propia sensibilidad; experimenta algo mas que su propio

22. Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 13.

23. Ibidem, p. 10.

24. Ibidem, p. 284.

25. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
26. Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, Alianza, Madrid, 1983.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

sentir, algo que no se agota en su sentir. Este “exceso de lo sentido”
respecto del sentir mismo esta posibilitado por el caricter intelectivo
del sentir humano en términos estructurales, de modo que, al sentir, el
hombre no sélo siente que siente, sino que siente la realidad, es decir,
siente que eso sentido es distinto respecto de su propio sentir, que es
real. “En una aprehension impresiva yo no intelijo jamas, no aprehendo
sentientemente jamas una mesa. Lo que aprehendo es una constelacién
de notas que en mi vida funciona como mesa. Lo que aprehendo no es
mesa sino una constelacion de tal dimension, forma, peso, color, etc.,
que tiene en mi vida funcién o sentido de mesa”.”” Lo que se aprehende
es la realidad misma de lo aprehendido, su caracter de alteridad irre-
ductible respecto del acto de saber. Podra ser uno u otro contenido,
pero se tratard siempre de que éste sea otro distinto de la inteleccién en
que se actualiza. No se sabe, por ejemplo, si lo que se ve a la distancia
es un arbusto u otra cosa; pero si se sabe que es real, que es otra cosa
diferente de la vision que lo ve, que lo intelige.

{Cémo conecta la verdad con la realidad —sea como sustantividad
o como formalidad— y con el saber, que aqui se identifica con
la inteleccién sentiente? La verdad tiene varios modos, que se
corresponden con los diversos momentos de la estructura de esa
inteleccién sentiente. El que se corresponde con la aprehensién
primordial de realidad es el modo de la verdad real. ¢Cémo debe ser
entendida esta ultima en este momento primordial de la intelecciéon
que es la aprehension?

Larealidad funda la verdad. La realidad es la que da verdad a la inteleccidn,
al estar meramente actualizada en ésta. Y esta actualizacion es verdad por-
que envuelve la realidad. La realidad, pues, es lo que da verdad, y a este “dar
verdad” es a lo que he solido llamar “verdadear”. La realidad verdadea en
la inteleccion. Pues bien, el “en” en que la actualidad intelectiva consiste

27. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 59.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

no es sino el verdadear. Por esto, verdad no sélo no es algo correlativo a
realidad, sino que ni siquiera es relacion: es respectividad. Es un momento
de la pura actualizacién, es puro verdadear. Verdad es pura y simplemente
el momento de la real presencia intelectiva de la realidad.”

El momento de realidad de las cosas es anterior al momento de su ac-
tualidad intelectiva. Este hecho es empiricamente evidente si se toma al
hombre desde el punto de vista individual, y cientificamente irrebatible
si se lo toma como especie. Que el hombre no pueda conocer las cosas
méas que como lo permite la estructura de su intelecciéon no conduce
a que no las conozca como son realmente. En la cooriginariedad entre
inteligencia y realidad esta la base de que el primer momento de la
verdad es la mera actualizacién de la realidad en la inteligencia sen-
tiente. En el mismo proceso por el cual la realidad humana emerge de
la realidad sin mas, esa realidad —en cuanto suya y en cuanto ajena—
va haciéndose presente en su inteligencia sentiente. Que la realidad
humana no sea mas que un desdoblamiento de la realidad, sin mas,
es lo que lleva a afirmar que el hombre esta radicalmente instalado
en ésta. Es justo por eso que en el momento radical de la verdad
real, en el origen de la actualidad intelectiva, no cabe posibilidad de
error: lo real se hace presente en la inteleccion como siendo de suyo
€so que es, aunque no se sepa aun con precision el contenido de esa
realidad. Puede ser que al escuchar un ruido no se sepa con claridad
de qué cosa se trata: agua que cae, ramas azotadas ligeramente por
el viento, el motor de un vehiculo ligero, etcétera. Pero de lo que no
hay duda es de que ese ruido es real, es decir, se hace presente en la
inteligencia en cuanto real y, por tanto, es verdadero. La verdad real, el
primer momento de la estructura de la verdad, es, por consiguiente, la
mera actualizacion de lo otro como tal en la inteligencia sentiente.

28. Ibidem, p. 231.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

La aprehension primordial de realidad es el primer momento de la
estructura de la inteligencia sentiente, al cual le corresponde la ver-
dad real. La tesis del autor vasco es que el logos sentiente y la razén
sentiente (los otros dos momentos de la intelecciéon) son s6lo “mo-
dalizaciones ulteriores de la aprehension primordial”.” Aqui cabe, no
obstante, una objecién al orden de la estructura y a la tesis sostenida
en los tres volimenes sobre la inteligencia sentiente: ¢acaso la apre-
hensién primordial de realidad esta privada de logos, en tanto que éste
es solo el primer desdoblamiento de aquélla? ¢El logos aparece en el
hombre s6lo como consecuencia de la aprehensién? Si el hombre es
el animal de la realidad, el inico que posee logos, entonces la forma-
lidad de realidad y el logos son momentos constitutivos de su propia
suficiencia esencial primaria. Y debe afirmarse entonces lo contrario:
que el logos sentiente repliega en aprehensién primordial de realidad
y despliega en razon sentiente. Frente a Zubiri hay que afirmar, pues,
que el logos tiene, respecto de la inteligencia sentiente, un caracter
estructurante: replegandose en aprehension y desplegandose en razén.
Hecha esta precision, ¢qué debe entenderse por logos? <Y qué otros
modos hay de la verdad?

éQué es logos?

El hombre es el inico animal que tiene logos: habla (consigo mismo
y con los demas), dialoga, narra, dice cosas, las piensa; argumenta,
saca conclusiones y actiia en consecuencia. Para aclarar qué debe en-
tenderse por logos hemos de ir directamente a la complejidad de su
estructura. {Cudl es esa estructura en su nivel basico? Esta conformada
por tres momentos que integran una unidad sistémica: pluralidad (mas
que mera dualidad), dinamismo y medialidad.

29. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 15. Las cursivas se encuentran en el original.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

En primer término, el logos dice algo acerca de algo. Por tanto hay dos
logos: es la estructura dual del logos como modo de inteleccién: éen qué
consiste esta dualidad? En segundo lugar, el logos se mueve en esta duali-
dad. ¢En qué consiste este movimiento? En tercer lugar, el logos declara lo
que algo es en realidad, por tanto esta instalado en la realidad campal como
realidad constitutiva del medio de la inteleccién misma. La estructura basi-
ca del logos tiene estos tres momentos: dualidad, dinamicidad, medialidad.*

¢En qué consiste el caricter plural —mas que dual— del logos en tanto
inteleccion de la realidad? El logos se mueve en el mundo real —no
s6lo ni principalmente en el sentido del ser del ente, como piensa
Heidegger®—; es decir, entre unas cosas que son independientes de él,
que él no ha puesto ahi y que son, por tanto, distintas de él; que son en
definitiva reales. En tanto reales tienen su propio orden —conforman
un mundo— que no tiene todo su origen en el logos. El saber del logos
en tanto inteleccidn se encuentra primordialmente moviéndose en la
pluralidad, multiplicidad y alteridad de la realidad del mundo; ahi lleva
consigo cierto caracter de centro, de punto de fuga, que impone una
perspectiva al saber. Pero es un logos descentrado, ya que esta afectado
también de principio por la pluralidad, la multiplicidad y la alteridad
de la realidad humana. Mas que dual, el logos es plural y multiple. ¢En
qué consiste mas precisamente esta pluralidad?

El logos nos dice algo acerca de una cosa real, y lo que nos dice es lo que
esa cosa es en realidad. Esto que nos dice de ella estd apoyado a su vez en
la inteleccién anterior de otra cosa real, porque lo que nos dice, las llama-
das ideas [...], no flotan sobre si mismas sino que son inteleccién de cosas.
Por tanto, que el logos nos diga algo acerca de una cosa real significa que
no inteligimos lo que esta cosa es en realidad sino desde la inteleccion de
otra anterior.”

30. Ibidem, p. 55.
31. Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, pp. 55-57.
32. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 55.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Aprovechar los rendimientos de la caracterizacidon dual y plural del
logos, elaborados desde este inteleccionismo, no tiene que significar
aceptarlo en todos sus presupuestos. Esto es asi porque esa sugerente
distincion entre saber que “algo es real” —en una aprehensién primor-
dial en la que, segin Zubiri, todavia no hay logos— y saber lo que algo
es “en realidad” tiene su origen precisamente en el logos, al igual que
los momentos que se distinguen. ¢Cémo seria posible la inteleccién
como aprehensién (saber que algo es real) si no estuviera ya habitada
por el logos? é{Como se podria saltar de un momento intelectivo sin
logos a otro con logos? En todo caso, lo primero que se hace presente
en lainteleccion es un campo de realidad, esto es, un conjunto de cosas
cuya realidad esta en funcidn de otras cosas, aunque esa funcionalidad
quede recogida y soportando el destacamiento de alguna en particular.
No se intelige el mero caracter real de algo, para luego inteligir lo que
ese algo es en realidad. Por el contrario, destacar la mera realidad de
algo —su realidad individual o su mera realidad— requiere un giro de la
mirada teorética que lo resalte respecto de lo que es en el campo de su
realidad. En la vida cotidiana el logos primario esta instalado ya —y se
mueve— en un campo de realidad que recorta provisionalmente la rea-
lidad del mundo y no se mueve de cosa individual en cosa individual.

El segundo caracter del logos, intrinsecamente unido al primero, es
el de su dinamismo. Es una simplificacién riesgosa reducir la com-
plejidad plural del logos a dualidad, pues fija la imagen de éste como
un movimiento, a lo sumo, entre dos puntos, si no es que meramente
unidireccional. Lo mas adecuado es hablar de un logos que se dice de
muchas maneras, que envuelve pluralidad, multiplicidad, alteridad,
equivocidad, etcétera; un logos que se mueve, pues, en muchas direc-
ciones y desde varios puntos. ¢En qué consiste el dinamismo del logos
y como este dinamismo esta intrinsecamente unido a su pluralidad?



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Ellogos “dice” algo acerca de algo, y este decir es un “ir”, es una intelecciéon
dindmica [...]. El logos envuelve una dualidad [pluralidad], pero no se trata
de una dualidad estatica sino de una dualidad en la que la inteleccidn sen-
tiente aprehende una cosa real yendo desde otra. El logos consiste, pues, en
una dualidad en que los dos términos son dos momentos de un movimiento
unitario. Es una dualidad dindmica.*

Se vuelve un estorbo la asociacidn tacita que se hace, por el peso de la
costumbre, entre logos e individuo, como si el primero dependiera del
segundo, como si la pluralidad de aquél y su caracter dindmico fueran
caracteres que dependieran de la multiplicidad de los individuos. ¢Y
si, mas lejos de Zubiri, pero mas cerca de Hegel —sin necesidad de
suscribir la metafisica del Espiritu Absoluto—, resulta que las cosas
son exactamente al revés, es decir, que hay, se da y acontece el Logos, y
que, por todo eso, es posible el logos de cada cual, asi como el didlogo,
el mondlogo y cualquier otra manifestaciéon de éste? Entonces, dado
que esos modos de logos individual y particular no son mas que ema-
naciones del Logos humano sin més, se impone por su propio peso que
cualquier modalizacién del Logos es plural y dinamica. La pluralidad
y el dinamismo de éste tienen su origen en el Logos humano —en el
logos tal como nos ha sido dada la vida en esta tierra—, no en la mul-
tiplicidad de los individuos humanos.

Junto a la pluralidad y al dinamismo, el tercer caracter del logos pri-
mordial es su papel de medio. El logos en tanto cooriginario con su
campo de realidad es un medio de inteleccidén, un entorno que permite
saber lo que las cosas son en realidad. éEn qué consiste mas precisa-
mente el caracter medial del logos?

33. Ibidem, p. 62.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Medio no es aqui aquello por medio de lo cual vamos de una cosa a otra, esto
es, no es aquello por lo cual inteligimos algo partiendo de algo. Si asi fuera,
toda inteleccién del logos seria mediata, estaria mediatizada por aquello por
medio de lo cual inteligimos. Que esto pueda ocurrir asi es innegable. Pero
como caracter formal del logos esto es falso: hay también logos inmediato.
Si digo que este papel que veo es en realidad blanco, mi logos es inmediato.
El medio de que aqui tratamos es algo distinto. En el medio mediatizante
hay dos aprehensiones: una la aprehension de aquello por medio de lo cual
intelijo, y otra la aprehension de su funcién de mediatizacién en virtud de
la cual a la vision de 1a “cosa-medio” se agrega la aprehensién de aquello
a que este medio nos conduce mediatamente. Pero en el medio que aqui
me preocupa no se trata de algo que se aprehende en un acto distinto de su
funcién medial, sino que se aprehende tan s6lo esta su funcién misma: no es
algo que se ve sino algo en que se ve, algo que permite ver [...]. En realidad,
este medio no es visto en un acto distinto de aquel en que vemos lo que
hace ver. Tan es asi, que para inteligir el medio como si fuera término de
inteleccidn, hace falta llevar a cabo una especie de retorsién sobre la cosa
vista en €l [...]. Todo logos es mediado, aunque sea inmediato.**

El medio humano es un medio Légico (con mayuscula), tal como se
dice, por ejemplo, que los peces viven en un medio acuoso. Los nuevos
individuos se generan desde el interior de ese medio Logico: con su
realidad llega a ser en ellos también el Logos en tanto logos. Puede
decirse, echando mano de todas las precauciones, que en su dimensiéon
maés exterior el logos es el medio, el intermediario, para saber tales o
cuales cosas. Pero en su dimensidén mas interior, el medio es mas un
adjetivo (logos medial) que un predicado (el logos es un medio). éQué
puede significar el caricter medial del logos sino que se ha generado
simultidneamente con el campo de realidad del que emana? Que no
hay, pues, logos puro: uno que en un movimiento subsiguiente a su

34. Ibidem, pp. 74-75. Las cursivas se encuentran en el original.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

propia constitucién se encargue de tomar conocimiento de la realidad
y de mediar respecto de ella. Ciertamente, el logos es un medio para
saber sobre las cosas, pero solo porque es el medio en que ya estan
siempre éstas. ¢<Co6mo podria aquél llegar a las cosas si no estuviera
ya entre ellas, si no fuera él mismo ya el entorno en que las cosas se
le hacen presentes? El logos es medio desde el punto de vista exterior
porque intrinsecamente es un logos medial, campal. Este se encuentra
en el campo de realidad no s6lo mediatizando, sino también y, sobre
todo, medialmente. Lo mediato y lo inmediato al logos tienen en el
caracter medial del Logos su condicién de posibilidad. El Logos es,
en definitiva, el entorno méas propio de la realidad humana.

En tanto medial —en tanto uno con su campo de realidad— el logos
no sélo es el £pyov que sabe de la realidad de las cosas, sino que tam-
bién es el acto en cuyos limites se sabe de éstas. Los dos momentos
son inseparables y se recubren constantemente. Aquél no s6lo nos
deja saber lo que las cosas son en realidad, sino que nos lo deja saber
segln sus posibilidades y sus circunstancias, esto es, de acuerdo con
su modo de instalacién en el campo de realidad. Y dado que el logos
expone lo que algo real es en realidad, lo que una cosa es respecto de
otra, la inteleccidn tiene aqui su propio modo de verdad: se trata de la
verdad dual. ¢Qué relacion hay entre la verdad real y la dual? ¢Por qué
puede decirse que la verdad real es una contraccion de la verdad dual
y no, como piensa Zubiri, su despliegue?

Cuando la actualizacién [intelectiva] es inmediata, su inteleccién tiene
lo que hemos llamado verdad real [...]. Pero cuando la actualizacién es
mediada, entonces lo real verdadea en la afirmacién pero no como pura
y simple realidad, sino como siendo en realidad tal o cual entre otras. En



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

el verdadear de lo real en este modo diferencial es en lo que formalmente
consiste [...] la verdad dual.®

El individuo en tanto realidad humana emerge de la realidad sin mas
en un medio Légico, un campo de realidad de suyo Logico: emerge desde
un estado de cosas, es decir, desde unas cosas que estan entre otras;
emerge en y desde un campo de realidad, y no desde la realidad sin
mas o desde alguna realidad particular e individual. La verdad dual, en
sentido radical, consiste en la actualizacion intelectiva de unas cosas
respecto de otras: las cosas se hacen presentes en la inteligencia como
siendo respecto de otras, conformando con otras una estructura que
pende de su propia realidad, que no pone la actualizacion intelectiva.
Un momento del rio de la realidad se actualiza intelectivamente; y lo
actualizado ahora tiene soluciéon de continuidad tanto con lo que va
siendo en la actualidad como con lo que va llegando a ser. Ahora bien,
la verdad dual propia del logos tiene la estructura compleja de la afir-
macién, conformada por un momento medial propio, una direcciéon
y unas fases. “En definitiva, el problema de la estructura de la verdad
dual es el problema del caracter estructuralmente dinimico, medial
y direccional de la coincidencia entre la inteleccion afirmativa y lo
que la cosa es en realidad”.® La afirmacién del logos no hace mas que
decir, segun las posibilidades de cada uno de sus modos, el caracter
respectivo de unas cosas con otras en el rio de la realidad.

Dado que la aprehension primordial de realidad debe estar ya habitada
de logos por ser inteleccion, y dado que lo que distingue la anima-
ci6on de larealidad humana es precisamente el Logos, esa aprehension
es el repliegue del logos, mientras que la razon es su despliegue. Y,

35. Ibidem, p. 260.

36. Ibidem, p. 265. Los andlisis de la estructura de la verdad dual, en tanto afirmacion, son prolijos y mi-
nuciosos en esta obra de Zubiri. Ocupan el capitulo VII: “Logos sentiente y verdad”, con el que cierra
el estudio (pp. 253-392).



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

por tanto, este ultimo y esta tiltima no son meras modalizaciones de la
aprehension (como sostiene Zubiri).

Asi pues, en su despliegue —mas alld de su €gyo basico y formal—
el logos deviene razén. ¢Qué debe entenderse por “razén” en tanto
expansion, dilatacidn, del logos? La respuesta esta en el tercer volumen
del tratado sobre la inteligencia sentiente, Inteligencia y razon; si bien
ahi no se aborda aquélla en términos de despliegue del logos. Pero
una cosa es lo que dicen los filésofos que hacen, y otra muy distinta lo
que efectivamente llevan a cabo. Y no se falta a la comprension de la
raz6n sentiente si se la estudia desde la perspectiva de lo que sucede
en ella en tanto desenvolvimiento in extenso del logos. En efecto, en
la expansion de su €gyov el logos —momento esencial en todo modo
de saber— deviene marcha de la razén. {Qué es entonces la razén en
tanto marcha desde el logos?

La raz6n es un modo de inteleccidon que tiene tres momentos propios. Es
ante todo una inteleccién en profundidad. Es en segundo lugar, una intelec-
cién mensurante, esto es, una inteleccién de lo real principial y canénica.
Es finalmente, una inteleccién de caracter inquiriente. La unidad intrinseca
de estos tres momentos constituye la razon como modo de inteleccidn. Si
lo queremos reducir a una férmula diremos que la razén es la inteleccién en
la que la realidad profunda estd actualizada en modo problemdtico y que, por
tanto, nos lanza a inquirir principial y canénicamente lo real en profundidad.”

Ese despliegue del logos, que es la razén en cuanto marcha intelecti-
va, posee tres momentos: es la actualizacion intelectiva de la realidad
como algo profundo, abismal; como algo que es principio y canon de
todas las cosas, incluida la inteleccioén, y, en consecuencia, como algo
que precisa e impele a ser escudrifiado. Al logos no le basta con ir de
unas cosas a otras en el torrente de la realidad, sino que escruta en la

37. Xavier Zubiri, Inteligencia y razén, p. 65. Las cursivas se encuentran en el original.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

profundidad de esa realidad, bajo los cinones que ella misma impone a
esa marcha, cuyo punto de origen se encuentra en el mero movimiento
campal del logos.

En cada uno de esos tres momentos se manifiesta una dimension de
la raz6n, que en el fondo es una dimensidn del logos, cuando éste se
mueve hacia el mundo de la realidad profunda, mas alla del mero cam-
po de lo real. La razén, en tanto inteleccioén de lo real en profundidad,
tiene también la marca de la pluralidad en su marcha. ¢Qué enuncia la
expresion de que la razdén es una inteleccién de la realidad en profun-
didad? éQué casos y qué regiones de la realidad pueden ilustrar ejem-
plarmente esta marcha de la razén en la profundidad de la realidad?

S6lo como razén del color hay inteleccion de la onda electromagnética
o del fotén. El color dindonos qué pensar es lo que nos lleva a la onda
electromagnética o al foton. Si no fuera por este dar qué pensar, no habria
inteleccién ninguna de un allende: habria a lo sumo un aquende tras otro
aquende. Y no me refiero con ello tan sélo al tipo de allende que he adu-
cido. Porque el allende no es tan s6lo un concepto tedrico, como lo son la
onda o el foton. El allende puede ser también lo que forja una novela; no
la forjariamos si lo real dado no me diera qué pensar. Lo propio debe decirse
de la poesia: el poeta poetiza porque las cosas le dan qué pensar. Y esto
que asi piensa de ellas es su poesia. Que lo inteligido asi sea una realidad
tedricamente conceptuada o sea realidad en ficcidn, o sea realidad poética,
no cambia la esencia de la inteleccién de la razén. Una metafora es un tipo
entre otros de mi razén de las cosas. Lo inteligido del allende es pura y
simplemente la inteleccidn de aquello que el aquende, al ser inteligido, nos
da qué pensar. Por esto la inteleccion del allende es razdn, es inteleccion
de lo real en profundidad.®

38. Ibidem, pp. 43-44.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Larealidad lleva la marca de lo problemaético: es un problema en tanto
que lanza la inteleccidon como razén hacia lo profundidad de si misma,
y lo hace en las direcciones mas variadas, reconditas y complejas. A
diferencia de lo que piensa el criticismo, es la realidad misma, y no la
razén, la que posee la iniciativa en el conocimiento de las cosas. Esta,
por la fuerza de actualizacion intelectiva de aquélla, es impelida a no
quedarse en la superficie de las cosas, sino a escrutar en las honduras
de su interior. Y como lo que hoy parece ser el fondo de las cosas, el
punto donde la raz6n parece dar con el asiento de la realidad de algo,
mafana se agujerea y deja a la inteligencia otra vez en el examen de
diversas hipétesis, la razdn es un viaje continuo que, en la misma me-
dida en que recorre esa profundidad, la constituye y le va tomando la
medida. Y no esta de mas repetir que esto sucede no sélo y en primer
lugar en el ambito del conocimiento cientifico, sino sobre todo en la
realidad en tanto tradicion, en tanto ficcién, en tanto poética, etcétera.
¢Acaso no son Cien afios de soledad y Pedro Paramo dos ejemplos de
ese viaje de la razoén que ha contribuido al mismo tiempo a la confor-
macion de la identidad de dos pueblos? éBajo qué argumentos podria
afirmarse que un modo de la marcha de la razén (el cientifico, por
ejemplo) es mejor que otro? ¢Acaso no hay en estas dos novelas un
viaje a la profundidad de la realidad de estos dos pueblos, al mismo
tiempo que aportan un sinndmero de elementos a la conformacién de
su identidad? Por eso, mas que afirmar que esas novelas son ficciones
de la realidad, debe proponerse que son la realidad misma en ficcion,
en la que un escritor ha tomado bien la medida a la profundidad de
la realidad colombiana vy, el otro, a la realidad mexicana. Ahora bien,
éen qué sentido la razén, en tanto marcha en profundidad, es también
mensura de la realidad?

Razén es inteleccion de lo real [...] en profundidad, pero esta inteleccion se
lleva a cabo en la realidad aquende ya previamente inteligida. Esta realidad
previamente inteligida no es simple “medio” de inteleccién, sino que es



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

algo distinto: es “mensura” de inteleccién. Es que toda realidad es realidad
constitutivamente mensurada en cuanto tal. {Qué significa esto? Todo lo
real es constitutivamente respectivo en cuanto real. Esta respectividad es
mundo. Mundo es la unidad de respectividad de lo real como real. Todo
lo real es, pues, mundo precisa y formalmente por ser real, esto es, por su
formalidad de realidad. En su virtud, esta respectividad mundanal revierte,
por asi decirlo, sobre cada cosa real de una manera precisa: cada cosa se nos
presenta entonces como una formay un modo de realidad determinados se-
gan la formalidad en respectividad. Esta determinacion es justo la mensura.
Con lo cual realidad no es tan s6lo formalidad constitutiva del “en propio”,
del “de suyo”, sino que es la medida misma segtn la cual cada cosa real es
real, es “de suyo”. La mensura no es unidad de relacién de las cosas reales;
por el contrario, la mensura es en cada cosa consecutiva a su respectividad
misma. S6lo porque la realidad como realidad es respectiva, s6lo por eso
su formalidad es mensura de su propia realidad. Lo real es realidad pero
mensurada en su realidad por su propia formalidad de realidad.”

Por su propia naturaleza el hombre esta instalado en la realidad. En
cierta medida es uno con ella porque ha emergido desde esa realidad.
Tal instalacion tiene en la inteligencia sentiente una suerte de remache,
pues el conocimiento no es otra cosa que la actualizacidon de lo real
en lo que ya se esta en la inteleccion. Por eso la razoén en su marcha
no puede abandonar la realidad, no puede ir més alla de su perimetro.
En todo caso, tiene la posibilidad de ir tan lejos como la realidad se lo
permita. Si bien es cierto que, cuando la razdn se deja ir hacia el fondo
vatomandole la medida a la realidad, mas bien es ésta la que va ddndole
su medida a aquella. La posibilidad de que “realidad” no sea una mera
abstracciéon mental esta en que lo real es tal o cual contenido preciso,
de manera que la razén toma la medida no a la realidad sin mas, sino
atal o cual cosa o estado de cosas real(es). Y estas cosas o estados de
cosas permiten que la razén viaje en su profundidad segun su propio

39 Ibidem, p. 44.



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

modo de realidad. Asi, la raz6n cientifica no puede marchar sobre la
realidad como lo puede hacer la razén poética y viceversa. Ambos mo-
dos de la realidad se dejan medir por la razén desde las posibilidades
que ofrece su propio contenido. Y como el caracter real de una cosa o
estado de cosas es abierto y, en consecuencia, la clausura del propio
contenido es relativamente provisional, resulta que la marcha de la
raz6n hacia su propia profundidad, méas alla de cuyos limites no puede
ir, es también siempre btisqueda.

La raz6n marcha mensuradamente hacia una inteleccién en profundidad.
Por tanto tiene este momento de ser biisqueda de aquello que se va a inte-
ligir. Este momento de biisqueda se presta a un equivoco que es menester
eliminar de raiz [...]. Porque no se trata de la busqueda de una inteleccién
que adn no se posee, sino que se trata de un modo propio de intelecciéon:
es la busqueda misma.*

En el caracter de busqueda de la raz6n quedan de alguna manera reco-
gidos los momentos de la mensura y de la profundidad que constituyen
la raz6n en tanto despliegue del logos. En tanto razén la inteligencia
sentiente es inquieta. Y es la inquietud lo que, en el fondo, caracteriza
a todo ser humano, no poder estar quieto, inmovil.

¢Qué modo de la verdad corresponde a la razén que, con la verdad real
y la verdad dual, completa la estructura de la comprension de aquélla
desde la teoria de la inteligencia sentiente? Si la verdad real es la mera
actualizacion de lo real en la inteligencia sentiente, y si la verdad dual
es la afirmacion de la actualizacién de unas cosas respecto de otras,
la verdad de la razén es encuentro de la inteligencia sentiente con la
realidad.

40. Ibidem, p. 6o.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

No es lo mismo inteligir lo que algo es “en realidad” que lo que algo es “en
la realidad”. Es toda la diferencia entre conformidad [en la verdad dual] y
encuentro. Y como lo que se encuentra es o no es lo que se buscaba, resulta
que lo real tiene ahora un modo de verdadear propio, un modo propio de
actualizacién: es verificacion. Verificacion es la forma propia y exclusiva
de la verdad de la inteleccidn racional. Autenticacion, veridictancia, veri-
ficacidn: tales son las formas de la verdad dual, de la verdad coincidencial.
La verdad de la razdn, y sélo ella, es verificacién.”

Conclusion

Realidad, inteleccién y verdad conforman un circulo hermenéutico
complejo cuyos ejes son las dimensiones metafisica y nooldgica de
la realidad. Los tres momentos tienen la misma importancia en este
circulo, si bien puede haber, en virtud de las circunstancias, una cierta
preeminencia metafisica o nooldgica de alguno de ellos. Es impor-
tante tener presente que, cuando se trata uno de los tres momentos,
se estan tratando también los otros dos, dado el caracter estructural
del circulo, y que, cuanto se exponga sobre uno de los tres, es de-
terminante para los otros dos. El prurito de Zubiri por mantener su
filosofia primera alejada de la hermenéutica no es dbice para releer
sus obras y su pensamiento con insumos hermenéuticos que traen al
primer plano matices insospechados de sus tesis. ¢O acaso no es la
hermenéutica otro de los modos de la marcha de la razén hacia las
profundidades de la realidad? X

41. Ibidem, 262. Los prolijos andlisis de la verdad como verificacion se llevan a cabo en la tercera parte
del capitulo VI de Inteligencia y razén (pp. 258-317).



REALIDAD, INTELECCION Y VERDAD EN ZUBIRI

Fuentes documentales

Aristoteles, Politica, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,
Madrid, 1997.

Castro, Ernesto, Realismo poscontinental. Ontologia y epistemologia
para el siglo XXI, Materia Oscura, Madrid, 2019.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003.

Kant, Immanuel, Critica de la razén pura, Alfaguara/Santillana, Ma-
drid, 1997.

Ramirez, Mario Teodoro (Ed.), El nuevo realismo. La filosofia del siglo
XXI, Siglo XXI, México, 2010.

Zubiri, Xavier, Estructura dindmica de la realidad, Alianza, Madrid,
1995.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980.

—— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Inteligencia y razoén, Alianza, Madrid, 1983.

—— Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998.



Martin Heidegger y Xavier Zubiri
alaluz de Jorge Eduardo Rivera

Juan Patricio Cornejo Ojeda*

Recepcion: 6 de marzo de 2023
Aprobacién: 25 de abril de 2023

Resumen. Cornejo Ojeda, Juan Patricio. Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la
luz de Jorge Eduardo Rivera. Como es sabido, en Ser y tiempo Martin Heidegger
propone como método de su interpretacion lo que €l llama “fenomenologia
hermenéutica”. Algo analogo acontece con Xavier Zubiri, pues parte de su
filosofia es un ejercicio fenomenolégico en tanto que —segtn Jorge Eduardo
Rivera Cruchaga— el filésofo vasco describe lo previamente presentado en 'y
por si mismo. El acto vital de la aprehension primordial de realidad es un acto
hermenéutico. Luego entonces, hemos de preguntarnos lo siguiente: {como
la lectura de Rivera ilumina ciertos puntos que Zubiri habia vislumbrado en
Heidegger?

Palabras clave: Heidegger, Zubiri, Rivera, fenomenologia hermenéutica.

Abstract. Cornejo Ojeda, Juan Patricio. Martin Heidegger and Xavier Zubiri
in the Light of Jorge Eduardo Rivera. It is well known that in Being and Time,
Martin Heidegger proposed what he called “hermeneutic phenomenology” as
the method of his interpretation. Something analogous happens with Xavier
Zubiri, because part of his philosophy is a phenomenological exercise insofar
as the Basque philosopher —according to Jorge Eduardo Rivera Cruchaga—
describes that which has been presented previously in and of itself. The vital
act of the primordial apprehension of reality is a hermeneutical act. Con-

*  Doctor en Filosofia por la Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso. Doctor en Teologia por la
Universidad de Montreal. dr.juan.cornejo@gmail.com



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

sequently we must ask ourselves the following question: how does Rivera’s
reading shed light on certain points that Zubiri had discerned in Heidegger?
Key words: Heidegger, Zubiri, Rivera, hermeneutic phenomenology.

Introduccion

El filésofo chileno Jorge Eduardo Rivera Cruchaga (1927-2017), quien
a juicio de muchos fue un representante de lo mejor de la filosofia
chilena,' estudioé filosofia escoléstica en Valparaiso, fenomenologia en
Friburgo y hermenéutica en Heidelberg. Hans-Georg Gadamer fue su
director de tesis doctoral (Doktorvater) y conoci6é personalmente a
Xavier Zubiri en Espafia, asi como a Martin Heidegger en Alemania.
Sus encuentros con Zubiri fueron regulares y de mas interaccion per-
sonal y filoso6fica entre 1966 y 1968. La contribucién de Rivera para dar
a conocer la filosofia de Heidegger y de Zubiri en Chile fue notable a
través de cursos universitarios, congresos, seminarios y obras suyas
que hoy circulan en Hispanoamérica, especialmente su traduccion de
la obra heideggeriana Ser y tiempo.’

Rivera fue un excelente formador en filosofia tanto en sus diferentes
cursos universitarios (sobre Parménides, Heraclito, Platon, Aristoteles,
Descartes, Kant, Hegel, Kierkegaard y otros) como en cursos y semi-
narios privados. Todo lo que se leia y se estudiaba en ellos se encon-
traba en su idioma original.’ No obstante esa asimilacién notable de la
historia de la filosofia, él estaba “embarcado” en su propia navegacion
o marcha filoséfica; es decir, existe una filosofia propia del pensador la-
tinoamericano que debemos escudrifar. Su pensamiento se encuentra
no pocas veces “entreverado” en un didlogo que “oscila”, en su mayor
parte, entre Heidegger y Zubiri. Ciertamente, Rivera no es un simple

1. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, De asombros y nostalgia. Ensayos filoséficos, Ediciones Universidad
Catdlica de Chile, Santiago de Chile, 2016, p. 9.

2. Martin Heidegger, Ser y tiempo, Editorial Universitaria, Santiago de Chile, 1997.

3. Se piensa que el chileno dominaba alrededor de diez idiomas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

expositor de filésofos. Esto ultimo debe subrayarse con rigor, pues en
efecto, nuestro autor va mas alla y profundiza en “aguas” en las que
s6lo él se ha internado y que nos invita a seguir navegando. Cabe afna-
dir, sobre todo, que era un incansable buscador de Dios. Pienso que en
este punto su interés no era navegar en los aspectos especulativos de la
teologia, sino mas bien bucear en los detalles profundos de la mistica
cristiana. Prueba de ello fue la ocasién en que asistidé a una serie de
cursos semanales durante dos anos y ley6 linea por linea Subida del
Monte Carmelo de san Juan de la Cruz (1542-1591). En ese espacio la
meditacion filosofica, sumada a su experiencia personal y comunitaria,
lograron en conjunto dar claves aclaratorias de la experiencia mistica.
Esto puede constatarse en su articulo “Acedia y noche oscura”, recopi-
lado en De asombros y nostalgia. Ensayos filoséficos.

El interés por los sentidos humanos fue capital para el chileno, lo
cual se refleja en su articulo “Los sentidos espirituales en la misti-
ca medieval”;’ que Zubiri aprob6 con entusiasmo —de acuerdo con
conversaciones que tuve con Rivera entre los afios 2000 y 2002 en la
Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso y en la Universidad de
Chile—.° Rivera mismo lo ratifica afios después: “Este articulo, que
data de 1979, fue escrito antes de la aparicidon de Inteligencia sentiente
de Zubiri y mereci6 en ese momento la aprobacion entusiasta del fil6-
sofo espafiol”.’ El filésofo latinoamericano lo remarca en el trabajo “La
riqueza del sentir”, escrito en Alemania durante un semestre sabatico
que dedicé a la investigacion y que se encuentra recogido en el texto

4. Luis Ruano de la Iglesia, San Juan de la Cruz. Obras Completas, Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 1984.

5. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, “Los sentidos espirituales en la mistica medieval” en Jorge Eduardo
Rivera Cruchaga, De asombros y nostalgia..., pp. 185-208.

6. Sobre el tema de los sentidos espirituales véanse los trabajos de Karl Rahner, “La doctrine des ‘sens
spirituels’ au Moyen-age en particulier chez saint Bonaventure” en Revue d’Ascétique et de Mystique,
Toulouse, 1933, pp. 263-299; Karl Rahner, “Le début d’une doctrine des cinq sens spirituels chez Ori-
genes” en Revue d’Ascétique et de Mystique, Toulouse, 1932, pp. 113-145.

7. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis. Ensayos Filosdficos, Brieckle Ediciones, Santiago
de Chile, 2006, p. 87.



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

Itinerarium cordis.® Es posible que algunos aspectos de este libro, como
el “sentir tactil” y la “nuda realidad” de la que habla Zubiri en la expe-
riencia mistica, tengan aqui sus fuentes primordiales.

Es sabido que entre 1928 y 1930 Zubiri residié en Friburgo de Brisgovia
y que asistio a los cursos de Heidegger. El fildsofo espanol parti6 de la
situacion abierta por el pensador alemén y fue més alla de é1.° También
es sabido que el autor de la trilogia sobre la inteligencia reproché al
germano la insuficiencia de su anélisis en Ser y tiempo, pues siem-
pre hay algo “mas”. Ya en su articulo de 1935, “En torno al problema
de Dios”, Zubiri nos expresa: “Ademas de cosas ‘hay’ también lo que
hace que haya”."” En esta época el “hay” ocupa el lugar de la “realidad”.
Para este mismo autor lo “radical” no es la propia existencia ni un
hecho entre otros, sino algo previo a todo hecho, esto es, la realidad
misma. Afios después —como también es sabido por los investigadores
zubirianos—, en el “Prélogo” a la traduccién inglesa de Naturaleza,
historia, Dios, Zubiri dio un repaso a su itinerario intelectual. Ahi ca-
racteriza la etapa de su pensamiento transcurrida entre 1932 y 1944 por
su inspiracion “ontoldgico o metafisica”.” Se trata, sin duda alguna, de
la etapa en que el vasco suma y configura la influencia primera de la
fenomenologia de Husserl y Heidegger, pero dard paso (después
de 1944) a su etapa definitiva, propiamente metafisica, cuyo nicleo
central fue el estudio de la realidad.

8. Sé de este libro antes de su publicacién porque Rivera mismo me regal6 su borrador antes de ser
impreso.

9. “Es de Heidegger la tesis de que das Dasein, la existencia humana tiene una Erschlossenheit, esta
abierta a si misma y a las cosas por algo que es Seinsverstdndnis, la comprensién del ser (SuT, §18y §
31). Pero no es ese el acto elemental y radical de la inteligencia, que primariamente no aprehende la
realidad por via de comprension sino en un sentir del que la inteligencia es inteleccion intrinseca y
que la convierte, por consiguiente, en inteligencia sentiente”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza/
Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2018, p. 195.

10. Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1987,
Pp- 428; Xavier Zubiri, Sobre el problema de la filosofia y otros escritos (1932-1944), Alianza/Fundacioén
Xavier Zubiri, Madrid, 2002, p. 225.

1. Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, pp. 9-17.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

En Sery tiempo Heidegger propone como método de su interpretacion
lo que él1llama “fenomenologia hermenéutica”. Algo anilogo acontece
con Zubiri, pues parte de su filosofia es un ejercicio fenomenologico en
tanto que, segun Rivera, este autor describe lo previamente presentado
en y por si mismo. El acto vital, que es la aprehension primordial de
realidad, es un acto hermenéutico.” En consecuencia, cabe preguntarse
lo siguiente: écoOmo la lectura de un latinoamericano (Rivera) ilumina
ciertos puntos que Zubiri habia vislumbrado en Heidegger? A fin de
responderla en parte, propongo tres claves o notas exploratorias para
una lectura desde la fenomenologia hermenéutica, en una tnica trayec-
toria, que pasa por la facticidad y la religacion, y, como un solo nervio,
llega a la “voz de la conciencia”. Ciertamente, pueden configurarse
otras claves, pero en este caso me parecen pertinentes solo estas tres.
Partamos, pues, de la primera.

La fenomenologia hermenéutica

Ante todo, preguntémonos lo siguiente: ¢qué es eso de la fenomenolo-
gia? En varios de sus textos Rivera ofrece luminosas pistas. En el arti-
culo “La verdad implicita en Ser y tiempo”, recuperado en Heidegger y
Zubiri, nos advierte que todo el problema de Ser y tiempo “radicara en
desentrafar precisamente eso que esta entraiado en nosotros, entra-
nado en el ser del Dasein”.” Aqui se vislumbra la profunda meditacién
del autor al servirse de esta palabra, “desentranar”, ya sea que esté
evocando nuestra propia realidad psicorgénica o la idea del minero,
que desciende a la profundidad de la mina para extraer, desde las en-
trafias de la tierra, el precioso mineral. En efecto, el chileno, al tomar o
servirse de este verbo tan peculiar (“desentrafiar”), no lo esti pensando
en un sentido abstracto, sino eminentemente activo y real. De ahi que en
este analisis parece estar mas alla de Heidegger, casi en las costas de

12. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, Editorial Universitaria/Ediciones Universidad
Catdlica de Chile, Santiago de Chile, 2001, p. 226.
13. Ibidem, p.17.



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

Zubiri: “Pero, desentrafnar lo que esta entrafiado en el Dasein solo sera

posible en la medida en que aclaremos el ser mismo de este Dasein”.*

Lo interesante aqui —y hay que destacarlo como lo hemos anticipado
lineas atras— es que Rivera, para abordar y explicar alguna compleja
e inadvertida idea de Heidegger u otro fildsofo, echa mano de los sen-
tidos humanos de modo permanente. Por ejemplo, en el articulo “La
fenomenologia hermenéutica de Heidegger”, recopilado en el texto
En torno al ser,” ofrece otra pista sobre lo que él entiende por fenome-
nologia en Heidegger al resaltar que uno de los “supuestos” de ésta
reposa justamente en la prioridad del “sentido de la vista”. En efecto,
se sirve de los sentidos humanos (la vista, el oido, el tacto, el gusto, el
olfato, la cenestesia, etcétera) para explorar aquello que los filésofos
nos han querido decir. Prueba de esto es la meditacion que realiz6 de
un pasaje de Ser y tiempo: “El Dasein [escribe Heidegger] es para si
mismo Onticamente ‘cercanisimo’, ontoldégicamente lejanisimo, y sin
embargo, preontolégicamente no extrafio”. Este analisis lo lleva a cabo
en el articulo ya citado “La verdad implicita en Ser y tiempo”. Segtn el
filosofo latinoamericano la cercania 6ntica de la que habla Heidegger
es la cercania que consiste en ser uno mismo el ente al cual se trata de
acceder, aclarando que, “en cuanto ente, el Dasein est4 siempre accedi-
do, puesto que él mismo lo es”.” Pero ajustemos mas nuestro catalejo.
Lo “cercanisimo”, segin Rivera, significa “tan cerca como es posible
que sea”. Esto significa, a la vez, que entre el Dasein y el si mismo no
hay distancia 6ntica. Es decir, aqui el analisis entra y pende de una
paradoja: eso que nos es tan cercano, que SOmos nosotros mismos,
viene a ser para nosotros “ontolégicamente lejanisimo”. El chileno
echara mano del “sentido de la vista”, en una imagen recurrente en

14. Idem.

15. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser. Ensayos filoséficos, Brickle Ediciones, Santiago de
Chile, 2007.

16. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24. La cita de Ser y tiempo de Heidegger se en-
cuentra en el § 5, p. 40. “Dasein ist ihm selbst ontisch «am nichsten», ontologisch am fernsten, aber
vorontologisch doch nicht frem”.

17. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24.

101



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

sus cursos universitarios, para mostrar esta dificil idea heideggeriana:
los ojos con que vemos todas las cosas que se nos muestran, al ser tan
inmediatamente “cercanos”, no son vistos por nosotros; empero, si
ahora los vemos en el espejo, los habremos puesto “lejos” para verlos.
Asihabremos establecido lo que nuestro autor nombrara mas adelante
delantidad.® Ahora bien, el problema que se levanta aqui es que esos
0jos que habremos visto en el espejo son justamente “unos o0jos ‘vis-
tos’, pero no los ojos ‘videntes’, esto es, los inicos verdaderos ojos. No
vemos el ver de los 0jos”.” Asi se comprende que el Dasein que somos
nos es “ontologicamente lejanisimo”, esto es, que su modo de ser, “su
ser mismo”, se nos escabulle pertinazmente, no se deja apresar por la
mirada tedrica. El Dasein no puede ser visto en su indole propia como
un mero objeto “ante” nosotros. Sobre este aspecto Rivera también
solia afirmar en sus cursos universitarios lo siguiente: “la existencia
humana rehusa ser fotografiada”. En otros términos, para examinar el
propio ser (Dasein) es necesario empezar por no ponerlo delante de
nosotros como si fuera un objeto mas que nos encontramos cuando
estamos con las cosas, ya que jamas se nos da primariamente como
una simple cosa, sino que siempre se nos revela en el existir. Al res-
pecto subraya: “Para examinar el propio ser es necesario sorprenderlo,
por asi decirlo, in fraganti, o sea, tomarlo alli donde esta y tal como
estd”.”” Con esto nos esta indicando que se trata de describir un “fe-
némeno”, el hombre, algo inmediatamente patente, y describirlo tal
como se da. “Esta descripcion ha sido llamada, desde comienzos de
siglo, fenomenologia”;” eo ipso, Heidegger esta forzado a realizar una
fenomenologia del Dasein.

Esta explicacidon parece ser suficiente. Pero no es asi porque en el
articulo “La pregunta fundamental de Ser y tiempo”, recopilado en la

18. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis..., p. 72.
19. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24.
20. Ibidem, 39. Es parte de su articulo “Jemeinigkeit”.

21. Ibidem, p. 40. Las cursivas se encuentran en el original.



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

obra En torno al ser, Rivera advierte que, cuando se habla de fenome-
nologia, no debe pensarse como lo mismo que conjeturaba “Husserl
en la época en que Heidegger concebia lo que con el tiempo llegaria a
ser su obra fundamental”.” Es decir, para el filésofo latinoamericano
la palabra “fenomenologia”, en rigor, no expresa en el caso de Heide-
gger ninguna clase determinada de tesis sobre los entes, sino tan s6lo
el modo de acercarnos “a las cosas mismas”, y que el filésofo aleman
busca aclarar. En otras palabras, la iinica manera o modo posible de
“vehicular” la comprension preontoldgica del ser, que es constitutiva
del ser del Dasein hacia una comprension tedrica, es a partir de la
comprension que de ella misma tenemos en nuestra propia existencia,
esto es, del “Da-sein mismo”.” Segtin Rivera “este Da-sein mismo s6lo
es accesible desde ‘dentro’, esto es, siéndolo”.** éQué quiere decir con
esta enigmatica y cerrada frase?

El pensador sudamericano resalta uno de los supuestos de la fenome-
nologia, en tanto que ella reposaba en la prioridad del “sentido de
la vista”. Pues bien, este “dentro” no hace referencia al “sentido de la
vista”, sino més bien al “sentido de oido”. Aqui entramos a trabajar con
otro sentido, tal vez uno de los mas apreciados por el chileno. Esta idea
se encuentra en su articulo “La riqueza del sentir”: “En el oir el sonido
suena en nosotros, no delante de nosotros”.” Aqui, en la meditacién
de Rivera, no hay una pura “notificacién” o una mera “ratificacién” de
algo otro, como podria sostener Zubiri en su analisis de la inteligencia.
Aqui la gravedad del sonido, segin aquél, “suena dentro de nosotros”.
Es evidente que, para el fildsofo chileno, ese “dentro” es ambiguo, por-
que —siguiendo a Heidegger y marchando maés alla de él— el “dentro”
esta, al mismo tiempo, “fuera”. En esto resalta la idea heideggeriana del
hombre como un ser “abierto” a lo que no somos nosotros mismos; y

22. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser..., p. 157.

23. Idem.

24. Idem. Las cursivas se encuentran en el original.

25. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis..., p. 74. Las cursivas se encuentran en el original.

103



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

el pensamiento de Rivera “converge”, en parte, con lo que el filosofo
aleman llama el “Da —la ‘aperturidad’— que forma parte constitutiva

3 20

del Dasein”.

El “arrebato” como categoria “6ntica” entra en escena al abordar el
“sentido del oido”. En el oir hay un “arrebato” y un “sometimiento”;
eo ipso, advierte Rivera que no se descansa leyendo, pero si oyendo
musica: “El sonido nos arrebata”.” En otro articulo “La pregunta fun-
damental de Ser y tiempo”, escribe: “El Ser saca al Dasein de si mismo
o, mejor, lo ‘arrebata’ [...]”.”° Consideramos que estos apuntes son sufi-
cientes para introducir el concepto de fenomenologia. Preguntémonos

ahora qué es eso de la fenomenologia hermenéutica.

Heidegger tiene que hacer una fenomenologia del Dasein. Pero una
fenomenologia tal ha de buscar el fendmeno alli donde se manifiesta
primariamente y en el modo como se manifiesta. En el articulo “Jemei-
nigkeit” Rivera resalta que el Dasein se revela primariamente a si mis-
mo, se da a conocer a si mismo su propio ser. A ese “darse a conocer a si
mismo para si mismo” Heidegger lo concibe como una hermeneia, una
interpretacion de su propio ser. De ahi que el pensador latinoamericano
agrega lo siguiente: “la fenomenologia que quiere hacer Heidegger
no puede ser otra cosa que una fenomenologia hermenéutica”.”” Por su
parte y al respecto, en Ser y tiempo el autor aleman asegura que “La
fenomenologia del Dasein es hermenéutica”.’® Rivera nos recuerda que
la palabra “hermenéutica” deriva de Hermes, el dios mensajero
que tenia como misién anunciar a los hombres los comunicados de
los dioses. Hermes escucha a los dioses en su propia lengua. Escucha,
por ejemplo, a Atenea, toma “eso mismo” que le expresay lo replica a

26. Idem.

27. Idem.

28. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser..., pp. 154-155.

29. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 40. Las cursivas se encuentran en el original.

30. Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 60. “Phinomenologie des Daseins ist Hermeneutik”. Las cursivas
se encuentran en el original.



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

los hombres en un idioma que éstos puedan comprender. Asf, para el
filosofo chileno el sentido primario de la palabra “hermenéutica” es
anuncio. En rigor habria que entender esta fenomenologia hermenéu-
tica como una descripcidn de la interpretacion de nosotros mismos y
que forma parte de nuestro propio ser.

Mas adelante Rivera, en el articulo “Sobre el hombre en Heidegger”,
que forma parte de En torno al ser, aborda con mas claridad esta feno-
menologia hermenéutica como método de acercamiento al hombre.
Es sabido que la fenomenologia consiste en ir “a las cosas mismas”,
sin construcciones teéricas ni pre-juicios ni pre-conceptos. Entonces,
cuando se dice que el hombre es un “animal racional”, tal afirmacién no
es una “descripcion” de algo que se da inmediatamente, sino una “cons-
truccion” teodrica. “Aunque parezca obvio, el hombre no nos es dado
primariamente como animal o como animal racional”.* Esto, sin duda,
puede levantar ciertos reparos —no entremos en ellos—, pero enfo-
quémonos, por lo pronto, en lo esencial del pensamiento del chileno.
El hombre, en efecto, en cuanto tal, es dado primariamente “antes” de
toda teorizacidn, es decir, “antes” de todo “esfuerzo” especulativo que
busque “representarlo” en alguna forma. Subraya Rivera: “Nosotros no
nos damos a nosotros mismos como animales. Como animales nos pen-
samos, ciertamente, pero dentro de una tradicidn filoséfica”.* Rivera
igualmente advierte que desde el comienzo de Ser y tiempo Heidegger
se cuida de vincular su propia pregunta —lo que el germano llama la
Seinsfrage, la pregunta por el ser— con la pregunta que ya Platon se
habia planteado en el Sofista y que més tarde Aristételes retomara en su
Metafisica, y, tras él, los mis eminentes representantes de la escolastica
medieval. “Nuestro ser-hombre es dado a nosotros mismo [sic] en el
existir factico, en una ejecucién de nuestra propia existencia”.” En otras
palabras, a la ejecucidn de la existencia le pertenece esencialmente una

31. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser..., p. 164. Las cursivas se encuentran en el original.
32. Idem. Las cursivas se encuentran en el original.
33. Idem. Las cursivas se encuentran en el original.

105



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

presencia de sia si misma; es lo que Heidegger llama cotidianidad. Esto
no es facil de comprender, pues el filésofo germano esta sosteniendo
que —en palabras de Rivera— ordinariamente “nos saltamos” lo que
somos de manera cotidiana e inmediata. En una frase magistral el fi-
16sofo chileno expresa: “no podemos ver el lugar que pisamos”.** En
resumidas cuentas la “interpretacién del propio ser forma parte del
ser del hombre”.® De ahi que, en rigor, “el inico modo de acceder a
este ser, tal como ¢l se da inmediatamente para él mismo, es el modo
fenomenol6gico-hermenéutico: dejar hablar al ser mismo del hombre
tal como €l se interpreta en su inmediato existir, y por lo tanto, en su

existir cotidiano”.*®

Demos ahora un paso mas. Recordemos que, en Naturaleza, historia,
Dios, en el articulo “En torno al problema de Dios” (citado lineas atras),
Zubiri inicia su alejamiento de Heidegger y comienza su propia anda-
dura filosdfica distinguiendo entre “haber” y “ser”.”” Lo que el autor de
la trilogia sobre la inteligencia llama “impresiéon” es lo que nos pone en
contacto no con el ser, sino con algo anterior a él. Es lo que éste bautiza
en esos afios (1935) como el “haber”. “Al conocer el hombre [escribe
Zubiri] entiende lo que hay, y lo conoce como siendo. Las cosas se

. . 8
convierten entonces en entes. Pero el ser supone siempre el haber”?

En 1962 Zubiri, alejandose aun mas de Heidegger, presenta su obra
Sobre la esencia. Es, en opinién de Rivera, su libro mas importante, que
contiene su metafisica o lugar en que aparece el nicleo central de su
teoria de la realidad. Como es sabido, el nicleo central del pensamiento
de Heidegger es lo que él mismo nombroé “cuestion del ser” (Die Seins-
frage), esto es, la pregunta que interroga por el ser. La interrogante que

34. Idem.

35. Idem.

36. Ibidem, p.165.

37. Zubiri, al comentar un texto de Platon, tomado del Parménides, distingue entre el “haber” y el “ser”.
Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, p. 430.

38. Ibidem, p. 436. Es el articulo de 1935 que fue incorporado al libro Naturaleza, historia, Dios (pp. 417-454).



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

se le plantea en consecuencia a Zubiri es la siguiente: “¢es lo mismo ser
y realidad?”. A la altura de 1962, en esa obra maestra, reacciona ante
Heidegger al sostener grosso modo que el hombre no es “compren-
sor del ser”; no es morada y pastor, sino “animal de realidades”. Para
el filésofo espafiol toda la filosofia del autor aleméan es, en el fondo,
un comentario a esta idea de que el hombre es el “comprensor del
ser”. “[...] esto es insostenible, primero, porque la funcién primaria
del hombre no es comprender el ser, sino enfrentarse sentientemente con
la realidad de las cosas [...]”.*? Aqui el vasco, por una parte, vuelve a la
metafora clasica del lumen naturale, pero con una pequefa oscilacion:
el brillo como metafora para la realidad de la cosa, es decir, para el “de
suyo”. Afirma: “la luz, la claridad, s6lo es posible fundada en el brillo
de un lumen; la luz es originariamente un momento de la luminaria”.*’
Por otra parte, en su curso de 1964, “El problema del mal”, vemos al
filésofo peninsular cada vez mas distante del autor de Ser y tiempo
al exponernos que la fenomenologia (tanto de Husserl como de Heide-
gger y las formas de existencialismo) ha descrito como algo “obvio”*
que lo primariamente visto por nosotros consiste en, por ejemplo,
puertas, ventanas, mesas, cuchillos, etcétera. Esto para el pensador
espafiol es completamente falso, porque lo que se entiende por “ver”,
lo que vemos en realidad, son cosas de tal o cual forma, color, tamano,
etcétera. En efecto, no vemos puertas, sino cosas que son puertas. Es
decir, “la aprehension de la cosa en su nuda realidad es anterior a la

42

aprehension de las cosas-sentido”.

Mas adelante Zubiri dard méas forma a esta idea mediante el andlisis
de la frase nominal. El mismo advierte que las lenguas semiticas (al
menos el hebreo y el arameo) no poseen el verbo “ser”. En el caso de
las lenguas indoeuropeas la excepcion esta en las frases nominales que

39. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2020, pp. 452-453.

40. Ibidem, p. 448.

41. Entendiendo por “obvio” lo que uno se encuentra al paso cuando va hacia algo.

42. Xavier Zubiri, Sobre el sentimiento y la volicién, Alianza/Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 2019, p. 230.

107



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

aluden a la “nuda” realidad sin alusion al “ser”. Por ejemplo, “de tal
palo, tal astilla”, “para verdades, el tiempo”, “tal padre, tal hijo”, “en casa
de herrero, cuchillo de palo”, etcétera. En todos estos casos nuestro
autor se pregunta donde estd el verbo “ser”.* La frase nominal expresa
lo real directamente y sin verbo copulativo; expresa la realidad fisica
con mayor fuerza que la frase verbal copulativa; expresa la realidad,
la “nuda” realidad, con una fuerza directa, sin pasar por el rodeo del
“ser”. Asi pues, Zubiri radicaliza notablemente el planteamiento de

Heidegger.

Hay un punto crucial que observa el filésofo espafiol, el cual, tal vez,
brot6 y se fue cristalizando en didlogo con Rivera. En efecto, aquél
hace notar que la filosofia ha distinguido siempre, desde sus origenes
griegos, la actividad de sentir respecto de inteligir.* Esta distincion es
esencial porque, efectivamente, sentir e inteligir pueden ser cosas muy
diferentes. Los animales sienten y no inteligen; los hombres, en cambio,
sienten e inteligen. El problema esta en saber como se junta el sentir
con el inteligir en el hombre. Pues bien, el autor peninsular sostiene
que el sentir no se opone al inteligir, sino que ambos pueden formar
en el hombre un acto tnico que llama “inteligencia sentiente”. Para
aclarar esto, aquél debe explicarnos qué ha de entenderse por “sentir”
y, acto seguido, como es posible que tal sentir cobre dos modalidades
tan diferentes como son el mero sentir animal y el sentir intelectivo
del hombre. A estos asuntos dedica su libro Inteligencia sentiente. En
el “Prologo” de esta obra hay una alusién indirecta a Rivera: “Para mu-
chos lectores mi libro Sobre la esencia estaba falto de un fundamento
porque estimaban que saber lo que es la realidad es empresa que no
puede llevarse a cabo sin un estudio previo acerca de lo que nos sea po-
sible saber”.* El pensador chileno, en efecto, analizé cuidadosamente el

43. Zubiri afirma: “[...] hay muchisimas frases nominales en que no hay un verbo ser sobreentendido [...].
Y un ejemplo tenaz y grave de esa forma no eliptica es precisamente la forma de institucién de la
Eucaristia por parte de Cristo”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, p. 146.

44. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 1998, pp. 12,19 y 8o.

45. Ibidem, p. 9.



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

texto Sobre la esencia y, en julio de 1964, escribi6 un articulo publicado
en la Revista de Filosofia de la Universidad de Chile, “La critica de Zu-
biri a Heidegger”.* Luego, entre 1966 y 1968, por casi dos afios, Rivera
tuvo la ocasidn de trabajar personalmente con Zubiri en torno al libro
Sobre la esencia. Repetidas veces le pidid que escribiera su teoria de la
inteligencia. Un dia Zubiri le ley6 un manuscrito que pensaba enviar
a la imprenta. El articulo era “Notas sobre la inteligencia humana”.¥
Luego, en junio de 1968, el chileno publica otro articulo, “El origen de
la filosofia de Xavier Zubiri”,* en los Cuadernos Hispanoamericanos.
Ahi se retracta de su primera critica y de la exigencia de una previa
aclaracion del “método” filos6fico cuya ausencia reprochaba a Zubiri.*
Recordemos que Zubiri, en el “Prdlogo” de Inteligencia sentiente, insiste

en que saber y realidad son congéneres en su raiz.

En los articulos “Acerca de la inteligencia sentiente en Xavier Zubiri”
(publicado originalmente en un volumen colectivo de filosofia contem-

9 50

poranea) y “El origen de la filosofia de Xavier Zubiri”,” grosso modo, lo
que Rivera intenta averiguar en el fondo es “c6mo sabemos esto que
aqui se nos dice? ¢COmo nos consta que efectivamente es asi?” Zubiri
contestaria, en primer lugar, que el cdmo se sepa algo no es lo decisi-
vo. Lo decisivo es que las cosas sean efectivamente asi como se las
dice. Lo primero no es el método, aunque el método sea un importante

objeto del filosofar”** Mas adelante formula objeciones a la obra de
Heidegger, Ser y tiempo, fundamentalmente en su trabajo “Un vacio
en Sery tiempo”. Aqui se refiere a uno de los més graves reparos: todas

las estructuras del Dasein que se observan, analizan y presentan en Ser

46. Recopilado en Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 139-159.

47. Xavier Zubiri, “Notas sobre la inteligencia humana” en Asclepio. Revista de Historia de la Medicina y
de la Ciencia, Instituto “Arnaldo de Vilanova” de Historia de la Medicina/Consejo Superior de Inves-
tigaciones Cientificas, Madrid, vol. XVIII-XIX, 1966-1967, pp. 341-353.

48. Recopilado en Jorge Eduardo Rivera, Heidegger y Zubiri, pp. 161-184.

49. El filésofo chileno, al inicio del articulo “Acerca de la inteligencia sentiente en Xavier Zubiri”, esboza
un breve itinerario intelectual de Zubiri. Recopilado también en Heidegger y Zubiri, pp. 185-198, p. 185.

50. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, “El origen de la filosofia de Xavier Zubiri” en Heidegger y Zubiri, pp.
161-184, p. 179.

51 Idem.

109



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

y tiempo, comenzando por la propia existencia (es decir, lo que el fil6-
sofo aleman considera como el ser mismo del Dasein, el estar abierto
a si, que el propio ser esta constitutiva y permanentemente en juego,
abierto a las posibilidades de si mismo entre las que tiene que elegir),
“se dan también y exactamente de la misma forma, en cualquier ser
humano ficto”.” ¢Qué quiere decir esto? En primer lugar, significa que
cualquier personaje de novela, teatro o cine, por ejemplo, don Quijote
de la Mancha o Sancho Panza, tiene “exactamente la misma estructura
esencial que se describe en Ser y tiempo: el ser de todos esos personajes
es fundamentalmente un estar-en-el-mundo, y estarlo con otros Da-
sein, que también comparten el mundo de ellos”.* En segundo lugar, el
Dasein de todos esos personajes, el de don Quijote de la Mancha, el de
Sancho Panza, ha sido “arrojado” a existir sin intervencion alguna
de su parte. Su ser consiste en un encontrarse ya existiendo y deter-
minandose en cada caso por sus propias circunstancias, las cuales ya
estan dadas por una época determinada, por una peculiar corporalidad,
por un idioma, etcétera. En tercer lugar, don Quijote de la Mancha y
Sancho Panza se juegan su existencia y se encuentran en medio de
entes intramundanos, compartiendo su mundo y sus vicisitudes con
otros Dasein: Dulcinea del Toboso, la pastora Marcela, Griséstomo,
el barbero, Vivaldo, etcétera.’* Todos ellos confrontan la muerte o la
rehtyen; todos tienen una relacién con la voz de la conciencia. Pero lo
unico que les falta es la “realidad”. Y es lo que Rivera echa de menos
en Ser y tiempo.

El fil6sofo latinoamericano, ya a sus ochenta afios, precisa y piensa en
forma enteramente opuesta a como lo hacia en 1964: “Hoy creo [con
Zubiri] que a la base de toda Zuhandenheit hay una realidad, sin la cual
aquélla no serfareal [...]. Recuerdo que Zubiri me argiiia, diciendo —so-

52. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser..., p. 178.

53. Idem.

54. Miguel de Cervantes Saavedra, El ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha, Espasa-Calpe, Madrid,
1967.

o



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

carronamente— ‘con agua no se puede envolver un regalo””.” Con base
en lo antedicho podemos abordar nuestra segunda clave de lectura.

De la facticidad a la religacion

En Ser y tiempo Heidegger habla de una aperturidad (Erschlossenheit);
significa el hecho de que el Dasein esta “abierto”, esto es, abierto al
mundo, a s mismo, a los deméas Dasein y, sobre todo, al ser. El ser del
Dasein consiste en un abrir radical. La existencia est4 abierta a si mis-
ma y lo esta en y por si misma; es decir, la aperturidad forma parte de
la existencia en cuanto tal. Esta aperturidad se constituye basicamente
por la disposicién afectiva (Befindlichkeit) y el comprender (Verstehen)
articulados por medio del discurso (Rede). La disposicion afectiva es
la condicion segun la cual el Dasein siempre se halla en algin “estado
afectivo”, “estado de animo”. En efecto, aquél se encuentra consigo
mismo en sus estados de dnimo. No es una inteleccidon teorética, sino
un estar abierto al ser de las cosas, a las demas personas, a si mismo.
Cuando hay un sentimiento ya estoy en una situaciéon determinada v,
desde ahi, me abro. En este sentido, Zubiri piensa que el hombre no
puede “sentirse” mas que religado, o bien, desligado.”® Posteriormen-
te, vemos que, gracias a la atenta mirada que el filésofo vasco puso
en la Erschlossenheit, radicaliza el acto elemental y fundamental de
la inteligencia, que no aprehende la realidad en principio por via de la
comprension, sino en un sentir intelectivo o inteligencia sentiente.

Heidegger denomina “estar arrojado” (Geworfenheit) al caracter factico
del existir humano. Tal caracter indica que el hombre, en el primer
acto de inteligencia, ya esta existiendo. Estoy arrojado en un lugar
concreto, muy determinado y preciso. Me encuentro con que yo ten-
go una “deuda” con mi propia existencia, la cual no me he dado; me
encuentro con ella, naci en Chile, con unos padres, con una determi-

55. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser..., pp. 179-180.
56. Zubiri, por esta época (1935), se refiere permanentemente a nociones heideggerianas.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

nada lengua materna... En suma, me hallo en este mundo existiendo yaq;
estoy arrojado a la existencia y mi vida es una “facticidad”. Es mio y no
soy plenamente duefio. Esa es la paradoja; es la “deuda”: tengo algo que
es mio, pero no es mio.

Grosso modo, el “estar arrojado” (Geworfenheit) se considera el “um-
bral” desde donde arranca la compleja idea de la “religacién” de Zubiri.
Ya hemos visto la insuficiencia de la existencia humana como Erschlos-
senheit y como irrumpe esta idea del sentir intelectivo. Rivera, hablando
sobre la facticidad y su articulacién con la religacidn, sostiene que la
facticidad no es un mero factum, sino una estructura de ser; y, como
tal, tiene una funcion positiva en la constitucion de ser del Dasein. Asi
pues, segtn el chileno, en el articulo “Jemeinigkeit”,”” Heidegger no
explota plenamente este aspecto positivo de la facticidad. En cambio,
silo habria hecho Zubiri, “para quien [escribe el pensador chileno] en
la estructura del ‘tener que’ se manifiesta una ligazén al ser (o a la reali-
dad) que Zubiri llama ‘religacién’ y que es el fundamento que nos lanza
ala busqueda de esa realidad enigmatica que llamamos Dios”* El autor
vasco estd observando la insuficiencia del analisis de la existencia hu-
mana hecho por Heidegger y ha transitado mas alla del filésofo aleman.
Prueba de ello es su ensayo de 1935. En efecto, Zubiri piensa a la altura
de ese afno que el hombre se encuentra de algiin modo “implantado en
la existencia”. Pero la palabra existencia es para él bastante equivoca;
prefiere hablar de ser. El hombre se encuentra implantado en el ser.
Asi, para el filésofo espafiol, lo radical no es la propia existencia ni un
hecho, sino algo previo a todo hecho: la realidad misma (después dira
“implantado en la realidad”). Y esta realidad se me hace presente no
en un comprender existencial, sino en un sentir, un sentir intelectivo.

Un punto interesante que conviene sefialar aqui es que el sentido ki-
nestésico, la kinestesia, me presenta en “tensién dinimica” la realidad,

57. Recopilado en Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 33-47.
58. Ibidem, p. 37.

n2



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

pero no “ante” mi sino en “hacia”. Es decir, no es “hacia la realidad”,
sino la realidad misma en “hacia”. Ahora bien, en el “sentir intelecti-
vo”, en la kinestesia, tengo la realidad como algo en “hacia”; hay una
“presentacion direccional”. Y en la kinestesia la “inteleccidén sentiente”
es una “tension dinamica” que inquieta al hombre. Nuestro filésofo
espafnol argumenta: “La inquietud asi entendida es algo que emerge
de mi mismo, por el hecho de que en toda accién cobro mi relativo
absoluto. Yo soy absoluto de un modo relativo. Y esta relatividad es la

religacion””

Demos un tltimo paso y articulemos esta “inquietud” con la idea de la
“voz de la conciencia”, nuestra ultima clave.

La “voz de la conciencia”

¢Qué es eso de la “voz de la conciencia”? Grosso modo, brota con nue-
vas luces en Heidegger (en Ser y tiempo) desde lo que se ha llama-
do “conciencia moral”. El hombre es atenido a una deuda en la que
inexorablemente esta; no puede hacerse, por decirlo de algiin modo,
el “indiferente”, el que “no-escucha”. Ante ella est4, lo quiera o no,
“ob-ligado”. Y esto es asi porque él es suyo y, al mismo tiempo, no es
suyo. No sabemos si existe algo “otro”, si bien esta ligado a “alguien”
0 a “algo”, pero ¢a quién o a qué? En lineas gruesas, de acuerdo con
Heidegger, el hombre es arrastrado sin eleccion al “uno” (el hombre
hundido en el “hombre masa”, en palabras de José Ortega y Gasset). Ahi
el Dasein se enreda en la impropiedad y s6lo podra configurar su ser
en propiedad si algo lo “llama” a si mismo, a “revertirse” a si mismo; es
decir, el Dasein perdido en la impropiedad puede ser traido de vuelta. A
esa apelacidn al retorno Heidegger la denomina “voz de la conciencia”.

59. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 106.

n3



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Ahora bien, esa voz en el pensador aleméan es la “voz de la propie-
dad”; se “oye” cuando se quiere tener conciencia. Asi, “comprender
la llamada quiere decir querer-tener-conciencia”.®* Me experimento
siempre; hay una experiencia fundamental, un dato primario; estoy
en “mano de otro”. Pero me hago el sordo y la voz siempre habla. En
este sentido, Heidegger advierte que el hombre se dirige hacia atras,
hacia su “condicion de arrojado”; eo ipso, la voz de la conciencia llama
hacia atrds, hacia el arrojado ser-culpable. Asi, dando grandes pasos, al
Dasein perdido, absorbido en el “uno”, le sale al encuentro el discurso
de la conciencia que jamas habla en voz alta (s6lo llama callando). “El
silencio hace callar la habladuria del uno”.” La “voz de la conciencia”
llama al hombre hacia atrds, hacia su “condiciéon de arrojado”, y, al
mismo tiempo, hacia adelante. En este sentido, lo que Heidegger llama
“la mala conciencia” se “despliega”, por ejemplo, como la alarma de un
reloj, “desde” un pasado “hacia” un futuro: “La mala conciencia, lejos de
ser, en el fondo, tan s6lo censurante y remisioén al pasado, llama hacia
atras, hacia la condicién de arrojado, remitiendo hacia adelante”.” Asi

pues, en grandes trazos, escribe Heidegger:

Cuando la interpretacién cotidiana habla de una “voz” de la conciencia, no
se refiere, obviamente, a una locucién verbal que no se da® sino que la “voz”
es comprendida como un dar-a-entender algo. En esa tendencia a abrir
que tiene la llamada hay un momento de choque, de repentina sacudida®.
Se llama desde la lejania hacia la lejania. La llamada alcanzara al que quiera

, 6
ser traido de vuelta®.”

Sobre “el caracter vocativo de la conciencia” este mismo autor precisa
que tal voz carece de expresion vocal. Este punto es importante, ya que

60. Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 306. “Anrufverstehen besagt: Gewissen-haben-vollen”.

61. Ibidem, p. 314. “Sie entzieht dem verstindigen Gerede des Man das Wort”.

62. Ibidem, p. 309. “Das schlechte Gewissen ist mi Grunde so wenig nur riigend-riickweisend, daf} es
echer vorrweisend in die Geworfenheit zuriickruft”.

63. Ibidem, p. 201. Notas de Heidegger en la cita: * que no “oimos” sensiblemente; ” pero también el mo-
mento de la continuidad, © el que se ha alejado de su propio si-mismo.

n4



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

no se manifiesta en palabras. Y, a pesar de ello, no es en absoluto “os-
cura ni indeterminada”. Pero sigue en pie la pregunta: iqué es? Afiade
el autor de Ser y tiempo: “La conciencia habla tinica y constantemente
en la modalidad del silencio”.** ¢Coémo puede haber una “llamada” sin
palabras? ¢Se puede hablar del mismo modo de esta voz en Heidegger
y en Zubiri? Por lo pronto, no es de interés nuestro ahondar mas en

aspectos de Heidegger que nos llevarian muy lejos.

Zubiri, por su parte, en su reflexion filoséfica va mas lejos que Hei-
degger, pues en la voz de la conciencia zubiriana hay una inteleccion
sentiente, especificamente, una “inteleccion auditiva”. Esto es asi por-
que, recubriendo la auscultacién de la noticia, el “hacia” determina
en ella una notificaciéon a través de la noticia, hacia lo notificable.
En efecto, “[...] la inteleccién en ‘hacia’ nos lanza a lo real allende lo
3 05

aprehendido”.

El tratamiento de la “voz de la conciencia” fue para Zubiri un aspecto
sumamente importante y muy hondo en su reflexion filos6fica; mucho
maés decisivo de lo que se cree o se piensa en el problema filos6fico de
Dios. En efecto, en el articulo “En torno al problema de Dios” se lee:
“Este hacer que haya existencia no es una simple obligacién de ser. La
presunta obligacion es consecuencia de algo mas radical; estamos obli-
gados a existir porque previamente estamos religados a lo que nos
hace existir”.*° No s6lo hay una “ligacién”, hay algo que me da el “ser”;
me “religa” a la existencia. ¢Qué ser el “religante”? No lo sabemos. En
el texto péstumo El hombre y Dios, en un primer momento, el hombre
queda simplemente “remitido” hacia algo “otro”; queda lanzado hacia
una “cosa” de modo absoluto, por lo pronto, desbordante al hombre
mismo. Luego la inteligencia descubre eso “otro”. Entonces, la “obliga-

64. Ibidem, p. 293. “Das Gewissen redet einzig und stindig im Modus des Schweigens”.

65. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 108.

66. Xavier Zubiri, Sobre el problema de la filosofia..., p. 225; Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, pp.
417-454.

ns



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

cidn” es lo que se patentiza a través de la “voz de la conciencia”, la cual
me muestra que “estoy en deuda”. Bajo este supuesto surge la “ligacion”
a algo que no depende de mi, esto es, surge la obligacién moral. Ese
estar en “deuda” es lo que Zubiri ve como religacion a lo que nos hace
existir. En suma, el problema filoséfico de la voz en cuestion se centra
en una dimension fisica de una voz que dicta.” Pero la interrogante atin
no esta del todo resuelta. éQué es la “voz de la conciencia”?

Rivera advierte que la gravedad de esta voz es notable. Siguiendo a Zu-
biri en este punto, sostiene que aquello que llamamos en rigor “dictar”
de la “voz de la conciencia” —viene a la mente la idea de zubiriana de
estar poseido por la verdad— es “la necesidad de atenimiento al poder
de lo real, que me constituye en mi propio ser: estoy incondicionalmen-
te atenido al poder de lo real, estoy poseido por é1”.*® Por su parte, el
autor de la trilogia sobre la inteligencia asegura: “En cada instante de
su vida el hombre posee, en principio, eso que se llama voz de la con-
ciencia. Es la voz que en una o en otra forma dicta al hombre lo que ha
de hacer o no hacer”.” Y en la misma linea Rivera expresa que ésta no
se identifica con el deber —aqui podrian surgir interesantes lineas de
investigacidén— porque puede dictar también deberes; pero los juicios
a los que se refiere no son en su radicalidad juicios éticos, “sino, mas
bien, juicios de ‘adecuacion’ entre lo ejecutado y lo que uno quisiera
para su ser sustantivo, y juicios de ‘alcance’, es decir, del alcance que

9 70

tiene un acto en la configuracién del ser sustantivo del hombre”.

67. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, pp. 106-107.

68. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 204-205.

69. Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p, 106.

70. “Merced a esta remision, por la que me veo lanzado hacia el fundamento del poder de lo real, la
inquietud radical se convierte en cuerencia (sic) o cuestionamiento, en bisqueda por experiencia”.
Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 205.

ne



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

A modo de conclusion

En primer lugar, una mirada general. La década de 1960 fue decisiva
para el Itinerarium cordis de Rivera; no tanto en referencia al titu-
lo de su libro, sino méas en torno a la nueva trayectoria académica y
personal que estaba emprendiendo. Esto se deriva de que el filésofo
chileno vivia importantes cambios desde Europa, especialmente en
el seno de la Iglesia catélica (Concilio Vaticano I1). En efecto, cuando
conoci6 a Heidegger tenia una pregunta que lo acuciaba cada cierto
tiempo:” ¢qué sentido tiene filosofar si, como cristiano, ya se cuenta
con la revelacidon de Dios mismo, el amor de Dios abierto, regalado
gratuitamente? Rivera jamas hubiese imaginado conocer personalmen-
te a Heidegger; no obstante, recibié una notificacion: el autor de Ser
y tiempo lo esperaba el 17 de julio de 1961 a las 18:00 horas en su casa
(Rivera contaba con 34 anos de edad en ese entonces). Fue una cordial
entrevista con el filésofo aleman, quien a propdsito de su inquietud
respondi6: “Esa misma pregunta que usted me esta haciendo, me la
hizo la semana pasada Karl Rahner”.”” La respuesta de Heidegger fue
ampliamente desarrollada, pero lo esencial que se relata en la entre-
vista es lo siguiente: “La filosofia se hace con palabras, la filosofia crea
una sensibilidad en las palabras, y nos hace escuchar, nos ensefia a
escuchar. Si usted hace filosofia y atiende a las palabras y escucha lo
que dicen las palabras va a estar mucho mas sensible a La Palabra de
Dios”. Heidegger mir6 a Rivera y afiadi6: “Usted tiene algo mucho
mejor”.”” Hasta ahi el relato. ¢Por qué lo he consignado? Porque, tanto
para Zubiri como para Rivera, dentro de la tarea filos6fica Dios no fue
objeto tematico de investigacion y de pura reflexion. Por el contrario,

71. Esto lo relata en una entrevista con Cristian Warnken en el programa de television “La belleza de pen-
sar”. Daniel Freudenberg Arias, “Ser y Tiempo de Heidegger por Jorge Eduardo Rivera” en YouTube,
9/111/2013, https://wwwyoutube.com/watch?v=tPdIvonRoPw Consultado 11/V/2023.

72. Es posible que Rivera conociera personalmente a Karl Rahner, pero no lo sabemos. Si nos consta,
empero, que estudid la obra filoséfica Espiritu en el mundo, que cita y analiza en su tesis doctoral.
Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Alber, Friburgo de
Brisgovia/Munich, 1967, p. 79.

73. Rivera en ese entonces era sacerdote.

n7



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

ambos compartieron vitalmente una misma fe en El; ambos recibieron
la reduccioén a estado laical y los uni6 una entrafiable amistad. Los dos
conocieron personalmente a Heidegger v, en fin, estaban envueltos en
los destellos de la cristiandad.

En segundo lugar, en torno a la pregunta inicial, éicdmo la lectura de
Rivera ilumina ciertos puntos que Zubiri habia vislumbrado en Hei-
degger?, vemos, ante todo, que el autor chileno toma la fenomenologia
hermenéutica descrita en Ser y tiempo de Heidegger y observa que
la aprehensioén primordial de realidad es un acto hermenéutico en la
obra Inteligencia sentiente de Zubiri. Ciertamente, el fildsofo espanol
radicaliza de manera notable el planteamiento del germano. Es en si
un aporte original, pero en didlogo con otros pensadores, entre ellos,
Rivera.

En tercer lugar, Rivera advirtié que Heidegger no exploté lo suficiente
el aspecto positivo de la facticidad. Zubiri, en cambio, si lo hizo. En
efecto, para el fildsofo vasco, en la estructura del “tener que” se mani-
fiesta una ligazon al ser o a la realidad, a la que nombra “religacién”,
fundamento que nos lanza a la bisqueda de esa realidad enigmaética
que llamamos Dios. En este punto concreto Rivera “converge” con
Zubiri para sostener que esta realidad enigmaética es Dios; eo ipso, el
filésofo chileno rescaté con gran acierto el anilisis de los sentidos
desde la mistica cristiana. El espafol conoci6 de la mano del propio
Rivera esta contribucion, la cual pudo ser objeto “indirecto” del filo-
sofar zubiriano en ciertos puntos. Dejo abierta esta sugerencia para
otras investigaciones. X

ns



MARTIN HEIDEGGER Y XAVIER ZUBIRI A LA LUZ DE JORGE EDUARDO RIVERA

Fuentes documentales

Cervantes Saavedra, Miguel de, El ingenioso hidalgo Don Quijote de la
Mancha, Espasa-Calpe, Madrid, 1967.

Freudenberg Arias, Daniel, “Ser y Tiempo de Heidegger por Jorge
Eduardo Rivera” en YouTube, 9/111/2013, https://www.youtube.
com/watch?v=tPdIvonR9Pw Consultado 11/V/2023.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Editorial Universitaria, Santiago de
Chile, 1997.

Rahner, Karl, “La doctrine des ‘sens spirituels’ au Moyen-ige en
particulier chez saint Bonaventure” en Revue d’Ascétique et de
Mystique, Toulouse, 1933, pp. 263-299.

—— “Le début d’'une doctrine des cinqg sens spirituels chez Origénes”
en Revue d’Ascétique et de Mystique, Toulouse, 1932, pp. 113-145.

Rivera Cruchaga, Jorge Eduardo, De asombros y nostalgia. Ensayos fi-
losoficos, Ediciones Universidad Catdlica de Chile, Santiago de
Chile, 2016.

—— Entorno al ser. Ensayos filoséficos, Brickle Ediciones, Santiago de
Chile, 2007.

—— Heidegger y Zubiri, Editorial Universitaria/Ediciones Universidad
Catoélica de Chile, Santiago de Chile, 2001.

—— Itinerarium cordis. Ensayos filoséficos, Brickle Ediciones, Santiago
de Chile, 2006.

—— Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Alber, Friburgo
de Brisgovia/Munich, 1967.

Ruano de la Iglesia, Luis, San Juan de la Cruz. Obras Completas, Biblio-
teca de Autores Cristianos, Madrid, 1984.

Zubiri, Xavier, “Notas sobre la inteligencia humana” en Asclepio. Re-
vista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, Instituto “Arnaldo
de Vilanova” de Historia de la Medicina/Consejo Superior de In-
vestigaciones Cientificas, Madrid, vol. XVIII-XIX, 1966-1967, pp.
341-353.

—— Elhombre y Dios, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2012.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

—— Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid,
1998.

— Inteligencia y logos, Alianza/Fundaciéon Xavier Zubiri, Madrid,
2002.

—— Inteligencia y razén, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid,
2001.

—— Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publi-
caciones, Madrid, 1987.

—— Sobre el problema de la filosofia y otros escritos (1932-1944), Alian-
za/Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 2002.

—— Sobre el sentimiento y la volicién, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri,
Madrid, 2019.

—— Sobre la esencia, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2020.

—— Sobre la realidad, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2018.



Una aproximacion al lenguaje
en el paisaje de la realidad

Abner Sandigo*

Recepcién: 7 de marzo de 2023
Aprobacidn: 11 de abril de 2023

Resumen. Sandigo, Abner. Una aproximacién al lenguaje en el paisaje de la
realidad. En este articulo me pregunto qué posiciéon ocupa el lenguaje en la
estructura metafisica realista propuesta por Xavier Zubiri, asumiendo las con-
secuencias de su critica radical contra el pensamiento representacional. Para
ello exploro los bordes de la tesis segin la cual s6lo hay una realidad, a la vez
que me remito principalmente a las consideraciones del filésofo vasco acerca
del lenguaje en Sobre el hombre, asi como a las relaciones conceptuales que
elabora entre lenguaje, mentalidad y esquemas de inteleccion en esta obray en
Sobre la esencia. Concluyo tentativamente que el lenguaje es la realizacion del
contenido en el despliegue del logos a partir de los esquemas de inteleccion.
Palabras clave: lenguaje, realidad, contenido, realizacioén, mentalidad, realismo
radical.

Abstract. Sandigo, Abner. An Approach to Language in the Landscape of Reality.
In this article I ask what position language occupies in the realist metaphysical
structure proposed by Xavier Zubiri, assuming the consequences of his radical
critique of representational thinking. To this end I explore the boundaries of
the thesis that states that there is only one reality, while circling back primarily
to the Basque philosopher’s considerations about language in On Man, as well
as the conceptual relations that he posits between language, mentality and

*  Maestro en Filosofia por la Universidad Iberoamericana. Estudiante del Doctorado en Filosofia en la misma insti-
tucion. sandigo.abner@outlook.com



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

intellection schemes in this work and in On Essence. I tentatively conclude
that language is the realization of content in the deployment of logos by means
of intellection schemes.

KRey words: language, reality, content, realization, mentality, radical realism.

En este articulo nos preguntamos qué es el lenguaje en el paisaje de la
realidad. Proponemos este interrogante convencidos de que cada con-
cepto ha de ser examinado en relacidon con la estructura metafisica en
que se inscribe. A nuestro modo de ver, la propuesta de Xavier Zubiri
logra descolocar el lenguaje como representacioén o referencia, y nos
fuerza inexorablemente a repensarlo, en este caso, distanciandonos de
los estudios que pretenden aproximarsele a partir de la suspension de la
significacién como su orto." Asumimos una de sus grandes tesis, s6lo
hay una realidad, y procuramos bordear sus implicaciones en el tra-
tamiento del lenguaje. Exploraremos la estructura de lo que queda en
aprehension primordial de realidad y como es posible la construccién
del contenido, para proponer aproximativamente que el lenguaje en
el paisaje de la realidad concierne a la realizacion del contenido. Deta-
lladamente, nos centraremos en el momento “compacto” de realidad y
en el momento de contenido de la estructura trascendental de lo real.
Veremos que el contenido es especifico y determinante, a diferencia
de larealidad, cuya inespecificidad consiste en ser apertura respectiva.
Finalmente, prestaremos atencion a las reflexiones de Zubiri recogidas
en lallamada etapa ontoldgica e iremos desarrollando que el lenguaje,
1. Los estudios sobre el lenguaje en la filosofia de Xavier Zubiri son pocos. Antonio Pintor-Ramos ela-
bord la primera gran sistematizacién de este tema. Muchos ensayos y articulos posteriores, e incluso
recientes, han seguido su perspectiva y propuesta. Antonio Gonzilez, en su tesis doctoral, difiere
con Pintor-Ramos solamente respecto del grado de importancia que otorga al anélisis del lenguaje
en el ambito social. Consideramos que el ensayo de Pintor-Ramos estd permeado de perspectivas e
ideas propias de las asi llamadas “filosofias del lenguaje”, tan en boga en la segunda mitad del siglo
pasado. Algunos articulos recientes que siguen esta linea son los siguientes: de José Ratl Cervera
Milan, “Funcién significante, funciéon simbolizante y dinamismo simbdlico. Estudio desde algunas
aportaciones de la filosofia de Xavier Zubiri” en Realidad. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades,
Universidad Centroamericana José Sime6n Cafias, San Salvador, N° 149, 2017, pp. 51-90, y el de Luis
Arturo Martinez Vasquez, “El lenguaje como sentido y significacion en la filosofia de Gottlob Frege
y Xavier Zubiri” en Praxis. Revista de Filosofia, Universidad Nacional de Costa Rica, San José, N° 82,
2020, pp. 1-16. No obstante, hay otros que malentienden los temas del lenguaje y el sentido en Zubiri,
como es el caso de Ramén Rodriguez, “Impresion de realidad y comprension de sentido” en Antonio

Pintor-Ramos (Coord.), Zubiri desde el siglo XXI, Publicaciones Universidad Pontificia de Salamanca,
Salamanca, 2009, pp. 261-280.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

por ser real, imprime unos esquemas de inteleccién que, al estar vin-
culados con lo que el filésofo vasco llama mentalidad, modularan el
contenido en el despliegue del logos.

La instalacién del lenguaje

Localizar la posicion del lenguaje en el paisaje de la realidad implica
atender llanamente su momento de realidad, por el cual queda for-
malizado en aprehension primordial como real y actualizado en el
despliegue del logos, entre otras cosas. Es lo que en otros estudios
sobre este tema se ha caracterizado como posibilitante de la posterior
distension del lenguaje en el logos, donde “cobrard” realidad en tanto
significativo.” Llamaremos a este aspecto materialidad (trazo, sonido).
En la inteligencia sentiente a esa materialidad (trazo, sonido) o sustrato
se le afiade la significacion en el despliegue del logos y, sélo entonces,
“cobraria” realidad el lenguaje. Es conveniente, por lo tanto, reparar
someramente en la distincion entre realidad y realidad cobrada, puesto
que, desde nuestro punto de vista, es insuficiente para dar cuenta del
engranaje relacional producido en el acontecimiento que llamamos
lenguaje y, mas aun, no constituye el desplazamiento radical de otras
estructuras metafisicas al que nos fuerza el realismo radical zubiriano.?

Queremos proponer que la distincidn entre realidad y realidad cobrada
responde, al menos parcialmente, a algunas de las aparentes diferencias
entre la nocion de realidad en las dos obras de Zubiri, Sobre la esencia e
Inteligencia sentiente. La realidad cobrada del lenguaje esta cobrada en
el logos, mientras que la realidad del sustrato material (trazo, sonido)
esta aprehendida en aprehensién primordial de realidad. Comprendida
de manera incorrecta, esta distincién podria tender a una duplicacién

2. Cfr. Antonio Pintor-Ramos, “El lenguaje en Zubiri” en Cuadernos Salmantinos de Filosofia, Universidad
Pontificia de Salamanca, Salamanca, N° 14, 1987, pp. 93-133, p. 117.

3. Seguimos a Antonio Ferraz Fayos en la consideracion de que la radicalidad del realismo zubiriano esta
en el estar fisico y real. Antonio Ferraz Fayos, Zubiri: el realismo radical, Cincel, Madrid, 1988, pp. 35-42.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

del momento de realidad del lenguaje. Entendemos que realidad cobra-
da significa que todo lenguaje es significativo (por tanto, los sonidos
o trazos aprehendidos primordialmente no serian lenguaje si no les
fuera anadida la significaciéon) y que la significaciéon no se aprehende
primordialmente porque es de rigor algo agregado. En la realidad co-
brada, entonces, el calificativo no significa sino una modalizacién en
sentido lato del caricter de “realidad”. No obstante, lo importante
en este articulo es atender aquellos momentos de realidad que “se
fugan” de esta perspectiva. En otras palabras, mas que hacer una sus-
pension fenomenoldgica de la significacién, queremos dar cuenta de
otros aspectos, afectos y pasiones que se producen en el entramado
lenguaje-cuerpo, entendiéndolo como principio de actualidad.* Por
ello nos es indiferente si el lenguaje “cobra” o no realidad; lo que si im-
porta para la composicion de este texto es que es real. Caractericemos
entonces la tesis metafisica consignada en la introduccion.

Realidad sélo hay una. Propuesta desde lo real, la realidad es un mo-
mento de su estructura trascendental, el “de suyo”, y propuesta desde
la inteleccion, es el mismo e idéntico “de suyo” pero formalizado.” Hay
una mismidad numérica y una identidad entre la realidad como momen-
to y como momento formalizado: no se trata de que en la intelecciéon
haya una duplicacién del momento de realidad, sino de que éste estd
de suyo. La realidad, en cuanto tal, estd modulada por el contenido,
haciendo de ella dos modos y dos formas distintos de realidad. Cada
forma de realidad, es decir, cada cosa real es un momento de la pura'y
. . . 6 . .

simple realidad en que estamos instalados:” “La instauracion en la rea-
lidad esta radicalmente dada en impresion de realidad [...]. Lo primario
4. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980, p. 213.

A nuestro modo de ver, esta interpretacién de la propuesta zubiriana no se sittia del lado de las in-
terpretaciones idealistas ni realistas-ingenuas. Tratamos de seguir el sentido de lo que Ferraz Fayos
denomina realismo radical y de situarnos en un dmbito noolégico-realista, como la denominan Juan
Antonio Nicol4s y Radl Linares Peralta en un articulo en el que elaboran una pertinente discusiéon
sobre las distintas interpretaciones del realismo de Zubiri. Juan Antonio Nicolas y Ratl Linares Peralta,
“La noologia realista de Xavier Zubiri” en Gazeta de Antropologia, Universidad de Granada, Granada,

vol. 3, N°37, 2021. Documento electrénico sin paginacion.
6. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 212.

w



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

y radical es el ‘de suyo’ como momento de realidad en cuanto realidad.
Y este momento es ‘instauracion’ en la realidad, en el ‘de suyo™.” Por
tanto, la realidad es idéntica y numéricamente la misma en todas las
formas de realidad, es decir, en absolutamente todo, incluyendo los mo-
dos de realidad y la inteleccién misma. Lo que hace en la inteleccion es
actualizarse, esto es, estar no como duplicidad, sino fisica y realmente.

Podra objetarse que Zubiri reconoce que “no es idéntica la realidad
de una cosa material a la realidad de una persona, a la realidad de la
sociedad, a la realidad de lo moral, etc.; no es idéntica la realidad de
mi propia vida interior a la de otras realidades”.” La no-identidad y
la no-mismidad de estas “realidades” serian mas bien diferencias de
modo y forma, pero no de realidad en cuanto tal. Inmediatamente
enseguida reconoce que “reciprocamente, por muy distintos que sean
estos modos de realidad, son siempre reidad, esto es, formalidad ‘de
suyo’.” Realidad s6lo hay una y, modalizada por el contenido, adviene
modos y formas de realidad distintos. Este momento esta captado en
aprehension primordial de realidad y es idéntica y numéricamente el
mismo en todas las aprehensiones y en todas las cosas: “La impresion
de realidad en que inteligimos cada cosa real es idénticamente y numé-
ricamente [sic] la misma en todas las aprehensiones”.”” Por ello también
“la actualidad de lo inteligido y de la inteleccidn es numéricamente la
misma, es idénticamente la misma”." En conclusién, hay una sola rea-
lidad, varios modos de realidad e innumerables formas de realidad.”
Entonces, realidad es un momento de la estructura trascendental de
absolutamente todo: cada célula, cada mineral, planta o animal, cada
personaje, caricter o trama, cada hecho, accién o pensamiento, idea o

Ibidem, p. 214.
Ibidem, p. 173.
Idem. Cursivas propias.
. Ibidem, p. 251.
Ibidem, p. 156.
. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2001, pp. 100-120.

B EE5e ey



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

alucinacion. En tanto momento y al ser una, es, por tanto, numérica-
mente idéntica en todas las formas de realidad.”

El paisaje de la realidad que pinta Zubiri es muy profundo. Es uno
con toda su complejidad, todos sus brillos, matices, materias, colores,
texturas, olores, sabores y sonidos. Se trata de un paisaje con todos
sus modos y formas de realidad. En él la realidad es trascendente vy,
sin embargo, intramundana. El momento de realidad de lo real tras-
ciende su forma individual de realidad y, en esta trascendencia, nos
alcanza, nos envuelve y rodea todo a su alrededor... y més alli. Zubiri
nos va desplazando poco a poco de los prejuicios sobre la realidad en
la tradicion filoso6fica, particularmente, de aquéllos creados a partir
de la peligrosa identificacién entre realidad y contenido. De manera
repetida a lo largo del primer tomo de su trilogia sobre la inteligencia,
nuestro autor afirma que la tradicion filos6fica ha “resbalado” sobre
el momento de contenido de la estructura trascendental de lo real y,
como consecuencia, ha descuidado el momento de realidad.” De ahi
que lo entendido comiunmente como “realidad” sea el contenido o, me-
jor dicho, una zona de contenidos.

Localizar el lenguaje en el paisaje de la realidad implica repensarlo de
raiz, descolocarlo de su comprensiéon como referencia o representa-
cidon —la cual, sospechamos, tendria raices orfico-platonicas—. Nos
recuerda el filésofo vasco que uno de los resbalones de la filosofia cla-
sica ha sido la subsuncién de la inteleccién por el logos predicativo.”
Asi, se paso a identificar la inteleccion con la declaracion. Inteligir es
declarar algo acerca de algo. Al introducir la representacion en el pen-
samiento occidental, la inteligencia o el entendimiento habia de “acce-

13. Si bien en lo sucesivo argumentaremos que el lenguaje tiene su propio momento de realidad, es
importante recordar que la realidad es formalmente anterior a todo. Esto le permite a Zubiri distan-
ciarse de los giros lingiiistico y hermenéutico de la filosofia, como sostienen Juan Antonio Nicolds y
Oscar Barroso Fernandez, “Comprension y realidad. Zubiri ante el reto hermenéutico” en ENDOXA,
Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Madrid, N° 20, 2005, pp. 773-794.

14. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 36, 77, 85,100, 193 y 194.

15. Ibidem, p. 86.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

der” primero a la idea o forma; luego a la res extensa y su modulacion
cosa-en-si, y ahora a “la realidad”. Entonces, la posiciéon que ocupa el
lenguaje se vuelve estratégica: es medio de “acceso” via representacion
o referencia. Esto es producto, en términos zubirianos, de la logifica-
cién de la inteleccidn y tendréa serias implicaciones en gran parte de
la filosofia del siglo XX. El movimiento de Zubiri que pone en jaque al
lenguaje entendido como representacion consiste en instalarnos en
la realidad: “En su virtud, la formalidad de realidad nos instala en lo
aprehendido como realidad en y por si misma”."® Esto implica, como ha
hecho Ricardo Espinoza Lolas, un examen de las categorias fundamen-
tales del pensamiento zubiriano: de suyo, prius, plus, hacia...; las cuales
nos sitian en un paisaje radicalmente diferente del representacional.”
Como consecuencia las preguntas que debemos formularnos sobre
el lenguaje han de inscribirse en este paisaje de la realidad, que es un
plano de pensamiento radicalmente distinto de las metafisicas de la
presencia o representacionales. ¢C6mo pensar, entonces, el lengua-
je? éQué implicaciones tiene en el abordaje del problema del lenguaje
que estemos ya instalados en la realidad y, por tanto, que no tenga-
mos que acceder a ella?

El momento de realidad no puede ser representado, no es susceptible
de representacion; tan s6lo estd. Segin hemos seflalado anteriormen-
te, la critica de Zubiri a la logificacién de la inteligencia —que en la
filosofia moderna (y particularmente en la kantiana) alcanza el grado
de pensamiento representacional— es yugular. La captacion del mo-
mento de realidad de lo real (o aprehensién primordial de realidad)
es directa, inmediata y unitaria.”” Postulado en via negativa, que sea
“directa” significa que no hay una representaciéon del momento de
realidad: “La inteleccion es formalmente aprehension directa de lo

16. Ibidem, p. 121.

17. Ricardo Espinoza Lolas, “Algunas reflexiones sobre la ‘formalidad’, el ‘de suyo’ y el ‘prius™ en The
Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America, Washington, N° 4, 2002, pp. 67-99.

18. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 64-65.

127



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

real, no a través de representaciones ni imagenes; es una aprehension
inmediata de lo real, no fundada en inferencias, razonamientos o cosa
similar; es una aprehensidn unitaria”.” En este sentido, habria que
reivindicar las reflexiones de Diego Gracia: la realidad es inefable, y
todo lo que de ella se diga es una construccion que se elabora desde
el logos.” En efecto, la realidad no se puede decir; se puede decir de
ella desde el logos, pero ella misma no puede ser dicha y, por tanto,
no puede ser representada. Por su parte, el momento de contenido
tampoco puede ser representado. Pensar lo contrario es consecuencia
de haber prescindido del momento de alteridad de la estructura
formal de la impresion:™ los contenidos serian entonces representa-
ciones mias; sin embargo, en el paisaje de la realidad, los contenidos
aprehendidos en la inteligencia sentiente quedan como otros ante
el aprehensor; de suyo son lo que son. Aseverar que el lenguaje re-
presenta el contenido es suscribir la tesis segtin la cual los contenidos
impresionados por los sentidos estan dados “al” entendimiento para
que éste los haga presentes en él nuevamente: hay una duplicacion de
aquéllos, como si se hicieran presentes doblemente, como si se “re-
presentaran”. Y, mas gravemente aun, de esta forma se prescinde del
momento de realidad que los envuelve: “Decir que las cualidades son
impresiones nuestras significaria que no son sino afecciones de nues-
tro sentir, serian a lo sumo representaciones ‘mias’, pero su contenido
no tendria realidad ninguna”.” Proponer el lenguaje como representa-
cién de los contenidos implica, entonces, reconocer que a) los sentidos
o facultades “acceden” a esos contenidos y, por tanto, a una “realidad
allende”; b) esos contenidos estan dados “al” entendimiento y en esta
donacién hay una duplicacion de los contenidos, y ¢) hay una pres-
cindencia del momento de realidad que envuelve al contenido autono-
mizandolo y, por tanto, este ultimo ya no es independiente, sino mio.

19. Ibidem, p. 257. Las cursivas se encuentran en el original.

20. Cfr. Diego Gracia, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid, 2017, p. 339.
21. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., p. 60.

22. Ibidem, p. 153. Cursivas propias.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

Localizar el lenguaje en el paisaje de la realidad es, ante todo, afirmar
su propia realidad. El lenguaje es real; sin embargo, su modo de rea-
lidad serd necesariamente distinto del de la piedra, por ejemplo. El
movimiento que ejecuta Zubiri para afirmar el momento de realidad
del lenguaje consiste en sostenerlo sobre el fendmeno bioldgico de la
exteriorizacion. De esto se sigue que en la etapa ontoldgica de Zubiri
aquél se instituye como real sobre la unidad de los circulos concén-
tricos exteriorizacidn-expresién-signo-significacion, lo cual ha sido
seflalado por algunos zubirianos como insuficiente, pero también ha
sido reivindicado por otros como necesario para situar el estudio del
lenguaje como hecho social.” Es nuestro parecer que, por su momento
de realidad, el lenguaje actiia sobre las deméas cosas en el campo de
realidad, esto es, en el despliegue del logos.* ¢Cémo? Desrealizando
y realizando el contenido.

¢Como es posible construir el contenido?

La estructura del sentir revela que su constitutivo formal es la impre-

sion, la cual consiste estructuralmente en la unidad intrinseca de tres

momentos: afeccion, alteridad y fuerza de imposicion.” El anélisis de la

alteridad muestra que lo “otro” que estd presente, que nos afectay que

se nos impone con fuerza “tiene ante todo un contenido propio [...] y un
. ., 6 ,

modo de ‘quedar’ en la impresion”,” momentos que dependeran de la

indole del animal. Aqui nos interesa especificamente la impresién de

realidad propia de los animales humanos, pues en ella hay una unidad
de los dos momentos constitutivos de lo real: “Contenido y formali-
dad no son dos momentos ajenos el uno al otro, sino que tienen una

23. Cfr. Antonio Pintor-Ramos, “El lenguaje en Zubiri”; Antonio Gonzalez Fernandez, Un solo mundo. La
relevancia de Zubiri para la teoria social, tesis de Doctorado en Filosofia, Universidad Pontificia de
Comillas, Madrid, 1995, pp. 160-163.

24. Concordamos con José Alfonso Villa Sinchez en que el despliegue del logos y el campo de realidad
son cooriginarios, aunque este tltimo esté aprehendido compactamente en aprehension primordial
de realidad. José Alfonso Villa Sinchez, “Logos y campo de realidad en Zubiri” en Estudios Filoséficos,
Instituto Superior de Filosofia de Valladolid, Valladolid, N° 69, 2020, pp. 527-547.

25. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 31-33.
26. Ibidem, pp. 34-35. Las cursivas se encuentran en el original.

129



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

esencial unidad: la formalizacién concierne al contenido mismo, y a
su vez este contenido concierne al modo de estar formalizado”.”” Asi, a
diferencia de la aprehension de estimulidad, en la de realidad el conte-
nido aprehendido no queda formalizado como mero determinante de
respuesta, sino como algo “de suyo”, es decir, “en la aprehensiéon
de realidad la nota es ‘en propio’ lo que es”.”® Consiste en una
alteridad que pertenece a lo real mismo: lo real queda como siendo
otro, siendo de suyo lo que es. Como advierte Zubiri, no se trata de que
a la impresion del contenido se afiada la impresion de realidad, sino
de que la impresion sensible es impresion de contenido en formali-
dad de realidad. Por ello el “momento sentiente es ‘impresion’ [y] el
momento intelectivo es ‘de realidad”:” impresion de realidad. En la
inteligencia sentiente ambos momentos de la estructura trascendental
de lo real quedan aprehendidos unitariamente.

En cuanto momento de la estructura trascendental de lo real, la rea-
lidad “es el ‘de suyo’ de lo que esta presente en aprehension. Es el
modo de presentarse la cosa misma en una presentacion real y fisica.
[...] realidad es aqui una formalidad de lo inmediatamente presente, el
modo mismo de ‘quedar’ presente la nota”.** Realidad es también una
formalidad, es la actualizacion del “de suyo” en la inteligencia sen-
tiente; el momento por el que estamos ya instalados en la realidad. A
diferencia del contenido, la impresion de realidad es “constitutivamen-
te inespecifica” ¢En qué consiste esta inespecificidad? En trascender
el contenido de la impresion; esto es, en que la formalidad de realidad
de una cosa trasciende su contenido hacia la formalidad de realidad de
toda otra cosa: “[...] la impresion de realidad es siempre, a diferencia
de su contenido, constitutivamente inespecifica [...]. Positivamente,

la impresion de realidad es inespecifica porque transciende de todos

27. Ibidem, p. 37.

28. Ibidem, pp. 55-56.

29. Ibidem, p. 81.

30. Ibidem, p. 58.

31. Ibidem, p. 113. Las cursivas se encuentran en el original.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

aquellos contenidos. Tiene, por tanto, una estructura transcendental”.*”
De esto se deriva que los contenidos de una cosa pueden cambiar y, no

obstante, su realidad sera la misma.

La apertura y la respectividad son dos momentos constitutivos de la
trascendentalidad. ¢A qué esta respectivamente abierta la formalidad
de realidad? A su contenido y a otras formas de realidad: “La formali-
dad de realidad es en s misma, en cuanto ‘de realidad’, algo abierto [...]
es mas que su contenido”, lo trasciende.”® Ademas de ser apertura, es
respectiva y, por tanto, no se trata de que la formalidad de realidad
esté abierta respectivamente so6lo al contenido, pues también lo esta
al momento de “la” realidad, es decir, est4 abierta a ser un momento
del mundo.** Este segundo aspecto al que la realidad esta abierta en
respectividad es condicion necesaria del despliegue del logos. Si es-
tuviera cerrada a otras realidades, no habria necesidad ni posibilidad
de actualizar en distancia lo que una cosa aprehendida en aprehension
primordial es “entre” otras cosas. Estos dos momentos del “de suyo” (la
realidad individual y la realidad campal de lo real) quedan aprehendi-
dos compactamente en aprehension primordial: “Hemos distinguido
en toda cosa real, en todo ‘de suyo’, un aspecto de realidad individual
y un aspecto de realidad campal que autonomizado llamamos ‘la’ rea-
lidad [...]. Estos dos momentos son ante todo momentos fisicos y no
sblo conceptivos. Como momentos, son distintos. En la aprehensiéon
primordial de la cosa real los aprehendemos unitariamente”.” Por la
apertura de la formalidad de realidad “la cosa real queda distanciada de
otras cosas reales en ‘la’ realidad”.*® “La” realidad es la autonomizacién
del momento campal de la formalidad de realidad.

32. Ibidem, pp. 113-114. Cursivas propias.

33. Ibidem, p. 119.

34. Ibidem, p. 121.

35. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982, p. 92.
36. Idem.

131



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Una vez examinado someramente el momento de realidad, correspon-
de preguntarnos sobre el momento de contenido. A pesar de que Zubiri
no ofrece una definicién sistematica de “contenido”, podemos afirmar
que se constituye por tres momentos: la especificidad, la talidad y la
variacién. Estos tendran una gran resonancia en la modulacién del mo-
mento de realidad, ya que el contenido y la realidad, como momentos
de lo real, se comodulan.

Mientras que la inespecificidad del momento de realidad consiste en
apertura respectiva, la especificidad del momento de contenido estriba
primeramente en que es de suyo lo que es, independientemente de
cdémo se actualice primordial o ulteriormente en la inteligencia sen-
tiente. Zubiri advierte que el contenido aprehendido y la formalidad
dependen de la indole del animal, pero en sentido distinto: mientras
que el contenido varia en funcién de los sentires, la formalidad estriba
en el modo de habérselas o habitud.” El momento de contenido, por
el contrario, esta tanto en la formalizacién de realidad como en la de
estimulidad, justamente porque el contenido es lo que se formaliza. Y
como este tltimo depende (en tanto aprehendido) de los sentires, re-
sulta que variara segtn la indole del animal. En este sentido, pareceria
que el contenido esta lejos de ser especifico, pero no es asi. ¢En qué
podria consistir esta especificidad? Expresado negativamente, en no
ser apertura respectiva. Puesto que la realidad es apertura respectiva a
su contenido, resulta que lo modula trascendiéndolo: “Su contenido en
cuanto aprehendido como algo ‘de suyo’ ya no es mero contenido, sino
que es ‘tal’ realidad [...]. Y, por tanto, precisamente por estar respectiva-
mente abierta a su contenido [la realidad] envuelve trascendentalmen-
te este contenido. Al envolverlo, queda éste determinado como talidad:
es la talidad de lo real”?* Pero también el momento de contenido ejerce
una suerte de clausura sobre la realidad; determina su realidad por me-
dio de su funcidn trascendental: “El contenido es la determinacion de

37. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 35-30.
38. Ibidem, p. 124.

132



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

la realidad misma”.* Desde tal perspectiva afirmamos que este ultimo
es determinante. De ahi que se debe a su contenido que cada cosa real
sea una forma y un modo de realidad concretos: mientras que abso-
lutamente todo coincide en el momento de realidad, nada lo hace en
el momento de contenido. Si nos deslindaramos de una comprension
fenomenoloégica del contenido y buscadramos comprenderlo dentro
del sistema sustantivo del que es parte, nos dariamos cuenta de que
no hay uno que sea el mismo que otro, pues cada contenido se
define en respectividad de otros; por ejemplo, en respectividad de la
posicién que ocupa en el espacio-tiempo. Si dos cosas coincidieran
tanto en el momento de realidad como en el momento de contenido,
serian la misma cosa, y no hay dos cosas que sean la misma, a pesar de
la capacidad de reproductibilidad técnica del sistema capitalista. Josef
K., el oficinista, es real del mismo modo en que lo es K., el agrimensor;
sin embargo, cada uno constituye una forma de realidad distinta por
sus contenidos. Josef K. comparte el momento de realidad con Franz
Kafka, su autor; no obstante, son dos modos y dos formas distintos de
realidad.

La determinacién de la realidad en modo y forma por funcion trascen-
dental se da gracias a la especificidad del contenido, la cual consiste,
como ya habiamos adelantado, en ser en propio de suyo. Podriamos
entonces afirmar con Zubiri que el contenido es lo que es: “El conte-
nido del ‘de suyo’, es decir, lo que es ‘de suyo™.*” Ahora bien, esto no
implica que sepamos qué es este contenido, y es en ello que reside
su indeterminacion. Podemos sostener entonces que el contenido es
especifico, que determina la realidad, pero que es indeterminado en
el orden de lo que es entre otras cosas, en el despliegue del logos. No
esta determinado qué sea este contenido “en realidad”, aunque si hay
notas preconfiguradas que estdn primordialmente. Esto no podria ser
de otra manera: si “lo que es” no estuviera en aprehension primordial

39. Idem.
40. Ibidem, p. 119. Cursivas propias.

133



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

de realidad como siendo de suyo, el despliegue del logos seria una
pura libre creacion sobre una formalidad de realidad vacia de conte-
nido. Lo que sucede es que, en aprehension primordial de realidad, el
contenido queda actualizado como real y nada mas que como tal: “Por
esta formalidad de realidad, el contenido aprehendido queda como
algo ‘en propio”.* Todavia no sabemos lo que es en realidad, entre
otras cosas. Para averiguarlo haria falta el despliegue del logos. Pero
en aprehension primordial “el contenido no hace sino ‘quedar’. El con-
tenido esta actualizado, y esta tan s6lo actualizado: ‘queda’ [...]. Por lo
que concierne a esta formalidad [de realidad], el contenido no actia;

no hace sino ‘quedar’ en su realidad”.*

¢COmo pensar, entonces, la construccion del contenido? No podriamos
afirmarla sin hacerlo también con el momento de realidad que lo
envuelve, reificindolo, esto es, suificindolo y mundificAndolo. Como
examinamos parrafos atras, el contenido de cada cosa real esti envuel-
to por el momento de realidad; se trata de una comodulacion, puesto
que también aquél modula la realidad y hace de ésta un modo y una
forma concretos. La reificacion del contenido consiste en hacer de
cada cosa “esta” cosa: “La formalidad de realidad es apertura respec-
tiva, y por esto es reificante. Esta respectividad tiene dos momentos:
es suificante y mundificante. Es decir, cada cosa es ‘esta’ cosa real; en
un aspecto ulterior es ‘su’ realidad (suificante); en un aspecto todavia
ulterior es pura y simple realidad mundanal (mundificante)”.”” “Esta”
cosa asi reificada por su momento de realidad estd compuesta, por
decirlo de algiin modo, por contenidos o notas que son siempre notas—
de, es decir, respectivas de otras notas en el sistema que conforman.
Cada nota o contenido ocupa una posicion en respectividad de cada
otra nota o contenido, asi como cada sustantividad elemental ocupa
una posicién en respectividad de cada otra sustantividad elemental

41. Ibidem, p. 147.
42. Ibidem, p.148.
43. Ibidem, p. 122.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

en orden de la sustantividad sistemética estricta.** Zubiri denomina
estado constructo a la ocupacion de una posicion en respectividad.”
Resulta que sélo por ser constructo puede el contenido ser construido
o elaborado en el despliegue del logos.

Tanto el contenido como la realidad lo son de una nota o de un sistema
de notas; contenido y formalidad estan primordialmente compactos y
seran necesarios unos movimientos de distanciacién y retraccion (pro-
pios del logos) para que haya una descompactacion de estos momentos
y para que el contenido quede con cierta independencia respecto de la
formalidad que le permita ser construido libremente.** Gracia aclara
que los contenidos “tienen un momento de realidad, si bien ‘compacto’
con el de formalidad, hasta tal punto que no pueden diferenciarse de
ésta. La diferenciacion la hara el logos, que para determinar los conte-
nidos tendra que partir de ese momento de realidad [...]. S6lo entonces
el contenido se desgaja de la formalidad y adquiere caracteres propios

y diferenciales como tal contenido”.¥

Como habiamos apuntado, la formalidad es inespecifica, trascendental
e invariante; el contenido, en cambio, es especifico, talitativo y variante:
“Es esencialmente variante. En eso consiste la marcha de la inteligen-
cia, en la determinacién de contenidos”.*® Gracia entiende el verbo
“construir” de manera extendida; considera que las sensaciones, las
percepciones y toda otra actividad del logos son construcciones en
el sentido de “libre creacidén”. No obstante, distingue entre construc-
ciones pasivas y activas.” Desde nuestro punto de vista, el lenguaje
(en el que va ya expresa cierta mentalidad y que, por ser real, tiene la
capacidad de actuar sobre otras cosas en el campo de realidad), consi-

44. Ibidem, pp. 202-204.

45. Ibidem, p. 203.

46. José Alfonso Villa Sanchez, “Logos como distanciacién intelectiva en Xavier Zubiri” en Andlisis. Revista
Colombiana de Humanidades, Universidad Santo Tomés, Bogota, N° 96, 2020, pp. 183-202.

47. Diego Gracia, El poder de lo real..., p. 301. Cursivas propias.

48. Ibidem, p. 303.

49. Ibidem, p. 304.

135



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

derado como expresion-signo-significacion, es constitutivo de ciertas
actividades de lo que Zubiri recogi6 en el vocablo logos.”

El lenguaje y los esquemas de inteleccion

Una vez desplazadas en el paisaje de la realidad las posibilidades de
pensar el lenguaje como representacion de la realidad o de los con-
tenidos; una vez considerado lo captado en aprehensiéon primordial
y advertido en particular el momento compacto de realidad y el mo-
mento de contenido de la estructura trascendental de lo real; una vez
aclarado en qué sentido podemos hablar de la construccidon de los
contenidos en el despliegue del logos, es momento de recuperar las
reflexiones de Zubiri sobre el lenguaje. Nos interesa particularmente
la articulacion de tres elementos: el lenguaje como expresion, la nocion
de mentalidad y la de esquemas de inteleccién; todo ello para argu-
mentar que el lenguaje, por ser real, imprime esquemas por los cuales
modulamos o construimos el contenido en el despliegue del logos.

La convivencia es el vinculo fisico y real en el que se funda la socie-
dad. Este vinculo tiene dimensiones radicales incluidas en la habitud
de alteridad del ser humano. Sin embargo, Zubiri considera que entre
estas estructuras y la habitud radical de donde emergen hay algo que
“media”:" la expresién. Esta es la estructura radical que pone en marcha
la habitud de alteridad y que la convierte en convivencia.”” Para expli-
car esto Zubiri elabora un analisis en cuatro momentos, de los cuales
exploraremos el primero: la expresion en cuanto tal. El fildsofo vasco
considera que esta ultima es, antes que nada, una exteriorizacién, en-
tendida por él como un fenémeno biologico propio de todos los seres

50. Para German Marquinez Argote estas actividades involucrarian los dos movimientos del logos, el de
distanciacion y el de reversiéon. German Marquinez Argote, “Inteligencia sentiente, en perspectiva
lingiiistica” en Cuadernos Salmantinos de Filosofia, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca,
vol. 40, 2013, Pp. 559-577, P 571.

51. EnInteligenciay logos la inteleccién esta estructurada de manera medial. Antonio Ferraz Fayos, Zubiri:
el realismo radical, pp. 73-76.

52. Xavier Zubiri, Sobre el hombre, Alianza, Madrid, 1986, p. 275.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

vivos, por lo cual tiene que encontrar el elemento diferenciador que
haria expresion de la exteriorizacion, esto es, la torna propiamente
humana: la “exteriorizacién de mi realidad en tanto que realidad y
en forma de realidad, es lo que se constituye, al menos inicialmen-
te, en expresion [...]. Es la dimensién de la realidad lo que confiere
a la exteriorizacién inicialmente su caracter de expresion”.” De esta
forma tenemos tres elementos que constituyen una exteriorizacion
en expresion: a) la propia exteriorizacion bioldgica, b) que esa exte-
riorizacion sea real y esté sentida como forma de realidad, y ¢) que
haya otro, real o imaginario.’* La expresién conforma el primero de
los tres circulos concéntricos que consolidan la estructura formal del
lenguaje. Esta emerge constitutivamente de una habitud psicofisica
de la realidad y puede ser desde gestos, movimientos, conmociones
viscerales, etcétera.” Por emerger de la habitud de alteridad, es decir,
de la intromisién de los demas en mi vida, las exteriorizaciones ad-
quieren el caracter de expresion; y son los demas quienes me ensefian
a expresarme: “Los demas no sélo constituyen la raiz de que haya ex-
presion, sino que son quienes me enseflan a expresarme, me enseflan
determinados movimientos con los que yo expreso a los demas mi
realidad porque previamente ellos han expresado su realidad sobre
mi y la han incrustado en mi vida”.*® Si la expresion tiene un caracter
real y biofisico, no cabe duda de que en esta etapa del pensamiento
de Zubiri la incrustacion de la realidad de los demés en la mia propia
(la cual llevan a cabo mediante la expresién) es real y fisica. Por otro
lado, la expresion pone en marcha la habitud de alteridad, la cual se
encuentra estructuralmente constituida por una mentalidad, una tradi-
cién y una funcionalidad. Y dado que la realidad humana se configura

53. Ibidem, p. 277.
54. Ibidem, pp. 275-276 y 278.
55. Ibidem, p.278.
56. Ibidem, p. 279.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

por tres dimensiones, individual, social e histdrica,” cuando Zubiri
elabora la diferencia entre mens y mentalidad, de alguna manera esta
aludiendo con el primer término a la dimensién individual, y, con el
segundo, a las otras dos dimensiones. Cabe pensar, entonces, que esta
puesta en marcha de la habitud de alteridad, en virtud de la expresion
y por ser real y fisica, tiene la capacidad de imprimir rasgos de una
cierta mentalidad que modularan la mens. Pero {tiene la expresion en
cuanto tal la capacidad de transmitir estructuras lingiiisticas asociadas
a determinada mentalidad?

Tal parece que el filésofo vasco, en 1959, aflo en que dictd el curso “El
Problema del Hombre”, recogido en Sobre el hombre, tenia en consi-
deracion el concepto de mentalidad y sus resonancias en el lengua-
je.”® En esta obra, al considerar la significacién en tanto expresion, la
mentalidad vuelve a aparecer. A partir de su consideracién de que el
lenguaje es el manifiesto del ser, entrevé un problema fundamental: “La
conversion del ser como verbo sustantivo en puro verbo copulativo,
es decir, de mera significacion [...] se ha convertido en un ingrediente
de la mentalidad; es lo que ha permitido que se forme una mentalidad
teorética” A nuestro modo de ver, esta consideracion se coloca a
la base de su critica a la logificacidon de la inteligencia, aquélla que
tiene por funcién primaria la conceptuacion de la realidad y que esta
en estrecha conexién con el logos apofantico griego.” Efectivamente, en
varios pasajes, incluso en su obra madura, aclara que, cuando decimos
que “algo es...”, el verbo “ser” funge como cépula y no expresa el ser

57. Oscar Barroso Fernandez, “Lo social y lo histérico en la perspectiva antropolégica de Xavier Zubiri”
en Revista de Filosofia de la Universidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana Ciudad de
México, México, N° 120, 2007, pp. 173-205, pp. 178-180 y 191-197; José Alfonso Villa Sdnchez, “Estruc-
tura radical de la realidad humana en Xavier Zubiri” en Mutatis Mutandis: Revista Internacional de
Filosofia, Universidad de Santiago de Chile, Santiago de Chile, N° 12, 2019, pp. 67-89.

58. De acuerdo con Marquinez Argote esta nocion la heredé de la tradicion francesa y apenas comenzaba
a consolidarse como un término valido en el primer cuarto del siglo XX. German Marquinez Argote,
“Razén concreta y mentalidades” en Cuadernos de Filosofia Latinoamericana, Universidad Santo
Tomas, Bogota, vol. 26, N° 93, 2005, pp. 102-110, p. 103.

59. Xavier Zubiri, Sobre el hombre, p. 296. Cursivas propias.

60. Diego Gracia, El poder de lo real..., p. 316.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

de ese “algo”. Pero hay algo aiin mas fascinante: la conexion directa
que establece Zubiri entre un modo de decir y el modo concreto de
mentalidad teorética, cuya constitucién se ha habilitado a partir del
verbo ser como copulativo.”

Lineas atras sosteniamos que, por el momento coexpresivo del lengua-
je, se imprime una tradicidn y, por tanto, una mentalidad. Zubiri trae
a colacion de nuevo el tema de la mentalidad porque esta en estrecha
relacion con lo que él denomina esquemas de inteleccién: “El lenguaje
[...] imprime su impronta a la inteleccidon real y efectiva que cada uno
en su interior tiene de las cosas. El lenguaje imprime ciertos esque-
mas de inteleccién”.”” En esta breve cita se habla del lenguaje como
manifiesto del ser y como un haber; sin embargo, dados los matices
que nuestro autor introduce en su filosofia dltima, consideramos per-
tinente interpretar estructuralmente su consideracién sobre el len-
guaje, es decir, ya no como manifiesto del ser, sino como la estructura
conformada por los momentos expresién-signo-significacién. Esta es-
tructura nos posibilita afirmar que ciertos esquemas de inteleccién
son impresos por el lenguaje real y fisicamente. éA qué se refiere
con esto? Varios intérpretes de la obra zubiriana han intercambia-
do los vocablos mentalidad y haber mental. Es importante tener en
consideracion esto al citar el siguiente pasaje:

Es el lenguaje mental, aquel hablar por el que el ser humano, al significar o
al concebir sus ideas, va en buena medida arrastrado por los tipos de haber
mental, por esas formas de conceptuacién que estan inclusas en el manifies-
to del ser, y que imponen, por ejemplo, ese pensar constante entre sujeto
y predicado unidos por el “es” de la copula, que probablemente no habria

61. En este modo de decir va expresa también la persona en su propia interioridad, como sostiene Pedro
Antonio Reyes Linares: “Toda la persona est4, pues, ahi presente”. Pedro Antonio Reyes Linares, “El
lenguaje en el misterio” en Revista de Filosofia de la Universidad Iberoamericana, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México, N° 134, 2013, pp. 177-202, p. 184.

62. Xavier Zubiri, Sobre el hombre, p. 297.

139



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

tenido lugar si el ser humano hubiera emergido a las faenas intelectuales
. . 6
por un lenguaje que no fuera el indoeuropeo.”

Asi considerada, una mentalidad seria también una forma de concep-
tuacion. A lo largo de su obra Zubiri contempla de modo constante
dos tipos de mentalidades: la indoeuropea y la semitica. Cada una trae
consigo formas de conceptuacion o esquemas de intelecciéon impresos
por el lenguaje abordado estructuralmente. Si prestamos atencion a
lo que estos esquemas hacen, notaremos el recurrente uso de la fami-
lia etimoldgica de “concebir”: aparece explicitamente en “concebir
sus ideas”, y su familiar, “conceptuar”, aparece en “formas de concep-
tuacién”. No obstante, propone el ejemplo de un “sujeto y predicado
unidos por el ‘es’ de la copula”,* es decir, lo que en Inteligencia y logos
llamara juicio. En cambio, en Sobre la esencia (obra posterior al curso
de 1959), el filésofo peninsular es mucho mas enfatico en la relacion
entre la mentalidad y los esquemas de inteleccién. Propone que la pri-
mera es forma mentis, es decir, una “mente asi ‘conformada’,” a la cual
corresponden ciertas estructuras conceptuales. Desde esta postura el
lenguaje es indice de esas estructuras. En esta misma obra reconoce
que “entre toda expresion, sea o no lingiiistica, y la mente misma hay
una intrinseca unidad honda y radical: la forma mentis”,”° esto es, la
mentalidad. Mas adelante afiade: “Por esto es por lo que el decir, el
Aéyewv, no es s6lo un decir ‘algo’, sino que es decirlo de ‘alguna manera’,

. , . . . IS
esto es, con ciertos mddulos propios de una determinada mentalidad”.”

A la mentalidad indoeuropea le serfa propio el logos predicativo.” Pero
éste le parece insuficiente al vasco, porque encuentra otra forma de
decir lo real vinculada a la mentalidad semitica, a la cual le es propio

63. Ibidem, p. 298. Las cursivas se encuentran en el original.

64. Idem.

65. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1962, p. 346.
66. Ibidem, p. 345.

67. Idem.

68. Ibidem, pp. 304-305.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

el logos nominal constructo.” Aunque, advierte que “todo logos deja
siempre abierto el problema de su adecuacién primaria para concebir
lo real”,”® por lo cual seria necesario —como de hecho lo hace en su
obra posterior— integrar los diferentes logos con conceptos de men-
talidades distintas. El logos nominal constructo tendria la capacidad
de expresar el caracter constructo de la realidad y no una supuesta
relacion entre sustancia y accidente mediante la vinculacién del verbo
copulativo “ser”,” el cual no da cuenta de ese caracter constructo: “El
estado constructo, como recurso morfoldgico oriundo de una menta-
lidad propia [la semitical, nos ha descubierto la conceptuaciéon de una
estructura de la realidad, segin la cual la realidad misma es entonces
primo et per se unidad de sistema”.”” En este sentido, Antonio Gonzélez
asevera que “los contenidos que la formalidad presenta como ‘reales’
no aparecen como accidentes de una sustancia por detras de los mis-
mos, sino simplemente como notas sistematicamente vinculadas entre
si, constituyendo un sistema”.”> Ahora bien, el logos nominal constructo
no deja de ser una conceptuacion y, en tanto que tal, un modo de dis-
tanciamiento operado en el logos.

La mentalidad (como experiencia bésica,” como modo de ser o como
forma mentis) es uno de los locus desde los cuales se construye el con-
tenido de las simples aprehensiones y de los juicios en el logos como
segundo momento de la inteligencia sentiente. Es un haber mental que
se incrusta real y fisicamente en la vida del ser humano a través del
lenguaje considerado estructuralmente como expresion-signo-signifi-
cacion. Ademas de la mentalidad estan la tradicion y la funcionalidad.

69. Ricardo Espinoza Lolas, “El logos nominal constructo en el pensamiento de Zubiri” en The Xavier
Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America, Washington, N° 3, 2000, pp. 29-57.

70. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 346.

71. Ricardo Espinoza Lolas, “Deleuze y Zubiri... en torno a una légica de la impresion” en Contrastes.
Revista Internacional de Filosofia, Universidad de Malaga, Malaga, N° 12, 2007, pp. 93-112, p. 99.

72. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 355.

73. Antonio Gonzilez Fernindez, “Acto, alteridad y realidad: para una metafisica hebrea” en Francisco
Vicente Galan Vélez (Coord.), Entre realismos, Ediciones Ibero, México, 2023, pp. 319-344, pp. 329-330.

74. Que no exploramos en este articulo, pero que aparece en Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios,
Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1987.

141



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Pero es justamente la mentalidad, como parte de una tradicion, la que
esta asociada a ciertos modos de decir la realidad y, por tanto, de con-
cebirla y conceptuarla. Es en este sentido como el lenguaje imprime
ciertos esquemas de inteleccion vy, al hacerlo, constituye los modos
en que el logos, como segundo momento de la inteligencia sentien-
te, construira el contenido de fictos, conceptos y juicios posicionales,
proposicionales y declarativos que nos diran qué es una cosa “en rea-
lidad” (a diferencia de la aprehension primordial de realidad, que sélo
actualiza las cosas en tanto reales).

Si consideramos el lenguaje estructuralmente podemos sostener
que todo contenido construido en el despliegue del logos es real,
porque esa construccidén opera sobre algo real y desde algo real,
esto es, sobre el cardcter constructo de lo aprehendido en apre-
hensién primordial de realidad y desde la impresion real y fisica de
esquemas de inteleccidn por via del lenguaje. Ello se debe a que este
altimo no es primaria ni radicalmente “mediacién del contenido”, lo
cual no significa afirmar que no sea mediacion; tan sé6lo no lo es de
modo primario ni radical.” Si es, en cambio, primaria y radicalmente
expresivo; significa expresando. Y segin hemos visto, la expresion
es la estructura real y fisica que pone en marcha el haber humano
y que, por una reduccidn, se constituye en signo, el cual a su vez
se constituye, por reduccion también, en significacion. El lenguaje es
constitutivo del logos desde una perspectiva biofisica del desarrollo
vital del ser humano porque los demas estan incrustados en mi vida
através de él.

75. Como argumenta Francisco Vicente Galin Vélez, a diferencia de la propuesta de Heidegger, en la
filosofia de Zubiri la aprehension primordial de realidad, que es primaria y radical, no estd mediada
lingiiisticamente. Esta mediacion tendra lugar en el despliegue del logos. Francisco Vicente Galan
Vélez, “Percepcion sensible y lenguaje en Heidegger, Zubiri y Lonergan” en En-claves del pensamiento,
Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Monterrey, Monterrey, afio 11, N° 21, 2017, pp. 127-156,
Pp- 133-142.

142



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

Conclusion

Convencidos de que la propuesta filos6fica de Zubiri no es una meta-
fisica de la presencia ni se inscribe en el plano de pensamiento repre-
sentacional, en este articulo nos hemos preguntado qué podria ser el
lenguaje en el paisaje de la realidad. Nos abrimos camino explorando
algunos conceptos clave, sus resonancias internas y, sobre todo, las
implicaciones y los bordes de la tesis metafisica de que s6lo hay una
realidad. Asimismo, tomamos distancia de las aproximaciones que
buscan suspender la significacion como orto del lenguaje, teniendo
en cuenta que en el logos convergen aquél y el cuerpo.” En la primera
parte intentamos describir el paisaje de la realidad e instalar el lenguaje
en éste, ya que, ante todo y sobre todo, es real. Posteriormente, dimos
cuenta de como el contenido puede ser construido si es especifico y
determinante de realidad en modo y forma; afirmamos que el con-
tenido es determinado en el logos, entre otras cosas, porque si bien
es especifico, no sabemos lo que es. Finalmente, exploramos la
relacién entre mentalidad y lenguaje: éste imprime esquemas de
inteleccidn que, en el despliegue del logos, modularan el contenido
afirmando lo que es entre otras cosas. He aqui la linea de continuidad
que encontramos entre las etapas ontologica y metafisica de la filosofia
zubiriana en lo respectivo al lenguaje.

Queda por explorar mas ampliamente como es que el lenguaje, en tanto
expresion, modula el contenido en el despliegue del logos. Sospecha-
mos que la impresion de esquemas de inteleccion por parte del lengua-
je afecta los momentos de distanciacioén y reversion. Como sabemos,
el momento del “seria” de la inteleccién campal afecta formalmente el
momento de realidad y se funda en un acto de retraccion. En efecto,

76. Es muy importante la vinculacién conceptual que elabora Reyes Linares entre el cuerpo y el lenguaje
mediante el sentido de la cenestesia. Pedro Antonio Reyes Linares, “El lenguaje en el misterio”, p. 183.
También para Espinoza Lolas el logos y, por tanto, el lenguaje, tienen una vinculacién radical con el
cuerpo. Ricardo Espinoza Lolas, “Deleuze y Zubiri... en torno a una logica de la impresion”, p. 98.

143



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

retraer no es prescindir. No se trata, por tanto, de prescindir de con-
tenidos; mas bien lo que queda retraido en la retracciéon formal es la
cosa en realidad. No obstante, el contenido queda modulado inevita-
blemente por esta retraccion en tres sentidos. En primer lugar, el acto
de retraccion conserva todo el contenido de la cosa como realidad. En
segundo lugar, este contenido cambia de caracter de “mero” contenido
a principio de inteligibilidad: “El contenido de estas cosas deja de ser
contenido ‘de ellas’, y queda reducido a ser principio de inteligibili-
dad de la cosa que remitio6 a estas otras cosas campales. Ser principio
de inteligibilidad consiste en ser aquello respecto de lo cual queda
re-actualizada una cosa real”.”” En tercer lugar, este contenido como
principio de inteligibilidad ya no queda como meramente real, sino que
su condicién cambia: “Lo aprehendido queda, como hemos dicho, en
condicién de mero término de aprehensidon como principio de inteli-
gibilidad. Ser mero término es haber quedado suspendido el contenido
de la realidad en tanto que contenido, con lo cual este contenido ya
no es propiamente real sino irreal”.”® El “serfa” apunta directamente
al contenido envuelto por la realidad. Este modo irreal, que se funda
en el momento de realidad de lo real, constituye la estructura formal
de toda simple aprehension. La simple aprehension posee tres mo-
dos estructurales: percepto, ficto y concepto, cada uno de los cuales
nos dice lo que la cosa seria segun el modo que actualizan. Por otra
parte, toda cosa real tiene tres dimensiones que quedaran reducidas
en el movimiento de retraccion: “esto”, “como” y “qué”. Al reducir la
dimensién del “esto” se obtiene el percepto; al reducir la del “como”
se consigue el ficto, y al reducir la del “qué” se logra el concepto. For-
malmente, percepto, ficto y concepto constituyen lo que la cosa seria
en realidad y conforman circulos concéntricos en los que el concepto
arrastra fictos, y los fictos, perceptos.” Puesto que son libres creaciones
del momento de contenido en la realidad, las simples aprehensiones atin

77. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 90.
78. Ibidem, p. 91. Las cursivas se encuentran en el original.
79. José Alfonso Villa Sinchez, “Logos como distanciacion intelectiva en Xavier Zubiri”, pp. 197-200.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

no tienen la firmeza de ser “en realidad”, es decir, entre otras cosas
reales.” Por ello atin no “son en realidad”, sino que son lo que “serian”
en realidad. La distancia entre la realidad individual de la cosa y lo
que ésta es en realidad ha comenzado a colmarse; pero es necesaria la
segunda fase del movimiento del logos: 1a reversion. En esta fase del
movimiento intelectivo la oquedad se colma. La reversion consiste en
volver de lo que la cosa “seria” alo que “es en realidad”.

En los juicios es, no obstante, donde encontramos mayores resonan-
cias. ¢Qué son éstos para Zubiri? Son las formas en que la afirmacién
se explicita. Distingue entre tres tipos: posicionales, proposicionales
y predicativos. Los primeros tienen una expresion directa de la simple
aprehension. Nuestro autor lo explica de la siguiente manera: “Fuego,
lluvia, etc., estos nombres, como meros nombres, son simples aprehen-
siones (perceptos, fictos, conceptos). Pero en connotacién afirmativa
expresan que lo simplemente aprehendido se realiza en lo que he apre-
hendido primordialmente, y es lo que éste es en realidad”.” Este tipo de
juicio afirma lo real con mas radicalidad que los otros dos. Podria pen-
sarse en él como denominacion, pero subvirtiendo el sentido porque es
primordialmente afirmacién: “El juicio posicional es, en cierto modo,
no la denominacidn, pero si la afirmacién denominativa de lo real apre-
hendido en su totalidad”.*” En segundo lugar, el juicio proposicional,
relacionado con la mentalidad semitica, constituiria una forma cons-
tructa de decir propia de las lenguas de esa mentalidad.” Este decir
constructo, al igual que el juicio posicional, no requiere forma verbal
ni predicado, pero se diferencia de éste, porque en él intervienen dos o

80. Aunque para Marquinez Argote el movimiento de distanciacion “culmina con la imposicién de nom-
bres comunes y propios a las cosas”. German Marquinez Argote, “Inteligencia sentiente, en perspectiva
lingiiistica”, p. 571. Ello nos ubica en el terreno de las cosas-sentido, las cuales conservan su momento
de realidad. Antonio Pintor-Ramos, Realidad y sentido. Desde una inspiracién zubiriana, Publicaciones
Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1993, p. 146.

81. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 152.

82. Ibidem, p. 153.

83. La capacidad de expresar la realidad de manera constructa les viene del estado constructo mismo de la
realidad. Ricardo Espinoza Lolas, “Realidad y logos (¢es Zubiri un pensador posmoderno?)” en Philoso-
phica, Pontificia Universidad Catolica de Valparaiso, Valparaiso, N° 27, 2004, pp. 109-157, pp. 114-116.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

maés “palabras” en las que “lo real ya aprehendido no esta aprehendido
s6lo como real, sino que estd ya aprehendido como algo que por su
parte estd ya calificado desde una simple aprehensién”.** Por tltimo,
estan los juicios predicativos, vinculados a la mentalidad indoeuropea,
entre cuyas esenciales propiedades se tiene que la afirmacién se hace
mediante un verbo. En los juicios examinados con anterioridad no hay
verbo, son averbales. Zubiri considera que no se trata tanto de una afir-
maciéon predicativa, sino de una copulativa, ya que el verbo “ser”, como
hicimos notar, funciona como cépula: “En el fondo se trata mas que de
una afirmacién predicativa de una afirmacién copulativa: el verbo ser,

~ ’ .2 3 8
en efecto, desempeifia ahi la funcién de copula”.”

Los juicios son los modos por los cuales se va colmando la oquedad
desplegada entre el momento de realidad individual de lo real por inte-
ligir y el momento de realidad campal. Por tratarse de modos de afirma-
cién los juicios son también modos de realizacién, es decir, modos por
los cuales los contenidos desrealizados en las simples aprehensiones
van ganando firmeza. El juicio, en tanto afirmacién, es la religacion
del momento de realidad individual y el momento de realidad campal
de lo real por inteligir. Todo juicio es lingiiistico y, en este sentido, el
lenguaje en el paisaje de la realidad es, al menos aproximativamente, la
realizacion de los contenidos desrealizados entre otras cosas y en fun-
cién de ellas en el campo de realidad. El juicio no es representacién ni
es referencia, sino realizaciéon de una simple aprehensién en lo real por
inteligir. El lenguaje, considerado como expresion, en tanto imprime
ciertos esquemas de inteleccion ligados a determinadas mentalidades,
es constructor del contenido en el despliegue del logos, en el sentido
de que lo construye afirmando toda su riqueza, afirmando la realiza-
cién de un “algo” en otro “algo” como momento suyo o aseverando
conectivamente la realidad de un “algo” en la realidad de otro “algo”;
esto es, posicion, proposicion, declaracion. X

84. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 155.
85. Ibidem, p. 159.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

Fuentes documentales

Barroso Fernandez, Oscar, “Lo social y lo histérico en la perspectiva
antropologica de Xavier Zubiri” en Revista de Filosofia de la Uni-
versidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana Ciudad de
México, N 120, 2007, pp. 173-205.

Cervera Milén, José Raul, “Funcidn significante, funcién simbolizante
y dinamismo simbélico. Estudio desde algunas aportaciones de
la filosofia de Xavier Zubiri” en Realidad. Revista de Ciencias So-
ciales y Humanidades, Universidad Centroamericana José Sime6n
Canas, San Salvador, N° 149, 2017, pp. 51-90.

Espinoza Lolas, Ricardo, “Algunas reflexiones sobre la ‘formalidad’, el
‘de suyo’ y el ‘prius” en The Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri
Foundation of North America, Washington, N° 4, 2002, pp. 67-99.

—— “Deleuze y Zubiri... en torno a una logica de la impresién” en Con-
trastes. Revista Internacional de Filosofia, Universidad de Malaga,
Milaga, N° 12, 2007, pp. 93-112.

—— “Ellogos nominal constructo en el pensamiento de Zubiri” en The
Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America,
Washington, N° 3, 2000, pp. 29-57.

—— “Realidad y logos (¢es Zubiri un pensador posmoderno?)” en Phi-
losophica, Pontificia Universidad Catolica de Valparaiso, Valpa-
raiso, N° 27, 2004, pp. 109-157.

Ferraz Fayos, Antonio, Zubiri: el realismo radical, Cincel, Madrid, 1988.

Galan Vélez, Francisco Vicente, “Percepcion sensible y lenguaje en
Heidegger, Zubiri y Lonergan” en En-claves del pensamiento, Ins-
tituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Monterrey, Mon-
terrey, afio 11, N° 21, 2017, pp. 127-156.

—— (Coord.), Entre realismos, Ediciones Ibero, México, 2023.

Gonzalez Fernandez, Antonio, Un solo mundo. La relevancia de Zubiri
para la teoria social, tesis de Doctorado en Filosofia, Universidad
Pontificia de Comillas, Madrid, 1995.

147



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Gracia, Diego, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid,
2017.

Marquinez Argote, German, “Inteligencia sentiente, en perspectiva
lingiiistica” en Cuadernos Salmantinos de Filosofia, Universidad
Pontificia de Salamanca, Salamanca, vol. 40, 2013, pp. 559-577.

—— “Razon concreta y mentalidades” en Cuadernos de Filosofia La-
tinoamericana, Universidad Santo Tomés, Bogota, vol. 26, N° 93,
2005, pp. 102-110.

Martinez Vasquez, Luis Arturo, “El lenguaje como sentido y signifi-
cacion en la filosofia de Gottlob Frege y Xavier Zubiri” en Praxis.
Revista de Filosofia, Universidad Nacional de Costa Rica, San José,
N° 82, 2020, pp. 1-16.

Nicolas, Juan Antonio y Barroso Fernandez, Oscar, “Comprension y
realidad. Zubiri ante el reto hermenéutico” en ENDOXA, Univer-
sidad Nacional de Educacién a Distancia, Madrid, N° 20, 2005,
PP- 7737794

Nicolas, Juan Antonio y Linares Peralta, Raul, “La noologia realista
de Xavier Zubiri” en Gazeta de Antropologia, Universidad de
Granada, Granada, vol. 3, N° 37, 2021. Documento electrénico sin
paginacion.

Pintor-Ramos, Antonio, “El lenguaje en Zubiri” en Cuadernos Salman-
tinos de Filosofia, Universidad Pontificia de Salamanca, Salaman-
ca, N° 14, 1987, pp. 93-133.

—— Realidad y sentido. Desde una inspiracion zubiriana, Publicaciones
Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1993.

—— (Coord.), Zubiri desde el siglo XXI, Publicaciones Universidad Pon-
tificia de Salamanca, Salamanca, 2009.

Reyes Linares, Pedro Antonio, “El lenguaje en el misterio” en Revista
de Filosofia de la Universidad Iberoamericana, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México N° 134, 2013, pp. 177-202.



UNA APROXIMACION AL LENGUAJE EN EL PAISAJE DE LA REALIDAD

Villa Sanchez, José Alfonso, “Estructura radical de la realidad humana
en Xavier Zubiri” en Mutatis Mutandis: Revista Internacional de
Filosofia, Universidad de Santiago de Chile, Santiago de Chile, N°
12, 2019, pp. 67-89.

—— “Logos como distanciacion intelectiva en Xavier Zubiri” en And-
lisis. Revista Colombiana de Humanidades, Universidad Santo
Tomas, Bogota, N° 96, 2020, pp. 183-202.

—— “Logos y campo de realidad en Zubiri” en Estudios Filosdficos,
Instituto Superior de Filosofia de Valladolid, Valladolid, N° 69,
2020, PP. 527-547.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980.

—— Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.

—— Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publi-
caciones, Madrid, 1987.

—— Sobre el hombre, Alianza, Madrid, 19806.

—— Sobre la esencia, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones,
Madrid, 1962.

—— Sobre larealidad, Alianza/Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 2001.

149



La caida. Camus y el arrojo por el otro*

Salvador Vega Valladares**

Recepcion: 10 de octubre de 2022
Aprobacién: 16 de febrero de 2023

Resumen. Vega Valladares, Salvador. La caida. Camus y el arrojo por el otro. En
el presente estudio intento relacionar la novela La caida, de Albert Camus,
con las principales nociones filoso6ficas de su autor, sobre todo el “absurdo”,
la “rebeldia” y su planteamiento ético. Asimismo, busco dilucidar como esta
obra expone una de las principales criticas de Camus: el descubrimiento de la
rebeldia metafisica y su posterior renuncia. Tal rebeldia es encuentro profundo
consigo mismo y con el otro, lo cual la torna co-originaria de la solidaridad, y,
sin ésta, toda lucidez rebelde se pierde. Asi pues, busco mostrar de qué manera
esta novela filosofica va ligando algunos conceptos camusianos con la trama y
vida del personaje principal, con el propdsito de abrir vias de reflexiéon sobre
la esencia de lo ético.

Palabras clave: Camus, novela, absurdo, rebeldia, ética.

Abstract. Vega Valladares, Salvador. The Fall. Camus and Boldness for the Other.
In this study I attempt to relate Albert Camus’s novel The Fall with the author’s
main philosophical notions, especially “the absurd,” “rebellion” and his ethical
stance. I also attempt to shed light on how this work lays bare one the leading
critiques of Camus: his discovery of metaphysical rebellion and his subsequent
disavowal. This rebellion is a profound encounter with himself and with the
other, which makes it a co-generator of solidarity; without this, all rebellious

*  Este articulo se basa en la tesis del mismo autor, presentada en 2013 para obtener el grado de maestro
en Filosofia de la Cultura por la Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo. El trabajo lleva
el titulo “Hacia una hermenéutica de la finitud: Unamuno y Camus”, disponible en:
http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/bitstream/handle/DGB_UMICH/89/IIF-
M-2013-0858.pdf?isAllowed=y&sequence=1

** Doctor en Filosofia por la Universidad Michoacana de San Nicol4s de Hidalgo. Profesor en la Univer-
sidad Marista Valladolid (Morelia). vegavs@hotmail.com



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

clarity is lost. In this way I attempt to show how this philosophical novel ties
different concepts proposed by the author to the plot and the main character’s
life, with the aim of opening up lines of reflection on the essence of the ethical.
Keywords: Camus, novel, absurd, rebellion, ethics.

Introduccion

La solidaridad de los hombres se funda en el movimiento de rebel-
dia, y éste, a su vez, solo halla justificacion en esta complicidad.
Tendremos, pues, derecho a decir que toda rebeldia que se autoriza
a negar o a destruir esta solidaridad pierde al mismo tiempo el
nombre de rebeldia y coincide en realidad con un consentimiento
criminal.

— ALBERT CAMUS'

La chute,” de Albert Camus, fue una obra publicada en mayo de 1956
por la editorial Gallimard. En ese tiempo el franco-argelino ya llevaba
a sus espaldas las consecuencias de la famosa controversia con Jean-
Paul Sartre. Su esposa, Francine Faure, se encontraba delicada y era
atendida, entrando y saliendo de hospitales. El propio Camus, en medio
de sus frecuentes recaidas por la tuberculosis, pasé por intermitentes
crisis de las cuales logré salir en sus viajes a Italia.* Los atentados
contra Argelia en octubre de 1954 marcaron el inicio de la lucha por
la independencia a cargo del Frente de Liberaciéon Nacional (FLN) y
preocuparon gravemente a Camus, en particular porque su madre se

1. Albert Camus, El hombre rebelde, Alianza, Madrid, 2008, p. 31.

2. Camus habia pensado para esta novela los titulos El espejo, El grito o Un puritano de nuestro tiempo.
Sin embargo, se decide por La caida (sugerencia de Roger Martin Du Gard). Virgil Tanase, Camus,
Plataforma, Barcelona, 2018.

3. En19s3 le escribe a su amigo René Char: “La vida en casa era dura, pero casi siempre fui feliz. Pero
épor qué le cuento todo esto? Supongo que porque su poema me ha removido, sencillamente, y por-
que me cuesta trabajo soportar la vida que llevo ahora”. Albert Camus y René Char, Correspondencia
1946-1959, Alfabeto, Barcelona, 2019, p. 137. En diciembre de 1954 le escribe: “Aqui he recuperado un
poco el aliento y la paz interior y queria decirselo, después de haber compartido con usted (quiza
demasiado) mis preocupaciones. La luz romana cura y alimenta”. Ibidem, p. 130.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

encontraba alld. Todo esto fue anterior a que recibiera en Estocolmo
el Premio Nobel de Literatura, a finales de 1956.

Los estudios sobre la relacion entre filosofia y literatura en Camus no
son nuevos; por el contrario, se han integrado a toda su obra.* Y lo im-
portante es resaltar la relevancia de su trabajo para nuestros tiempos,
objetivo que perseguimos en el presente trabajo. La caida no alcanza
el reconocimiento de otras grandes novelas —como El extranjero o
La peste—’ del fildsofo existencialista; empero, no estin ausentes en
ella temas centrales de nuestro autor, como el suicidio, el absurdo y la
rebeldia.’ La caida hace hincapié en este Gltimo: el reconocimiento de
la rebeldia y su negacidn. Este tema fue tratado en El hombre rebelde,
otra obra publicada en 1951. Si pudiésemos sintetizar lo abordado ahi
concluiriamos que se trata de un atisbo del reconocimiento de la re-
beldia que termina cediendo ante el suicidio o el crimen. En efecto, la
rebeldia (metafisica o historica) reconoce una oposiciéon a la muerte
y a sus servidumbres, para luego aceptar el crimen. En este orden po-
demos sostener que expresa una denuncia. Nos centraremos en este
punto por su potencial para orientarnos a discernir la esencia del acto
ético y abrirnos nuevas conexiones entre Camus y otros filésofos con-
temporaneos, por ejemplo, Jean-Luc Nancy.’

4. Por ejemplo, ver Russell Grigg, “Albert Camus. Novelist and Philosopher for our time” en Sophia,
Springer Science+Business Media, Melbourne, vol. 50, N° 4, diciembre de 2011, pp. 509-511; Maciej
Katuza, Peter Francev y Matthew Sharpe, “Introduction. Camus as Philosopher amongst Philosophers”
en Maciej Katuza, Peter Francev y Matthew Sharpe, Brill’s Companion to Camus. Camus among the
Philosophers, Brill, Leiden, 2020, pp. 1-28.

5. Elextranjero fue un texto publicado en 1942; El mito de Sisifo, en octubre de ese mismo afio; La peste,
en 1947, y EL hombre rebelde, en septiembre de 1951. La caida comenz6 a circular en mayo de 1956.

6. Estos conceptos se fueron desarrollando a través de sus obras, pero “el absurdo” es claramente tratado
en El mito de Sisifo y en El extranjero; “la rebeldia” se aborda de forma maés especifica en La peste y en
El hombre rebelde. En este ultimo se apunta que el absurdo es contradictorio y lleva la semilla del
nihilismo; hace tabula rasa, pero se vuelve a él como punto de partida para la rebeldia: “Grito que no
creo en nada y que todo es absurdo, pero no puedo dudar de mi grito y necesito, al menos, creer en
mi protesta. La primera y tinica evidencia que me es dada asf, dentro de la experiencia del absurdo,
es la rebeldia”. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 17.

7. Esta conexion la abordamos brevemente en la conclusion del presente trabajo.

152



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

En La caida, como en el resto de las obras de Camus, literatura y filo-
sofia se abrazan de manera inseparable. Pero no una como soporte de
la otra, u otra como material diddctico de una,’® sino que mas bien se
entrelazan, se referencian o se re-envian una con la otra. Asi pues, su
pensamiento es estético y su literatura deconstruye.” Expone inelu-
diblemente en sus obras, novelas o ensayos la urgencia de un pensa-
miento coherente con la época y en contra de sus desmesuras. Arte y
pensamiento se alzan ante el silencio del mundo en una creacidén sin
mafiana.

“Me rebelo, luego existimos”.”” Tal es la rebeldia que atisba Jean-Bap-
tiste Clamence en La caida.” Su personaje representa de alguna manera
el apego absoluto e irrestricto a la vida, aun por encima de una cierta
vergiienza por no poder sacrificarla para aquello que le parece justo; es
decir, la vida del otro, del necesitado. Aquél vive una culpa por eso que
no puede sacrificar y acepta esa condicion sin més, sin la lucha esencial
que define al creador opuesto a su propia contradiccidon constitutiva.
La rebeldia, que termina negando todo, clama por la totalidad de la
inocencia y concluye emparejandose con la culpabilidad universal y
definitiva; cambia a Dios por la espada. Clamence parte del impetu por
verdadera vida para luego, frustrado, aceptar la injusticia generalizada

8. Autores como Rubén Dario Maldonado y Peter Roberts aseveran que, en Camus, la literatura es una
forma de vehiculo del pensamiento filosdfico, a manera de recurso literario o didictico. Rubén Dario
Maldonado, “La célera de Meursault. Sobre el problema del reconocimiento en El extranjero de Camus”
en Estudios de Filosofia, Universidad de Antioquia, Medellin, N° 33, enero/junio de 2006, pp. 181-199.
Ver también Peter Roberts, Andrew Gibbons y Richard Heraud, “Bridging Literary and Philosophical
Genres: Judgement, reflection and education in Camus’ The Fall” en Peter Roberts, Andrew Gibbons y
Richard Heraud, Education, Ethics and Existence. Camus and the Human Condition, Routledge, Nueva
Zelanda, 2015.

9. Sus ensayos filos6ficos estan llenos de pinceladas literarias. Basta leer la siguiente cita de Camus en
El hombre rebelde: “Nietzsche podra rechazar toda trascendencia, moral o divina, diciendo que esa
trascendencia impulsaba a la calumnia de este mundo y esta vida. Pero tal vez haya una trascendencia
viva, cuya belleza hace su promesa, que puede hacer amar y preferir a cualquier otro este mundo mortal
y limitado”. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 301. Y sus personajes literarios viven las cuestiones
filosoficas de su tiempo: “Tan cerca de la muerte mama debia de sentirse alli liberada y pronta para
revivir todo. Nadie, nadie tenia derecho a llorar por ella”. Palabras de Meursault en Albert Camus, El
extranjero, Alianza, Madrid, 1986, p. 142.

10. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 31.

1. Albert Camus, La caida, Losada, Buenos Aires, 2005.

153



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

y olvidar que “El rebelde no pide la vida, sino las razones de la vida.
Rechaza la consecuencia que la muerte aporta [...]. Luchar contra la
muerte equivale a reivindicar el sentido de la vida, a combatir por
la regla y la unidad”.” Asi, deja de lado el existimos, disuelve la rebeldia
y vuelve a la soledad.

La creacidn artistica

Este estudio busca ligar esta novela con algunos puntos fundamentales
de la filosofia de Camus. Sobre todo, en sus nociones de “absurdo”,
“rebeldia” y su posicion ética. Para ello desarrollaremos brevemente
la postura filoséfica del autor frente al arte y la literatura, postura que
se usara como soporte de la co-originariedad de sus planteamientos
filos6ficos en su obra literaria.

El arte, nos ensefna Camus, es el producto de la conciencia de una crea-
cién sin mafiana, ya que la existencia humana, descubierta sin sentido
trascendente, puede sentirse completa en la obra creadora. Para el
hombre absurdo, trabajar en el arte debe estar mediado por un saber
de la insignificancia de 1a misma condicién humana, de una conciencia de
que toda labor —y, por ello, toda creacién artistica— lleva consigo el
gusano de la banalidad: “Trabajar y crear para nada, modelar el barro,
saber que la propia creacion carece de futuro, ver esa obra destruida en
un dia siendo consciente de que, en el fondo, eso no tiene mas impor-
tancia que construir para los siglos, es la sabiduria dificil que autoriza

3 13

el pensamiento absurdo”.

La obra artistica tiene una gran importancia no s6lo en si misma,
pues representa una prueba proporcionada o manifestada al hombre
para “enfrentar sus fantasmas y acercarse un poco mas a su verdad

12. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 122.
13. Albert Camus, El mito de Sisifo, Alianza, Madrid, 1999, p. 147.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

desnuda”,* la cual consiste en que todo obrar humano —incluso la
propia vida— carece, ante la muerte, de una verdadera trascenden-
cia y sentido. La obra artistica no debe ser una mera exposicion de
ideas o tesis, pues “las ideas son lo contrario del pensamiento”.”
Las ideas se defienden, fundan doctrinas e intentan, a cualquier costo,
ser demostradas; en ellas no hay crisis, sino satisfaccion, salvaciéon. En
cambio, lo que debe haber en la creacidén es pensamiento, el cual es
de naturaleza peregrina, mudable, fluye y se mueve; no se convence ni
busca convencer, se contradice y se destruye, se reanimay se recrea a
si mismo. El pensamiento no se salva, pues eso significaria ponerlo en
la inmovilidad, lo cual es imposible, en tanto se sabe en tragedia, lucha
contra lo invencible, pero también se sabe irrenunciable.

Existen dos modos de realizar la obra creadora. 1) Aquélla en la que se
manifiesta el espiritu de un hombre que luché con la esperanza apaci-
guadora de la rebeldia. Esta obra al menos guarda y expresa tal lucha.
2) La que se encuentra bafada de esperanza conciliadora, desviada
por la falsa ilusion, producto del cansancio de la lucha por salvarse,
y rendida a la redencién. Esta no dice nada. La obra absurda debe ser
manifestacion de la libertad del hombre que ama la tierra en su lazo
mortal, ha de ser rebeliéon metafisica por la condicién finita y debe ser
amor a la diversidad de todas las voces de la tierra. Empero, la obra
absurda, como el pensamiento, ante el inexorable olvido metafisico, es
una cosa totalmente inttil. Por eso el artista sabe que crea para nada,
y de ahi su libertad. Es decir, produce desde el acabamiento mismo y
para el olvido, pero amando mortalmente y sin resignacién a perderlo
todo, consciente de lo absurdo de toda vida y obrar humano, ldcido
pero rebelde.

La obra artistica es producto del pensamiento claro que intenta salvar
las contradicciones del hombre y el silencio del mundo. Sabe que no

14. Ibidem, p.149.
15. Idem.

155



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

hay victoria en ese intento, pero no dimite de ello, pues también sabe
que la vida es ese mismo intento creativo: “Pensar es ante todo querer
crear un mundo. Es partir del desacuerdo fundamental que separa al
hombre de su experiencia para encontrar un terreno del entendimiento
conforme a su nostalgia, un universo encorsetado con razones o acla-
rado con analogias que permite resolver el insoportable divorcio. El

3 16

filésofo, aunque sea Kant, es creador”.

Es en el esfuerzo creador donde se concretiza el deseo de unidad y lo
que el mundo tiene de incompleto: “La rebeldia, desde este punto de
vista, es fabricante de universos. Esto define también el arte”.” A tra-
vés del arte hay un rechazo y una exaltacion de lo real para llegar a la
belleza. Sin evadirse del mundo se aleja de lo que éste es tal cual: “De
hecho, los hombres tienen apego al mundo y, en su inmensa mayoria,
no desean abandonarlo. Lejos de querer olvidarlo siempre, sufren, al
contrario, por no poseerlo bastante, extrafios ciudadanos del mundo,
exiliados en su propia patria”.® El deseo de perdurar, que es una ma-
nifestacion del deseo de unidad, se enfrenta con el mundo cerrado:
“No basta con vivir, hace falta un destino, y sin esperar la muerte. Es,
pues, justo decir que el hombre tiene la idea de un mundo mejor que
éste. Pero mejor no quiere decir entonces diferente, mejor quiere decir
unificado. Esta fiebre que levanta el corazén por encima de un mundo
disperso, del que, sin embargo, no puede desprenderse, es la fiebre de
la unidad”.”

Es por todo lo anterior que el arte, y en particular la novela, se gesta
como un mundo corregido segtin el impetu radical del hombre. Los
protagonistas de las novelas viven lo que en la realidad est4 cerrado, se
crean a si mismos en su empefio profundo: “La novela fabrica destinos

16. Ibidem, p.130.
17. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 297.
18. Ibidem, p. 303.
19. Ibidem, p. 305.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

alamedida. Asi compite con la creaciéon y vence, provisionalmente, a la
muerte”.”” Tal es una forma de embalar la inteligencia con la nostalgia
de la rebeldia. Marcel Proust es un modelo de este tipo de novela.”
En ella la vida interior se conjuga con la externa y con el modo de en-
frentar la muerte al recrear sus recuerdos como un presente perenne
maés vivido en el que se intenta crear un mundo concluido, en el que la
eternidad se muestra s6lo de manera humana: “Su victoria dificil, en
visperas de su muerte, consiste en haber podido extraer de la huida
incesante de las formas, por las vias solas del recuerdo y la inteligencia,
los simbolos estremecedores de la unidad humana”.” El arte creador se
exhibe, entonces, como una pugna mas sensible por tomar la belleza
de la vida contra los cambios que llevan todo al olvido y a la muerte:
“Como creador, he dado vida a la misma muerte. Es cuanto yo debia

9 23

hacer antes de morir”.
La caida

A partir de la siguiente resefia de La caida podremos adentrarnos en
nuestro objetivo: relacionar esta novela con los temas que le preocupan
a Camus en torno al absurdo y a la rebeldia, junto con sus implicacio-
nes éticas.

Jean-Baptiste Clamence, protagonista de La caida, hace de profeta en
un bar, el Mexico-City, ubicado junto al puerto de Amsterdam. Ah{
narra a un desconocido interlocutor —de quien nada sabemos salvo lo
que el mismo Clamence nos permite ver en su propio monélogo— su

20. Ibidem, p. 308.

21. Camus contrapone el estilo de Proust con la novela norteamericana de su tiempo, a la que describe
como una unidad en la que el hombre es reducido a sus meras manifestaciones exteriores: “Su
técnica consiste en describir a los hombres por fuera, en lo mas indiferente de sus gestos, en repro-
ducir sin comentarios los discursos hasta en sus repeticiones, en hacer, por fin, como si los hombres
se definiesen enteramente por sus automatismos cotidianos”. Ibidem, p. 308.

22. Ibidem, p. 311.

23. Albert Camus, “Carnets 3” en Albert Camus, Obras 5, Alianza, Madrid, 1996, p. 297.

157



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

pasada vida y profesion que lo condujeron a convertirse en lo que él
llama un “juez penitente”.

Clamence nos lleva a una critica de su propia vida, memorias y olvi-
dos. Abogado de profesion, se confiesa “de vocacién por las cimas”,
es decir, por una necesidad perenne de buscar, mantenerse y recrear
situaciones en las que se sabe superior a todos los demas. Sus defendi-
dos, pobres y culpables, 1o juzgan como el mas noble y desinteresado
hombre y abogado; los jueces, a quienes considera de moral inferior,
son también juzgados por él. Asi reinaba, esto es, vivia impunemente
en un acuerdo tal con la vida, que termina por devenir superhombre. Se
siente sin culpa a través de una conciencia elevada por encima de los
otros. Nada importa y todo olvida... menos a si mismo. Por otra parte,
se reconoce “doble”, esto es, proyecta una imagen que no es él mismo.
Es el alegre “dios Jano” del que no hay que fiarse y que no puede amar
a alguien que no sea él mismo, si bien quiere ser todo en todos. Vive
por encima de todo y de todos, en un acuerdo total con el mundo que
no lo juzgay en el que escapa de toda pena y castigo. Todo esto lo narra
con cinismo e ironia propios de alguien que se ha aceptado tal cual es,
sin eludir nada de lo que desea: dominar, ser reconocido.

Asi era su vida... hasta que una carcajada, unas risas provenientes de los
espejos a su espalda o de las aguas del rio Sena en las noches oscuras
lo llevan a recordar, lo empujan al interior de su memoria para extraer,
de sus profundidades reprimidas, vivencias que habia abandonado,
principalmente, una caida: en una noche fria de Paris una joven mujer
se arroja desde un puente a las heladas y tenebrosas aguas del Sena.
Su grito se ahoga con ella en las fuertes corrientes del rio. El se detie-
ne, pero no puede ni siquiera volverse, mucho menos arrojarse tras
ella. Sabe que es demasiado tarde. Las risotadas que escucha le hacen
recordar ese evento que resquebraja, poco a poco, la bella y reinante
imagen que tenia de si mismo. Esa lucidez le abre los ojos, le muestra
su propia caida.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

El universo se rio de él, le mostro el fracaso de vivir en las cimas. Su
vida y sus pensamientos fueron asaltados por esa lucidez; sin embargo,
se rehusa a ser juzgado. Su “caida” lo lleva por varias etapas: pensar la
muerte, la imposibilidad de la inocencia de todos, confesar su culpa-
bilidad sustrayéndose al juicio, desarmarse a si mismo, el libertinaje
como un sucedaneo de la inmortalidad... Pero nada, salvo el cansancio
extremo, le acalla levemente las risas. Su vida como abogado termina,
se cambia de nombre y se retira de Paris. Las aguas, que estan por todas
partes, le recuerdan su impotencia y su crimen.

Clamence sigue narrando su pasado a aquel misterioso interlocutor
por las calles de una nocturna Amsterdam y en un viaje a Zuyderzee...
hasta un tltimo encuentro en la habitacién del propio Clamence, don-
de le explica las condiciones de su profesién como juez penitente que
ejercio en el Mexico-City. Ahi se acepta cinicamente en sus certezas:
es rey, papay juez. Nadie es inocente y la servidumbre es la naturaleza
humana. Pero ni asi se permite ser juzgado. Por ello confiesa la grave-
dad de sus faltas, para obligar al otro a desnudarse de sus mascaras y
confesar las suyas. Exhibe sus culpas para que los demas reconozcan
las propias: todos somos culpables e indignos. Pero él se levanta al final
como juez de todo el mundo, aun incapaz de lanzarse al rio por alguien.

La rebeldia como oposicion al sinsentido

En La caida Camus lleva a su personaje, Jean-Baptiste Clamence, a vivir
coherentemente una posicion filos6fica: la rebeldia y su anulacién. En
este sentido, es una denuncia. Se trata de una creacioén literaria que
expone algunos de los pensamientos filoséficos de su autor, si bien
podria ser un error afirmar una primacia en estos términos, como si la
filosofia fuese el fundamento de su obra literaria o ésta de aquélla. Més
bien es el re-envio de la una a la otra, el paso de la literatura a la filoso-
fiay viceversa en el proceso creativo del propio Camus. Asi, entonces,
esta obra es completa en si misma, no un vehiculo o soporte para el

159



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

pensamiento del filésofo y literato franco-argelino. No obstante, esto
no anula sino que permite subrayar algunos de sus aspectos filosoficos
fundamentales. “El hombre rebelde” es uno de ellos. Es una critica a
la renuncia que ha presentado histérica y existencialmente lucidez y
posicion frente a la condicion humana: la rebeldia. La explicaremos
brevemente.

Camus se levanta en la creacioén de sentido donde no lo hay. El pensa-
miento y la filosofia insisten en la unificacién del hombre: su condiciéon
y el mundo. Pensar es unificar, y la filosofia retine el mundo en torno
al sentimiento del hombre. Este dltimo no tiene otra finalidad que la
vida misma, y la muerte es el final radical de toda posible teleologia:
“Mi campo [...] es el tiempo”.** Su libertad es plena cuando acepta
licidamente que, con la muerte, muere del todo: la tierra y la criatura
son su patria. Por ello le es indispensable una reivindicacidon contra su
destino, a pesar de que toda accién es intitil, pues siempre la muerte
acaba con la totalidad de las cosas. Pero es justo contra esta condicion
—este limite constitutivo del hombre que le muestra su situacion frente
al mundo—? que debe uno levantarse: “En el universo del rebelde, la

9 26

muerte ensalza a la injusticia. Es el abuso supremo”.

Nuestro autor toma el concepto de rebeldia desde su acepcién primi-
genia, como el hombre que se vuelve, es decir, que se planta de cara
ante aquello que ya no esta dispuesto a justificar ni sobrellevar. Decide
ponerse frente a frente para afirmar lo que quiere y lo que ya no esta
dispuesto a tolerar. Y si bien lo soportaba antes de tomar conciencia
(quiza por el cuidado de un interés momentaneo), ahora reconoce
algo que encuentra como una necesidad de defender. Ante lo absurdo

24. Albert Camus, El mito de Sisifo, p. 89.

25. Sartre opina que los filésofos de su tiempo afirman, mas que una naturaleza humana, una condicién
humana, la cual se entiende grosso modo como el conjunto de los limites a priori que conforman su
condicién fundamental en el universo. Jean-Paul Sartre, El existencialismo es un humanismo, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, México, 2000.

26. Albert Camus, El mito de Sisifo, p. 116.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

la Gnica postura coherente que no desemboca en el nihilismo en cual-
quiera de sus formas es la rebelion:

Esta es el enfrentamiento perpetuo del hombre con su propia oscuridad. Es
exigencia de una imposible trasparencia. Pone el mundo en tela de juicio
en cada uno de sus segundos [...]. Es la presencia constante del hombre
ante s{ mismo. No es aspiracidn, carece de esperanza. Esta rebelion no es
sino la seguridad de un destino aplastante, sin la resignacién que deberia
acompafiarla.”

La rebeldia es lo contrario a la pasividad y al hombre reconciliado
con lo supuesto. Es una vuelta a si mismo, a la toma de conciencia
de la propia condicién finita, lo definitivo de la muerte y una libertad
obstinada en unificar dentro de esos limites. Comienza por una deses-
peracién lucida que nunca resuelve la contradiccion: “En la medida en
que cree resolver la paradoja, la replantea entera.” Asi, se enfoca en la
vida por si misma, en el esfuerzo de reivindicar al hombre frente a su
condicion y su destino sin perder la inteligencia: “Ensalzo al hombre
ante lo que lo aplasta y mi libertad, mi rebeldia y mi pasion se unen
en esa tension, esa clarividencia y esa repeticién desmesurada”.”” Esta
rebeldia metafisica se representa en el personaje mitico, Sisifo, con-
denado a una existencia absurda y perenne en la que su peor castigo
es la conciencia que de ella tiene. Sin embargo, Camus reconoce los
limites y la realidad en la que Sisifo puede encontrar su sustento: “Su
destino le pertenece”.** Y su roca (lo que ahora tiene), su desesperanza
(enla que encuentra lucidez) y una esperanza inmanente se tornan en
su lucha irrenunciable;” una lucha en la que su condicién no tiene un

27. Ibidem, pp. 72-73.

28. Ibidem, p. 8s.

29. Ibidem, p.114.

30. Ibidem, p.159.

31. “Elhombre absurdo dice si'y su esfuerzo no cesara nunca”. Idem. Y en su novela postuma, El Primer Hombre,
escribe lo siguiente: “El viajero no era méas que ese corazén angustiado, avido de vivir, en rebeldia contra
el orden mortal del mundo”. Albert Camus, El Primer Hombre, Tusquets, México, 2009, p. 32.

161



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

sentido superior, sino que s6lo esté llena de una fuerza que acepta y
no se resigna a dimitir. Ahf es donde advierte su nuevo sentido, en la
rebeldia:

En ese instante sutil en el que el hombre se vuelve sobre su vida, Sisifo,
regresando hacia su roca, contempla esa serie de actos desvinculados que se
convierte en su destino, creado por ¢l, unido bajo la mirada de su memoria
y pronto sellado con su muerte. Asi, persuadido de su origen plenamente
humano de cuanto es humano, ciego que desea ver y que sabe que la noche
no tiene fin, esta siempre en marcha.”

La rebeldia es una lucha que se sabe perdida, pero se basta a si misma
para llenar el corazén del hombre que ha renunciado a cualquier con-
suelo més all4 de toda construcciéon puramente humana o sustentada
en algtin orden superior. Es el levantamiento que no transige con un
deshonesto acuerdo entre el polvo de la tierra y la inmaterialidad de
lo eterno. “No hay acuerdo: todo o nada”. Tal es el primer grito del re-
belde. Y aun cuando se trate de una rebelidn sin victoria y sin futuro,
licida de la precariedad de la naturaleza humana, un destino imposible
de superar al limite que constrifie radicalmente la existencia del hom-
bre, se le desafia: “Grito que no creo en nada y que todo es absurdo,
pero no puedo dejar de dudar de mi grito y necesito, al menos, creer
en mi protesta”.” De esta manera, la rebeldia es la primera experiencia
tras el reconocimiento absurdo.

{Y ante qué se alza la rebeldia? Justamente ante el reconocimiento de
la sinrazén, de estar arrojados en el sinsentido y la injusticia. “Pero su
impulso ciego [el de la rebeldia] reivindica el orden en medio del caos
y la unidad en el corazén mismo de lo que huye y desaparece”.’* Es
un levantamiento del hombre contra lo que, desde lo mas profundo, le

32. Albert Camus, El mito de Sisifo, pp. 159-160.
33. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 17.
34. Idem.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

parece indigno. Una insurreccién contra la condicién mortal, el dolor
y el mal. La protesta rebelde es ante lo que se considera intolerable. Es
al mismo tiempo un no decidido contra la imposicién superior y un si al
reconocimiento de un derecho propio y comun. Es una negacién de lo
injustificable, pero también es afirmacion de lo que debe preservarse.
Por dltimo, esa resistencia deviene esencia del hombre insubordinado,
pues encuentra en esa facultad lo mejor de si, aquello que proporciona
una dignidad que debe defender. Asi, la rebelién se transforma en me-
tafisica y en un principio de vida y muerte: “La conciencia nace a la luz
de larebeldia”.* Y lo develado se convierte por ello en algo més grande
que la propia vida: “Lo que al principio era una resistencia irreductible
del hombre se convierte en el hombre entero, que se identifica con ella
y en ella se resume. Esta parte de s mismo que queria hacer respetar,
la sitiia entonces por encima del resto y la proclama preferible a todo,

. . . , . 6
incluso a la vida. Se convierte para él en bien supremo”.?

Esta insubordinacién humana y metafisica” es la anulacién de la
teologia, en tanto se instaura fuera de lo sagrado. Esto se debe a que
lo esencial de lo sacro es la ausencia de interrogantes, pues ya todo
estd conformado y resuelto®® en sus valores y respuestas por la in-
terpretacion que el mito hace de su mundo: “Rehacer y recrear la re-
flexion griega como una rebelion contra lo sagrado. Pero no la rebelion
contra lo sagrado propia del romantico —que es ella misma una forma
de lo sagrado— sino la rebelién como un modo de poner en su sitio
a lo sagrado”.® El rebelde, por lo tanto, se coloca antes o después de
lo sagrado. Es la posicion en la que permanece la interrogante.

35. Ibidem, p. 23.

36. Idem.

37. “Es metafisica porque contesta los fines del hombre y de la creacién”. Ibidem, p. 35.

38. “De hecho, el subdito inca o el paria no se plantean nunca el problema de la rebeldia, porque ya ha
sido resuelto para ellos en una tradicion, y antes de que hayan podido plantearselo, siendo lo sagrado
la respuesta”. Ibidem, 29.

39. Albert Camus, “Diarios de viaje” en Albert Camus, Obras 4, Alianza, Madrid, 1996, p. 41.

163



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

La rebeldia eliminé el suicidio; la vida se mostré como aquello que
se ha de procurar. Asi, la oposicién a la muerte devel6 un valor en la
lucha misma y se abrid al otro: “Desde el momento en que este bien
se reconoce como tal, es el de todos los hombres”.* La esencia del ni-
hilismo se muestra en dos facetas: el suicidio y el crimen. La rebeldia
acepta reconocer la propia vida y la ajena. No se puede conocer el
fundamento de la realidad misma, pero con lo que se sabe si se puede
aprender como es que el hombre debe conducirse: “El hombre es la
Unica criatura que se niega a ser lo que es. El problema est4 en saber
si esta negativa no puede llevarlo si no a la destruccién de los demés
y de si mismo, si toda rebeldia debe concluir en una justificaciéon del
crimen universal, o si, por el contrario, sin pretensiéon de una imposible

inocencia, debe descubrir el principio de una culpabilidad razonable”.*

El hombre insubordinado encuentra aquello que defiende méas grande
que la propia vida, pues eso le da su dignidad. Es un valor que le revela
su propia esencia, pero también la del otro, en tanto no es posible un
reconocimiento auténtico de la esencia individual sin que eso lo lleve
areconocer la misma constitucién en los otros. Esto le da sospechas de
una naturaleza humana: la dignidad que siente el hombre en rebeldia,
que defiende y que encuentra como algo universalmente permanente
en todos los hombres:

El analisis de la rebeldia conduce al menos a la sospecha de que hay una na-
turaleza humana [...]. ¢éPor qué rebelarse si no hay en uno nada permanente
qué preservar? El esclavo se subleva por todas las exigencias a un tiempo
cuando juzga que, bajo este orden, se le niega algo que no le pertenece
Unicamente a €, sino que es un &mbito comun en el que todos los hombres,
incluso el que lo insulta y lo oprime, tienen dispuesta una comunidad.”

40. Ibidem, p.13.
41. Ibidem, p. 19.
42. Ibidem, p. 24.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

Por la cita anterior es claro que incluso el verdugo pertenece ala misma
comunidad de las victimas aunque aquél no lo sepa. Esto se debe a que
el movimiento rebelde deja a un lado la mera preocupaciéon individual.
Ciertamente, pide respeto para si, pero lo hace porque se reconoce a
si mismo en comunidad. La rebeldia no sé6lo se gesta en la opresion
contra uno mismo, sino que también despierta ante el espectaculo de la
ignominia sobre el otro y en la identificacién con él. Es, ante todo, una
oposicién ante un destino comun: “Por eso me he decidido a rechazar
todo lo que, de cerca o de lejos, por buenas o por malas razones, haga
morir o justifique que se haga morir”.* Luego entonces, el individuo
deja de ser un valor en si mismo para adquirir su real dimensi6n en la
comunidad, pues lo que defiende carece de valor si prescinde de rebe-
larse por aquellos que comparten su misma condicién: “En la rebeldia,
el hombre se supera en otro, y desde este punto de vista, la solidaridad

humana es metafisica”.*

El impetu rebelde no nace del resentimiento ni de la envidia,” sino de
la lucha por la integridad y contra la humillacién propia y de otros.
Toda moral auténtica se basa en la mirada compasiva que no deja de
lado la contradiccidén fundamental del hombre y que actia conforme a
ella. Para ejemplificar esto tomemos un pasaje de otra obra de Camus,
La peste, en el que el doctor Rieux le pregunta a Tarrou acerca de su
ayuda incondicional a los enfermos:

—Vamos, Tarrou, {qué es lo que le impulsa a usted a ocuparse de esto?
—No sé. Mi moral, probablemente.
—iCual?

.2 6
—La comprensioén.*

43. Albert Camus, La peste, Circulo Editorial Azteca, México, 1956, p. 177.

44. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 25.

45. Camus se adhiere a Max Scheler en su idea del resentimiento como una autointoxicacién surgida de
una impotencia. Y no puede ser envidia, porque ésta es lo que no se tiene, y el rebelde parte de la
defensa de lo que es.

46. Albert Camus, La peste, p. 93.

165



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

De Ivan Karamazov toma su ejemplo.” Se trata de alguien volcado en
el amor generoso hacia el hombre, un amor que antes estaba dirigido
hacia un dios en el que ahora ya no cree. Aquél se reconoce entonces
en su méas profundo, concreto y universal matiz, la vida, que se le
muestra pristinamente y a cada momento como eso a lo que nunca
debe renunciar y ha de defender: “Se exige que sea considerado lo
que, en el hombre, no puede reducirse a la idea, esa parte calurosa que
no puede servir para nada mas que para ser”.* Y con esto se da una
respuesta a la pregunta acerca de la posibilidad de encontrar guias de
conducta al margen de los valores absolutos de lo divino. La rebeldia
llega asi a la solidaridad, como lucha comun planteada estrictamente
con una posicioén ante la muerte en todas sus formas, especialmente
la del crimen y la pena capital: “El juicio capital quiebra la tnica so-
lidaridad humana indiscutible, la solidaridad contra la muerte [...]”.*
El sufrimiento —que inici6é como s6lo una revelacion de lo individual,
de la propia extrafieza e infertilidad del hombre— abre hacia lo otro
y hacia la conciencia de que esa misma condicién es compartida con
otros: “El mal que sufria un solo hombre se hace peste colectiva”’® Asi,
la primera gran evidencia de la rebeldia que se transforma en solidari-
dad humana deja ver un cogito distinto del cartesiano solipsista: “Me

9 51

rebelo, luego existimos”.

Se alcanza a percibir en el fondo de todo hombre algo que permanece e
identifica® con los otros. Es lo que se advierte como méas grande que la

47. Camus se refiere a uno de los personajes de la novela Los hermanos Karamazov del autor ruso Fiédor
Dostoyevski, Los hermanos Karamazov, Ediciones N4jera, Madrid, 1984.

48. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 27.

49 Albert Camus y Arthur Koestler, “Reflexiones sobre la guillotina” en Albert Camus y Arthur Koestler,
La pena de muerte, Emecé Editores, Buenos Aires, 2003, p. 155.

50. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 30.

51. Camus consigna también otro tipo de solidaridad, pero no general, sino particular: la amistad. “La
amistad de las personas, no hay otra definicion, es la solidaridad particular, hasta la muerte, contra lo
que no pertenece al reinado de la amistad”. Ibidem, p. 277.

52. La preocupacion camusiana en este sentido no consiste en afirmar una naturaleza humana al estilo
naturalista o esencialista, sino en un punto de comun reconocimiento entre los hombres, en el que
éstos se identifican mutuamente: “Si no hay naturaleza humana, la plasticidad del hombre es en efecto
infinita”. Ibidem, p. 276.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

vida misma: “Se puede someter a un hombre vivo y reducirlo al estado
histérico de cosa. Pero si muere rehusando, reafirma una naturaleza hu-
mana que rechaza el orden de las cosas”.” De ahi que al valor absoluto
de la vida propia sobre los demas y al miedo nihilista a la muerte —el
cual, mas que ser un ateismo, es una impotencia de creer y, por ello,
de vivir— se opone la defensa de esta dignidad comtn.

Cualquier renuncia o infidelidad a esta primera evidencia es la posi-
bilidad del suicidio o el crimen. No basta la rebeldia si no va acom-
pafiada de la lucha permanente por mantener la mirada concreta al
sentimiento de comunidad descubierto por ella. Camus dedica gran
parte de su libro El hombre rebelde a analizar la infidelidad légica e irra-
cional de quienes iniciaron el movimiento de rebeldia, pero termina-
ron dandole la espalda y aceptando el crimen. De estos irracionalistas
sintetiza lo siguiente:

El que lo niega todo y se autoriza matar, Sade, el dandi asesino, el Unico
implacable, Karamazov, los defensores del bandido desenfrenado, el su-
rrealista que dispara a la multitud, reivindican, en suma, la libertad total,
el despliegue sin limite del orgullo humano. El nihilismo confunde en la
misma rabia a creador y a criaturas. Suprimiendo todo principio de esperan-
za, rechaza todo limite y, en su ceguera, acaba juzgando que es indiferente

matar lo que ya esta destinado a la muerte”.**

La rebeldia irracional se levanta contra cualquier orden superior y lo
niega en nombre de una libertad que pretende ser absolutay que, acto
seguido, hace al rebelde erigirse Dios y, con ello, adquirir el derecho

sobre la vida y la muerte: “El que se atreve a matarse, ése es Dios [...]".”

53. Idem.
54. Ibidem, p. 329.
55. Albert Camus, Los posesos, Alianza, Madrid, 2004, p. 53.

167



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

La caida como anulacidon de la rebeldia

Jean-Baptiste Clamence representa la imposibilidad del irracionalismo
al ser coherente con el impulso de levantarse u oponerse a la condi-
cién injusta del hombre. El escucha el ruido del golpe contra el agua
al caer el cuerpo de la joven mujer en las gélidas aguas del rio Sena. La
condicién mortal, la de aquélla y la propia, la de todo ser viviente, lo
golpea de la misma forma que el rio lo hizo con la mujer. La posibilidad
inmanente e inmediata de la muerte pone en suspenso toda la viday
exige un sentido. Clamence se detiene, no puede seguir adelante; el
ruido lo saca por un instante del ensimismamiento, de su indiferencia
total hacia todo lo demas que no es él y lo obliga a pararse y decidirse.
Sabe que el mundo es absurdo, pero también siente el sentido que co-
rre por sus venas, por la vida de todos. Este reconocimiento lo obliga
a hacer un alto, pero asumir las consecuencias del absurdo es lo que
lo paraliza. Luego respira y entonces hay sentido. El salto de la mujer
es el absurdo: el mundo carece de valor y unidad fundamental, y tal
ausencia es mas grande que su vida. Entonces, é¢el absurdo hace que
la vida pierda todo su valor? ¢El suicidio es la inica via sensata de la
insensatez existencial? No. Para Camus “El absurdo en si mismo es
contradiccion. Lo es en su contenido, ya que excluye los juicios de
valor que quieren mantener la vida, cuando vivir es en si un juicio

de valor. Respirar es juzgar”.*

Esta escena fundamental de la novela representa esa condicion humana
con la que Camus se posiciona. El absurdo del mundo nos libera de
todos sus sentidos, valores y teleologias con los que hemos encontrado
fundamentos para calumniar la vida. El mundo carece de sentido, lo
cual es un optimismo desde este punto de vista. Pero se tiene la vida;
se respira y ese examen imposibilita el suicidio y el crimen: “Desde
el momento que este bien se reconoce como tal, es el de todos los

56. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 15.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

hombres”.” El salto absurdo al rio es esta disyuntiva existencial que
describe Clamence: “Hay dos posibilidades: o usted lo sigue para sal-
varlo y, en la estacion fria, corre usted el peor de los peligros, o bien
lo abandona, y los impulsos reprimidos de zambullirse nos dejan, a
veces, extrafias agujetas”.*® Es decir, o aceptamos el absurdo (y, por
consiguiente, el suicidio y el crimen) o nos abstenemos de resignarnos
a nuestro destino en esa rebelidon que nos saca de nosotros mismos en

un valor comun que nos hermana y compromete.

Tal lucidez detiene el paso de Clamence y lo impele a saltar. Arrojarse
al rio es la exigencia de este valor mas grande que él: ésta ya nunca
lo abandonara. La lucidez estara en las carcajadas que se burlan de la
ficcién que ha sido y sera su vida si no se mantiene sensato frente al
absurdo, y le mostrara una culpabilidad general, pero sin negar una
razonable inocencia. Tal valor en comun ya no lo deja, y de ahi que “las
risas tenian algo de benévolo, tierno”.”” Pero mas que otra cosa, lo ligara
al otro: si el destino es la fatidica muerte, al menos no lo asumira solo,
sino en pugna comun, en solidaridad. ¢Qué otra cosa nos puede herma-
nar ademas de una lucha comun contra el destino aplastante? Lanzarse
a las caprichosas corrientes del rio por el atisbo de este valor comun
es la metafora del acto ético: del otro nada sabemos; sin embargo, nos
des-hacemos, nos des-sujetamos de nosotros mismos en la indetermi-
nacion de lo que esta solidaridad nos exige o de lo que creemos saber
del otro, de lo que no sabemos de nosotros mismos. La radicalidad del
acto ético es, en su extremo, peligro de muerte, pero también es la po-
sibilidad de des-sujetarnos de ese sujeto en el que siempre hemos sido,
en el que arraigamos nuestras desesperaciones por durar y dominar.
Empero, nuestro personaje no sélo se detiene... se paraliza. Y cuando
intenta reaccionar se dice a si mismo que ya es demasiado tarde y no
consigue salir de si. Su deseo de reinar y juzgar ahoga los impulsos de

57. Ibidem, p.13.
58. Albert Camus, La caida, p. 19.
59. Ibidem, p. 95.

169



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

zambullirse. En este sentido, el abandono del otro dista mucho de ser
una apatia o una dejadez-pasividad. Es, mas bien, una violencia contra
ese valor reconocido que nos supera individualmente. Clamence no
puede méas que reconocer su propia verdad: “deseo de ser amado y de
recibir lo que, segiin pensaba, se me debia”.”” El sentido se manifiesta
como deseo tornado en desesperacion que no encuentra limite alguno.
Camus le hace decir a Marta, en El malentendido, lo siguiente: “Lo que
haya de humano en mi no es lo mejor de mi misma. Lo que hay de hu-
mano en mi es lo que yo deseo, y para obtener lo que deseo, creo que
lo aplastaria todo a mi paso”.”" Es el abrazo al sinsentido, al callejon
sin salida del absurdo. Es impotente para creer —lo cual es la esencia
del nihilismo— vy, por consiguiente, aceptar el crimen. Asi agrega mas

injusticia al ya de por si desgarrador destino del hombre.
Conclusion

Camus ofrece en La caida una clara muestra de la llamada “novela filo-
sofica”. En ella se exponen literariamente algunas ideas fundamentales
de su autor, sobre todo respecto del dilema existencial frente al radical
“no hay sentido” de la época. Esta obra nos abre la posibilidad de traer
a Camus a las discusiones contemporaneas de la filosofia; por ejemplo,
podemos explorar los vinculos entre el “me rebelo, luego existimos”
del franco-argelino y el “nosotros somos el sentido” del existencialis-
mo ontoldgico de Jean-Luc Nancy.”” Camus expone una solidaridad
metafisica que exige no dejar a nadie fuera por un valor descubierto.
Por su parte, Nancy ofrece una respuesta ontolégica al problema del
sentido, el cual ya siempre esta dado en la existencia misma y se mani-
fiesta como un valor inconmensurable que nada deja fuera. La posicion
del autor de La caida parece ser una respuesta sensata al existencialis-
mo ontolégico de Nancy: es el desafio de no abdicar de una solidaridad

6o. Ibidem, p. 67.
61. Albert Camus, El malentendido, Alianza, Madrid, 1982, p. 54.
62. Jean-Luc Nancy, Ser singular plural, Arena Libros, Madrid, 20006, p. 68.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

comun. Este “nosotros” de Nancy no excluye, sino que es el sentido de
ser-los-unos-con-los-otros: “Al decir nosotros para todo lo existente,
es decir, para todo existente, para todos los entes uno con otro, cada
vez en lo singular de su plural esencia”.” Hay en ambas posturas, al
menos por ahora, un fuerte impetu de evitar renunciar al sentido de
la comunidad sin ignorar una evidencia de la época: las desmesuras
que se fundan desde las ansias de identidad y comunidad. Es posible,
entonces, traer a Camus a las discusiones contemporaneas en temas
de ética y comunidad.

La esencia de la rebeldia camusiana es una solidaridad que es lucha
comun y colectiva contra la muerte. Una lucha que lleva la tragedia per
se por estar irremediablemente destinada al fracaso, pero sin resignarse
a que deba ser asi y que, por ser comun, la muerte no se otorga ni se
permite ante el riesgo de seguir aumentando el sufrimiento al que en
principio se opone. Es lucha (tanto del individuo como de la comu-
nidad) que pone frente a su propia oscuridad —que es inclinacién a
desistir— contra la nada, el olvido, la injusticia y la muerte. Es pugna
que defiende el valor descubierto para dejar atras la soledad y el brio
quijotesco en pos de seguir siendo, de perseverar y de preservar en
comunidad. Y es actitud beligerante y vivida, pero capaz de experi-
mentar en si misma la muerte cuando el destino y la voluntad arrancan
la vida del otro: la vida y la muerte entremezcladas se experimentan
radicalmente en el nacimiento y la muerte del otro. Toda grandeza del
espiritu humano gira en torno a esta lucha abierta contra cualquier
forma de muerte y separacion.

En sentido contrario a las dltimas palabras de Jean-Baptiste Clamence
—quien cinicamente acepta que no podria arrojarse por el otro, incluso
si tuviera una segunda oportunidad— la solidaridad —que en Camus
es metafisica— afirma que nunca es demasiado tarde. Nunca lo es para

63. Ibidem, p. 14.

m



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

arrojarnos por el otro a las gélidas aguas de lo indeterminable; siempre
y cada vez el sufrimiento del otro, el destino comtn de la muerte y el
amor al mundo y a la vida le bastan al ser humano para crear y crearse
un espiritu. X

Fuentes documentales

Camus, Albert, El hombre rebelde, Alianza, Madrid, 2008.

—— El extranjero, Alianza, Madrid, 1986.

—— Elmalentendido, Alianza, Madrid, 1982.

—— Elmito de Sisifo, Alianza, Madrid, 1999.

—— El Primer Hombre, Tusquets, México, 2009.

—— La caida, Losada, Buenos Aires, 2005.

—— La peste, Circulo Editorial Azteca, México, 1956.

—— Los posesos, Alianza, Madrid, 2004.

—— Obras 4, Alianza, Madrid, 1996.

—— Obras s, Alianza, Madrid, 1996.

Camus, Albert y Char, René, Correspondencia 1946-1959, Alfabeto, Bar-
celona, 2019.

Camus, Albert y Koestler, Arthur, La pena de muerte, Emecé Editores,
Buenos Aires, 2003.

Dostoyesvski, Fiddor, Los hermanos Karamazov, Ediciones Najera, Ma-
drid, 1984.

Grigg, Russell, “Albert Camus. Novelist and Philosopher for our time”
en Sophia, Springer Science+Business Media, Melbourne, vol. 50,
N° 4, diciembre de 2011, pp. 509-511.

Katuza, Maciej, Francev, Peter y Sharpe, Matthew, “Introduction. Ca-
mus as Philosopher amongst Philosophers” en Katuza, Maciej,
Francev, Peter y Sharpe, Matthew, Brill’s Companion to Camus.
Camus among the Philosophers, Brill, Leiden, 2020, pp. 1-28.



LA CAIDA. CAMUS Y EL ARROJO POR EL OTRO

Maldonado, Rubén Dario, “La c6lera de Meursault. Sobre el problema
del reconocimiento en El extranjero de Camus” en Estudios de
Filosofia, Universidad de Antioquia, Medellin, N° 33, enero/junio
de 20006, pp. 181-199.

Nancy, Jean-Luc, Ser singular plural, Arena Libros, Madrid, 2006.

Roberts, Peter, Gibbons, Andrew y Heraud, Richard, “Bridging Literary
and Philosophical Genres: Judgement, reflection and education in
Camus’ The Fall” en Roberts, Peter, Gibbons, Andrew y Heraud,
Richard, Education, Ethics and Existence. Camus and the Human
Condition, Routledge, Nueva Zelanda, 2015.

Sartre, Jean-Paul, El existencialismo es un humanismo, Universidad Na-
cional Auténoma de México, México, 2000.

Tanase, Virgil, Camus, Plataforma, Barcelona, 2018.

173



La madera cristiana de Pinocho*

Luis Garcia Orso, S.J.**

Recepcion: 16 de marzo de 2023

Guillermo del Toro, el creador

Guillermo del Toro nacié en Guadalajara, Jalisco, el 9 de octubre de
1964, hijo de Guadalupe Gomez, actriz, y Federico del Toro Torres, un
negociante de compraventa de automdviles usados. Creci6 en un hogar
catolico e hizo sus estudios de secundaria y preparatoria en un colegio
jesuita de Guadalajara, el Instituto de Ciencias. Ahi comenz6 a filmar
desde adolescente. Estudié también en el Centro de Investigacion y
Estudios Cinematograficos de la Universidad de Guadalajara. Pas6 10
afios en disefio de maquillaje y formé su propia compania, Necropia.
En ella fue el productor ejecutivo, a los 20 afios, de un famoso filme
tapatio de Jaime Humberto Hermosillo: Dofia Herlinda y su hijo (1985).
Con Hermosillo fue también cofundador en 1986 del Festival Inter-
nacional de Cine en Guadalajara y cre6 la compaiia de produccion
Tequila Gang.

*  Guillermo del Toro, Pinocho de Guillermo del Toro (pelicula), Alexander Bulkley, Corey Campodonico,
Guillermo del Toro, et al. (productores), Netflix Animation/The Jim Henson Company/Pathé/Sha-
dowMachine/Double Dare You Productions/Necropia Entertainment/El Taller del Chucho, Estados
Unidos/México, 2022 (color, 117 min.).

** Profesor de Teologia en la Universidad Iberoamericana Ciudad de México; miembro de la Comisién
Teolbgica de la Compaiiia de Jests en México y miembro de SIGNIS (Asociacién Catdlica Mundial
para la Comunicacién). lgorso@jesuits.net

174



LA MADERA CRISTIANA DE PINOCHO

Su estilo esta marcado por su gusto por la biologia y la escuela de arte
simbolista, su fascinacién por el mundo fantastico, como el de los cuen-
tos de hadas y los temas oscuros. Sus trabajos incluyen frecuentemente
monstruos o seres fantasticos.

Entre 1988 y 1989 dirigi6é algunos capitulos de la serie mexicana de
television La hora marcada. Su primer largometraje fue Cronos, en
1993. En 1997 empez0 a dirigir peliculas en Estados Unidos. Su pelicula
de 2000, El laberinto del fauno, gandé mas de cien premios. En 2018 su
filme La forma del agua gand el Oscar, el Globo de Oro, el Leén de Oro
(en Venecia) y mas de cien premios. En noviembre de 2022 la UNAM le
otorgd el doctorado honoris causa por sus aportes a la cultura.

Tardo 14 afios en preparar su version de Pinocho, la serie de aventuras
que Carlo Collodi public6 de 1881 a 1883. Para su proyecto Del Toro
reunio a los mejores disefiadores creativos en animacion de cuadro por
cuadro (stop-motion) de Londres, Portland y Guadalajara. Los tapatios
formaron el Taller del Chucho. En su proyeccién Pinocho ha obtenido
mas de 70 premios, incluidos el Oscar, el BAFTA y el Globo de Oro.

En varias de sus peliculas hay una denuncia contra el poder totalitario
y una defensa a la dignidad de las personas. Asi lo vemos en El espinazo
del diablo (de 2001), El laberinto del fauno (2006), La forma del agua
(2017) y ahora en Pinocho (2022).

Aunque agnéstico, Del Toro es un “cat6lico no practicante” que, como
cineasta, propone en sus peliculas realidades de amor, sacrificio, per-
doén y redencidn. Creo que permanece en €l el espiritu que recibi6 y
vivié en el colegio jesuita y que Memo fue fraguando para ser lo que
ahora es. Veamos aqui algunos de estos elementos humanistas y cris-
tianos que aparecen en su pelicula de Pinocho.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

El padre, el hijo, el camino

Geppetto, un carpintero, es el padre y el creador (como Dios, como san
José). Sufre la muerte de su hijo Carlo a causa de una bomba que cae
sobre la iglesia. La guerra mata, cambia la existencia de las personas,
la de Geppetto. En su soledad y desesperacion decide fabricar un
mufieco-marioneta del pino bajo el cual esta enterrado su nifio. Es
un muifieco malformado, a base de golpes a la madera, desde el dolor
y la ira del padre. Pero un hada infundira espiritu de vida a este mufieco
de madera (como en el libro de Ezequiel)' y serd Pinocho: un nifio que
empieza a vivir, una creatura mal tallada, imperfecta... Pinocho tendra
que aprender a vivir, a ser hijo, a ser é] mismo, con todos sus errores
e imperfecciones... Como también nosotros lo tenemos que aprender,
como creaturas, como hijos, como seres humanos. Pero Geppetto tam-
bién ha de aprender a ser padre, a creer en su creaciéon y a dejarla en
libertad. A través de Sebastian J. Grillo, Del Toro dice que escribe sobre
“padres imperfectos e hijos imperfectos”, porque asi somos.

El camino de Geppetto arranca desde el duelo, la tristeza, el dolor

por la pérdida; la relacién entre Dios Padre y su Hijo Jesus inicia en el

bautismo en el Jordan desde el amor y la confianza: “T eres mi Hijo
”» 2

amado; en ti me complazco”.” Ese camino lo van a recorrer Geppetto
y Pinocho.

Geppetto también es el creador del Cristo en la iglesia. Frente a él y
delante de la comunidad Pinocho externa su reclamo triste: “‘Por qué
a él todos lo quieren y a mi no, si el Cristo es de madera como yo”? En
ese momento Pinocho no conoce la vida de Jesus, vida que lo llevé a
la cruz y a ser reconocido por muchos pueblos..., pero tampoco sabe

1. La Biblia Latinoamérica, Sociedad Biblica Catolica Internacional/San Pablo/Editorial Verbo Divino,
Madrid, 1972, Ezequiel 37, 5.
2. Marcos1,11.

176



LA MADERA CRISTIANA DE PINOCHO

que a él le pasara lo mismo: por predicar el amor, la libertad y la paz
Pinocho también sera perseguido y crucificado.’

El nifio Pinocho esta aprendiendo a vivir... Es un chico espontaneo y
libre, y pronto es atraido por la vida de espectaculo en un circo: canta,
baila, divierte a los nifios... Y hasta piensa en llevar dinero a su padre.
Hasta el dia en que se da cuenta de donde se ha metido.

La vida humana no es facil: siempre habra dificultades y tentaciones en
el camino. El mensaje cristiano nos habla de tres tentaciones principa-
les para Jests y para todo ser humano:* el apego material y codicioso,
la famay vanidad, y el poder explotador. La vida de Pinocho afrontara
estas tentaciones, representadas sobre todo en Volpe, el cirquero, quien
adula a Pinocho y se aprovecha de él: “Hay una marioneta que es el rey
de todas las marionetas: td Pinocho. iEres una maravilla! Un milagro.
iTodos te amaran!”. Pero luego afiade en voz baja: “Obviamente, no
entiendes cudl es nuestra relacidon, pequefio niflo inflamable. Yo soy
el titiritero. Y t(, la marioneta. Yo soy el amo. iY tu eres el esclavo! iY
vas a hacer lo que te ordene hasta que tu cuerpo de madera se pudra y
te use para alimentar mi estufa! Tal vez no necesites hilos, pero yo te
controlo. iT4 me obedeces a mi!”.

La libertad y la bondad versusla violencia del poder

En el mundo hay hombres que abusan, manejan y explotan a los demas,
hacen la guerra y la violencia, matan... Del Toro sittia su pelicula y su
denuncia en un tiempo histérico de esta maldad: durante el fascismo
italiano, con il Duce, Benito Mussolini, a la cabeza durante los afios
treinta, quien continuara en el poder hasta la Segunda Guerra Mundial
(1939-1945). Con el lema “Creer, obedecer, combatir” el régimen dicta-
torial pide la sumisién de todos, ser “marionetas” sin hilos (“burros”, en

3. Mateo 10, 17.
4. Mateo 4,1-11.

77



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

la narracion original de Collodi). Pinocho se rebela y lo confronta con
su actuar en libertad y en desobediencia a la imposicidon y el control del
poderoso. Los primeros en seguirlo seran nada menos que Spazzatura,
el mono-criado de Volpe, y el hijo del Podest4 o jefe militar. Igual que
un Cristo, Pinocho es perseguido, crucificado por Volpe, salvado por
el mono... y va a dar al mar.

En el mar Pinocho encuentra que la ballena se ha tragado a Geppetto,
su padre, y tratara de salvarlo... Y lo hara a costa de su propia vida. El
amor es su gran motor de vida y de muerte: “Nadie tiene mayor amor

que el que da la vida por sus amigos”,’ como la da Pinocho.

La ballena de esta historia refleja el episodio biblico de Jonas, el joven
profeta que quiere huir de la misién que Yahvé le da, se embarca para
alejarse y, en medio de una fuerte tempestad, es echado por los mari-
neros al mar y tragado por un gran pez. El mismo Nuevo Testamento
hace de este episodio una figura de la muerte y la resurreccion de Jesus:
“De la misma manera que Jonas estuvo en el vientre del cetaceo tres
dias y tres noches, asi también el Hijo del hombre estara en el seno de

. , 6
la tierra tres dias y tres noches”.

De manera semejante, aqui en la pelicula, Pinocho serd un nuevo Jonéas
que muere y resucita. Pinocho sacrifica su vida y, en un ultimo deseo
al hada, también él se hara mortal, por amor a su papa.

La vida y la muerte

Vida y muerte estian presentes en la historia de Pinocho. El cono de
pino lo simbolizara al principio y al final de la pelicula. “La vida es
un regalo maravilloso”, pero no es facil, y hay que aprender a vivir-
la, en cada momento, en toda circunstancia, aun cometiendo errores,

5. Juanis, 13.
6. Mateo 12, 40.



LA MADERA CRISTIANA DE PINOCHO

siendo cada uno lo que es. El nifio-marioneta nos va mostrando con
sus actitudes como poner bondad y libertad en medio de la maldad
y la imposiciéon que nos rodea, como buscar la vida en escenarios de
guerra y muerte. Del Toro apuesta por el amor de cada pequefio acto,
aunque para el sistema establecido esa accion parezca desobediencia
o rebeldia. Pinocho pasa “haciendo el bien”, como se dice de Jests,’
y da lo mejor de si hasta el final, incluso hasta morir por su papa. La
vida es corta y hay que saberla vivir siendo cada quien uno mismo y
siendo bueno.

Cuenta Sebastian J. Grillo al final: “Pinocho sali6 a recorrer el mundo,
y el mundo, creo yo, lo acogié de vuelta. Hace mucho que no he sabido
de él. éMorira tarde o temprano? Creo que si. Y tal vez eso lo hace un
nifio de verdad. Lo que debe pasar, pasa. Y un dia ya no estamos”.

“Lo que tiene que pasar, pasard, y un dia ya no estaremos”, se afirma no
como un destino impuesto, sino como un reconocimiento de nuestra
finitud humana, para que sepamos vivir con sentido. “Pues ¢de qué
le sirve al hombre ganar el mundo entero si arruina su vida?; {qué
puede dar el hombre a cambio de su vida?”.* El Hada de la Muerte lo
expresara asi: “Lo unico que hace que una vida humana tenga valor
y significado es que es breve y finita... Cada momento que pases con
tus seres queridos, con tus amigos, podria ser el Gltimo. Nunca sabes
cuanto tiempo tendras con alguien hasta que se va”. El mismo Del Toro
recuerda un poema del chiapaneco Jaime Sabines: “Alguien me habl6
todos los dias de mi vida al oido, despacio, lentamente. Me dijo: ivive,

vive, vive! Era la muerte”.’

Si algunos dias tienes tus altibajos, levantate y “abre tu corazén a un
mafiana mas bello” (Better tomorrows), expresa la cancién de Sebastian

7. Hechos 10, 38.
8. Marcos 8,36-37.
9. Jaime Sabines, Horal/La sefial, Planeta, México, 2020, p. 7.

179



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

J. Grillo en los créditos finales, en la voz de Ewan McGregor. Por tanto,
hay que aprender a amar y decir a cada persona, como se lo expresa
Geppetto a Pinocho al final: “Te quiero exactamente tal como eres”.

Aqui el didlogo en la pelicula, en la playa: “Pinocho, mi nifio, trataba de
convertirte en alguien que no eres. Pero no, no seas Carlo ni nadie mas,
sé exactamente quien tu eres. Te quiero exactamente tal como eres”. Y
la creatura le dice: “Entonces, seré Pinocho. Y tt seras mi papa. {Esta
bien?”... “Mas que bien”, responde Geppetto.

Resuenan aqui las palabras biblicas de Dios sobre el rey David: “Yo
seré para él un padre, y él serd para mi un hijo, y no apartaré de él mi
amor”.”Y eso también es lo que el Dios de Jesucristo nos dice a todas
y todos, sus hijos e hijas: Mi amor incondicional por ti no es porque
t seas bueno o perfecto, cumplido u obediente, sino porque eres ti 'y
porque Yo sélo soy Amor. Solamente te pido que sigas siendo fiel a ti
mismo y que sigas el amor en tu vida. “Lo que les pido es que se amen

9 11

unos a otros’.

Sobre el trabajo de esta pelicula, Vanessa Romo, coordinadora de pro-
duccién del equipo de Guadalajara, dice: “Fue pura magia. Como con
todas las cosas que valen la pena en esta vida, hubo momentos lumi-
nosos y momentos sombrios, pero con la seguridad de que cada uno
de nosotros estaba tallando un poquito de madera de la pelicula méas
bonita de animacién jamas hecha”. Efectivamente, Pinocho de Guiller-
mo del Toro es “un cine tallado a mano”,” hecho con el corazén y con
mucho carifio. X

10. 1Croénicas 17, 13; Hebreos 1, 5.

1. Juanis, 17.

12. Vanessa Romo, “Pinocho’ catapulta la animacién tapatia” en Magis, ITESO, Tlaquepaque, Jalisco,
No. 492, marzo/abril de 2023, p. 8.



Los anos,* de Annie Ernaux,
y las posibilidades limite de la novela

José Miguel Tomasena**

De los efectos felices que tiene el paripé mediatico alrededor del Pre-
mio Nobel de Literatura esta el poder descubrir, de vez en cuando, una
obra literaria que lleva a los limites nuestra comprension de lo que la
literatura puede ser. Eso me ha pasado con Annie Ernaux, la escritora
francesa galardonada en 2022 “por el coraje y la agudeza clinica con la
que descubre las raices, los distanciamientos y las restricciones colec-
tivas de la memoria personal”.!

Comencé con El lugar,” sobre su relacién con su padre y su con-
flictivo proceso de desclasamiento familiar, y luego segui con El
acontecimiento,’ quirturgico relato sobre el aborto clandestino al que
se sometié Ernaux cuando era muy joven. Me parecieron novelas bue-
nas, escritas con “agudeza clinica y coraje”, como dijo el Comité del
Nobel. Pero no encontraba esa dimension social que la academia sueca
atribuia a las exploraciones de su memoria personal. Hasta que lei Los
afios. Y entendi.

*  Annie Ernaux, Los afios, Cabaret Voltaire, Madrid, 2019. Traduccién de Lydia Vizquez Jiménez.

**  Escritor, periodista y profesor universitario. Es autor de las siguientes novelas: El rastro de los cuerpos,
Grijalbo, México, 2019; éQuién se acuerda del polvo de la casa de Hemingway?, Paraiso Perdido, México,
2018 y La caida de Cobra, Tusquets, México, 2016. www.jmtomasena.com

1. Palabras del Comité del Nobel. Carlos Martinez, “Otorgan Premio Nobel de Literatura a la escritora
francesa Annie Ernaux” en Vanguardia MX, 6/X/2022, https://vanguardia.com.mx/noticias/otorgan-
premio-nobel-de-literatura-a-la-escritora-francesa-annie-ernaux-NG4495870 Consultado 8/V/2023.

2. Annie Ernaux, El lugar, Tusquets, Barcelona, 2020.

3. Annie Ernaux, El acontecimiento, Tusquets, Barcelona, 2019.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Se trata de una novela formalmente prodigiosa que me ha dejado la
sensacion de que nadie habia hecho tan bien lo que ella consigui6
—como suelen hacer las obras maestras— y que lleva el arte de la
novela méas alla de lo que yo creia que era posible.

Los afios esta escrita siguiendo dos estrategias narrativas que se in-
tercalan: una voz narrativa, contada en pasado desde un nosotros que
relata qué hacian, pensaban, sentian, decian las personas a lo largo
de los afios, y una segunda voz anclada en fotografias, documentos o
videos de una mujer que a lo largo de las paginas podemos identificar
con la propia Ernaux, pero narrada desde una tercera persona del sin-
gular que externaliza y objetiviza sus propios recuerdos. Asi, la autora
construye una voz narrativa que le permite contar una historia que
es, simultaneamente, su biografia intima —amores, abortos, divorcios,
militancias, partos, muertes— y la historia de la sociedad francesa de
la segunda mitad del siglo XX y principios del XXI.

Esta doble dimension de los hechos narrados me ha hecho pensar en
el concepto de habitus, acufiado por el socidlogo Pierre Bourdieu para
designar las formas de percepcion, sensibilidad y pensamiento que las
personas interiorizamos, que son producto de las relaciones sociales
en las que crecemos y que tienden a reproducirse a partir de ellas (de
hecho, Bourdieu aparece en la novela y Ernaux ha manifestado en va-
rias ocasiones su deuda con la obra del sociélogo francés).

Lo que Ernaux consigui6 en esta novela es una forma de representa-
cioén literaria de esta dialéctica en la que se funden lo individual y lo
colectivo, la memoria y el retrato socioldgico, lo intimo y lo politico,
la autoficcioén y el retrato sociocultural.



LOS ANOS, DE ANNIE ERNAUX, Y LAS POSIBILIDADES LIMITE DE LA NOVELA

En su libro Resistirse a la novela. Novelas para resistir: ideologia y
ficcién,* Lennard J. Davis postula que la novela, en tanto género de
la modernidad, debe su éxito a su capacidad para construir la ilusiéon
de que los protagonistas de la historia son los individuos —y no las
sociedades— y de que el cambio es producto de la capacidad de los
sujetos para transformarse a si mismos —y no nuestra capacidad para
ensanchar las sociedades que nos constituyen—. ¢Quién no adora a
esos individuos que parecen encarnar todo un mundo, como Gatsby,
don Quijote, Raskolnikov, Pedro Paramo, Joseph K. o Ana Karenina? De
ahi que la traduccién del titulo del ensayo de Davis recoja la ambigiie-
dad de doble sentido del original Resisting Novels:’ la novela puede ser
una representacion que nos ensefla a ver el mundo de maneras nuevas
y que simultineamente reproduce las ideologias liberales dominantes.

El libro de Ernaux consigue romper con el fetiche individualista de la
novela que denunciaba Davis, porque en Los afios el protagonista es un
sujeto colectivo: es la sociedad la que estd en movimiento, es el tiempo,
que pasa implacable sobre todos y cada uno de nosotros.

A lo largo de Los afios aparecen los temas que atraviesan toda la obra de
Ernaux: las diferencias de clase, la opresion de las mujeres y la convic-
cién feminista de que lo intimo es politico. Ernaux ha contado en otros
libros, como El acontecimiento, La vergiienza® o El lugar, su conflictivo
proceso de desclasamiento: de ser hija de una pareja de comerciantes
pobres a convertirse en una burguesa bohemia de izquierdas; la tinica
mujer de la familia con estudios superiores que pudo dedicarse a los
libros y a la docencia, en lugar de a los trabajos manuales.

4. Lennard J. Davis, Resistirse a la novela. Novelas para resistir: ideologia y ficcién, Debate, Barcelona,
2002.

El titulo completo de la obra es Resisting Novels: Ideology and Fiction.

Annie Ernaux, La vergiienza, Tusquets, Barcelona, 2020.

AW

183



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Ademis de la lucha de las mujeres por el aborto, el divorcio y la eman-
cipacién econdémica y politica, en las paginas se dibuja un fresco de
muchas transformaciones de la sociedad francesa: el paso de una so-
ciedad dominada por los valores de la Iglesia catélica a una sociedad
secular, los procesos de descolonizacion —en particular la guerra de
Independencia de Argelia—, la migracién de los habitantes de estas
colonias y, por lo tanto, la creciente diversidad cultural, los procesos de
desclasamiento que produjo la urbanizacién, y una sociedad que pas6
de la fe en la revolucién —con la revuelta estudiantil de Mayo del 68
como momento cumbre— al individualismo neoconservador del presen-
te, asediado por el fantasma de la ultraderecha racista en el horizonte.

Hay abundantes referencias a personajes, acontecimientos e iconos
de la sociedad francesa que se me han escapado. Supongo que una
persona mas familiarizada con esta sociedad encontrara muchas mas
referencias que enriqueceran la lectura. Mas que un impedimento para
la lectura, fueron para mi un acicate para la creatividad. ¢Coémo podria-
mos hacer un relato analogo de la sociedad mexicana de los ultimos
setenta anos? ¢Quién es capaz de escribir una amalgama similar que
aglutine nuestras costumbres, deseos y expresiones con nuestra his-
toria social y politica? X



Injusticia cognitiva:
comprendiendo el concepto*

Diego Mauricio Torres de Luna**

Recepcidn: 10 de octubre de 2022
Aprobacién: 1 de marzo de 2023

Resumen: Torres de Luna, Diego Mauricio. Injusticia cognitiva: comprendien-
do el concepto. De manera analoga a una linea continua con un par de polos
opuestos, en el extremo negativo podriamos colocar la injusticia cognitiva y, en
el positivo, la interculturalidad. En este trabajo intento aportar a la compren-
sién de la primera a partir de contribuciones desde la filosofia y la sociologia,
focalizadas en un anélisis epistemolégico y decolonial que encuentra apoyo
en teorias politico-econdmicas criticas. El objetivo es hacer visibles las mani-
festaciones de la injusticia cognitiva, principalmente en la educacién superior
de América Latina y México —aunque el anélisis puede ser extrapolable a
espacios socioculturales mas amplios—, para abrir la posibilidad de plantear
estrategias y practicas —una de las cuales es la interculturalidad— que con-
tribuyan a su erradicacion.

Palabras clave: injusticia cognitiva, interculturalidad, educacion superior, filo-
sofia de la educacién, conocimiento.

Abstract: Torres de Luna, Diego Mauricio. Cognitive Injustice: Understanding
the Concept. As with a continuous line with a pair of opposite poles, on the
negative end we could place cognitive injustice and on the positive, intercul-

*  Este trabajo corresponde a un estudio més amplio en el marco de una investigacion de posgrado que
cuenta con el apoyo del Conahcyt y que lleva por nombre Implicaciones de la injusticia cognitiva sobre
la interculturalidad de la educacién superior en México.

** Licenciado en Filosofia por la Universidad Auténoma de Aguascalientes. Profesor de asignatura en
esta misma universidad. dimatodlu@gmail.com

185



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

turality. In this article I attempt to make a contribution to the understanding of
the cognitive injustice by using contributions from philosophy and sociology,
focused on an epistemological and decolonial analysis with an underpinning of
critical political-economic theories. The aim is to lay bare the manifestations
of cognitive injustice, primarily in higher education in Latin America and
Mexico —although the analysis can be extrapolated to wider sociocultural spa-
ces— in order to open up the possibility of formulating strategies and practices
—one of which is interculturality— that could contribute to its eradication.
Keywords: cognitive injustice, interculturality, higher education, philosophy of
education, knowledge.

Introduccion

En este articulo empezaremos por revisar los rasgos que definen la
injusticia cognitiva como fenémeno social y epistémico para exami-
nar sus repercusiones sobre la diversidad y la posibilidad de apreciar
horizontalmente lo plural. Como preambulo necesario, precisamos
que entenderemos por epistemologia el proceso analitico enfocado en
aquellos aspectos que contribuyen a identificar qué es conocimiento
en general, como se construye y como se valida." Otro elemento pre-
liminar importante concierne al concepto de justicia cognitiva, que
procede del ambito de la agricultura y la agronomia, pero que puede
extenderse a diversas areas, disciplinas y actividades, puesto que al-
canza todos aquellos espacios en los que la humanidad ha establecido
relaciones desiguales.

El itinerario que nos proponemos recorrer comprende el colonialismo
euro-occidental que genera exclusién social, pobreza y discrimina-
cidn; la gestacion de la historia moderna y contemporanea de América
Latina y la problematizacién de la justicia cognitiva en la educacién
superior latinoamericana y particularmente en México. Por tltimo,
se abordan las principales opciones que se perfilan como solucién al
problema de la injusticia cognitiva (decolonialidad e interculturalidad).

1. Ademads, el término se usa para remitir tanto a creencias justificadas como a las condiciones que dan
validez a las diferentes formas de construccion del conocimiento.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Injusticia cognitiva desde los aportes
de la filosofia y la sociologia

Juan Carlos Tedesco asegura que, para la construccion de sociedades
mas justas, es requisito adherirnos a la practica de la justicia. No obs-
tante, es paraddjico que, en gran medida, condenemos la injusticia en
general y, a la vez, seamos parte de los mecanismos que la provocan.”
Este es el caso de la injusticia cognitiva,’ 1a cual se concibe a partir de
las condiciones desiguales —sean de discriminacién o de exclusiéon
epistémica— que se generan por causa de un modelo cognitivo hege-
monico global que establece limites, ademas de que invisibiliza y priva
de reconocimiento y validez a los saberes alternativos. Esto ha llevado,
incluso, a la desaparicion de propuestas epistemoldgicas alternativas,
tales como las de los pueblos originarios de América Latina; pero no
se trata s6lo del acto de desaparecer lo alternativo, sino de autofavore-
cerse con esa extincion. Tal contexto no podria entenderse sin caracte-
rizar la epistemologia dominante (eurocéntrica* y angloparlante) con
la etiqueta de depredadora, en tanto que es una postura que descalifica
o niega los saberes que se encuentran resistiendo su colonizacién; es
decir, que consume y lleva a la inexistencia otras epistemologias.’ Para
observar la imposicién de una dnica visién del mundo se cuenta con

2. Juan Carlos Tedesco, “Educacién y justicia social en América Latina. Historia y perspectivas futuras”
en Salvador Camacho Sandoval (Coord.), La lechuza extraviada. Desencuentros: reformas educativas
y magisterio, Universidad Auténoma de Aguascalientes, Aguascalientes, 2018, pp. 37-47.

3. Existen textos que utilizan indistintamente las expresiones justicia/injusticia cognitiva y justicia/
injusticia epistémica para evidenciar que se pone en duda la calidad de ciertos agentes como sujetos
de conocimiento. Es el caso de Miguel Mandujano Estrada, “Justicia epistémica y epistemologias del
Sur” en Oximora. Revista Internacional de Etica y Politica, Universitat de Barcelona, Barcelona, N® 10,
2017, pp- 148-164. En el presente trabajo se ha optado por la utilizacioén de injusticia/justicia cognitiva
debido a que tiene mayor presencia en la literatura académica.

4. Cabe precisar que la critica debe dirigirse a la parte occidental de Europa que detenta el colonialis-
mo, puesto que en la region central y oriental de este continente también se encuentran luchando
contra esa imposicion historica. De ello se da cuenta en Ewa Doma’ska, “La justicia epistémica y la
descolonizacién del poscolonialismo (caso de Europa Central y del Este)” en Jan Stanislaw Ciecha-
nowski y Cristina Gonzalez Caizan (Eds.), Espafia - India - Rusia. Centros, fronteras y periferias de las
civilizaciones, Universidad Adam Mickiewicz de Pozna’, Varsovia, 2018, pp. 449-459.

5. Marfa Christiansen, “Epistemologia depredadora y paz violenta. Consideraciones filosoficas sobre la
construccién de una justicia cognitiva” en International and Multidisciplinary Journal of Social Sciences,
Hipatia Press, Barcelona, N 3, noviembre de 2017, pp. 281-306.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

el ejemplo de la cartografia. El mapa del globo terraqueo, que maxi-
miza el tamafio de los paises del norte y minimiza los del sur, revela
la estrategia de la distorsiéon y manipulaciéon de la informacién para
generar re-conocimiento como instrumento epistémico al servicio de
las naciones poderosas y concentradas en la parte superior del ecua-
dor, lo que puede denunciarse como una manifestaciéon colonial de la
modernidad occidental.’

Desde esta perspectiva se presenta la necesidad de detenerse en el
colonialismo epistémico y, antes, precisar que el colonialismo, en los
términos actuales, se entiende como el ejercicio del poder al modo
euro-occidental. Este ultimo concierne al estado de cosas en que no
participa toda la humanidad, por lo que no todas las culturas poseen
los mismos derechos.” El colonialismo epistémico se explica por la
prevalencia de la concepcién supuestamente objetivista con que se
afirma que el verdadero conocimiento no admite luchas de poder;’ sin
embargo, conviene considerar que los saberes y los conocimientos son
formas de relacidn interpersonal y que el ejercicio del poder dependera
del modo en que se den esos vinculos. En el caso del colonialismo hay
un ejercicio vertical, impuesto por “los de arriba”, quienes se mueven
en marcos de autoridad y determinan qué es conocimiento, qué es lo
culturalmente relevante, qué es lo aceptado moralmente, qué se ha
de apreciar mas y mejor en el &mbito estético y artistico, y qué se ha de
transmitir en el proceso de enseflanza-aprendizaje. Mientras tanto,
“los de abajo” han de obedecer si quieren participar de algiin modo de
la “alta cultura”. Asi, la colonialidad epistemologica, junto con la del
poder, funcionan como instrumento de expansion y reforzamiento de

6. Antoni Jesus Aguilé Bonet, “La universidad y la globalizacién alternativa: justicia cognitiva, di-
versidad epistémica y democracia de saberes” en Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y
Juridicas, Universidad Complutense de Madrid, Madrid, N° 2, 2009, https://www.redalyc.org/
pdf/181/18111430001.pdf Consultado 26/X/2021. Documento electrénico sin paginacion.

7. Ratl Fornet-Betancourt, “Interculturalidad, migracién y educacién en el mundo contemporaneo”
en Educag¢do Temdtica Digital, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, Brasil, N 3, julio/
septiembre de 2021, pp. 581-591.

8  Maria Christiansen, “Epistemologia depredadora y paz violenta...”, p. 293.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

la opresién que ocasionan el capitalismo, el patriarcado y el colonia-
lismo histérico.’

Tal como lo expres6 en su momento el psiquiatra, filésofo y revolucio-
nario Frantz Fanon cuando denunciaba el colonialismo, principalmente
en Africa, “el mundo colonizado es un mundo cortado en dos”. De este
modo, adquiere sentido la linea abisal o abismal que sefiala Boaventura
de Sousa Santos, con la que divide lo privilegiado, hegemoénico y do-
minante de lo que no lo es, y cuando las exclusiones se juzgan desde
el primer lado, se las considera como fatalidades o resultado del orden
natural de las cosas, produciendo la irrelevancia, la no existencia y la
invisibilidad del lado aparentemente opuesto.” Asi funciona la desva-

lorizacion de saberes que implica la injusticia cognitiva.

Por otro lado, entendemos por exclusion social la falta de participacion
en que se encuentra una gran parte de la poblacidon en aspectos rele-
vantes de la sociedad, de la politica, de la economia y de la cultura de
un pais. Aquélla se manifiesta en diferentes formas de discriminacién,
en tanto una actitud aprendida que puede reproducirse en el espacio
escolar en general. Contra esta tendencia los sistemas educativos tie-
nen la responsabilidad de adoptar medidas para favorecer relaciones
incluyentes y respetuosas con la finalidad de formar ciudadania, lo
que se traduce en que hombres y mujeres sean sensibles, solidarios,
responsables, libres y capaces de participar para mejorar la vida social
y fortalecer nuestras comprensiones acerca de la democracia. Aunado
a lo anterior se ha de considerar que la educacion formal es parte de
las politicas publicas en que predomina el mercado, un hecho que
puede verse en la relacioén directa entre produccién y transferencia

9. Boaventura de Sousa Santos, “Introduccion a las Epistemologias del Sur” en Maria Paula Meneses
y Karina Andrea Bidaseca (Coords.), Epistemologias del sur, Consejo Latinoamericano de Ciencias
Sociales/Centro de Estudios Sociales de la Universidad de Coimbra/Universidad Nacional de San
Martin/Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 2018, pp. 25-61.

10. Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, Fondo de Cultura Econdémica, México, 1965, p. 32.

1. Boaventura de Sousa Santos, “Introduccion a las Epistemologias del Sur”, p. 46.

189



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

de aprendizajes y conocimientos. Si la formacién es concebida como
inversion individual y si el conocimiento se entiende como generador
de ganancias en un marco de capitalismo académico, la educacién y
la ciencia corren el riesgo de encontrarse privatizadas y ausentes
de la vida econémica y social del pais, lo que repercute a su vez en
una sociedad del desconocimiento, en tanto que el crecimiento de la
informacién que se produce no es equivalente a su procesamiento.”

Extrapolacion de la justicia cognitiva
al terreno de la educacion superior

A partir de este momento es fundamental considerar dos premisas:
1) la comprension euro-occidental del mundo es un subconjunto del
conjunto que redne la comprensiéon del mundo y 2) la diversidad es
axial cuando se habla de la experiencia cognitiva del mundo; si bien,
por la prioridad otorgada a la ciencia moderna, se ha provocado un
epistemicidio masivo.”

Como se sefial6 en lineas anteriores, la conceptualizacion en torno a la
justicia cognitiva se origind en la agronomia como area cientifica y en
beneficio de la agricultura como practica ancestral. La manera en que
se practicay se ha practicado esta tltima es una representacion de las
diferentes formas de pensar y de vivir que, en su momento, revoluciond
las sociedades de cazadores y recolectores™ y que, en épocas mas re-
cientes, se ha intentado homogeneizar con el propdsito de aumentar la
produccion, olvidando principios regionales, entre los que primaban
la convivencia con la naturaleza y la no explotacién de los recursos.

12. Axel Didriksson, “El futuro anterior. La universidad como sistema de produccion de conocimientos,
aprendizajes e innovacion social” en Adridn Acosta Silva et al. (Comps.), Los desafios de la universidad
publica en América Latina y el Caribe, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires,
2015, pp. 381-412.

13. Boaventura de Sousa Santos, “Introduccion a las Epistemologias del Sur”, p. 37.

14. Maria Angélica Salas y Timmi Tillmann, “El poder transformador de los saberes en paisajes de terra-
zas” en Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografia e Historia, Facultad de Geografia e Historia de
la Universidad de las Palmas de Gran Canaria, Las Palmas de Gran Canaria, N© 1, 2021, pp. 267-301.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Estas pueden ser las razones por las cuales surge el concepto en esta
area. En 1997 el investigador indio Shiv Visvanathan® coloc6 sobre
la mesa de los conceptos de la humanidad el de justicia cognitiva con la
intencion de abogar por el derecho a coexistir de las diferentes formas
de conocimiento, lo cual implica hacer frente al paradigma dominante
para promover el reconocimiento de propuestas alternativas a partir
de un didlogo entre conocimientos (incluso entre aquéllos que podrian
considerarse contradictorios). Esta propuesta ha recibido el nombre
de didlogo de saberes y es considerada un elemento clave para la cons-
truccion de la equidad, la democracia y la sustentabilidad. En otras
palabras, el didlogo de saberes seria el medio para alcanzar la justicia
cognitiva’®y, épor qué no?, la interculturalidad.

Debido a su importancia, el sello que ha de distinguir este intercam-
bio dialégico para contribuir favorablemente en el terreno que surgio
consiste en crear espacios en los que permeen la horizontalidad y la
simetria como caracteristicas democréaticas para el reconocimiento
y la inclusion de los aportes epistemoldgicos y de quienes producen
alimentos de calidad a partir de su orientaciéon de vida, y que, ade-
mas, tienen en cuenta el medioambiente y la salud. En esa direccion
fueron planteados los congresos mundiales de terrazas, un ejemplo
de la puesta en practica del didlogo de saberes, en tanto fueron con-
cebidos como oportunidades para el intercambio epistémico en favor
del mutuo aprendizaje entre campesinos, pobladores, investigadores,
técnicos y activistas de Asia, América Latina, Africa y Europa.” En el
area de la educacion superior la Universidad Popular de los Movi-
mientos Sociales tiene una intencién similar. Esta es, segtn su Carta

15. Shiv Visvanathan, A Carnival for Science. Essays on Science, Technology and Development, Oxford
University Press, Delhi, 1997.

16. Iokifie Rodriguez, Bjorn Sletto, Alejandra Leal et al., “A proposito del fuego: didlogo de saberes e
injusticia cognitiva en territorios indigenas culturalmente fragiles” en Trilogia Ciencia Tecnologia
Sociedad, Universidad Tecnoldgica Metropolitana, Santiago de Chile, N° 15, 2016, pp. 97-118.

17. Maria Angélica Salas y Timmi Tillmann, “El poder transformador de los saberes...”, p. 284.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

de Principios,”® una iniciativa de autoeducacién que se lleva a cabo en
un espacio temporal planteado en términos de politica intercultural
con las finalidades de la emancipacion social y el interconocimiento,
en tanto se busca generar conocimiento reciproco entre movimientos
y organizaciones, ademas de promover acciones de colaboracién entre
colectivos.”

Es improbable que la justicia, en términos generales, se consolide
como un progreso natural en el orden social s6lo por el transcurrir
de la historia. La educacidn tiene que promoverla, pues se trata de un
valor ético, politico y reflexivo que se adopta y se practica de manera
voluntaria, y que supone en sus entrafias un esfuerzo ético y cognitivo
de suma exigencia, apropiado por cada hombre y mujer desde el re-
conocimiento sociohistorico de las condiciones que nos han traido
hasta nuestro presente.”” De ahi que, si queremos vivir y convivir en
un mundo mas justo, se necesita eliminar los efectos negativos tanto
de la colonizacidn en el ambito politico-econémico como en el terreno
cognitivo y afectivo, para transformar las concepciones antropoldgicas
euro-occidentales.

La injusticia cognitiva a partir de aspectos sociohistoricos
en la educacion superior de América Latina

Es importante centrarnos en el contexto cultural y educativo de Amé-
rica Latina, lo que permitird reconocer como se ha gestado la historia
moderna y contemporanea de esta region y detectar similitudes en
México como pais focal en que se concentra este trabajo. En primer
lugar, el territorio americano es consecuencia de variadas migraciones,
lo cual indica que es y ha sido un lugar de diversidad de tonos de piel,

18. Universidad Popular de los Movimientos Sociales, Carta de Principios de la Universidad Popular de
los Movimientos Sociales, 4/X11/2012, http://www.universidadepopular.org/site/media/documentos/
Carta_Principios_ UPMS_Espanol.pdf Consultado 17/1V/2023.

19. Miguel Mandujano Estrada, “Justicia epistémica y epistemologias del Sur”, p. 159.

20. Juan Carlos Tedesco, “Educacién y justicia social en América Latina...”, p. 42.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

pueblos, comunidades, formas de vida y maneras de entender el mun-
do.” Esto es importante porque accedemos a lo que llamamos mundo
a partir de distinciones (categorias o esquemas) que poseemos y que
corresponden a condiciones contextuales en transformacion (cultu-
rales e histdricas), lo que nos posibilita percibir u observar tal o cual
cosa, pero también no hacerlo es condicionado por ello.” En esa inte-
raccion tradicionalmente expuesta entre objeto y sujeto, ambas partes
se determinan en cierto grado. En efecto, lo objetual no depende del
sujeto, pero en tanto existe relaciéon entre ambos, la realidad brinda a
este ultimo datos e informacion, los cuales, en todo caso, seran estruc-
turados en proposiciones segun las capacidades sensibles, intelectua-
les e historicas de quien los recibe. Por lo tanto, las lineas siguientes
presentan brevemente algunos hechos que, en su conjunto, buscan dar
luz sobre las condiciones actuales en que se encuentra la educacion
superior en Latinoamérica y, con ello, cada lector podra hacerse de una
explicacion sobre las bondades y perversidades manifiestas en esta re-
gioén con respecto a los factores que influyen en la injusticia cognitiva.

La region subcontinental que nos ocupa es la zona mas desigual en el
ambito socioecondémico mundial® y no se distingue por ejercer poder
sobre el resto del orden geopolitico, sino que se la considera una re-
gion en vias de desarrollo (y este ultimo concepto —desarrollo— es
la categoria que reune el conjunto de caracteristicas de los paises po-
derosos que detentan el colonialismo). Estos hechos nos llevan hacia
reflexiones sobre las relaciones internacionales, terreno en el que las
naciones poderosas, con apoyo econémico de actores no estatales, se
unen con el propdsito de controlar los recursos naturales y la vida en

21. Victor M. Gonzélez Esparza, Trompo a la ufia. Breve historia de Aguascalientes, Eximia, Aguascalientes,
2017.

22. Maria Christiansen, “Epistemologia depredadora y paz violenta ...”, p. 284.

23. Lorenza Villa Lever, “La configuracion de la educacion superior clasifica a las y los universitarios y
afecta sus oportunidades educativas” en Revista Mexicana de Investigacién Educativa, Consejo Mexi-
cano de Investigacion Educativa, México, N 81, 2019, pp. 615-631.

193



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

general, a costa de Estados menos poderosos que ven menguadas sus
soberanias.”

En el ambito econdmico —relevante por las condiciones que dicta en
esferas macro y micro— se ha pasado mundialmente de la mercantili-
zacion de la fuerza de trabajo (o capital fisico) al comercio del cono-
cimiento como elemento generador de riqueza. Asi se entiende que
las universidades —y la educacidn superior en general— desempefien
un papel axial en las estrategias gubernamentales de desarrollo gene-
ralmente vinculado al crecimiento econémico. De este hecho derivan
multiples criticas, pues se ha buscado anclar la educacién superior en
términos que funcionen para el mercado y para la globalizacién occi-
dental, es decir, con la finalidad del crecimiento econdémico. De este
modo, organismos internacionales como el Banco Mundial® llevan afios
proponiendo préstamos para quienes no puedan costear su estancia
académica en el nivel superior. Tales préstamos se pueden entender
como fondos recuperables que, en un primer momento, apoyan algunos
gastos de quienes los reciben, pero constituyen una deuda y pueden
provocar problemas financieros, por lo que no son, en el fondo, benefi-
cios. El Banco Mundial también propone apoyo s6lo para aquéllos que
lo merezcan —<éde quiénes se trataria?>—, favorece a las instituciones
privadas (y los financiamientos de particulares) méas que a las publi-
cas, asi como el aumento de las cuotas enmarcado en la autonomia
financiera de las instituciones de educacion superior. Este esquema
busca replicarse sin consideraciones particulares claras respecto de
las condiciones de cada pais y, por supuesto, de manera paradoéjica,
resulta que cada aplicacidn es diferente segtin aspectos contextuales.

24. Boaventura de Sousa Santos, “Introduccion a las Epistemologias del Sur”, p. 26.
25. Banco Mundial, La ensefianza superior. Las lecciones derivadas de la experiencia, Washington, 1995,
https://documentsworldbank.org/en/publication/documents-reports



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Asi pues, en los dltimos 30 afnos la educacioén superior en América La-
tina ha virado hacia la globalizacion y mercantilizacién, y, en general,
se han forjado asimetrias que propiciaron fragmentacién social, con
lo cual se acentu6 la clasificacion de las y los jévenes por género y
estrato social, afectando sus oportunidades educativas.’® Al respecto,
Tedesco coincide en que en la década de los noventa se puede anclar el
viraje economicista de manera mas notoria, puesto que, desde enton-
ces, se ha favorecido la privatizacidon impuesta por el mercado como
dindmica econémica que trajo como resultado la carencia de sentido
generalizada, incluso en la toma de decisiones politicas.” Los ajustes
aplicados en los presupuestos destinados a las universidades publicas,
en conjunto con el incremento de universidades privadas, se relacionan
directamente con el auge del neoliberalismo y sus politicas de recorte y
reconfiguracion aplicadas particularmente en la region subcontinental
que nos ocupa.” En suma, los

[...] fendmenos actuales como la mercantilizacién de la naturaleza y la
apropiacién que hace la globalizacidon neoliberal de los conocimientos tra-
dicionales asociados a la biodiversidad estan produciendo efectos sobre
la autonomia universitaria, pues las actividades, prioridades y agendas de
investigacién de las universidades publicas se ven condicionadas por la
légica de mercado, que expropia de su saber milenario y sus sistemas de
pensamiento a grupos humanos. No obstante, la universidad publica tam-
bién puede hacer esfuerzos por desafiar las ldgicas de poder dominantes
en pro de una universidad més inclusiva y decente.”

En consecuencia, con el viraje economicista, las universidades lati-
noamericanas buscan formar profesionistas en el marco de la compe-

26. Lorenza Villa Lever, “La configuracion de la educacion superior clasifica...”, p. 616.

27. Juan Carlos Tedesco, “Educacién y justicia social en América Latina...”, p. 39.

28. Jorge Gibert, “La redefinicion de las identidades de los cientistas sociales latinoamericanos: ¢hacia
un nuevo colonialismo intelectual?” en Revista Latinoamericana de Educacién Inclusiva, Facultad de
Ciencias de la Educacion de la Universidad Central de Chile, Santiago de Chile, N¢ 1, 2017 pp. 35-55.

29. Antoni Jests Aguil6 Bonet, “La universidad y la globalizacion alternativa...”. Ver el apartado “La Uni-
versidad y la globalizacion contrahegemonica”, parrafo 10.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

tencia, el individualismo, la eficiencia y la maximizacion de ganancias,
respondiendo a la sociedad capitalista o neoliberal de nuestros dias.
Asi, se puede afirmar que aquéllas no estin generando condiciones
favorables para la permanencia de quienes provienen de contextos
histéricamente vulnerados, por lo que, para ellos y ellas, concluir la
aventura universitaria podria ser un desafio mayor y un reto constante
a sus capacidades tanto afectivas como cognitivas, lo que les coloca en
desventaja respecto a otros y otras en condiciones socioecondmicas
e historico-culturales mas favorables. Esto condiciona su trayectoria
educativa y posteriores resultados académicos y laborales, s6lo por
sefalar algunas consecuencias. Si a ello se suman aspectos étnicos,
epistémicos, de género, de religion o rasgos bioldgicos, tenemos que los
sujetos fuera de la norma sociocultural mayormente aceptada y vigente
son estigmatizados y considerados inferiores, lo cual ha servido para
justificar y establecer como validas la discriminacidn, la exclusion y
la dominacién.*

En cuanto a la discriminacién, debe considerarse que guarda una es-
trecha relacion con la pobreza, en tanto que ésta es una de las dimen-
siones de la desigualdad. Es relevante tenerlo en cuenta porque, como
se apunto lineas atras, América Latina no es precisamente una regiéon
que se distinga por su poder econdémico; de modo que, en parte, la
discriminacion esta ligada a esta zona geopolitica (aunque no sélo a
ella). Esto resulta mas evidente en ciertas comunidades como grupos
originarios, migrantes y afrodescendientes; lo que convierte la discri-
minacién en otro problema de Latinoamérica, en cuyo combate algunos
organismos internacionales han externado sugerencias por medio de
propuestas que atienden la diversidad cultural.

La globalizacion del capital y de las prerrogativas a una cultura (for-
mando una amalgama entre el saber, el mercado y el trabajo) se instala

30. Ibidem, parrafo 5.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

a la par de la occidentalizacién (que no permite recuperar formas al-
ternativas de conocimiento) y, lo que viene junto con ello, la casi im-
posible valoraciéon de maneras alternas de vida y convivencia.” Asi, de
manera paraddjica, las presiones que la globalizacion capitalista ejerce
a partir de las metas que impone a la educacioén superior latinoameri-
cana sin distincién de nacién hacen de la interculturalidad un proyecto
irrealizable. Y mas ain, de ningin modo la globalizacién podria verse
por ahora como cooperacioén internacional. Sin embargo, es factible
construir proyectos alternativos a partir de reconocer y dar por hecho
el colonialismo que persiste, lo cual podria hacer méas facil entender el
planteamiento educativo y filoséfico intercultural, y su relacién con la
elaboracion de productos a partir del interconocimiento.

Otro elemento problematico es la desvinculacion entre universidad
y comunidad como consecuencia de privilegiar la esfera econdémicay
el lucro. Si bien se reconoce la necesidad de un minimo de estabilidad
financiera para la consecucion de los propdsitos que toda institucion
de educaciéon superior se propone, esto no deberia ser motivo para
relegar la vinculacién con su sociedad. La labor universitaria ha de
apoyar y estimular el crecimiento de la economia, y también debe
estar vinculada al interés general y al bien comun de la sociedad. No
obstante, por el contrario, conforme las autoridades universitarias se
enfilaron a acatar las metas impuestas y a las negociaciones por el
presupuesto, el area burocratica gand espacio y fuerza, mientras que
la institucion pasé a depender de los resultados de sus actividades de
gestion y administrativas,” por lo que los proyectos educativos, para-
doéjicamente, pasaron a estar en segundo plano.

31. Sigifredo Esquivel Marin, “Sobre el conocimiento y la creacion desde América Latina” en Rigoberto
Martinez (Coord.), Paisajes epistemolégicos de la investigacion educativa, Red Mexicana de Investiga-
dores de la Investigacion Educativa/Red de Investigadores Educativos Chihuahua, Chihuahua, 2011,
Pp- 149-172.

32. Humberto Mufioz Garcia, “La autonomia universitaria. Una perspectiva politica” en Perfiles educativos,
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educacién de 1a Universidad Nacional Auténoma
de México, México, nimero especial, 2010, pp. 95-107.

197



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Se han planteado alternativas a los problemas expuestos hasta ahora
en torno a la discriminacidén socioepistémica y a las desigualdades
derivadas de intereses economicistas. Por ejemplo, para el caso de
Colombia, que tiene condiciones sociales e historicas semejantes a
las de México, Castillo Guzman y Caicedo Ortiz postulan que es en
los grupos de investigacion y desde los programas de posgrado don-
de se ha de prestar atencidon a los grandes problemas contempora-
neos relacionados con los grupos originarios, atendiendo sus formas
de representaciéon, memorias ancestrales, diversidad lingiiistica, de-
rechos y saberes tradicionales,” lo que a la vez constituye uno de los
senderos a favor de la vinculacion.

Otra opcidn, de mayor alcance, es recurrir a la decolonialidad, conce-
bida como un instrumento politico y conceptual cuya base es la com-
prension de la colonizacion, para luego apoyar en la visualizacién de
la problemética, ademas de proponer vias para transformar los efectos
nocivos del colonialismo. A propésito de esas vias propuestas, es im-
portante reconocer que puede haber varias, ya que “si la desigualdad
tiene muchas caras, muchas aristas y muchas dimensiones, la busqueda
de laigualdad también es multifacéticay tiene que desplegarse por di-
versas rutas”.** No obstante, conviene hacerlo a partir del conocimien-
to y reconocimiento de las condiciones sociohistdricas concretas de
los paises americanos, puesto que la lucha contra los efectos negativos
de la colonizacién no puede ser uniforme. Por ejemplo, en el caso de
India, a causa de la ancestral segmentaciéon de castas, algunos actos
de discriminacidn, exclusion e injusticia ya existian antes de la invasion
britanica.®

33. Elizabeth Castillo Guzman y José Antonio Caicedo Ortiz, “Interculturalidad y justicia cognitiva en la
universidad de Colombia” en Némadas: Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas, Universidad
Complutense de Madrid, Madrid, abril de 2016, pp. 147-165.

34. Luis Reygadas, “Las redes de la desigualdad: un enfoque multidimensional” en Politica y cultura.
Dimensiones de la desigualdad, Universidad Auténoma Metropolitana, México, 2004, pp. 7-25, p- 25.

35. V. Santhakumar, Gunther Dietz, Elizabeth Castillo Guzman et al., “¢Indigenizar la educacién superior?
Tendencias en tres continentes” en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones sobre la Universi-
dad y la Educacién de la Universidad Nacional Autébnoma de México, México, N2 176, 2022, pp. 186-200.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Posibilidades para hablar de universidades con identidad
latinoamericana

¢Las caracteristicas contextuales de los diversos paises de Latinoamérica
estardn presentes en sus sistemas educativos, particularmente en sus
instituciones de educacién superior, de tal modo que se pueda hablar
de universidades latinoamericanas? Iniciemos con aspectos generales.

Hemos visto que en los dltimos 30 afios el Estado, de forma parcial,
dejo de hacerse cargo de la educacién. Asi se abrid la posibilidad para
la creacidén del mercado de servicios universitarios, en el cual la insti-
tucidn es vista como banco de conocimientos que pueden comerciali-
zarse, en el que la vinculacidn universitaria se concibe como elemento
generador de recursos extrapresupuestarios, la investigacion se piensa
como generadora de ganancias y estatus, las y los estudiantes pasan a
ser consumidores, y las y los docentes son tomados como operarios de
la ensefianza. La universidad asi planteada (como empresa) discrimina
conocimientos que no se pueden mercantilizar tan ficilmente y, a la
vez, mediante el velo de la neutralidad y la objetividad, los etiqueta
como no cientificos, lo que contribuye a la injusticia cognitiva. Cabe
recordar que la universidad no es una abstraccién, sino una construc-
cién contextual y una respuesta a la necesidad de institucionalizar la
educacién que, a diferencia de la época industrial inicial (en la que se
buscaba instruir para habilitar en el manejo de operaciones maquina-
les), actualmente cuestiona la homogeneidad y se propone aprender
de lo diferente, por lo que los objetivos deberian ser consecuentes con
ello, lo que implicaria la incorporacion de aspectos regionales en las
esferas que conforman la educacién (por ejemplo, en el curriculo, en
politica educativa, mirar hacia una reforma de la didactica, replantear
el lenguaje en el aula, resignificar las relaciones interpersonales en los
diferentes roles escolares y vigilar los supuestos epistémicos que se
privilegian). Sin embargo, en general, el pensamiento euro-occidental
es reproducido porque los cientificos de América Latina son forma-



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

dos en ese molde.** Luego, la historia de las instituciones universitarias
en América Latina corresponde a la historia de imposicion colonial a
partir de los ejes epistemoldgicos que la articulan®, de manera que la
universidad sigue percibiéndose como centro de legitimacion de las
acciones de los Estados geopoliticamente poderosos que enarbolan
una ciencia supuestamente neutral y objetiva, que vendria a ser la cara
oculta del colonialismo contemporaneo que erosiona lo alternativo.

Con ello, podria creerse que las universidades en América Latina s6lo
pueden tener dos caras radicalmente opuestas: por un lado, la de lu-
char contra el colonialismo; por otro, la de reproducir los esquemas
epistémicos que surgen en los paises poderosos. Esto nos conduciria a
la lamentable conclusion de que ninguna de esas posturas nos lleva al
reconocimiento y la incorporacién de las caracteristicas propias de la
multiculturalidad en los paises de esa region. Empero, de ambas caras,
la primera parece ser mas esencial para conseguir una configuraciéon
de las instituciones de educacién superior mas cercana al contexto de
Latinoamérica. Queda, por lo tanto, la tarea de traer a la existencia lo
que ha permanecido como inexistente y se ha mantenido ausente. Este
es el objetivo que se plantea para consolidar el viraje epistemologico,
lo cual implica rechazar los rasgos de invalidacidén de lo alternativo
propios de la epistemologia depredadora en el marco de una cosmo-
vision euro-occidentalista.

Debemos reconocer que se ha democratizado el acceso a la educacion
y puede hablarse de una mayor participaciéon de grupos histéricamente
excluidos, pero esto convive simultineamente con la carestia y la po-
breza. Por ello es posible afirmar que la férmula que promete corres-
pondencia entre mas educacion y mayor crecimiento econémico no ha
dado los resultados esperados, lo que quiza se deba a la superficialidad
de los tratamientos y los diagnosticos. En esa logica es posible pen-

36. Jorge Gibert, “La redefinicion de las identidades de los cientistas sociales...”, p. 39.
37. Elizabeth Castillo Guzman y José Antonio Caicedo Ortiz, “Interculturalidad y justicia cognitiva...”, p. 156.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

sar en tratamientos de la problematica mas profundos, sin perder en
cobertura y atendiendo la injusticia cognitiva que acarrea relaciones
desiguales dentro de la academia. Ademas, es necesario considerar el
vinculo estrecho entre la desigualdad de recursos materiales, de opor-
tunidades y de resultados que, en el terreno macro, se consolida con el
colonialismo como problemaética geopolitica y, en el terreno micro, se
asienta a partir de la discriminacién y exclusion social de grupos bien
identificados. En ese sentido, la injusticia cognitiva se puede ubicar en
la desigualdad de oportunidades debido a las dificultades de compartir,
convivir y participar desde propuestas epistémicas alternativas®. Por
lo tanto, la finalidad no puede ser la duplicacién de lo que se hace en
Europa y Estados Unidos, sino la elaboracion de un enfoque propio
que surja de nuestros contextos, necesidades, experiencias e intereses
locales.”

Por tltimo, a modo de acotacién, también podemos observar en el mo-
mento actual de nuestras universidades la desvalorizacioén e, incluso,
la exclusion de conocimientos con fuertes raices en la Grecia antigua
(occidentales, por lo tanto), como es el caso de la filosofia y otras hu-
manidades. Esto es consecuencia del privilegio a los saberes de apro-
vechamiento econémico-capitalista. No obstante, en el seno mismo
de la practica filos6fica también se cae con frecuencia en intentos de
unificarla y uniformarla, vetando determinadas propuestas filos6ficas y
otras realidades. Tal es la razon por la cual se afirma que la filosofia no
es un martir inocente en el campo de la injusticia cognitiva.*’ Por ello,
quienes tenemos interés en las dreas humanistas podemos cuestionar

38. Ejemplos de éstas son las que resisten en las comunidades originarias, tales como las comprensiones
en torno a la naturaleza, la salud, la alimentacion, la educacion, la economia, la comunalidad, entre
otras.

39. Ewa Doma’ska, “La justicia epistémica y la descolonizacion...”, p. 459.

40. Marfa Christiansen, “Justicia cognitiva. La responsabilidad epistémica de la universidad ante los
dilemas sociales contemporaneos” en Ana Cristina Ramirez Barreto (Coord.), Universidad y bioética,
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo/Universidad Auténoma de Querétaro/Universi-
dad de Guadalajara/Universidad de Guanajuato/Miguel Angel Porrtia, México, 2017, pp. 59-72.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

la desvalorizacién de la que son objeto, para sensibilizarnos ante la
injusticia cognitiva global.

Conclusion

Este trabajo ha puesto de manifiesto, de forma tedrica, qué es y como
opera la injusticia cognitiva a partir de las implicaciones coloniales y
capitalistas. Sobre esta base se plantea la necesidad de investigaciones
que puedan dar cuenta de sus manifestaciones empiricas a partir de
acercamientos a las y los sujetos que posean conocimientos y saberes
hasta el dia de hoy alternos, para conocer sus experiencias, historias
de vida, propuestas epistémicas, existenciales y socioculturales; lo que
permitiria comprender las raices que configuran este tipo de injusti-
cia. Es de suma relevancia la participacién de grupos vulnerados tales
como pueblos originarios, obreros, campesinos, mujeres, entre otros.
Y es importante agregar que no solo se necesita erradicar la injusticia
cognitiva, sino ademas conviene tener un punto de llegada. Este puede
ser, con la previa revision cuidadosa de sus actuales aplicaciones y del
alcance que puede tener, la interculturalidad.

Finalmente, en lo que se refiere al papel de las universidades e insti-
tuciones de educacion superior en general, podemos y estamos obli-
gados a repensarlas de acuerdo con las necesidades de nuestros dias
y nuestras regiones, es decir, a contribuir con replanteamientos pro-
fundos de su estructura, funcionamiento y practicas para motivar una
transformacion social y epistemoldgica que contribuya a la pertinen-
cia y contextualizacion de esas instituciones. Esta es una propuesta
hacia una epistemologia plural, no un rechazo fundamentalista del
conocimiento euro-occidental. Se trata de recuperar conocimientos
alternativos, lo cual exige renovar nuestras nociones antropolégicas
para promover cambios cognitivos y, acaso mas importante adin, de
la sensibilidad. X



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Fuentes documentales

Aguil6 Bonet, Antoni Jesus, “La universidad y la globalizacién alternati-
va: justicia cognitiva, diversidad epistémica y democracia de sabe-
res” en Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas,
Universidad Complutense de Madrid, Madrid, N2 2, 2009, https://
www.redalyc.org/pdf/181/18111430001.pdf Consultado 26/X/2021.
Documento electrdénico sin paginacidn.

Anaya, José Vicente, Pueblos originarios. Apaches, dakotas, mayas, ma-
zahuas, rardmuris..., Ediciones Proceso, México, 2020.

Banco Mundial, La ensefianza superior. Las lecciones derivadas de la
experiencia, Washington, 1995, http://documentsiworldbank.org/
curated/en/274211468321262162/pdf/133500PAPEROSp1rioroBox21
50A1995001.pdf Consultado 23/X1/2020.

Camacho Sandoval, Salvador, La luz y el caracol. Estudio, lucha y pla-
cer en la universidad, Universidad Auténoma de Aguascalientes,
Aguascalientes, 2016.

Castillo Guzman, Elizabeth y Caicedo Ortiz, José Antonio, “Intercul-
turalidad y justicia cognitiva en la universidad de Colombia” en
No6madas: Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas, Univer-
sidad Complutense de Madrid, Madrid, abril de 2016, pp. 147-165.

Christiansen, Maria, “Epistemologia depredadora y paz violenta.
Consideraciones filoséficas sobre la construccién de una justicia
cognitiva” en International and Multidisciplinary Journal of Social
Sciences, Hipatia Press, Barcelona, N? 3, noviembre de 2017, pp.
281-300.

—— “Justicia cognitiva. La responsabilidad epistémica de la universi-
dad ante los dilemas sociales contemporaneos” en Ramirez Ba-
rreto, Ana Cristina (Coord.), Universidad y bioética, Universidad
Michoacana de San Nicolas de Hidalgo/Universidad Auténoma
de Querétaro/Universidad de Guadalajara/Universidad de Gua-
najuato/Miguel Angel Porria, México, 2017, pp. 59-72.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Didriksson, Axel, “El futuro anterior. La universidad como sistema de
produccién de conocimientos, aprendizajes e innovacion social”
en Acosta Silva, Adrian et al. (Comps.), Los desafios de la univer-
sidad ptiblica en América Latina y el Caribe, Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, 2015, pp. 381—412.

Doma’ska, Ewa, “La justicia epistémica y la descolonizacién del posco-
lonialismo (caso de Europa Central y del Este)” en Ciechanowski,
Jan Stanislaw y Gonzalez Caizan, Cristina (Eds.), Espafia - India
- Rusia. Centros, fronteras y periferias de las civilizaciones, Uni-
versidad Adam Mickiewicz de Pozna’, Varsovia, 2018, pp. 449-459.

Esquivel Marin, Sigifredo, “Sobre el conocimiento y la creaciéon desde
América Latina” en Martinez, Rigoberto (Coord.), Paisajes epis-
temologicos de la investigacion educativa, Red Mexicana de Inves-
tigadores de la Investigacion Educativa/Red de Investigadores
Educativos Chihuahua, Chihuahua, 2011, pp. 149-172.

Fanon, Frantz, Los condenados de la tierra, Fondo de Cultura Econé-
mica, México, 1905.

Fornet-Betancourt, Raul, “Interculturalidad, migracién y educacion
en el mundo contemporaneo” en ETD-Educacdo Temdtica Digital,
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, Brasil, N¢ 3, julio/
septiembre de 2021, pp. 581-591.

Gibert, Jorge, “La redefinicion de las identidades de los cientistas socia-
les latinoamericanos: ¢hacia un nuevo colonialismo intelectual?”
en Revista Latinoamericana de Educacién Inclusiva, Facultad de
Ciencias de la Educacion de la Universidad Central de Chile, San-
tiago de Chile, N? 1, 2017 pp. 35-55.

Gonzéalez Esparza, Victor M., Trompo a la ufia. Breve historia de Aguas-
calientes, Eximia, Aguascalientes, 2017.

Mandujano Estrada, Miguel, “Justicia epistémica y epistemologias del
Sur” en Oximora. Revista Internacional de Etica y Politica, Univer-
sitat de Barcelona, Barcelona, N9 10, 2017, pp. 148-164.



INJUSTICIA COGNITIVA: COMPRENDIENDO EL CONCEPTO

Mufioz Garcia, Humberto, “La autonomia universitaria. Una perspec-
tiva politica” en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones
sobre la Universidad y la Educacién de la Universidad Nacional
Auténoma de México, México, nimero especial, 2010, pp. 95-107.

Reygadas, Luis, “Las redes de la desigualdad: un enfoque multidimen-
sional” en Politica y cultura. Dimensiones de la desigualdad, Uni-
versidad Auténoma Metropolitana, México, 2004, pp. 7-25.

Rodriguez, Iokifie, Sletto, Bjorn, Leal, Alejandra et al., “A propoésito
del fuego: didlogo de saberes e injusticia cognitiva en territorios
indigenas culturalmente fragiles” en Trilogia Ciencia Tecnologia
Sociedad, Universidad Tecnolégica Metropolitana, Santiago de
Chile, N2 15, 2016, pp. 97-118.

Salas, Maria Angélica y Tillmann, Timmi, “El poder transformador
de los saberes en paisajes de terrazas” en Vegueta. Anuario de la
Facultad de Geografia e Historia, Facultad de Geografia e Historia
de la Universidad de las Palmas de Gran Canaria, Las Palmas de
Gran Canaria, N2 1, 2021, pp. 267-301.

Santhakumar, V., Dietz, Gunther, Castillo Guzman, Elizabeth et al., “¢In-
digenizar la educacion superior? Tendencias en tres continentes”
en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones sobre la Uni-
versidad y la Educacién de la Universidad Nacional Autobnoma de
México, México, N9 176, 2022, pp. 186-200.

Sousa Santos, Boaventura de, “Introducciéon a las Epistemologias
del Sur” en Meneses, Maria Paula y Bidaseca, Karina Andrea
(Coords.), Epistemologias del sur, Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales/Centro de Estudios Sociales de 1a Universidad
de Coimbra/Universidad Nacional de San Martin/Universidad
de Buenos Aires, Buenos Aires, 2018, pp. 25-061.

Tedesco, Juan Carlos, “Educacidn y justicia social en América Latina.
Historia y perspectivas futuras” en Camacho Sandoval, Salvador
(Coord.), La lechuza extraviada. Desencuentros: reformas edu-
cativas y magisterio, Universidad Auténoma de Aguascalientes,
Aguascalientes, 2018, pp. 37-47.



XIPE TOTEK, REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA Y HUMANIDADES ® ITESO o ANO 32 ¢ N° 119

Universidad Popular de los Movimientos Sociales, Carta de Principios
de la Universidad Popular de los Movimientos Sociales, 4/X11/2012,
http://www.universidadepopular.org/site/media/documentos/
Carta_Principios_UPMS_Espanol.pdf Consultado 17/1v/2023.

Villa Lever, Lorenza, “La configuracion de la educacion superior clasifi-
caalas y los universitarios y afecta sus oportunidades educativas”
en Revista Mexicana de Investigacién Educativa, Consejo Mexi-
cano de Investigacidon Educativa, México, N° 81, 2019, pp. 615-631.

Visvanathan, Shiv, A Carnival for Science. Essays on Science, Technology
and Development, Oxford University Press, Delhi, 1997.



“Tu piel no es tu piel; dentro de tu piel esta Téotl”

Xipe totek es la epifania que sugiere la presencia seductora del espiritu en la materia,
especialmente en el cuerpo humano. Sugiere también la repeticion kierkegaardiana.
Renaciendo asciende el sol en el firmamento. Y dentro de la piel el Dios mira, vive y siente.

Mayor informacion sobre el nombre Xipe totek: revistaxipetotek@iteso.mx

ORIENTACION

Participar al publico nuestras reflexiones en el orden social, filoséfico, econdmico, historico, cultural,
psicolégico, legal, sobre diversos aspectos de la vida en el intento de una liberacién total de cuanto
oprime al hombre. Nos complace invitar a participantes de alta calidad universitaria que inspiren
nuestra reflexion, sin que por ello pretendamos ni siquiera insinuar que participen de nuestra linea de
pensamiento y actividad, ni que la revista Xipe totek comparta todas las ideas de nuestros invitados.

CRITERIOS EDITORIALES

La revista Xipe totek se rige por los siguientes criterios editoriales:

1. En cuanto al contenido

Xipe totek acepta para su publicacién trabajos
(articulos, ensayos, reseflas, cuentos y poesia)
ubicados en el campo de la reflexiébn sobre los
problemas humanos y sociales en cuyo abordaje
destaque la perspectiva filoso6fica.

2. En cuanto al formato

Los trabajos propuestos deberan reunir los requisitos
formales aqui establecidos:

a. Ser trabajos inéditos.

b. Tener una extension méaxima de 52,000
(cincuenta y dos mil) caracteres, incluyendo
resumen, notas, bibliografia y espacios.

c. Presentarse en fuente Times New Roman, 12 pts.
e interlineado de 1.5.

d. Atenerse a la convencion de la Real Academia
Espaiiola (A. T. E: L, A.) para consignar las notas a
pie de pagina y la bibliografia final.

e. Incluir un resumen en espafiol no mayor a 950
caracteres, incluyendo espacios.

3. En cuanto al envio y recepciéon

Los archivos de los trabajos deberan:

a. Ser enviados a la direccidn: revistaxipetotek@iteso.mx
b. Incluir en el mismo envio un curriculum
vitae breve (no mas de un parrafo), la direcciéon
electronica del autor y, en su caso, el nombre de
la institucion a la que pertenece,

Xipe totek acusard recepcién y notificara el
resultado de su revisién y dictamen.

4. En cuanto a la publicacion

La publicacién de los trabajos se realiza bajo las
siguientes condiciones:

a. El Consejo Editorial de Xipe totek sometera a
arbitraje todos los trabajos recibidos.

b. El Consejo Editorial decidird cudles trabajos
seran publicados y en qué nimero de la revisa
Xipe totek.

Consejo editorial.

Los articulos son responsabilidad propia de los autores.

La reproduccién total o parcial de los trabajos publicados puede hacerse siempre que se cite la fuente.

En 2005 esta revista fue incorporada por EBSCO a su coleccion de revistas electrdnicas. EBSCO es el
mayor integrador mundial de revistas en texto completo (Cfr. Internet). Xipe totek sigue siendo de las
revistas mas consultadas.

También se encuentra en las bases de datos Gale Cengage Learning y Lantindex.



Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0.








