


REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFÍA Y HUMANIDADES, ITESO

Equipo editorial

Director
Miguel Fernández Membrive, Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso

Director fundador
† Jorge Manzano Vargas, s.j. (1930–2013)

Comité editorial
José Pedro Arriaga Arroyo, Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso
Cristina Cárdenas Castillo, Universidad de Guadalajara /  
Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso
Rubén Ignacio Corona Cadena, s.j., Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso
Carlos Sánchez Romero, Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso
Demetrio Zavala Scherer, Departamento de Filosofía y Humanidades, iteso

Consejo Editorial 
Alfonso Alfaro Barreto, Artes de México / El Colegio de México
Francisco Castro Merrifield, Universidad Iberoamericana Ciudad de México
María Cristina Conforti Rojas, Pontificia Universidad Javeriana de Bogotá, Colombia
Nazzareno Fioraso, Università di Verona, Italia
Àngela Lorena Fuster Peiró, Universitat de Barcelona, España
José Ramón Daniel López, s.j., Universidad Católica de Córdoba, Argentina
Emilio Martínez Navarro, Universidad de Murcia, España
Brenda Mariana Méndez Gallardo, Universidad Iberoamericana Ciudad de México

Equipo técnico
Editor B: Antonio Cham Fuentes
Diseño de portada: Pamela Scarlett Gutiérrez González 
Diagramación: Rocío Calderón Prado
Traductor: William Quinn
Asistente general: Saraí Salazar Rivera

Cuidado de la edición: Oficina de Publicaciones del iteso

Xipe totek, Año 32. Vol. I, No. 119, enero-junio 2023, es una publicación electrónica semestral editada 
por el Departamento de Filosofía y Humanidades del Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores 
de Occidente, AC (ITESO), Periférico Sur Manuel Gómez Morín 8585, Col. ITESO, Tlaquepaque, Jal., 
México, CP 45604, tel. + 52 (33) 3134 2974 www.xipetotek.iteso.mx. Editor responsable: Dr. Miguel 
Fernández Membrive. Reserva de Derechos al Uso Exclusivo: 04–2017–071211042100–203 ISSN: 
2448-9085, ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor. Responsable de 
la última actualización de este Número, Daniel Jonas Benchimol, el 31 de julio de 2023.





Presentación
Miguel Fernández Membrive

Xavier Zubiri. A cuarenta años
Del hombre a Dios

Álvaro San Román Gómez

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, 
un proyecto en común

Fernando E. Ortiz Santana

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

José Alfonso Villa Sánchez

Martin Heidegger y Xavier Zubiri 
a la luz de Jorge Eduardo Rivera

Juan Patricio Cornejo Ojeda

Una aproximación al lenguaje 
en el paisaje de la realidad

Ábner Sándigo

5

9

39

69

96

121

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFÍA Y HUMANIDADES, ITESO

Xavier Zubiri. A cuarenta años



Acercamientos filosóficos
La caída. Camus y el arrojo por el otro

Salvador Vega Valladares

Cine y literatura
la madera cristiana de Pinocho 
Luis García Orso, s.j.

Los años, de Annie Ernaux, 
y las posibilidades límite de la novela

José Miguel Tomasena

Justicia y sociedad
Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Diego Mauricio Torres de Luna

150

174

181

185



5 

Presentación

Presentación

El 21 de septiembre de 1983 falleció en Madrid Xavier Zubiri, para al-
gunos el más profundo pensador de la historia de la filosofía española, 
aunque menos expuesto a los reflectores que otros de sus coetáneos y 
maestros. Nos encontramos, entonces, a 40 años de este acontecimien-
to significativo para la filosofía en habla hispana, si bien éste es sólo 
el pretexto para dedicarle a Zubiri los monográficos de este N° 119 y 
del próximo N° 120 de la revista. Decimos “pretexto” porque nuestros 
motivos no se limitan a la conmemoración. No nos anima homenajear 
un pensamiento anquilosado entre algunas décadas del siglo xx, sino 
explorar cómo han permanecido vivos su legado y su influencia a tra-
vés de distintas generaciones de filósofos y en diferentes latitudes del 
mundo. La excelente respuesta a nuestro llamado para artículos hizo 
eco de este propósito. En efecto, confirmó que la filosofía de Zubiri ha 
sido cultivada, hasta devenir tradición, en múltiples circuitos filosófi-
cos; pero más allá de eso reafirmó su potencial para desbordarse de sí 
misma, para fecundar nuevas líneas de pensamiento e interpretación y 
para entablar rigurosos diálogos —algunos insospechados— con otras 
filosofías y campos del conocimiento.

En esta primera entrega del monográfico publicamos cinco artículos.  En 
el primero Álvaro San Román Gómez recorre la antropología y la 
noología zubirianas hasta arribar al concepto de una realidad fundamen-
tal y su manifestación como deidad, así como al hecho, fenomenoló-
gicamente constatable, de hallarnos religados a esa deidad. Llegados 
aquí, sin embargo, el autor considera que, a diferencia de Unamuno 
y Schleiermacher, Zubiri no justifica adecuadamente el puente que 



6       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

permite transitar del hecho de la religación a la concepción de un 
“Dios personal, inteligente y volente”, esto es, de un Dios a la medida 
del cristianismo.

En el segundo artículo Fernando E. Ortiz Santana plantea una compara-
ción entre las reconstrucciones del realismo de Reinhardt Grossmann, 
por un lado, y Zubiri, por otro. El autor realiza este ejercicio de con-
traste a partir de ocho tesis en las que, mutatis mutandis, reconoce 
coincidencias en ambos pensadores; hasta finalmente concluir que la 
afinidad más general en sus planteamientos es la visión de la realidad 
des–sustancializadora o, dicho afirmativamente, “sistémica”, que el fi-
lósofo alemán y el pensador vasco defienden frente a buena parte de 
la tradición filosófica. 

En el tercer artículo José Alfonso Villa Sánchez reafirma —frente al 
ruido del perspectivismo y la propaganda— la tesis de Zubiri de que 
el ser humano ha emergido de la realidad y “está instalado, por prin-
cipio, en la realidad”, y la desarrolla con una propuesta hermenéutica 
sobre la relación que mantienen entre sí los momentos intelectivos de 
aprehensión primordial, logos y razón. En esta interpretación el autor 
se desvía deliberadamente de Zubiri al argumentar que el logos cons-
tituye el momento intelectivo estructurante, el cual se repliega como 
aprehensión primordial y se despliega como razón, anudando de este 
modo realidad y verdad.

En el cuarto artículo Juan Patricio Cornejo Ojeda, autor allegado al 
filósofo y traductor chileno Jorge Eduardo Rivera Cruchaga (1927–2017), 
revela diversas claves de la interpretación y comparación que éste 
hacía de las filosofías de Heidegger y de Zubiri, en cuyo diálogo entre-
veraba su propio pensamiento. Mediante estas claves Cornejo sugiere 
que Rivera, sobre todo en una etapa madura de su trayectoria intelec-
tual, iluminaba algunas insuficiencias de la filosofía de Heidegger a 



7 

Presentación

partir de su mayor convergencia con la filosofía de la realidad —y de 
la inteligencia sentiente— del autor vasco.

Finalmente, en el último artículo de la carpeta monográfica, Ábner 
Sándigo se propone identificar el lugar del lenguaje en lo que llama “el 
paisaje de la realidad”. Con tal propósito el autor se apoya en las premi-
sas de Zubiri de que “hay una sola realidad” (numéricamente idéntica 
en todos sus modos y formas) y de que estamos instalados en ella, lo 
cual conlleva profundas consecuencias para la concepción misma del 
lenguaje. La principal de ellas es que de esta manera se abjura de la 
función representacionalista que suele adjudicarse al lenguaje, lo cual 
abre paso a una comprensión de este último, primero, en tanto realidad 
y, segundo, como realización del contenido de otras realidades por su 
capacidad de configurar esquemas de intelección.  

En la carpeta Acercamientos filosóficos esta vez proponemos un único 
artículo. En él, Salvador Vega Valladares desarrolla un análisis filosó-
fico de La caída, novela que Albert Camus publicó en 1956. El autor pone 
de relieve en su análisis el pensamiento ético del intelectual franco–ar-
gelino, sobre todo a la luz de su exaltación de la “rebeldía”, actitud que 
conlleva un reconocimiento del absurdo (de la sinrazón, la injusticia, 
el dolor y, en especial, la muerte) en tanto destino “aplastante”, pero 
no el abandono a sus implicaciones vitales. La rebeldía no sucumbe 
al nihilismo ni al crimen, sino que, co–originaria con la solidaridad, 
reafirma una dignidad común y con ello da valor a la vida y a la lucha 
misma contra todo aquello que la calumnia.

En la carpeta Cine y literatura, Luis García Orso, s.j., nuestro colabo-
rador en la sección de cine, esta vez dedica su reseña a Pinocho, la 
reciente y multipremiada película del director tapatío Guillermo del 
Toro. La mirada de García Orso, apoyada en su conocimiento bíblico, 
descubre e interpreta los múltiples símbolos cristianos que recorren 
la historia de Pinocho, el niño–marioneta que muestra “cómo poner 



8       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

bondad y libertad en medio de la maldad y la imposición que nos rodea, 
cómo buscar la vida en escenarios de guerra y muerte”; el mismo niño–
marioneta que al final decide ser mortal, finito, por amor a Geppetto, 
su padre que lo quiere exactamente como es. 

En la sección de literatura, por su parte, José Miguel Tomasena rese-
ña Los años, obra de Annie Ernaux sobre la que nuestro colaborador 
confiesa: “lleva el arte de la novela más allá de lo que yo creía que era 
posible”. La clave de este prodigio narrativo radicaría, a juicio de To-
masena, en conseguir iluminar la dimensión social constituyente de 
toda biografía individual, en este caso, la historia y las transformacio-
nes sociales de la sociedad francesa de la segunda mitad del siglo xx y 
principios del xxi, que se funden con la vida y la memoria individuales 
de Ernaux. 

En la carpeta Justicia y sociedad, con la que cerramos el presente núme-
ro, publicamos el artículo de Diego Mauricio Torres de Luna, el cual, 
por un lado, aporta elementos generales para entender el fenómeno 
de la injusticia cognitiva en diferentes dimensiones (política, histórica, 
social) y, por otro, le imprime una perspectiva particular al diagnóstico 
por enfocarlo en la región latinoamericana, especialmente en México y 
en el ámbito de la educación superior. El autor da pistas, además, sobre 
algunas estrategias que podrían contribuir a contrarrestar esta forma 
de injusticia, entre las cuales se encuentran el diálogo de saberes y la 
interculturalidad.

Desde Xipe totek deseamos a todas y todos nuestros lectores un feliz 
verano, agradeciéndoles, como siempre, el interés que mantienen en 
la revista.

Miguel Fernández Membrive



9 

Del hombre a Dios

Del hombre a Dios

Álvaro San Román Gómez*

Resumen. San Román Gómez, Álvaro. Del hombre a Dios. En el presente artí-
culo me centro en revisar sucintamente los conceptos de la obra El hombre 
y Dios del filósofo Xavier Zubiri. En primer lugar, expondré a qué llamamos 
“hombre”, para abordar enseguida cómo y dónde se es tal. Seguidamente, 
dilucidaré qué solemos entender por “Dios”, para concluir poniendo en tela 
de juicio las caracterizaciones elaboradas por el autor vasco.
Palabras clave: hombre, Dios, deidad, realidad, religación.

Abstract. San Román Gómez, Álvaro. From Man to God. In this article I set 
out to provide a succinct overview of the concepts of the philosopher Xavier 
Zubiri’s work Man and God. First I will look at what we call “man,” and then 
how and where one can be a man. Next I will examine what we tend to un-
derstand by “God”, and finally conclude by questioning the characterizations 
formulated by the Basque thinker.
Key words: man, God, deity, reality, religation.

Introducción

¿Dónde está Dios? ¿Ha huido como hicieron los dioses paganos de Höl-
derlin? ¿Ha muerto, como nos lo reveló Zaratustra? Quizás sea mera ex-
travagancia plantear estas preguntas en un mundo en el que el eslogan 

Recepción: 14 de diciembre de 2022
Aprobación: 16 de febrero de 2023

* 	 Becario fpi en el programa de Doctorado en Filosofía por la Universidad Nacional de Educación a 
Distancia (uned). alvarosanroman@fsof.uned.es



10       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

nietzscheano luce estampado en tazas para capuchinos. Sin embargo, 
de la mano de Xavier Zubiri, trataremos de responder a la pregunta 
planteada, trataremos de buscar a Dios, sea éste —o esto— lo que sea.

A primera vista puede resultar sospechoso que un filósofo formado en 
la corriente fenomenológica, suscrito a su máxima “¡A las cosas mis-
mas!”, vuelque lo mejor de su talento en filosofar acerca de Dios. ¿Aca-
so se pretende llegar a Dios, sea lo que sea, desde las cosas mismas? ¿Se 
puede, al hablar de las cosas, hablar al mismo tiempo de Dios? Desde 
luego, éste es el intento de este filósofo —y el nuestro también—. A lo 
largo de las próximas páginas trataremos de sintetizarlo y criticarlo. 
Para ello nos introduciremos en El hombre y Dios, cuyo análisis será 
el elemento central de este artículo. Desbrozaremos todo aquello que 
en ese texto resulte accesorio para nuestro propósito y nos enfocare-
mos en el “Curso de Roma” de 1973. También haremos referencia a la 
incompleta “Redacción Final” de 1983, de modo que podamos refinar 
algún punto oscuro o poco desarrollado en las lecciones de 1973. Por 
otro lado, nos acompañarán otras voces relevantes que ayudarán a 
apuntalar, matizar, criticar y llevar a buen puerto (nuestro puerto) la 
reflexión: un compatriota vasco, Miguel de Unamuno; otro fenomenó-
logo, Karl Jaspers, y, finalmente, el padre de la hermenéutica, Friedrich 
Schleiermacher.

Una de las bondades del citado libro de Zubiri es que cuenta con un 
despliegue sintético del núcleo duro de su filosofía (desarrollado en 
su obra magna, la trilogía sobre la inteligencia),1 ineludible para apro-
ximarnos al problema de Dios. Por ello atravesaremos resumidamen-
te los puntos más importantes de este núcleo, lo cual nos ayudará a 
comprender qué tipo de ser es el hombre, para concluir en el otro polo 
aludido en el título de la obra que nos ocupa, “Dios”. En el trayecto 

1.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 1998; Xavier Zubiri, 
Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982; Xavier Zubiri, Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 1983.



11 

Del hombre a Dios

pasaremos a través de la realidad, a la que, como veremos más adelante, 
estamos constitutivamente religados.

El hombre: animal multifacético

Primero debemos dejar claro que, para Zubiri, en contra de gran parte 
de la tradición occidental, no existen sustancias. No hay nada detrás 
o por debajo del conjunto de las propiedades o “notas” que configu-
ran una realidad cualquiera. Un ejemplo del propio Zubiri es que la 
plata no es algo que posea un “sistema nucleico de protones y neutro-
nes, electrones circulares o periféricos, el espín, etc.”.2 Efectivamente, 
“pensamos que la plata es la que tiene estas propiedades. Pero no es 
así. Estas propiedades son la realidad misma de la plata. Es la realidad 
argéntea”.3 Lo que hay son realidades constituidas por un sistema coor-
dinado y coherente de propiedades, esto es, de notas. Esto quiere decir 
que cada nota está relacionada con el resto de las notas; cada nota es 
nota–de otras notas. Este carácter de respectividad es lo que otorga esa 
suficiencia constitucional que nos permite referirnos en todo momento 
a tal realidad que permanece siendo tal sistema de notas y no otro; nos 
permite referirnos no a una sustancia, sino a una sustantividad.

En nuestro caso la sustantividad que interesa describir es la humana, 
caracterizada por ser, en primer lugar, viviente. En efecto, el hombre es 
un ser vivo y, como tal, se caracteriza por poseer cierta independencia 
respecto del medio, así como cierto dominio sobre él. En segundo lugar, 
es un ser sentiente, poseedor de sentidos; un ser capaz de ser estimula-
do al estar constituido por un sistema nervioso que le permite acceder 
a lo que Zubiri llama el “momento de alteridad”, que consiste en “tener 
ante sí algo que no es el viviente mismo”.4 Mi estructura sentiente supo-
ne en todo momento que yo no soy aquella cosa que siento, que tengo 

2.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, Alianza, Madrid, 2012, p. 359.
3.	 Idem.
4.	 Ibidem, p. 333.



12       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

la capacidad de evitar confundir el hambre con la comida. Hasta aquí 
compartimos las mismas notas que los animales; sin embargo, en tercer 
y último lugar, somos además inteligentes. Pero no en el sentido de ser 
capaces de idear o juzgar, sino en el sentido de poder enfrentarnos con 
todas las cosas como realidades. Para entender esto último debemos 
definir de manera sencilla qué es realidad en Zubiri. Como el animal, 
el ser humano comienza estimulado, por ejemplo, por el fuego. Para el 
gato el fuego se agota en su impresión estimúlica, en su quemarle los 
pelos de los bigotes, ante lo cual no cabe otra respuesta que la huida. 
El fuego, para el felino, estimula la respuesta de la huida, se agota en su 
quemar. Pero en el hombre, al decir que éste tiene además la “impre-
sión de realidad” del fuego, significa que posee la capacidad de separar 
la propiedad calórica de la sensación inmediata de entrar en calor, es 
decir, que cuenta con la posibilidad de entender que el fuego, “de suyo”, 
quema, que está ahí quemando, y no sólo quemándome; el fuego es real, 
no se agota en su mero quemar. De ahí que el ser humano sea el único 
animal conocido capaz de dominar el fuego. En conclusión, nuestra 
especie tiene no sólo impresión estimúlica, sino también, y al mismo 
tiempo, impresión de realidad. Y esa impresión, “por ser impresión, es 
un sentir animal y, por otro lado, en tanto que lo sentido es realidad, 
es un acto intelectivo. Ahora bien, como no son dos impresiones sino 
una sola, resulta que sentir e inteligir no son dos actos sino uno solo. 
Y, por consiguiente, ese acto está ejecutado por una sola facultad, lo 
que llamo inteligencia sentiente”.5

He aquí la famosa síntesis monista zubiriana. Contra la tradición dua-
lista occidental el ser humano no posee un cuerpo que se adhiere a 
una sustancia con alma. No es la suma de su organismo y su psique, 
sino que es ya una sustantividad psico–orgánica, de tal manera que “la 
inteligencia misma siente la realidad”; el organismo intelige la reali-
dad, “todo lo psíquico transcurre orgánicamente y todo lo orgánico 

5.	 Ibidem, p. 337.



13 

Del hombre a Dios

transcurre psíquicamente”.6 En el ser humano, como sistema de notas 
respectivas, su nota orgánica es respectiva de su nota psíquica; el or-
ganismo es organismo–de una psique, y esta última es psique–de aquél.

En Miguel de Unamuno ya se atisbaba un esbozo de esta idea hecha 
sistema en Zubiri. Opuesto a la psicología empirista y a su fórmula “hay 
en mí un principio que piensa, quiere y siente”,7 Unamuno sostiene 
que esto implica una petición de principio y concluye: “Porque no 
es verdad inmediata, ni mucho menos, el que haya en mí tal principio; 
la verdad inmediata es que pienso, quiero y siento yo. Yo, el yo que 
piensa, quiere y siente, es inmediatamente mi cuerpo vivo con los 
estados de conciencia que soporta. Es mi cuerpo vivo el que piensa, 
quiere y siente”.8

Vida y corporeidad, psique y organismo son, tanto para Unamuno 
como para Zubiri, dos momentos inseparables. La corporeidad es ella 
misma expresión de la vida. Por su polo sensitivo siente la realidad, 
por su polo intelectivo la intelige. Y así podemos concluir que el ser 
humano es un animal (porque siente) de realidades (porque intelige). 

Hasta aquí hemos visto qué es el ser humano desde el punto de vista 
de sus notas. Pero sigamos avanzando y veamos qué es aquél como 
forma de realidad. El animal de realidades, como cualquier otra reali-
dad, es formalmente de suyo; está ahí en la realidad como sustantividad 
sustentada por sí misma y en sí misma. Pero, además, cuenta con la 
característica de ser suya. El ser humano es de suyo suyo. “Tengo una 
realidad”, dirá Zubiri, “que es mía, cosa que no acontece a una piedra”.9 
En efecto, podríamos decir que a una piedra se la vive, pero un humano 
sólo puede vivirse a través de sí mismo poseyéndose. A esta forma del 

6.	 Ibidem, p. 348.
7.	 Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, Alba, Madrid, 2005, p. 104.
8.	 Idem.
9.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 352.



14       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

humano de ser–suyo la llamará Zubiri “suidad”. La suidad es una forma 
de realidad que “es real ‘frente a’ toda otra realidad que no sea la suya”. 
Es una realidad, por tanto, que “está ‘suelta’ de toda otra realidad”,10 es 
decir, una realidad ab–soluta. Y es este carácter de suyo lo que consti-
tuye para Zubiri el ser persona.

Por tanto, como forma de realidad, el ser humano es un animal perso-
nal, dotado de suidad, que aun en el más insignificante de sus actos va 
perfilando “su personalidad”. Porque, en efecto, ser persona consiste 
en desplegar una personalidad con cada acto ejecutado. Y es que aquél 
—y he aquí la vertiente existencialista de Zubiri— no nace sino que se 
hace. Pero se va haciendo porque lo característico de la temporalidad 
humana es su dimensión de desplegabilidad. El tiempo humano no es 
un eterno presente en el que simplemente se es “ahora esto, y ahora 
esto, y ahora esto”, sino que es un gerundio mayúsculo por el cual no 
soy, sino que estoy siendo. ¿Ser qué? Una persona que se hace a sí mis-
ma, expresada en su personalidad porque es persona; una realidad que 
cuenta con lo que Zubiri denomina “carácter sehaciente”.11

El animal de realidades resulta ser un animal personal, una realidad con 
personalidad que va construyéndose construyéndola. ¿Cómo? Desde 
una tridimensionalidad. En primer lugar, desde su dimensión individual. 
En ella descubrimos que todo individuo es igual a otro en un aspecto, 
pero lo suficientemente disímil como para diferenciarse entre sí. Zubiri 
diría que “los demás no son simplemente diferentes, sino ‘diversos’”; 
mientras que los diversos “son diferentes dentro de la misma versión: 
son di–versos”.12 Por ello el ser humano, en su dimensión de individuo 
perteneciente a la versión humana, es diferente en ella y, por tanto, es 
animal diverso. En segundo lugar, esta realidad personal individual se 
hace además en una dimensión social. El individuo no sólo vive volcado 

10.	 Ibidem, p. 7.
11.	 Ibidem, p. 366.
12.	 Ibidem, p. 372.



15 

Del hombre a Dios

en una temporalidad gerundia, sino que está simultáneamente vertido 
hacia otros individuos entre los cuales es diverso y con los cuales se 
hace. El ser humano es en sí mismo “una estructura de convivencia”, 
un “ser común”, un animal social que con–vive en la gerundialidad 
con los demás, es decir, que todos los animales sociales existentes 
lo hacen en el tiempo “a la vez”. Ésta es la tercera y última dimen-
sión del animal personal, lo que Zubiri nombra dimensión histórica  
o etánea. Somos co–etáneos los unos respecto de los otros y, a la vez, 
estamos vertidos hacia el futuro, es decir, somos una especie pros-
pectiva. Y lo somos en dos momentos: el primero, biogenéticamente, 
pues generamos el futuro de la humanidad en la progenie; el segundo, 
transmitiendo no sólo vida, sino modos de vida. Transmitimos cómo 
vivir la vida en la forma de tradición traída de la historia y entregada al 
futuro en las manos de los que nos sobreviven. Así pues, el ser humano 
es también animal histórico.

En el campo de realidad que nos abre nuestra inteligencia sentiente, el 
ser humano se instala como persona que ejecuta los actos que definirán 
su personalidad de manera individual, comunal e histórica según tres 
aspectos. Primero ejecutará actos determinado por su naturaleza, esto 
es, según las potencias y facultades que posee sólo por ser tal. Yo pongo 
en acto mis facultades y actualizo mis potencias según mis necesida-
des: yo respiro, yo ando, yo como... Yo ejecuto estos actos en tanto agen-
te de ellos. En un segundo momento realizará actos determinado por 
la contextualidad sociohistórica que le haya tocado vivir. Soy hijo, soy 
filósofo, soy varón... y actúo lo mejor que puedo el papel asignado, soy 
el actor de mi vida. Y en un tercer y más importante momento empren-
derá actos en una dimensión estrecha pero fundamental, la libertad. 
En ella yo decido actuar de una manera u otra en mi contexto, elijo el 
modo en que ejecuto mi persona y soy así autor de mis actos.13 Zubiri 
explica que todo esto lo hacemos desde una experiencia muy concreta: 

13.	 Ibidem, p. 382.



16       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

la de ser lanzados hacia la “realidad–fundamento” que sentientemente 
inteligimos. A esta experiencia ya hemos aludido líneas atrás y no es 
otra que la “gerundialidad”, la cual poseemos gracias a un dinamismo 
tensional entre la inteligencia sentiente y la realidad inteligida. El ser 
humano, mientras sea, no puede dejar de sentir la realidad. Estamos 
constitutivamente abiertos al mundo en derredor de modo tal que 
no podemos dejar de mirar, palpar, escuchar, respirar... No es que yo 
vea aquel árbol, es que el árbol, si hacia él miro, me fuerza a que lo vea. 
Pero no sólo eso: no podemos además dejar de optar en la ejecución  
de nuestros actos. En efecto, la figura de este lanzamiento inevitable 
hacia la elección es lo que nombramos “voluntad”. No es que yo esté 
escribiendo este artículo gratuitamente ni es sólo que el artículo  
se esté escribiendo, sino que este artículo fuerza a que sea escrito o a 
que lo deje en blanco. Hay una forzosidad en las cosas, lo que Zubiri 
llama “el poder de lo real”. Y la voluntad es un indicio de esa fuerza. 
“El hombre no puede dejar de querer, por estar lanzado a la realidad–
fundamento”, que “consiste en una apropiación de posibilidades”.14 Por 
la voluntad se toma continuamente una decisión de cómo deben ser las 
cosas y acerca de cómo uno es respecto de la realidad, pero también 
respecto de los demás. Porque, como examinamos líneas antes, “nin-
guna realidad es real sino respecto de otras”.15

Lo antedicho nos lleva un paso más allá en el esbozo de la realidad 
humana. Ésta se va configurando en modos de ser, es decir, la nuda 
realidad, la realidad en bruto, está siempre re–actualizada de maneras 
concretas; la realidad está siempre siendo tal realidad, una realidad así. 
Y el modo en que la realidad humana se reactualiza concretamente es 
en el ser un yo. La personalidad es poseída por un yo que, en ejercicio 
de su voluntad, opta por un modo u otro de ser ese yo. “La personali-
dad es un modo de ser yo”.16 Más aún, “la vida del hombre tomada en 

14.	 Ibidem, p. 417.
15.	 Ibidem, p. 358.
16.	 Ibidem, p. 364.



17 

Del hombre a Dios

su totalidad, no consiste sino en configurar su yo. Por eso, es un error 
decir, a mi modo de ver, que yo soy mi vida, sino que es justamente 
al revés”.17 Mi vida es configurar el yo, por eso la vida es siempre algo 
más. Mi vida es también todo aquello que queda fuera del yo. Es mis 
transmisiones sinápticas, es mi cuerpo, del que nadie sabe realmente lo 
que puede, pero, sobre todo, es el yo que aún no soy. La vida humana, 
concluye Zubiri, es la “‘yoización’ de todos sus procesos”.18

Realidad y religación

Realidad

Hasta aquí hemos expuesto lo más sucintamente posible qué es el ser 
humano (animal multifacético) y cómo se es humano (siendo un yo).  
Ahora bien, uno no yoiza todos sus procesos en el vacío, sino que lo 
hace en respectividad con las demás realidades. La computadora no 
puede estar de suyo ahí delante si no es respecto de la taza, que está 
de suyo a su derecha y, al final, respecto de mí, que de suyo estoy es-
cribiendo, construyendo mi yo. “Se trata de que efectivamente, cada 
realidad físicamente está unida a todas las demás realidades en tanto 
que realidades y, por consiguiente, el ‘de suyo’ nunca es formalmente 
posible más que respectivamente a otras realidades”.19

Hemos llegado a un núcleo duro en la exposición. Si bien yo puedo 
estar referido a las cosas reales en cuanto tales gracias a mi facultad 
sentiente–intelectiva (lo que llamamos “el momento de impresión de 
realidad”), de modo tal que puedo enumerar y especificar cada realidad 
que me estimula (esta computadora, esta taza), no tengo la posibi-
lidad en ningún momento de señalar su carácter de realidad, ya que 
éste es constitutivamente inespecífico. “Es tan inespecífico que cuando 

17.	 Ibidem, p. 365.
18.	 Idem.
19.	 Ibidem, p. 341.



18       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

las realidades cambian, lo que cambia es precisamente las realidades 
en sus caracteres y contenidos, pero el momento de realidad es el 
mismo”.20 Así como diríamos que “hay siempre oscuridad” o “siempre 
es de noche” durante las noches polares del Ártico, en todo momento y 
lugar podríamos decir “hay siempre realidad” o “siempre es realidad”. 
Esta aprehensión de lo real que se ejecuta gerundialmente en la inteli-
gencia sentiente abre lo que Zubiri nombra “el campo de la realidad”, 
que jamás se confundirá con las cosas en él. La realidad, como suma de 
respectividades que otorgan realidad a las cosas pero que las excede, 
es, de acuerdo con Zubiri, aquello en lo que nos apoyamos y posee tres 
características. Por un lado, la realidad es algo último, pues siempre 
está sosteniéndome. Yo me apoyo en la realidad para poder ser yo. Pero, 
además, esta ultimidad que es la realidad tiene un carácter posibilitante, 
que no es más que el reverso de mi voluntad. Esto es, yo no tendría 
experiencia de mi voluntad, de mi lanzamiento y vuelco a la realidad 
si ésta no abriera las posibilidades entre las cuales opto. Por ello la 
realidad no es una posibilidad entre otras, sino que es “la posibilidad 
de todas las posibilidades”,21 una reserva ilimitada de formas por las 
cuales optar y adoptar una forma de realidad, una personalidad, un yo. 
Luego entonces, aquélla es un apoyo de posibilidades, lo cual supone, 
como reverso de mi lanzamiento hacia ella, que se me impone irreme-
diablemente la tarea de elegir. Así como no puedo dejar de inteligir la 
realidad porque siempre es tal, tampoco puedo dejar de optar con mi 
voluntad porque las posibilidades me impelen a que las haga efectivas. 
Por ello, la realidad es impelente. Tenemos ya una realidad última, posi-
bilitante e impelente, y que es, a un tiempo, actualizada, inteligida sen-
tientemente, como una patencia, una manifestación continua, gerundial 
de sí misma. Por esa manifestación ininterrumpida sentimos, de modo 
opuesto a lo que afirma Descartes, que podemos fiarnos de ella, pues 
permanece firme en su manifestación; manifiesta firmemente, esto es, 

20	  Ibidem, p. 390.
21	  Ibidem, p. 392.



19 

Del hombre a Dios

efectivamente. La realidad es patente, firme y efectiva en su ultimidad, 
posibilitación e impelencia.

Pero no sólo eso. Demos un paso más. Si hendimos las apariencias 
hacia su inespecificidad vemos que la realidad supone una inmensa 
paradoja. “Por un lado”, explica Zubiri, “es lo más otro que yo, puesto 
que es lo que me hace ser [...]. Por otro lado, es lo más mío, porque  
lo que me hace es mi realidad siendo, mi yo siendo”.22 Esto es lo mismo 
de lo que hablaba san Agustín respecto de su experiencia de Dios 
cuando aquél expresaba interior intimo meo, superior summo meo. La 
realidad parece ser lo más íntimo en mí, pero también, y por lo mismo, 
lo que me supera en todas direcciones. A esto nos referíamos al expo-
ner que, aun cuando podemos, no deberíamos confundir las cosas rea-
les con la realidad en que se dan. Y podemos confundirlas porque, en 
efecto, esta realidad que hemos descrito se nos puede hacer presente 
simplemente en tanto realidad–objeto. Podemos, porque inmediata-
mente así se nos presenta, reducir la realidad a las realidades que apa-
recen. Ante la realidad–objeto “yo puedo pasar de largo delante de ella, 
o bien dedicarme a investigarla, a averiguar lo que sea”.23 No obstante, 
si nos atenemos a la llamada de atención sobre la inespecificidad del 
momento de realidad, esta realidad se manifestará como realidad–fun-
damento, como el ser fundante por el cual las cosas no sólo son reales, 
sino por el cual hay cosas. En síntesis, “todas las cosas son reales, pero 
ninguna es ‘la’ realidad”.24 Esta computadora, esa taza, aquel árbol... 
son cosas reales, pero ninguna de ellas agota la realidad, sino que ésta 
palpita en cada una de ellas y es más que su mera suma. La realidad 
posee así un carácter al que daremos por nombre “transcendental”.

Tal concepción fue elaborada de forma análoga por otro gran fenome-
nólogo, Karl Jaspers, a quien acudiremos para profundizar en ella. De 

22.	 Ibidem, p. 394.
23.	 Ibidem, p. 416.
24.	 Ibidem, p. 464.



20       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

acuerdo con este autor, el ser humano tiene una experiencia funda-
mental: “Lo que para mí deviene siempre objeto es un ser determinado 
entre otros, y sólo un modo del ser”; sin embargo, “ningún ser conocido 
es el ser”.25 Ninguna realidad es la realidad, nos aseguraba Zubiri. Y 
Jaspers, por su parte, expresa eso mismo en estos términos: “El ser 
mismo [...] parece retroceder siempre ante nosotros con el manifestar-
se de todas las apariencias que nos vienen al encuentro. A este ser lo 
llamamos lo Abarcador [...]. Es aquello de lo que surge todo nuevo ho-
rizonte [...]. Lo Abarcador es lo que siempre se anuncia —en los objetos 
presentes y en el horizonte—, pero que nunca deviene objeto”.26 Así, 
la realidad–fundamento zubiriana equivale al Abarcador jaspersiano. 
Nosotros no abarcamos lo Abarcador, sino únicamente sus modos. La 
realidad abarcadora que yo soy, mi inteligencia sentiente que aprehen-
de la realidad, resulta ser abarcada a su vez por aquella realidad que 
me ha lanzado a ésta, otorgándome la capacidad de abarcarla. En este 
juego de inmanencias y transcendencias descubrimos que nos encon-
tramos inevitablemente inmersos en la actualización de la realidad (a 
través de nuestra sensación intelectiva) y en la construcción de nuestro 
yo como forma de realidad (desde el momento en que estamos en la 
realidad). La realidad–fundamento explica que “siempre hay realidad”. 
Por último, en cuanto a la impelencia de la realidad, podríamos decir 
también que es insistente. Insiste en manifestarse en todo aquello que 
percibimos como real, en todas las posibilidades que nos abre para 
realizar nuestro yo. Es una insistencia permanente. Lo real, dirá Zubiri, 
tiene poder, se apodera de mí forzándome a percibir aquel árbol en mi 
trayectoria visual, a escribir o no escribir este artículo. “La forzosidad 
con que el poder de lo real me domina y me mueve inexorablemen-
te a realizarme como persona es lo que llamamos apoderamiento. El 
hombre sólo puede realizarse apoderado por el poder de lo real. Y este 
apoderamiento es lo que he llamado religación”.27

25.	 Karl Jaspers, Filosofía de la existencia, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1985, p. 25.
26.	 Ibidem, p. 26.
27.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 8.



21 

Del hombre a Dios

Religación

Hemos alcanzado aquí otro núcleo duro zubiriano, quizás el más funda-
mental, al menos en lo que a nuestro desarrollo concierne. La religación 
es esa relación que nosotros, realidades ab–solutas, mantenemos con 
la realidad al aprehenderla en sus especificidades a través de nuestras 
sensaciones intelectivas y al con–figurarla en todo proceso de yoiza-
ción de la vida. Se da el caso de que, por ser inteligentes —y, por tanto, 
nuestros y de nadie más, pues no existe nada que nos viva a nosotros 
mismos a excepción de nosotros mismos—, somos absolutos; aunque 
sólo podemos serlo en la realidad, que tiene un poder sobre nosotros. 
Por ello somos absolutos, pero relativamente, esto es, somos seres rela-
tivamente absolutos. En cambio, la realidad a la que estamos religados, 
por excedernos y ser siempre más, será absolutamente absoluta. Así 
pues, a esta realidad absolutamente absoluta, a su absoluto poder, esta-
mos religados como absolutos relativos. “La religación pertenece, por 
consiguiente, a mi ser formalmente. Yo hago mi ser religadamente”.28 
La religación es entonces el acontecimiento fundamental, pero ¿cómo 
acontece? Según tres modalidades: experiencialmente, manifestativa-
mente y problemáticamente.

La religación a lo real, a su poder, se nos ofrece como experiencia, 
como “probación física de la realidad”.29 Nosotros experienciamos la 
religación a la realidad en nuestro mero apoyarnos en su firmeza. La 
probación física de la realidad, la imposibilidad de su elusión, es ya 
evidencia de nuestra religación. Nuestro ser–religados supone eo ipso 
experiencia. Y, del mismo modo, religados a la realidad tenemos expe-
riencia de esta religación en la mera adopción de las posibilidades que 
se abren para la construcción del yo. Luego entonces, construyéndome 
experimento la realidad, esto es, mi religación a ella. Estamos todos, 
siempre, gerundialmente, inmersos en una “gigantesca experiencia 

28.	 Ibidem, p. 464.
29.	 Ibidem, p. 11.



22       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

del poder de lo real”,30 inteligiendo cada cosa real físicamente y ha-
ciéndonos a nosotros mismos personalmente. Queda claro, por tanto, 
que esta experiencia logra manifestarnos lo real en toda su riqueza y 
potencialidad. La experiencia de estar religado supone que vienen a 
mí todas las cosas reales, en su experimentación, con todas sus notas; 
que se abren mis opciones de ser yo en todas direcciones y variacio-
nes. Experimentamos el poder de lo real como algo inabarcable, de 
insospechada e inagotable riqueza, como algo que es siempre más. En 
la religación tenemos una experiencia manifestativa de excedencia, lo 
cual supone para Zubiri el carácter problemático de nuestra religación 
y, por tanto, del poder de lo real, que se evidencia en tres fenómenos. 
El primero de ellos —a nuestro modo de ver, el más relevante respecto 
del problema de Dios— es el carácter enigmático de lo real que nos 
abre la experiencia de la religación. Esto alude a lo que, líneas atrás, 
reflexionábamos acerca de que las cosas reales no agotan la realidad, 
de que ningún ser conocido, como decía Jaspers, sea el ser. El hecho de 
que siempre haya realidad, pero que ésta sea más que esta realidad 
aquí, más que aquel árbol, esta computadora, esa taza... el hecho de 
que no se agote en cada concreción supone una ambivalencia en las 
cosas. Porque si, por un lado, toda cosa real es esta realidad, por otro 
lado, siempre refiere a la realidad más allá de ella. El árbol me lleva a la 
casa que hay detrás, a la carretera que se aleja, a la totalidad fuera del 
alcance de mi visión y, por fin, más allá de todas las concreciones, a lo 
que las abarca, a lo que en ellas palpita. Cada cosa nos da, por tanto, sus 
concreciones, su realidad y, a la vez, nos provee la realidad, nos remite 
a ella. Lo que las cosas hacen con la realidad es vehicularla. En el caso 
del ser humano emerge este enigma de manera decisiva. Esto ocurre al 
caer en cuenta de que, si bien yo, por mi carácter sehaciente, me hago 
a mí mismo, la posibilidad de que yo me haga me ha sido dada. Soy 
un absoluto relativo, lo que me hace una estructura enigmática en sí 
misma. Este carácter de realidad cobrada es lo que solemos denominar 

30.	 Ibidem, p. 402.



23 

Del hombre a Dios

con la expresión “el enigma de la vida”. La vida la vivo yo, pero esta 
vida con la cual la vivo me ha sido dada. En palabras de Jaspers, “cuanto 
más decisivamente somos nosotros mismos, tanto más decisivamente 
experimentamos que no lo somos sólo por obra nuestra, sino porque 
nuestro ser nos es dado. Tampoco la propia realidad de la existencia 
(realidad–objeto) es la realidad (realidad–fundamento)”.31

Zubiri explica que aquel enigma tiene su plasmación en el segundo 
fenómeno que muestra el carácter problemático de la realidad: la ex-
perimentación de inquietud, una, por así decirlo, estructural. No es 
que yo esté inquieto, del mismo modo que estoy relajado, sino que soy 
inquieto, soy de manera inquieta, soy inquietamente. Esto se debe a la 
tensión dinámica entre la impelencia de la realidad y mi estructura vo-
lente que responde a ella. Estoy llamado a responder, en cada elección 
de mis posibilidades, a la fuerza con la que el poder de lo real se ma-
nifiesta, como si todas y cada una de las posibilidades me preguntaran 
insistentemente “¿qué harás ahora?”. Por ello, la inquietud estructural 
se revela en la forma de dos preguntas inevitables y secuenciales. La 
primera de ellas es “¿qué va a ser de mí?”.32 Pero resulta que, como a 
este ser que soy yo, nadie salvo yo lo puede vivir; dado que sólo yo 
puedo vivirme, la pregunta adquiere un carácter autorreferencial y, 
entonces, lo que nos preguntamos es más bien “¿qué voy a hacer de 
mí?”. Una pregunta que sintetiza tanto mi carácter absoluto (que poseo 
por aquella apertura a toda nueva posibilidad de ser) como mi carácter 
de relativo (que poseo por esta existencia cobrada que me instala en 
una realidad contextuada).

Y el tercer fenómeno que supone para Zubiri el carácter problemático 
de nuestra religación es la conciencia, que en forma de voz responde a 
la pregunta proyectada por nuestra inquietud. Efectivamente, el filóso-

31.	 Karl Jaspers, Filosofía de la existencia, p. 90. Cursivas propias.
32.	 “El más elemental de los actos de la vida envuelve esta interrogación y es una respuesta a ella”. Xavier 

Zubiri, El hombre y Dios, p. 408.



24       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

fo vasco entenderá la conciencia como “voz de la conciencia”, que tiene 
su característica fundamental en su dictar algo. Esta conciencia “sale 
del fondo de mí mismo”, de ese fondo que, para Zubiri, es “el carácter 
absoluto de mi ser”, porque, en apariencia, es lo único en exclusiva mío. 
Nadie salvo yo escucha mi conciencia, que sale en mí en forma de voz 
que me dice, me dicta, “la forma de realidad que he de adoptar”33 y me 
señala qué hacer de mí mismo guiando mis voliciones. “Es sólo ‘voz’. 
Y, por consiguiente, plantea el problema de qué sea efectivamente esa 
realidad cuya voz soy yo. Desde este punto de vista, cada hombre es la 
voz de la realidad. La voz de la realidad no es sino el clamor de la rea-
lidad camino del ser absoluto”.34 La realidad–fundamento se pronuncia 
a través de cada uno de nosotros en las conciencias. Cada conciencia le 
pertenece a cada uno y, por lo mismo, es individual, pero en ella habla 
la realidad. He aquí de nuevo la ambivalencia.

Es de interés resaltar en este punto una importante diferencia entre 
Zubiri y su compatriota Miguel de Unamuno en cuanto a la conside-
ración de la conciencia. Si bien ambos se aproximan en la considera-
ción positiva de la corporalidad, se alejan en igual medida respecto de 
la conciencia. En Zubiri experimentar esta última es ya vivenciar la 
realidad–fundamento (la conciencia testimonia la realidad al mismo 
tiempo que configura nuestra relatividad señalando cómo ser yo). En 
Unamuno, en cambio, más que hacer hincapié en la experiencia de 
la conciencia como voz, se subraya el carácter de conciencia–de, su 
capacidad de testimoniar más bien la realidad–objeto, en concreto, la 
conciencia–de nuestra mortalidad que atormentaba al filósofo vasco. 
De ahí que este autor no pudiera entender sino trágicamente el hecho 
de la conciencia. “Es más”, decía Unamuno, “el hombre, por ser hom-
bre, por tener conciencia, es ya, respecto al burro o a un cangrejo, un 
animal enfermo. La conciencia es una enfermedad”.35 Pienso que, si 

33.	 Ibidem, p. 441.
34.	 Ibidem, p. 414.
35.	 Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, p. 40.



25 

Del hombre a Dios

bien podemos estar inclinados a la enfermedad psicosomáticamente, 
debido al término trágico hacia el que puede apuntar toda conciencia–
de, también podemos estar abocados al asombro que surge de que la 
conciencia sea conciencia–de sí misma, así como de toda esa riqueza 
de posibilidades con las que puedo ser autor de mi vida. Pero éste 
no es el lugar para valorar cuáles son las vivencias a las que estamos 
abocados en la religación. Por el momento basta con subrayar que el 
ser humano, que es de suyo suyo, posee una experiencia basal respecto 
de la realidad en la que está: la religación, la cual es un hecho —y no 
mera hipótesis— en el que estamos todos; que sólo por ser sehacien-
tes, hacernos personas, estamos tratando cara a cara con la realidad 
fundamental que sostiene y permite al yo ser. En la experiencia de la 
religación nos vemos, por fin, cara a cara con “la ultimidad de lo real”, 
esto es, con Dios. 

Qué es la realidad fundamental

Zubiri tiene un nombre para referirse a esa “dimensión que envuelve 
constitutiva y formalmente un enfrentamiento inexorable con esa ul-
timidad de lo real.36 La llama “experiencia teologal”. Todos y cada uno 
de los seres humanos tienen esa experiencia teologal, que es constante, 
gerundial, de la realidad fundamental, pues está dinámicamente pre-
sente y efectiva en derredor. Y si asumimos junto con el filósofo vasco, 
al menos por ahora, que el nombre habitualmente usado para aludir a 
esta realidad es “Dios”, entonces podríamos decir que cada uno de no-
sotros tiene una experiencia gerundial de Dios. La realidad fundamen-
tal “es lo que nominal y realmente se entiende por Dios en todos los 
idiomas del planeta”.37 “Dios” es, por tanto, una manera de decir “rea-
lidad fundamental”, una manera de decir problemática, como veremos 
más adelante. Pero lo claro es que si hasta aquí asumimos lo expuesto, 

36.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 5.
37.	 Antonio Pintor–Ramos, “Desarrollo del concepto de religación en Zubiri” en Cuadernos salmantinos 

de filosofía, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, Nº42, 2015, pp. 85–129, p. 116.



26       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

podemos afirmar con Zubiri que “el problema de Dios, en tanto que 
problema, no es un problema cualquiera, arbitrariamente planteado 
por la curiosidad humana, sino que es la realidad humana misma en 
su constitutivo problematismo”.38 El enigma de la vida remite, está  
en respectividad directa con el problema de Dios. Y tal problema no es 
precisamente el de su existencia o inexistencia, como plantearía el ateo, 
ni el de su necesidad o gratuidad, como propondría un agnosticismo 
agónico (como el de Unamuno), sino que es el de la mostración de que 
algo efectivamente existente sea Dios, como plantea Zubiri. Dios no es, 
por tanto, “el furioso anhelo de dar finalidad humana al universo”,39 ni 
nada parecido. Para Unamuno, atormentado por la perdición del alma, 
por la idea de que esta vida no es más que una procesión de fantasmas 
que van de la nada a la nada, la necesidad de Dios se nos plantea como 
lo hace el hambre. Por esta razón el agónico filósofo está convencido 
de que “hemos creado a Dios para salvar al universo de la nada”;40 de 
que “creer en Dios es en primera instancia, [...] querer que haya Dios, 
no poder vivir sin él”.41 Encontramos en Unamuno una preeminencia 
de la necesidad de Dios sobre la realidad, un Dios postulado, un Dios–
para no morir. Todo su despliegue filosófico —concretamente, en su 
obra Del sentimiento trágico de la vida— está sobrevolado por un único 
temor: el de la muerte. Y por ello Dios es siempre secundario, nada más 
que útil. En contraste, en lugar de esta postulación consideramos  
más coherente —y menos trágico— el proceso zubiriano de mostración. 

Para Zubiri, Dios es siempre primario, no responde a una necesidad, 
sino que sostiene todas las necesidades, así como toda satisfacción de 
éstas. Dios sirve la realidad fundamental y no se relaciona con una an-
gustia vital ante la muerte ni con nuestra pervivencia en el más allá. “El 
problema de Dios, no es formalmente un problema del más allá, sino 

38.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 5.
39.	 Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, p. 169.
40.	 Idem.
41.	 Ibidem, p. 182.



27 

Del hombre a Dios

que concierne precisamente y ante todo a la realidad de este mundo y 
de esta vida”.42 El autor de Inteligencia sentiente no diría que a Dios se 
lo postula o se lo demuestra, sino que se lo vive. Siempre lo estamos 
viviendo, a pesar de que a lo largo de la historia, como si la congoja de 
la posibilidad de su inexistencia la sobrevolara, el intento haya sido 
demostrar su existencia. Esto se ha hecho por dos vías distintas. La 
primera de ellas, la vía cósmica, que tiene como paradigmático repre-
sentante a Tomás de Aquino, ha procurado demostrar la existencia 
de Dios a través de las llamadas “cinco vías”; empero, todas sus de-
mostraciones “parten del supuesto de que la metafísica de Aristóteles 
permite llegar a Dios”;43 parten de una teoría y no de hechos inconcu-
sos. La teoría general de la relatividad, sin ir más lejos, eliminaría, por 
ejemplo, la vía de la demostración de Dios a partir del movimiento, 
porque el devenir ya no se explicaría por el estado del ente móvil que 
pueda remitir a un primer motor inmóvil, sino que sería más bien una 
relación espacio–temporal dinámica en la que están inmersos todos 
los objetos del mundo.

La segunda vía por la cual se ha intentado demostrar la existencia de 
Dios y qué es él es la antropológica. Por ella se llega a Dios partiendo 
de experiencias puramente humanas, como la verdad o la voluntad. 
Así, por ejemplo, la experiencia de la verosimilitud, en san Agustín, 
nos remitirá siempre a la verdad absoluta de la cual es símil (tal verdad 
sería Dios). O también la experiencia no ya de un deber concreto, sino 
de la estructura formal del deber que poseemos en tanto seres volen-
tes, en Kant, nos remite a Dios. El imperativo categórico demostraría 
que existe el sumo bien, y en esto consistiría el ser de Dios. Dentro de 
esta segunda vía Zubiri incluye también la experiencia del sentimiento 
de Schleiermacher, aunque pensamos que lo hace de manera un tanto 
desafortunada al rechazarla por insuficiente. En efecto, Schleiermacher 
manifiesta que en todos nosotros aflora en algún momento lo que él 

42.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 426.
43.	 Ibidem, p. 447.



28       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

llama “el sentimiento de absoluta dependencia”. Éste, a diferencia del 
resto de los sentimientos, no remite a nada concreto, según el vasco, 
sino sólo a la realidad fundamental de la que dependemos. “El senti-
miento de una dependencia incondicional y total: ¿respecto de qué? 
Esto es lo que nunca nos dirá Schleiermacher”,44 se lamenta Zubiri. 
“El sentimiento de dependencia incondicional es una especie de sen-
timiento en que el hombre se siente frente a Dios, sin poder decir de 
ese Dios nada más que de él depende incondicionalmente la vida del 
hombre”.45 Y cabe preguntarse por qué decir algo más. ¿Es que se puede 
acaso decir algo más? Da la impresión de que nuestro autor rechaza 
la vía de Schleiermacher simplemente porque deja abierto qué pueda 
ser Dios más allá de la citada realidad fundamental y su experiencia 
teologal. Esto es así porque, para Schleiermacher, Dios es problemático, 
mas no así su experiencia. No obstante, en Zubiri, como veremos en 
un momento, lo importante es salvar a Dios mismo, al concreto Dios 
cristiano, por encima incluso de su experiencia. Por todo esto la vía de 
Schleiermacher no puede sino resultarle incompleta.

Tras considerar insuficientes estas vías por parciales, Zubiri propone 
una vía más amplia, la vía de la religación. Decíamos líneas atrás que 
estamos todos siempre, gerundialmente, inmersos en una “gigantesca 
experiencia del poder de lo real” en cada intelección sensitiva de cada 
cosa real, físicamente, y haciéndonos a nosotros mismos personal-
mente. Esto ahora adquiere otra envergadura, pues resulta que nos 
encontramos a Dios tanto en las cosas mismas como en la experiencia 
de ir haciéndonos personas. Dios, lejos de ser un súper ente que se 
limita a contemplar su creación sub specie aeternitatis sin relacionar-
se con ella, resulta ser transcendente en las propias cosas. “Las cosas 
reales, por su poder de lo real, al darme su propia realidad me están 
dando a Dios en ellas mismas”.46 Y si tenemos en cuenta que desarro-

44.	 Ibidem, p. 452.
45.	 Idem. Cursivas propias.
46.	 Ibidem, p. 466.



29 

Del hombre a Dios

llamos nuestro ser haciéndonos personas en la realidad, experimentando 
nuestra religación a ella, resulta que experimentamos a Dios en cada 
acto personal ejecutado, en cada ad–opción de nuestras posibilidades 
abiertas por la realidad–fundamento, esto es, por Dios mismo. Si la 
realidad fundamental es última, posibilitante e impelente, Dios es en-
tonces último, posibilitante e impelente. Si las cosas reales vehiculan 
la realidad última, las cosas reales vehiculan a Dios, de modo que casi 
podríamos decir spinozianamente que Deus sive natura. El propio Zu-
biri se pronuncia al respecto en el siguiente pasaje:

Yo estimo que hay que volver a dar su lugar en la filosofía y en la teología a 
ese carácter divino que tiene la naturaleza, con tal que se la defina [...]. Su 
definición consiste precisamente en ser una manifestación de la divinidad. 
Esa manifestación tiene, a mi modo de ver, un nombre concreto que es 
“deidad”. Pero deidad no es Dios, es justamente la manifestación de Dios 
por su presencia en las cosas.47 

Por tanto, todo está deiformado. Todo es, todos somos, formas concre-
tas y finitas de ser Dios. Todos somos, diría Jaspers, “modos de lo Abar-
cador”. Somos Dios humanamente, tal como el perro lo es caninamente. 
Así como el perro lo es estimúlicamente, nosotros lo somos personal-
mente y, por ello, nuestro modo de experienciar a Dios es haciéndonos 
personas. No es, por tanto —y contra la tradición sustancialista—, que 
el ser humano tenga que ver, por un lado, con el mundo y sus respecti-
vidades vagando por los silenciosos espacios infinitos, y que, por otro 
lado, se ocupe de un Dios que esté ahí fuera observando. Es que el ser 
humano “se ocupa de Dios pura y simplemente ocupándose con las 
cosas, con las demás personas […], el hombre tiene que ver con todo 
divinamente”.48  Ésta es la vía de la religación que no demostraría la 
existencia de Dios, sino que directamente mostraría cuál es su realidad.

47.	 Ibidem, p. 470.
48.	 Ibidem, p. 552.



30       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Llegados a este punto conviene traer a colación una frase zubiriana 
de su obra Naturaleza, historia y Dios, en la cual se nos dice, concre-
tamente y matizando el anterior extracto citado, “no nos es patente 
Dios, sino más bien la deidad”.49 Lo que en las cosas se nos da, lo que 
se nos manifiesta, es la realidad última, posibilitante, impelente, 
abarcadora, manifiesta, firme y efectiva; algo fenomenológicamente 
constatable que, empero, dista mucho de Dios si tenemos en cuenta que 
él, para Zubiri, después de todo, es una realidad personal, inteligente 
y volente, y no ya lo que nominalmente entendemos por la realidad 
fundamental. Como se consignó párrafos antes, estamos de acuerdo 
con Schleiermacher en que, en nuestra experiencia teologal ante esta 
realidad absoluta, lo que nos resta es sentir una profunda dependen-
cia respecto de ella y nada más. Cualquier intento de desvelar otras 
notas que no sean las fenomenológicamente aprehendidas supone una 
petición de principio, y no la constatación de hechos inconcusos en 
las cosas mismas. Por ello consideramos problemática la exposición 
zubiriana de la realidad–fundamento en tanto Dios, pues en todo mo-
mento nos está hablando en concreto del Dios cristiano. “Dios es rea-
lidad absolutamente absoluta. Por ser realidad absolutamente absoluta 
es absolutamente suya y, por consiguiente, es realidad absolutamente 
personal. Por ser realidad absolutamente personal es vida absoluta, 
y por ser vida absoluta es inteligencia y voluntad”.50 Aun en caso de 
aceptar esta argumentación echaríamos en falta la nota corporeidad 
si tenemos en cuenta que asumimos que vida y corporeidad son dos 
momentos inseparables, que la corporeidad es expresión de la vida. 
Empero, nos parece sintomática la elusión de la corporalidad y no 
asumimos esa argumentación. Resulta que Dios no sólo parece que 
no es cuerpo, sino que además es persona, inteligente y volente. Dios, 
sospechosamente, aquí lo es cristianamente. Y lo es, por tanto, pro-
blemáticamente. Porque, si no nos es patente Dios, ¿cómo podemos 
hablar de él?

49.	Antonio Pintor–Ramos, “Desarrollo del concepto…”, p. 101.
50.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 475.



31 

Del hombre a Dios

De la deidad a Dios

Un oscuro puente

En pasajes previos vimos que, para Zubiri, la formalidad de personeidad 
consiste en el carácter de ser de suyo suyo, esto es, de no ser únicamen-
te de suyo, como una piedra, sino además mío. “La inteligencia sentiente 
[...] en función transcendental determina esa forma de realidad que 
llamo personeidad”,51 o ser persona. Esto último se determina por la 
posesión de la facultad única de la inteligencia sentiente, lo que implica 
que ser–suyo se da sólo por el acto de esa facultad. Empero, nuestro 
autor puntualiza: “ser persona, evidentemente, no es ser una realidad 
inteligente y libre”.52 Luego entonces, ¿ser persona equivale a poseer 
únicamente una suerte de suidad remota, de primer nivel, independien-
te de la inteligencia? ¿Una suidad como la que posee este gato, que es 
tan suyo como ningún otro gato o cosa real, puede estar felinamente en 
su lugar? Continúa el filósofo de la religación: “tampoco consiste en ser 
un sujeto; puede ser sujeto pero porque es persona [...]. Precisamente 
por ser suya una realidad es por lo que es inexorablemente una realidad 
subsistente. Y si su estructura es subjetual, la persona será sujeto y 
podrá tener caracteres de voluntad y libertad. Es el caso del hombre”.53

De lo anterior se entiende que la voluntad y la libertad son caracteres 
del sujeto y no del ser persona. De aquí que, a sabiendas de que Dios 
es persona para Zubiri, nos preguntemos lo siguiente: ¿existe otra es-
tructura que no sea subjetual en la que también consista el ser persona? 
Cabe esta interrogante porque nos resulta imposible desprendernos de 
la idea de que, efectivamente, sólo por una estructura subjetual, por una 
interioridad, podamos ser personas. De hecho, la expresión “personas 
no humanas”, acuñada para referirnos a los animales y sus derechos, 

51.	 Ibidem, p. 45.
52.	 Idem.
53.	 Ibidem, p. 353.



32       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

se basa en que estos seres parecen tener subjetividad, interioridad, y, 
al menos en los grandes mamíferos, una inteligencia tal que les posi-
bilita, además de ser de suyo, ser suyos (como aquel primate que ante 
su reflejo en un espejo se reconoce siendo).

Pese a todo, Zubiri insiste y asegura que “Dios no es un yo, es una 
persona”.54 Pero —insistimos nosotros— si ser persona, evidentemen-
te, no es ser una realidad inteligente y libre, ¿acaso Dios no sería ni 
inteligencia ni libertad ni voluntad? El pensador vasco sorteará este 
problema aduciendo que el camino de Dios en su caracterización es 
inverso al que sigue el ser humano, porque mientras éste es relativa-
mente absoluto, aquél es absolutamente absoluto. En otros términos, 
mientras nosotros, por ser inteligentes y volentes, somos personas, 
Dios es inteligente y volente, pero por ser vida absoluta que se posee 
absolutamente. No es que, como en las teologías clásicas, se parta de 
que el ser humano y Dios sean realidades “análogas” por razón de la 
inteligencia y la voluntad, de nuestra relatividad, sino que “aquello 
sobre lo cual ha de recaer primaria y formalmente la analogía es sobre 
el carácter ‘absoluto’”.55 Y aquí nos previene: “Hay que evitar el gra-
ve error de tomar estos vocablos [inteligencia y voluntad] en sentido 
antropomórfico”.56 Pero ¿acaso podemos entenderlos de otro modo? 
¿Podemos acceder a otras inteligencias y voluntades que no sean las 
humanas? Si ni siquiera podemos acceder al modo volitivo y pensante 
de nuestras mascotas, ¿cómo definir los modos en que se dan en el 
propio Dios? Zubiri zanja la cuestión: “cuando decimos que [Dios] 
es inteligente y volente, queremos decir pura y simplemente que es 
absoluta actualidad de su propia realidad transparente y suficiente a 
sí misma, etc.”.57 Con este antisistemático “etc.” Zubiri archiva el caso. 
Pero parece sintomático que sea la caracterización cristiana de la rea-

54.	 Ibidem, p. 486.
55.	 Ibidem, p. 189.
56.	 Ibidem, p. 186.
57.	 Ibidem, p. 189.



33 

Del hombre a Dios

lidad fundamental el único momento de la obra de nuestro filósofo en 
el que éste acude al comodín de las vaguedades. En cuanto al presente 
estudio, el único modo de entender que Dios sea persona y, a la vez, 
inteligente y volente es, o bien, que sea un yo (pero caemos en la enti-
ficación o sustancialización que queríamos eludir con Zubiri), o bien, 
a la manera spinoziana, que en la medida en que somos una manera 
finita de ser Dios, él es de este modo inteligente, volente y yo, es de-
cir, la unidad de todo lo que pensamos, queremos y somos. Empero, 
la pregunta base que en cualquier caso no se consigue descifrar es la 
siguiente: ¿cómo se es persona sin ser un yo y se es al mismo tiempo 
inteligente y volente? El autor de Inteligencia sentiente diría: “Sin antro-
pomorfizar estos caracteres”. En otras palabras, elucubrando, haciendo 
teoría, abandonando el lema “a las cosas mismas”.

Antonio Pintor–Ramos, en su artículo “Desarrollo del concepto de 
religación en Zubiri”, resume el dilema zubiriano en estos términos:

O se afirma que de la realidad divina se puede deducir analíticamente una 
realidad personal existente, en cuyo caso teóricamente no habríamos avan-
zado nada [porque se recaería en el uso del argumento ontológico propio 
de las teologías clásicas de las que Zubiri se quiere distanciar], o por el 
contrario [...] ahí interviene ya la fe, pues parece que hay que descartar 
un paso ulterior causal entre la realidad divina y Dios, ya que el primer 
concepto es más extenso que el segundo, pero esta opción llevaría razona-
blemente a la sospecha de que se recurre a una refinada forma de fideísmo 
para salvar un nudo básico que abre la vía a toda la historia de las religiones 
y al cristianismo.58

“La divinidad”, mejor aún, “la deidad”, ese “concepto extenso” es mu-
cho más funcional, más estricto fenomenológicamente hablando, que 
el de “Dios” para referirnos al término de nuestra experiencia teologal. 

58.	 Antonio Pintor–Ramos, “Desarrollo del concepto…”, p. 107.



34       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Y es que, si bien, “lo que Zubiri llama ‘deidad’ [...] pertenece al orden 
de lo dado, evidentemente ‘Dios’, en ‘definición real’, no está dado y la 
cuestión oscura es el puente que permite ese paso”.59

Vemos a Zubiri transitar un oscuro puente que conduce de la deidad, 
esa manifestación en las cosas reales de la realidad fundamental, al 
Dios personal, inteligente y volente del cristianismo. Preferimos frenar 
la marcha intelectiva y anclarnos a las cosas mismas. Por ello recha-
zamos la idea, expuesta en la “Redacción Final” de 1983, según la cual 
entre Dios y el ser humano se da una relación inter–personal: “la trans-
cendencia fontanal de Dios en la realidad del espíritu humano es una 
transcendencia inter–personal”.60 En su lugar retomamos la expresión 
trans–personal del “Curso de Roma” de 1973: “La transcendencia de 
Dios en mi persona, en cualquiera de nosotros, es, por consiguiente, 
una presencia transpersonal”.61 Esto se debe a que, si bien entendemos 
que Dios no es persona, que hay deidad, realidad absoluta descualifi-
cada más allá de lo dado, esta última nos ha regalado nuestra forma de 
realidad y la capacidad de ser yoes. Por tanto, la deidad (no Dios) es 
simplemente el engarce realidad–ser. Permite al yo sin serlo, pues un 
yo sólo puede ser tal por sí mismo. De ahí que, contra lo antedicho, no 
somos absolutos porque seamos formalmente nuestros, sino porque 
actualmente somos yo. Lo “suelto” no será entonces “la conciencia 
como voz” (pues ella es la voz im–personal de la realidad), sino el 
yo, porque es aquello que siempre puede ser otra cosa distinta de lo 
que es, siempre está gerundialmente siendo, mientras que la voz de 
la conciencia jamás puede librarse de ser. La deidad, por tanto, viene, 
me alumbra y se va, permaneciendo en derredor. “No es la ‘relación’ 
entre dos personas: yo y dios”.62 Es por ello que la relación no es inter 
sino trans. La deidad lo atraviesa todo, desde la realidad hasta el ser, 

59.	 Ibidem, p. 117.
60.	Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 204.
61.	 Ibidem, p. 486.
62.	 Idem.



35 

Del hombre a Dios

desde la persona hasta la personalidad, desde la sustantividad hasta el 
yo. Pero no está en él; es a través y no entre. La relación de la deidad 
conmigo no es una intromisión, sino un pasar a través. La deidad no se 
queda conmigo en el yo. No soy yo más la persona divina, sino que soy 
yo junto a y por la deidad.

Diagnóstico y excepción

Sólo la deidad nos es patente. ¿Cómo se construye un puente sobre el 
vacío hacia aquello que no nos es patente? Schleiermacher nos trae 
la respuesta: el proceso de su construcción lo realiza la fantasía. “En 
el caso de que vuestra fantasía vaya unida a la conciencia de vuestra 
libertad de forma que lo que ella tiene que pensar como actuando 
originariamente, no puede pensarlo sino bajo la forma de un ser libre, 
en dicho caso ella personificará el espíritu del universo, y vosotros 
tendréis un Dios”.63

Aquello actuando originariamente, fundantemente, eso que hemos 
nombrado deidad, bajo el escrutinio de unos ojos inyectados en ardor 
de fantasía, adopta los caracteres que descubre en la propia realidad 
humana: voluntad, libertad, inteligencia. Pero si esta fantasía es el ar-
tífice que moldea el oscuro puente, no hay motivos para detenernos en 
la adjudicación de estas únicas tres características. Si aceptamos (ex-
cepcionalmente) que podemos hablar de Dios en tanto persona, no ya 
fenomenológicamente sino fantasiosamente, entonces podemos adju-
dicar otras características. Ésta será la vía de Unamuno, que sugiere 
menos rigor sistemático, pero es más honesta. Y no en vano considera 
aquél que a Dios lo hemos creado. En efecto, se crea a Dios, pero de 
ningún modo la deidad. ¿Cómo podríamos crear aquello que nos ha 
creado? El compatriota de Zubiri se sitúa en el horizonte de Schleier-
macher y recoge su afirmación: es la imaginación la que introduce 

63.	 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Sobre la Religión, Tecnos, Madrid, 1990, p. 84.



36       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

la persona, “la imaginación que lo personaliza todo, la que puesta al 
servicio del instinto de perpetuación, nos revela la inmortalidad del 
alma y a Dios”.64 Para Unamuno la raíz de la personalidad no es una 
estructura formal (como en Zubiri), sino una experiencia: la del dolor. 
Casi como en el proceso freudiano del robustecimiento del yo, que se 
yergue en la resolución de los conflictos entre el ello y el superyó, la 
persona en este autor se alcanza en la conciencia del dolor que atravie-
sa no sólo al ser humano, sino a la creación entera. De acuerdo con su 
postura, “el dolor es la sustancia de la vida y la raíz de la personalidad, 
pues sólo sufriendo se es persona”.65 De ahí que podamos atribuir al 
término de nuestra personalización no sólo inteligencia o voluntad, 
sino también la capacidad de sufrir. Así, Unamuno puede sostener que 
“Dios sufre en cada uno de nosotros”, que “la congoja religiosa no es 
sino el divino sufrimiento, sentir que Dios sufre en mí, que yo sufro 
en él”.66 Él mismo considera que Dios es la personalización del todo, 
porque ve en todas las cosas su caducidad. Y si uno sufre el dolor de 
la pérdida de sí mismo, entonces descubre en la pérdida de cada una 
de las cosas un dolor sordo que debe ser sufrido. De compadecernos 
a nosotros mismos llegamos a compadecerlo todo, porque todo ha 
de pasar. Y por ello concluye el trágico filósofo: “queremos no sólo 
salvarnos, sino salvar al mundo de la nada. Y para esto Dios. Tal es su 
finalidad sentida”.67 Dicho claramente —como sólo Unamuno sabía 
hacerlo—, “la creencia en un Dios personal y espiritual se basa en la 
creencia en nuestra propia personalidad y espiritualidad”68 reveladas 
a través del dolor. Es una transposición de nuestras notas a la realidad 
última. Por eso consideramos que, por un lado, hablar de la deidad sólo 
es posible desde las coordenadas exquisitamente sistematizadas por 
Zubiri en su descripción de nuestra experiencia de la religación; y, 
por otro lado, hablar de Dios sólo es factible con excepcionalidad desde 

64.	Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, p. 51.
65.	 Ibidem, p. 216.
66.	Ibidem, p. 218.
67.	 Ibidem, p. 196.
68.	Ibidem, p. 165.



37 

Del hombre a Dios

la asunción de que existe una injerencia de la fantasía y la imaginación 
que nos empujan a la construcción de oscuros puentes. El propio Zubiri 
es consciente en alguna medida de esto. Por ello sorprende que, aun 
así, se aferre a su caracterización de Dios bajo la fórmula cristiana. Él 
mismo afirma: “si la religación es un hecho, el arribar a Dios [...] no lo 
es. Necesito un esfuerzo intelectivo, una interpretación [...]. Dios, por 
consiguiente, no está directa y formalmente accedido en este proceso 
intelectivo”.69 ¿Qué puede ser, además de un esfuerzo intelectivo, lo que 
está funcionando en el proceso de caracterización personal, intelectiva 
y voluntarista de Dios en Zubiri?

Conclusión

Como ya se dejaba entrever en pasajes anteriores, la realidad es tér-
mino de una experiencia, la teologal, pero también lo es de una inter-
pretación de la deidad religada. En el caso de Xavier Zubiri la deidad 
es término de una interpretación cristiana. En efecto, como animal 
histórico, el autor incorpora la tradición cristiana en su despliegue 
caracterial de Dios. Lanzado a optar, su interpretación personalista 
de Dios es término de una opción: la deidad tiene que ser pensada, se 
impone a que la voluntad opte de un modo u otro por ella. El filósofo 
español se resuelve a personalizar la forzosidad con que la realidad 
viene a nosotros; escoge ser personalmente personalizador de la dei-
dad, elige ser cristiano. Por lo que a este estudio concierne, se asume 
como un hecho inconcuso el enigmático carácter de lo real, en tanto 
que las cosas reales no agotan la realidad; tan sólo nos la muestran en 
ellas mismas. Se trata de una realidad, la deidad, que es última, posibili-
tante e impelente, y que vivimos de modo gerundial (pues siempre está 
siendo, siempre es realidad). “El hombre tiene siempre en su realización 
personal aquella experiencia fundamental”,70 la experiencia teologal, 
la experiencia de la religación. Por ello consideramos relevante poner 

69.	Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 481.
70.	 Ibidem, p. 11.



38       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

de relieve que todos estamos inmersos en la experiencia de la deidad 
por nuestro modo de ser religados; que esa experiencia corre el peligro 
de ser silenciada al deslizarnos por todo su largo sin reparar en ella, o 
bien, de ser secuestrada por actitudes impositivas de modos parciales 
de vivirla.

El ser humano, animal multifacético, está en la realidad experimentán-
dola en sus concreciones y, a la vez, en su inabarcabilidad. Está en todos 
sus actos; pero, sobre todo, en la elaboración personal de la respectividad 
que comparte con las demás personas... de las que depende su yo. El ser 
humano debe acceder a la conciencia de que no existe otra posibilidad 
de permanecer siendo honestamente que la de asumir la religación a la 
naturaleza y a las personas deificadas. Por ello, si con Schleiermacher 
decíamos que debemos “hacer todo con religión”, con “gusto y sentido 
por lo infinito”,71 con Zubiri concluiremos que debemos hacer todo con 
una profunda asunción de nuestra religación.

Fuentes documentales

Jaspers, Karl, Filosofía de la existencia, Planeta DeAgostini, Barcelona, 1985.
Pintor–Ramos, Antonio, “Desarrollo del concepto de religación en Zu-

biri” en Cuadernos salmantinos de filosofía, Universidad Pontificia 
de Salamanca, Salamanca, Nº42, 2015, pp. 85–129.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Sobre la Religión, Tecnos, Ma-
drid, 1990.

Unamuno, Miguel de, Del sentimiento trágico de la vida, Alba, Madrid, 2005.
Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad, Alianza, 

Madrid, 1998.
——	Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
——	Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 1983.
——	El hombre y Dios, Alianza, Madrid, 2012.

71	  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Sobre la Religión, p. 46.



39 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, 
un proyecto en común

Fernando E. Ortiz Santana*

Resumen. Ortiz Santana, Fernando E. Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, 
un proyecto en común. En este texto mostraré cómo, a pesar de que Reinhardt 
Grossmann y Xavier Zubiri nunca se conocieron, sus propuestas para recons-
tituir el realismo son muy similares. El primero es un filósofo analítico alemán 
que hizo su carrera en Estados Unidos; el segundo es un filósofo continental 
español. A pesar de las diferencias, ambos critican igualmente la filosofía de 
los siglos xix y xx por asumir el paradigma correlacionista, y responsabilizan 
al idealismo de haber resignificado la sensación como un acto de la mente. 
Como respuesta elaboran una epistemología que pretende solucionar la ten-
dencia sustancializadora del lenguaje y el dualismo substancial.
Palabras clave: realismo, idealismo, correlacionismo, ontología, percepción, 
intelección.

Abstract. Ortiz Santana, Fernando E. Xavier Zubiri and Reinhardt Grossmann, 
a Common Project. In this text I will show how Reinhardt Grossmann and Xa-
vier Zubiri, despite never having met, came up with very similar proposals for 
reconstituting realism. The former was a German analytical philosopher who 
worked in the United States; the latter was a Spanish continental philosopher. 
In spite of their differences, both critique 19th and 20thcentury philosophy for 
assuming the correlationist paradigm, and they blame idealism for having 
resignified sensation as an act of the mind. In response they formulate an 

*	 Doctor en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México. Profesor de asignatura en 
Universidad Iberoamericana Ciudad de México. fernandoortiz@hotmail.com

Recepción: 15 de febrero de 2023
Aprobación: 10 de abril de 2023



40       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

epistemology that seeks to correct language’s tendency to substantialize, as 
well as substance dualism.
Key words: realism, idealism, correlationalism, ontology, perception, intellection.

Introducción: A la defensa del realismo

A pesar de que Reinhardt Grossmann (1931–2010) y Xavier Zubiri 
(1898–1983) nunca se conocieron, sus propuestas para reconstituir el 
realismo1 son muy similares. Ambos 1) critican igualmente la filosofía 
de los siglos xix y xx por asumir el paradigma correlacionista;2 2) 
responsabilizan al idealismo de haber resignificado la sensación como 
un acto de la mente, y 3) elaboran como respuesta una epistemología 
que pretende solucionar la tendencia sustancializadora del lenguaje3 
y el dualismo substancial.4

1.	 No de todo realismo, sino uno en particular: el realismo epistemológico. Es un tipo de realismo 
que considera como “real” el modo en que queda la alteridad en la estructura intelectiva–sentiente 
de los homínidos híperformalizados. Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, 
Alianza, Madrid, 1998, pp. 69–74. No hay que confundir por ello este realismo con el “clásico”, cuyo 
principio rector es, como afirma Lee Braver, que “El mundo consiste en una totalidad fija de objetos 
independientes de la mente”. Lee Braver, A Thing of This World. A History of Continental Anti–Realism, 
Northwestern University Press, Evanston, Illinois, 2007, p. 15.

2.	 Por “paradigma correlacionista” entiendo, con Quentin Meillassoux, el supuesto filosófico de que 
nada puede pensarse más allá de la correlación entre pensar y ser. “By ‘correlation’ we mean the idea 
according to which we only ever have access to the correlation between thinking and being, and never 
to either term considered apart from the other. We will henceforth call correlationism any current of 
thought which maintains the unsurpassable character of the correlation so defined [...]. Correlation-
ism consists in disqualifying the claim that it is possible to consider the realms of subjectivity and 
objectivity independently of one another. Not only does it become necessary to insist that we never 
grasp an object ‘in itself ’, in isolation from its relation to the subject, but it also becomes necessary 
to maintain that we can never grasp a subject that would not always already be related to an object”. 
Quentin Meillassoux, After Finitude. An Essay on the Necessity of Contingency, Bloomsbury Publishing, 
Nueva York, 2010, p. 13.

3.	 Este tema lo desarrolla Xavier Zubiri principalmente en dos textos: Sobre la esencia e Inteligencia y 
logos. En términos generales señala que la lógica clásica ha identificado “el correlato real del nombre 
con cosa substante”. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1985, p. 353. Esto se debe a que, 
de las múltiples maneras que pueden revestir las formas nominales (flexión nominal, régimen propo-
sicional, estado constructo), las lenguas indoeuropeas sólo emplean las dos primeras. Tal condición 
predetermina su visión de la realidad y torna al ser en no más que meros sujetos o propiedades de 
sujetos. Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 353–356; Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 
1982, §2 “Qué se juzga”.

4.	 Por dualismo substancial entiendo “el problema de comunicación de substancias”, esto es, el supuesto 
filosófico de que hay cosas cuyo modo de ser es ser–sensibles, y otras cuyo modo de ser es ser–inteli-
gibles. Y aunque son substancialmente distintas, las cosas–sensibles y las cosas–inteligibles se rela-
cionan. El problema podría resumirse en la pregunta siguiente: ¿cómo es posible que una substancia 
sensible se relacione con una inteligible?



41 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

En el siglo xx la fenomenología, la hermenéutica y el nominalismo 
fueron las corrientes filosóficas beneficiadas directa e indirectamente 
por la disputa sobre el racionalismo que sostuvieron principalmen-
te Marx, Nietzsche, Dilthey y Freud. Como consecuencia el realismo 
quedó relegado por su semejanza con el positivismo y la metafísica 
clásica. A pesar de esto, algunos filósofos siguieron pensándolo como 
una opción filosófica legítima, por ejemplo, Zubiri y Grossmann. Cen-
traremos nuestra atención en ellos por una razón poderosa: a pesar de 
sus “horizontes filosóficos” distantes, y que nunca se conocieron ni se 
leyeron, su defensa del realismo es casi idéntico. Ambos se esfuerzan 
no sólo por responder algunas de las críticas más incisivas del anti–
realismo, sino también por sentar nuevas bases para el realismo. Este 
artículo mostrará los puntos que comparten a favor de esa corriente 
de pensamiento, así como la similitud de sus propuestas. Para ello, en 
primer lugar, sintetizaré la defensa del realismo que hace Grossmann 
en The Categorial Structure of the World.5 Luego, en segundo lugar, haré 
lo mismo a partir del texto zubiriano El Hombre: lo real y lo irreal, junto 
con su trilogía de la inteligencia sentiente.6 En tercer lugar, mostraré 
las coincidencias y las diferencias de sus respectivas defensas y pro-
puestas. Y, finalmente, en las conclusiones señalaré mi posición frente 
a su defensa y constitución del realismo.

La defensa del realismo de Reinhardt Grossmann

Antes de comenzar conviene apuntar que la defensa del realismo de 
Grossmann es parte fundamental de su ontología, en tanto que su ob-
jeto de estudio consiste en las categorías del mundo, y no universales 
lingüísticos o entidades mentales.7 Para él la ontología, por un lado, 

5.	 Específicamente, en la primera parte, que se ha editado por separado en español: Reinhardt Grossmann, 
Ontología, realismo y empirismo, Encuentro, Madrid, 2010.

6.	 La trilogía de la inteligencia sentiente se compone de tres tomos: Inteligencia y realidad, Inteligencia 
y logos, e Inteligencia y razón.

7.	 Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 15.



42       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

es la ciencia que estudia los tipos de entidad,8 es decir, las categorías 
y las leyes que las rigen; y, por otro lado, analiza hechos9 y la relación 
entre éstos y las entidades que los componen.10 Por supuesto, esta con-
cepción de la ontología es controvertida; sin embargo, se irá aclarando 
con la explicitación de su contenido. Condensaré, pues, la defensa del 
realismo de Grossmann en ocho tesis.11

Tesis 1: “La ontología no debe hacer definiciones”

Grossmann asegura que “nada ha sido tan perjudicial para [...] la onto-
logía como el frecuente uso acrítico del término ‘definición’,12 ya que 
1) se llama definición a casi todo tipo de enunciado; 2) expresa meras 
cuestiones de conveniencia y de convención,13 y 3) se confunde con 
los enunciados de identidad informativos,14 con los de equivalencia15 y 
con las definiciones contextuales.16 Con estas últimas resulta que “[...] 
se emplea una definición contextual para camuflar una tesis ontológi-
ca como una inofensiva convención lingüística”.17 También debemos 
considerar que el filósofo alemán no pretende utilizar definiciones 
porque 1) de una u otra manera incitan a pensar en universales no 
ejemplificados, lo cual negará más adelante (en la tesis 7), y 2) por-
que no sólo hay un tipo de definición, sino varios: “Para confundir 
más las cuestiones ontológicas, hay cosas tales como definiciones por 
abstracción, definiciones reales, definiciones implícitas, definiciones 

8.	 Ibidem, p. 18.
9.	 Ibidem, p. 19.
10.	 Ibidem, p. 24.
11.	 Las tesis que a continuación desarrollaré son un tanto distintas de las que propone Javier Cumpa en 

“¿De qué trata la ontología? Un examen de Reinhardt Grossmann” en Thémata. Revista de Filosofía, 
Universidad de Sevilla, Sevilla, Nº 56, diciembre de 2017, pp. 213–234. Esto se debe a que, mientras su 
intención es mostrar las “[...] siete tesis epistemológicas [de Grossmann] sobre cómo analizar 
las propiedades” (p. 216), la mía es revelar su “defensa del realismo”. De cualquier manera, hay 
algunas en las que coincidimos. Las señalaré cuando se presenten.

12.	 Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 31.
13.	 Idem.
14.	 Ibidem, p. 33.
15.	 Ibidem, p. 35.
16.	 Ibidem, p. 37.
17.	 Idem.



43 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

constructivas, definiciones impredicativas, etc.”.18 Por todo lo anterior 
decide no utilizar el término definición y, en su lugar, empleará otros 
tipos de enunciados: “(1) enunciados en el sentido de que una cierta 
expresión es una abreviatura de otra expresión; (2) enunciados en el 
sentido de que una cierta expresión, aunque no es una abreviatura de 
otra, representa la misma entidad que otra expresión; (3) enunciados 
de identidad, y (4) enunciados de equivalencia”.19

Tesis 2: “Es falso que las cualidades sensibles 
sean meras sensaciones de la mente”

De acuerdo con Grossmann la filosofía cartesiana contiene las raíces 
del idealismo y del racionalismo,20 pues si se afirma que las propie-
dades de las cosas son sensaciones de la mente, indefectiblemente 
sólo habrá conocimiento de lo que esta última pone en el mundo. Por 
un lado, se afirma que, si partimos de la distinción entre percepción y 
experiencia, el conocimiento queda amenazado por la primera. Esto 
se debe a que, en tanto aquélla sólo nos da a conocer las propiedades 
cambiantes, contingentes de las cosas, el sujeto no puede obtener de 
ahí un conocimiento fijo, inmutable. La percepción está así marcada 
por el signo de la falsedad. Por el otro, en tanto que la percepción y la 
experiencia nos dan a conocer  propiedades cambiantes de las cosas o 
nuestros propios estados internos (por ejemplo, el temor, la felicidad, 
el amor, etcétera), se necesita de una potencia especial (la razón) que 
nos permita generar, tanto de una fuente como de la otra, la universali-
dad requerida para poder establecerse como conocimiento.21 Así pues, 
quien resulta ganador de todo eso es el idealismo, pues al reducir las 
propiedades reales de los objetos a meras sensaciones de la mente, lo 

18.	 Ibidem, p. 40.
19.	 Ibidem, p. 32.
20.	 Ibidem, p. 43.
21.	 Idem.



44       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

que necesita investigar está ya dispuesto “internamente”, por lo cual 
se cancela la pretendida identidad entre realidad y exterioridad.22

Tesis 3: “El principio de reducción es falso”23

Lo que ha convencido al cartesianismo para afirmar y sostener tal “re-
ducción” son dos falsos argumentos: 1) el del carácter incoloro de los 
átomos (el argumento fisicalista), y 2) el de la relatividad del sentir.24 
El primero postula que “[...] los colores no están entre las propiedades 
de los átomos o partículas”,25 y de allí se sigue que, si percibo cosas 
coloreadas, no es porque sus átomos tengan color, sino porque el color 
es algo puesto por la mente.26 No obstante, Grossmann defiende que, 
detrás de ese argumento, está funcionando el principio de reducción:

Si un objeto es en sentido estricto un sistema de objetos, entonces toda 
propiedad del objeto debe consistir en el hecho de que sus componentes 
tengan tales o cuales cualidades y estén en tales o cuales relaciones, o dicho 
sin mucha precisión: toda propiedad de un sistema de objetos consiste en 
las propiedades de sus componentes y las relaciones entre ellos.27 

El principio de reducción es falso, continúa el filósofo alemán, por-
que “una entidad compleja puede tener propiedades que sus partes no 
tienen”.28 Y añade: “los todos habitualmente poseen propiedades que 
no tienen sus partes”.29 De esa manera se explica que el color rojo esté 
presente en una manzana, pero no en los átomos que la constituyen.

22.	 Ibidem, p. 46.
23.	 Esta tesis coincide con la “tesis de la equivalencia” de Javier Cumpa, “¿De qué trata la ontología? Un 

examen…”, p. 216.
24.	 Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 46.
25.	 Idem. Es una cita textual de Wilfred Sellars.
26.	 Ibidem, p. 47.
27.	 Idem.
28.	 Idem.
29.	 Ibidem, p. 49.



45 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

Luego, con respecto de la relatividad del sentir, el argumento subsu-
me el acto de percibir en el de experimentar, pues desde la posición 
cartesiana el acto de ver algo equivale al de experimentar ese algo, lo 
cual termina por reducir al primero a un elemento del segundo.30 La 
respuesta a ese argumento es que no es necesario aceptar la reducción. 
Si, por el contrario, se afirma que se experimenta una mesa al mismo 
tiempo que se la está viendo, no hay relatividad en el sentir, sino tan 
sólo la percepción fragmentada.31

Tesis 4: “Es falso que la percepción sea ‘sentir más inferencia’”32 

La relatividad del sentir se deriva de pensar que el conocimiento de las 
propiedades de las cosas se hace por inferencia de las propiedades de 
las impresiones sensibles.33 Pero Grossmann responde enérgicamente 
que es imposible conceder que en eso consista la percepción, ya que 
no hay un criterio único y objetivo para el investigador a partir del cual 
pueda discernir lo que le corresponde “de verdad” al objeto respecto 
de lo que le es prescindible. Lo explica de la siguiente manera: 

Un observador se enfrentaría entonces con la tarea de inferir de alguna 
forma la figura de la superficie de la mesa a partir de las diferentes figuras 
de sus sucesivas impresiones sensibles. Lo que llamamos su ver la figura de 
la superficie de la mesa no consistiría en nada más que en una inferencia 
de este tipo. El argumento desafía al realista a dar una razón de por qué el 
observador debe preferir una inferencia particular a cualquier otra posible. 
¿Por qué, por ejemplo, debemos inferir que la figura es rectangular, más bien 
que de forma trapezoidal? [...] estoy dispuesto a conceder que el argumento 
de la relatividad del sentir probaría que no podemos conocer las verdaderas 

30.	 Ibidem, p. 51.
31.	 Ibidem, p. 53.
32.	 Esta tesis coincide con la “tesis del conocimiento directo” de Javier Cumpa, “¿De qué trata la ontología? 

Un examen...”, p. 217.
33.	 Ibidem, pp. 54–55.



46       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

propiedades de los objetos perceptivos, si fuera el caso de que la percepción 
fuera una cuestión de inferir a partir de la sensación. Pero no lo es.34

La imposibilidad de encontrar un criterio objetivo para discernir en-
tre propiedades es, entonces, la primera mas no la única crítica de 
Grossmann, pues una derivación del argumento se encuentra en la 
filosofía cartesiana. La “nueva concepción de las ideas” de Descartes 
parte de la no identificación entre ideas y objetos, lo cual rompe el 
principio ontológico que sostenía el primer argumento —entre ideas 
y objetos hay semejanza (por lo menos)—, y termina en la asunción de 
que la percepción es un acto mental.35 El autor de Ontología, realismo 
y empirismo defiende que el principal problema con esta “nueva con-
cepción” es que, al reducir la percepción a un acto mental, se renuncia 
por completo tanto a la posibilidad de conocer objetos externos como a 
encontrar la certeza de su idea, produciendo una contradicción interna. 
Éste es el argumento:

(1) Para conocer lo que representa una idea debemos ser capaces de compa-
rarla con su objeto. (2) Pero para compararla con su objeto, no sólo debemos 
conocer el objeto, sino que debemos conocerlo independientemente de la 
idea. (3) Sin embargo, la única forma en que podemos conocer un objeto, 
según el cartesiano, es por medio de su idea. (4) Por consiguiente, no po-
demos conocer el objeto independientemente de su idea. (5) Por tanto, no 
podemos conocer lo que representa una idea dada.36 

La salida a este par de problemas la formula Grossmann de la siguiente 
manera: en tanto el cartesianismo depende de la subsunción del acto 
de percibir en el de experimentar, (3) es consecuencia lógica; pero si 
no aceptamos tal subsunción, (3) es falsa y, por lo tanto, también (4) 

34.	 Ibidem, pp. 55–56.
35.	 “Según el giro cartesiano, sólo conocemos directa y verdaderamente nuestras propias ideas y sensacio-

nes. Todo lo demás, si es que se puede conocer, se conoce meramente de forma indirecta”. Ibidem, p. 59.
36.	 Ibidem, p. 54.



47 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

y (5). Luego, aceptando (2) pero modificada (a partir de la distinción 
del acto de percibir respecto del de experimentar), se concluye que 
también podemos conocer los objetos.37 No que podamos conocerlos 
directa e independientemente de la idea, sino que, si postulamos que 
hay una idea representando un objeto, la mera postulación del obje-
to como contraparte —aunque sea para su negación—implica que 1) 
existe y 2) lo conocemos de alguna manera. Así, es falso que conocer 
sea “sentir más inferencia”.

Tesis 5: “Es falso el paradigma de que conocer algo es experimentarlo”

Que se afirme que conocer es experimentar algo también está apoyado 
por el argumento de la alucinación. Este argumento posee dos partes: la 
primera afirma que un “[...] estado mental alucinatorio consta esencial-
mente de experiencias (actos de sentir) de impresiones sensibles”;38 la 
segunda, que “[...] situaciones fenoménicamente indistinguibles deben 
tener los mismos ingredientes fenoménicos”.39 A ello nuestro autor 
contesta que, si negamos la identidad entre el acto de percibir y el acto 
de experimentar, es necesario admitir que “[...] además de los actos 
mentales de sentir, también tiene lugar en esta situación un acto de 
ver”.40 Así, conocer es un proceso que regularmente se lleva a cabo a 
partir de la coincidencia de dos actos, en lugar de uno solo. Esta tesis 
necesita de la siguiente para ser entendida por completo.

Tesis 6: “En ciertos actos la percepción es acompañada por el sentir”

Otro contenido del argumento de la alucinación es afirmar que lo que 
se ve “[...] es —en algún sentido— privado y dependiente de la mente”,41 
de manera tal que sólo hay acto de experimentar, pero no de percibir. 

37.	 Ibidem, pp. 59–61.
38.	 Ibidem, p. 62.
39.	 Ibidem, p. 54.
40.	 Ibidem, p. 63.
41.	 Ibidem, p. 65.



48       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Sobre esto Grossmann propone que, si aceptamos la diferenciación 
de actos, es necesario decirle a un sujeto alucinante que, aun cuando 
“aquello que ve o escucha” no tenga correlato real, está viendo y es-
cuchando algo que no puede reducirse a las meras sensaciones de su 
mente, a saber, “[...] un objeto no existente”.42

Tesis 7: “Las entidades abstractas, al igual que las entidades concretas, 
se presentan juntas en la percepción y la experiencia”43

Esto se debe al rechazo de la cláusula platónica según la cual la mente 
cuenta con “dos ojos”, uno que mira las entidades concretas y otro que 
tiene por objeto las ideas.44 De ahí que, para Grossmann, sólo hay “un 
ojo” que capta tanto las entidades concretas como las ideas. El filósofo 
alemán aterriza tal conclusión al afirmar que no hay universales no 
ejemplificados45 y que ninguna entidad existe sin alguna propiedad 
enlazada con ella, y viceversa.46 Más adelante hará una modificación 
a esta posición al aclarar que la mente sí tiene “dos ojos”, pero con 
la salvedad de que “[...] no ven separadamente cada uno su categoría 
propia de entidad [...]; más bien, hay experiencia y percepción [...]. 
Mientras que el primer ojo mira al interior, el segundo ojo ve el mundo 
externo”.47 De lo anterior se obtiene que las entidades abstractas se 
conocen del mismo modo que, por ejemplo, los colores. Esto se debe 
a que, como se acaba de aseverar, no existen entidades abstractas se-
paradas de entidades a las que cualifican y viceversa. Los números, en 
ese sentido, nunca están separados de las cosas, sino que: “Vemos el 
número dos cuando vemos, por ejemplo, que hay dos manzanas sobre 

42.	 Idem.
43.	 Esta tesis coincide con la “tesis del conocimiento directo” de Javier Cumpa, “¿De qué trata la ontología? 

Un examen…”, p. 217.
44.	 Ibidem, p. 67.
45.	 Ibidem, p. 74.
46.	 Ibidem, p. 65.
47.	 Ibidem, p. 90.



49 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

la mesa. En general, vemos los números siempre que vemos cosas que 
son numerables”.48

Otra consecuencia es el rechazo de que el espacio y el tiempo sean las 
formas de la intuición,49 ya que, irremediablemente, hay que proponer 
una facultad especial cuya función sea aprehender las entidades abs-
tractas.50 Pero si no se acepta el dogma de localización,51 no es necesario 
que las cosas percibidas sean individuales; bien se pueden percibir 
entidades abstractas.52

Tesis 8: “Lo que se percibe son ‘estados de cosas’ y no individuos”53 

Nuestro filósofo concluye esto a partir de implementar dos modifica-
ciones a la posición tardía de Gottlob Frege, específicamente aquélla 
que define la percepción como un sentir sumado al juicio.54 Lo explica 
de la siguiente manera:

Un acto de ver es tan fundamental y simple como un acto de experimentar 
o un acto de juzgar. Lo que es verdad, no obstante, es que una situación 
perceptiva contiene, entre otras muchas cosas, ciertos actos de sentir im-
presiones sensibles, además de un acto de ver. De esta manera, es más 
exacto afirmar que siempre que se percibe algo se experimentan también 
ciertas impresiones sensibles. Un acto de sentir no es una parte o compo-
nente de un acto de ver, pero se conecta causalmente con ello. Ésta es la 

48.	 Ibidem, p. 76.
49.	 Ibidem, p. 80.
50.	 Esta tesis coincide con la “tesis del empirismo radical” de Javier Cumpa, “¿De qué trata la ontología? 

Un examen…”, p. 217.
51.	 “En la medida en que la percepción es una cuestión de sensibilidad, sus objetos deben ser concretos, 

según la concepción de Kant. Lo que percibimos, para expresarlo de modo diferente, debe estar loca-
lizado en el espacio o en el tiempo. Pero esto quiere decir que si percibimos colores, y quién puede 
dudar de que lo hagamos, entonces los colores deben estar localizados. En este sentido, el dogma de 
la localización conduce también a la concepción de que las propiedades de los objetos perceptivos 
son concretas más bien que abstractas”. Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 81.

52.	 Ibidem, p. 84.
53.	 Esta tesis coincide con la “tesis del atomismo lógico” de Javier Cumpa, “¿De qué trata la ontología? 

Un examen…”, p. 218.
54.	 Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 86.



50       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

primera modificación que tenemos que hacer. La segunda transformación 
se contiene en la primera. El acto mental que caracteriza una situación 
perceptiva y que se añade a la experiencia de impresiones sensibles no es 
un juicio, sino un percibir. Una situación perceptiva no sólo se caracteriza 
por que tenga lugar la experiencia de impresiones sensibles, sino también 
esencialmente por tener lugar un acto mental de percibir.55

De ahí que lo percibido consiste en estados de cosas en los cuales las 
cosas individuales son sólo componentes. Esto no quiere decir que 
haya dos percepciones (una del estado de cosas y otra de las cosas in-
dividuales que contiene), sino que “a una” se perciben ambas.56

Con estas ocho tesis es posible comprender la defensa del realismo 
de Reinhardt Grossmann. Por supuesto, eso no significa que se agote 
en ellas,57 pero recuerdo al lector o lectora que mi intención aquí es 
mostrar las coincidencias de la defensa del realismo entre este autor 
y Zubiri. Procedo ahora a sintetizar la propuesta del filósofo español.

La defensa del realismo de Xavier Zubiri

Zubiri es un decantado realista, pero su propuesta no está contenida 
en uno solo de sus libros, sino a lo largo de toda su obra. No empren-
deré una detallada exposición de su realismo, sino que me limitaré a 
señalar las coincidencias de su “defensa” respecto a la de Grossmann. 
Para ello señalaré los lugares en que expone las mismas inquietudes 
que enuncia el filósofo alemán, así como sus modificaciones. Utilizaré 

55.	 Ibidem, p. 87.
56.	 Ibidem, p. 88.
57.	 Por ejemplo, las siguientes obras de Grossmann: “Sensory Intuition and the Dogma of Localization” en 

Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy, Taylor & Francis/Routledge, Oslo, vol. 5, Nº 1–4, 1962, 
pp. 238–251; “Conceptualism” en The Review of Metaphysics, Philosophy of Education Society/Catholic 
University of America, Washington, vol. 14, Nº 2, diciembre de 1960, pp. 243–524; The Fourth Way: A 
Theory of Knowledge, Indiana University Press, Bloomington, 1990; “Perceptual Objects, Elementary 
Particles and Emergent Properties” en Héctor–Neri Castañeda (Ed.), Action, Knowledge and Reality: 
Critical Studies in Honour of Wilfrid Sellars, Bobbs–Merrill, Indianapolis, 1975, pp. 129–146.



51 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

las mismas tesis del apartado anterior, aunque con el contenido que 
les otorga el filósofo vasco.

Tesis 1: “La ontología no debe hacer definiciones”

Al igual que Grossmann, Zubiri está en contra de utilizar definiciones. 
Si para el primero la dificultad de utilizar definiciones consiste en el 
equívoco de tomarlas como principios58 y confundirlas con enunciados 
de equivalencia, de identidad, informativos o con las definiciones con-
textuales, para el segundo consiste en que la definición necesariamente 
es un juicio predicativo que recurre al verbo ser.59 Está de acuerdo con 
Grossmann en que las definiciones no son principios, pero no porque 
puedan rebatirse, sino porque hay formas de aprehensión anteriores 
a los juicios predicativos: los juicios nominales.60 Desde este punto de 
vista, uno de los problemas de la definición es que se la confunde con 
otros tipos de juicio, pero quizá aún más grave es que se la comprende 
desde la estructura s es p, es decir, desde el juicio predicativo, lo cual 
constituye una proyección de la lógica del lenguaje sobre la realidad.61 
Las críticas de Grossmann y Zubiri en este punto son complementarias.

58.	 Reinhardt Grossmann, Ontología…, p. 40.
59.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 353.
60.	“La forma primaria de aprehensión afirmativa de lo real es la forma nominal. Y esto no sólo porque [...] 

hay frases nominales, sino también porque el simple nombre desempeña a veces la función de designar 
afirmativamente la realidad de algo, sin la intervención del verbo ser. Antes de la división del logos en 
simple aprehensión y afirmación predicativa hay un logos previo, que es, indiferencialmente, lo que 
he solido llamar una ‘aprehensión simple’, que es, a la vez y simplemente, denominación afirmativa 
de lo real. Es un logos ante–predicativo, el ‘logos nominal’”. Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 353.

61.	 La crítica extensa de Zubiri a este punto se encuentra en Inteligencia y logos, cap. 5, §1. Anoto aquí sólo 
un extracto: “afirmar es decir ‘A es B’. La B es el predicado; pero como es sabido, puedo y debo incluir 
la B en el ‘es’, y entonces el predicado es: ‘es B’. Juzgar sería predicar de A el ‘ser B’ [...]. Es, a mi modo 
de ver, una concepción también inadmisible. Y ello por dos razones. En primer lugar, se piensa que 
afirmar es ‘decir’. Pero ¿qué se entiende por ‘decir’? Ciertamente nadie, ni Aristóteles mismo, piensa 
que aquí ‘decir’ sea expresarse en un lenguaje. Pero siempre queda en pie la cuestión: cuál es la índole 
intelectiva del decir mismo en cuanto decir. Entonces no hay más remedio que apelar a la afirmación 
en cuanto intención afirmativa: decir sería tener ‘intención afirmativa’. Y se la conceptúa como algo 
irreductible. Pero, ¿es realmente algo irreductible, y sobre todo en qué consistiría su irreductibilidad? 
El no haberse planteado con rigor este problema me parece un grave defecto de esta concepción: 
se admite sin más que juzgar es afirmar, pero sin hacerse cuestión formal de qué sea el afirmar. En 
segundo lugar, se identifica la afirmación con la predicación ‘A es B’. Y esto, como vamos a verlo muy 
pronto, y sea cualquiera la concepción que se tenga del predicado (‘B’ o bien ‘es–B’) es formalmente 
falso: no toda afirmación es predicativa”. Ibidem, pp. 112–113.



52       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

En relación con esta crítica Zubiri comenta uno de los vicios más di-
fíciles de ver en el lenguaje predicativo: pretende señalar siempre su-
jetos y propiedades de sujetos, si bien no en todos los lenguajes. Así, 
por ejemplo, las lenguas semíticas (como el hebreo) apuntan más a 
sistemas o la realidad en sistema que a sujetos.62 En este punto también 
coincide con Grossmann, aunque este último no los nombra sistemas, 
sino estados de cosas.

Tesis 2: “Es falso que las cualidades sensibles sean meras sensaciones 
de la mente”

En este punto Zubiri también coincide con Grossmann en que el corre-
lacionismo parece ser un callejón sin salida, que se construye sobre la 
base de una idea particular de experiencia. El argumento ocupa varias 
páginas de El hombre: lo real y lo irreal; no lo replicaré en su totalidad, 
pero sí sus elementos centrales:

Locke fue el primero que, por lo menos de una manera voluminosa, ca-
nonizó la diferencia de lo que él llamaba las cualidades primarias y las 
cualidades secundarias. Las cualidades que para los empiristas fueron siem-
pre secundarias son aquellas que, en definitiva, son puras impresiones y 
afecciones del sujeto. Así como no se puede hablar de los sabores indepen-
dientemente del paladar que una persona tenga, ni de los olores ni de los 
aromas, pues tampoco se puede hablar de los colores, de los sonidos, de la 
temperatura, independientemente del estado psicofisiológico del sujeto. 
Prescindamos de los sujetos, borremos los sujetos humanos del mundo y 
se desvanecen precisamente todos los colores, todos los sonidos, todos los 
aromas, todas las temperaturas. Locke canonizó esto.63

62.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 2001, p. 190.
63.	 Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, Alianza, Madrid, 2005, p. 171.



53 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

El problema de Locke —y de toda la filosofía que sigue este camino— 
es que se pregunta si la percepción no está deformando la realidad. 
Sobre esto Zubiri responde lo siguiente:

¿Cómo sabe usted que puede ser una deformación si de la realidad no se 
tiene más noticia que ésta? ¿Cómo se le puede a usted ocurrir que esto sea 
una deformación? ¿Qué vía de acceso tiene usted a la realidad, tan segura y 
tan firme, para que desde esa vía de acceso, desde esa realidad, y solamente 
desde ella, tenga sentido la deformación? Porque, si no, ¿cómo sabe usted 
que es una deformación?64

Después de eso nos confirma el vasco que está consciente de que no 
responde por completo a la pregunta, por lo cual implementa la es-
trategia que sigue (curiosamente, al igual que Grossmann, recurre al 
problema de si el color es una propiedad real de las cosas o algo puesto 
por el sujeto): cuando preguntamos por el color hay que distinguir 
entre lo que busca el físico (a saber, una ondulación del campo elec-
tromagnético de determinada longitud de onda, independientemente 
de lo que sea en la percepción) y lo que busca el filósofo (esto es, 
aquello que se presenta en la percepción). El color es algo limitado 
al acto de percepción; la onda es algo independientemente del acto  
de percepción, y no puede ser reducido uno a otro. Por supuesto, puede 
ser que, para que aparezca el color, deba estar presente la onda; pero 
eso no invalida que el color, en tanto realidad, tenga lugar en la percep-
ción. Hay, si se quiere, diferentes niveles de realidad: la onda es una 
realidad independiente de la percepción; el color es una realidad en la 
percepción, y, por lo tanto, que se deslegitime la segunda por no ser 
idéntica a la primera es un error por reducción.65 El filósofo concluye 
su argumento de la manera siguiente:

64.	Ibidem, p. 174.
65.	 Ibidem, pp. 174–176.



54       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

El carácter de realidad de las cualidades inmediatas es la determinación de 
lo que es la realidad en cuanto tal, tal como nos es dada y en cuanto nos es 
dada. Si yo lo saco de estas condiciones, entonces habrá que averiguar qué 
ocurre con esa realidad en otro nivel. Pero el que una realidad sea fugaz y 
no tenga realidad más que en el momento en que yo la percibo, eso no la 
destituye de su carácter de realidad, en absoluto.66

Luego puede ocurrir que, durante el proceso de conocimiento, la pre-
sencia del color en el acto de percepción tenga que combinarse con 
otras realidades, por ejemplo, la onda, una teoría de la luz, etcétera; 
pero eso no cancela retroactivamente la percepción, sino que, en todo 
caso, la enriquece. Podría decirse que, para ambos filósofos, es impres-
cindible comprender las cosas dentro de un marco de referencia que no 
es accesorio, sino fundamental. 

Para que no quede duda, el error de reducción ocurre cuando se deslegi-
tima lo que acontece en la percepción por no encontrarse en la realidad 
independiente de la percepción misma. Mientras tanto, el error de la 
sustancialización (producido por la estructura predicativa del lenguaje) 
es la inclinación a pensar que la realidad está constituida por indivi-
duos y que nuestra forma de referirnos a ellos debe ser en cuanto tales.

Tesis 3: “El principio de reducción es falso”

En el caso del autor de la trilogía de la inteligencia sentiente sería más 
apropiado formular esta tesis del modo que sigue: “La reducción del 
papel de la sensibilidad en el proceso de conocimiento es ilegítima”. El 
problema incluye además la limitación de la función de la sensibilidad 
en el proceso de conocimiento. Se dice que los sentidos, responsables 
de presentar los datos de las cosas, no pueden hacer más que eso, pre-
sentarlos; y que luego debe intervenir la inteligencia para hacer algo 

66.	Ibidem, p. 176.



55 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

con esos datos (analizarlos, discriminarlos, etcétera). Es precisamente 
eso lo que la filosofía moderna concluyó —y que la filosofía posterior 
asumió acríticamente—. El asunto es que, si bien los filósofos moder-
nos aceptaron de modo general que sentir es ser–afectado, es decir, 
que toda afección es impresión, no repararon en que en el momento 
impresivo se presenta algo otro que no pudo generar la inteligencia, 
por más que se presente en ella. En otras palabras, no se dieron cuenta 
de que la impresión es afección de otro que, en tanto que otro, no puede 
ser reducido a contenido alguno de la inteligencia.67 Así, por más que 
la sensibilidad no haga más que presentar en afección datos que poste-
riormente serán procesados por la inteligencia, entre ellos se encuentra 
la alteridad de aquello que ha impresionado los sentidos, que no puede 
ser reducido ni identificado con sus contenidos.68

Tesis 4: “Es falso que la percepción sea ‘sentir más inferencia’”

Como se acaba de exponer, en la impresión se presenta una alteridad 
irreductible a los contenidos de la inteligencia. Por eso mismo, aun 
cuando ese contenido sea enteramente subjetivo, no obsta para que 
la alteridad conserve su estatus ontológico, es decir, por más que la 
alteridad se le presente a x, y solamente a x, no le quita su carácter 
de alteridad. La cuestión es que la filosofía moderna descalificó el ca-
rácter de alteridad por ser algo conocido de manera impresiva. Dicho 
de otro modo, por tener un carácter subjetivo, todos los contenidos 
sensibles son reducidos a la esfera de lo individual, lo cual termina por 
privilegiar los contenidos universales. Que la impresión tenga un ca-
rácter subjetivo, insistimos, no impide que sus contenidos tengan una 
formalidad: la de alteridad absoluta, y ésta es irreductible a aquéllos.69

67.	 Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza, Madrid, 2001, pp. 16–18.
68.	 Ibidem, pp. 22–23. Esto coincide con la “tesis de la intencionalidad” en Reinhardt Grossmann, Ontolo-

gía..., pp. 58–61.
69.	Xavier Zubiri, Sobre la realidad, pp. 23–28.



56       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Tesis 5: “Es falso el paradigma de que conocer algo es experimentarlo”

Lo que está de fondo en la posibilidad de mantener la alteridad como 
contenido de la impresión sensible —y no dejarla esfumarse en la fuga-
cidad de la afección— es la concepción de los actos de percibir e inteli-
gir como uno solo. Sobre esto el pensador vasco es muy claro: “[No se 
trata de que] el objeto extrínsecamente dado a la inteligencia le venga 
proporcionado por los sentidos, sino de que, internamente y desde sí 
misma, la inteligencia humana se encuentra vertida a las condiciones 
de la sensibilidad en forma de unidad”.70 Y dado que el momento de 
sensibilidad envuelve constitutiva y formalmente el momento de im-
presión de alteridad, “[...] la misma sensibilidad está ya ahí inmersa 
en la inteligencia. Por esto ese sentir que es intelectivo remite a una 
inteligencia cuya estructura es constitutivamente sentiente”.71 En este 
punto las propuestas de Grossmann y Zubiri son similares. En efecto, 
para ambos es necesario reconsiderar la estructura del acto de conocer, 
de tal manera que no se relegue el sentir a una “mera presentación de 
datos”; por el contrario, sería adecuado reificarlo72 con la intención  
de otorgarle un estatus epistemológico relevante.

Tesis 6: “En ciertos actos la percepción es acompañada por el sentir”

La percepción no debe ser considerada como un acto independien-
te del de experimentar ni viceversa. Uno de los problemas más serios 
de la filosofía ha sido considerar los actos del proceso de intelección 
como autónomos, pero no es así. Generalmente, se nos dice que el ser 
humano no se distingue de los animales por el acto de sentir, pero sí 

70.	 Ibidem, p. 33.
71.	 Ibidem, pp. 32–33.
72.	 Zubiri explica este concepto en Sobre la realidad: “La reificación consiste, por consiguiente, en ab-

sorber en el momento del de suyo aquello que, en efecto, no soy en virtud de mi esencia, la cual no 
necesita reabsorción sino que formalmente consiste en el de suyo en cuanto tal. En virtud de esa 
reificación todas las demás notas, en el sentido tanto de propiedades como de partes materiales o no 
materiales, quedan reificadas. Reificación que les confiere el carácter de ser todo ello, la sustantividad 
con todas sus notas, una sola cosa”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, p. 103. Las cursivas se encuentran 
en el original.



57 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

que tiene algo más que lo diferencia ontológicamente del resto de los 
vivientes: la inteligencia. Esto así, sin más, no es falso; pero no hay que 
dar por terminada la cuestión, pues si bien el ser humano no puede 
reducirse a mera sensibilidad, ésta se sigue considerando como una 
potencia completa —y, por ello, autónoma— que funge a modo de 
soporte de la intelección, y allí está el problema. Puede que, en el caso 
de los idealismos, la sensibilidad no sea soporte para el conocimiento, 
pero aun para ellos es una suerte de “base” que posibilita al ser humano 
“estar en el mundo”, eso es innegable. Se acepta muy fácilmente que, 
como consecuencia de que la facultad sensitiva no contribuye en nada 
al conocimiento científico, es sólo un estrato superado por el intelecto 
dentro del mismo ser humano. Hay que plantear más bien el proceso 
de intelección como uno en el que los actos se reifican no sólo por ser 
contiguos y sucedáneos, sino porque forman un sistema y una posi-
bilidad: la de inteligir.73 En eso también coinciden los planteamientos 
de Grossmann y Zubiri: es necesario instaurar una visión sistémica de  
las potencias y sus actos.74 En tanto la filosofía persista en su figuración 
positivista de las potencias y los actos, indefectiblemente los que están 
en la base del proceso del conocimiento serán subsumidos en los de 
orden superior, salvaguardando con ello la raigambre idealista de sus 
productos. Pero si se toma como opción legítima una visión sistémica 
de las potencias y los actos, el realismo recupera vigencia.

Tesis 7: “Las entidades abstractas, al igual que las entidades concretas, 
se presentan juntas en la percepción y la experiencia”

Este tema en particular se puede abordar desde, por lo menos, dos pun-
tos de vista: 1) la aprehensión primordial de realidad o 2) la cuestión de 
la irrealidad. Ahora bien, dado que el primero nos desviaría demasiado, 
nos inclinaremos por el segundo.

73.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente..., pp. 89–92.
74.	 Ibidem, ver el tercer apéndice.



58       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Zubiri afirma que el acto de abstracción necesita de un acto previo de 
la inteligencia que opera sobre la cosa de que se va a abstraer.75 Esto lo 
consigna en el tercer apartado, “La idea”, del primer capítulo “Lo irreal 
en sí mismo” de El hombre: lo real y lo irreal, a partir de considerar la 
generación de ideas por abstracción;76 si bien eso no excluye el cons-
truccionismo utilitarista y convencionalista, pero sí, por supuesto, el 
innatismo. Si por abstracción entendemos la operación de prescindir 
de ciertas propiedades de las cosas para quedarnos únicamente con su 
“tipo ideal” (de la misma opinión es Grossmann),77 entonces el sujeto 
ha aprehendido por medio de otro acto previo aquello que someterá a 
abstracción.78 Incluso si se habla de construccionismo, la construcción 
opera sobre elementos que ya están dispuestos para su uso.79 Eso sig-
nifica que las ideas no se presentan junto con las cosas concretas en 
los actos de percepción y experiencia, pues, si fuera el caso, tendríamos 
una suerte de idealismo factualista. No. En la percepción y la expe-
riencia, tomadas como un solo acto, no hay ideas todavía, si bien están 
presentes unidades y propiedades (estados de cosas, en el lenguaje de 
Grossmann). Por supuesto, alguien podría replicar: ¿la aprehensión 
simple del color no es ya la aprehensión de la idea de color? Si hemos 
seguido bien el argumento, la respuesta es que, en tanto se rechaza el 

75.	 “Porque, bien sea que las ideas surjan por abstracción, bien sea que se logren por construcción, lo que sí 
es cierto es que la idea en cuanto tal, primero, no es una realidad que repose sobre sí misma. No es una 
realidad que reposa sobre sí misma, y ahí está toda la concepción de Aristóteles (no lo ha dicho, pero 
eso es lo que acontece en su abstracción), sino que necesita por lo menos un acto de la mente. Ahora 
bien, este acto de la mente opera sobre lo real y por tanto su término objetivo, que es la idea, si no reposa 
sobre sí mismo, quiere decirse que, en una u otra forma, reposa sobre lo real”. Ibidem, pp. 48–50.

76.	 “Abstracción significa para un griego un expolio. Vamos despojando a la realidad de sus notas cam-
biantes, de sus notas imperfectas, de las notas que a lo mejor no tienen nada que ver con el momento 
típico que nos interesa descubrir en ella, etc., y nos quedamos nada más que con ese reducto; y ese 
reducto abstracto es justamente lo que puede ser idea y lo que es εἶδος, pero que en manera alguna 
se halla físicamente separado de la realidad”. Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, pp. 47–48.

77.	 “Abstraction consists in the process of stripping from the complex idea of the ball of all those ideas 
—like the ideas of place and time— which make it an idea of an individual thing. In our example, it 
consists in concentrating on the partial idea of whiteness”. Reinhardt Grossmann, The Existence of 
the World. An Introduction to Ontology, Routledge, Londres, 1992, p. 42. 

78.	 En el caso de Grossmann, ese acto es percibir “estados de cosas”. Se pregunta: “¿Qué podemos percibir? 
Percibimos, además de ciertos estados de cosas, todos los componentes que tienen estos estados de 
cosas”. Reinhardt Grossmann, Ontología..., p. 89.

79.	 El único modelo que no necesita de ese acto previo es el innatismo, pero trae más problemas —no 
voy a discutirlos aquí por no ser el tema— que los que soluciona.



59 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

innatismo (la separación de los actos de percibir y experiencia) y se 
asume que el acto de ideación (sea abstractivo, sea generativo) está 
sostenido por un acto previo de aprehensión, la aprehensión simple80 
de un color no es la aprehensión de su idea. Y esto se debe a que, así 
como postula Zubiri que la genitividad es un momento estructural 
y constitucional de las ideas,81 lo mismo ha de decirse con respecto  
del color, es decir, no hay sino aprehensión de sistemas, lo cual termina 
en que la idea de color es una desrealización de, por ejemplo, una man-
zana.82 Se llega a la idea de color sólo porque se somete una manzana al 
proceso de abstracción y, como resultado, se considera aquél separado 
de aquello en que está realizado. Pero eso es el extremo opuesto de  
lo que el sujeto aprehende en el acto unitario de percibir y experimentar.

Tesis 8: “Lo que se percibe son ‘estados de cosas’ y no individuos”

Los estados de cosas, por supuesto, no excluyen la individualidad como 
uno de sus elementos. En efecto, no aprehendemos de manera aislada a 
los individuos, sino siempre dentro de un campo. Así lo explica Zubiri:

Comparando el campo a la luz, diremos que la cosa real es ante todo fuente 
de luz: es luminosa, es lo que la constituye en luminaria. Pero no es lo mis-
mo ver que la cosa es luminosa que ver que todas las demás cosas, y aun la 
propia luminaria, están iluminadas por la luz que de esta cosa real emerge. 
La luz de la luminaria en cuanto luminaria es una nota determinada por 
esta cosa luminosa. Pero si consideramos la luz como algo que ilumina las 

80.	Corresponde a la idea de percepción de Grossmann: “De esta manera, es más exacto afirmar que 
siempre que se percibe algo se experimentan también ciertas impresiones sensibles. Un acto de sentir 
no es una parte o componente de un acto de ver, pero se conecta causalmente con ello. [Además] El 
acto mental que caracteriza una situación perceptiva y que se añade a la experiencia de impresiones 
sensibles no es un juicio, sino un percibir. Una situación perceptiva no sólo se caracteriza por que 
tenga lugar la experiencia de impresiones sensibles, sino también esencialmente por tener lugar un 
acto mental de percibir”. Reinhardt Grossmann, Ontología..., p. 87.

81.	 “[A las idea les] es esencial este momento estructural, constitucional, que he llamado genitividad; 
genitividad, no en el sentido de generación, sino en el sentido gramatical del vocablo, de ser un geni-
tivo. La idea es siempre idea de algo”. Xavier Zubiri, El hombre: lo real y lo irreal, p. 52.

82.	 Ibidem, pp. 61 y ss.



60       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

cosas reales, entonces esta luz ya no es una mera nota de cada cosa, sino 
que es un ámbito que abarca a todas las cosas comprendidas en el ámbito 
de iluminación, incluyendo en este ámbito la propia fuente luminosa. No es 
lo mismo en efecto ver cómo la luz brota de la cosa luminosa, que ver esta 
cosa como iluminando, como expandiendo su luz sobre todas las demás. En 
esta comparación la luz es el campo. Por estar determinado por cada cosa, 
al aprehender una cosa la aprehendo en aprehensión primordial no sólo 
en su momento de formalidad individual, sino también en el momento de su 
formalidad campal tanto en su aspecto de ser una nota de la luminaria como 
en su aspecto de ser iluminante del ámbito de realidad. Es unidad compacta 
de los dos aspectos.83

El estado de cosas de Grossmann es la formalidad campal de Zubiri, 
se trata de considerar las cosas (ontológica y epistemológicamente) 
dentro de un campo que ellas mismas generan y del cual son insepara-
bles. Este recurso sirve para rechazar toda consideración sustancialista 
(individualista) de la realidad.

Aquí termina la exposición en ocho tesis de la defensa del realismo por 
parte de Xavier Zubiri. En las páginas restantes mostraré las coinci-
dencias y diferencias entre éste y Grossmann, además de que intentaré 
hacer algunas contribuciones generales al tema.

La defensa del realismo: coincidencias y diferencias

Si bien es interesante el modo en que Grossmann plantea la tesis 1, 
no parece constituir un apoyo para el realismo, sino un reproche a la 
tendencia de la filosofía analítica a considerar las definiciones como 
principios. Para Zubiri, en cambio, esa tesis sí funciona como defensa 
del realismo, pues busca señalar que una de las razones por las cuales 
la filosofía moderna se decantó por el idealismo fue asumir que el len-

83.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, pp. 19–20.



61 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

guaje contempla fundamentalmente sujetos y propiedades. Eso es un 
prejuicio, ya que no todos los lenguajes cuentan con estructura predi-
cativa. Además, aun dentro de los lenguajes predicativos la predicación 
no es la relación fundamental; hay juicios nominales y posicionales 
que no demeritan en nada la aprehensión de realidad. Que la relación 
predicativa haya sido preferida se debe más a la inclinación del esco-
lasticismo y la modernidad por proyectar la lógica del lenguaje sobre 
la realidad, que a algo connatural al lenguaje. En consecuencia, si de 
recuperar el realismo filosófico se trata, una de las primeras tareas debe 
ser reconsiderar si la estructura del lenguaje se refleja en la estructura 
de la realidad.

La tesis 2 constituye una premisa regular en la defensa del realismo. 
Es así porque no parece ser ya desconocido que uno de los problemas 
graves de la filosofía moderna fue su preferencia por el correlacionis-
mo que resultó principalmente de las contribuciones de Descartes y 
Locke. El problema parte de considerar las potencias del alma y sus 
actos como autónomos, esto es, que se sostienen y se ejecutan en sí 
mismos y por sí mismos. El revés de este argumento es considerar tanto 
las unas como los otros de manera sistemática, esto es, de tal modo que 
no se pueda hablar, por ejemplo, del acto de experimentar sin implicar 
el de percibir.

A partir de comprender la tesis 2 se pueden entender las tesis 3, 4, 5 
y 6, ya que son diferentes aspectos de lo mismo. En primer lugar, a la 
estrategia que afirma que las propiedades de los sistemas deben estar 
en los elementos que los constituyen se responde que hay propiedades 
emergentes, esto es, aquéllas que pertenecen al sistema en tanto que 
sistema y, por lo tanto, no son reductibles a sus elementos. A la cuestión 
de la relatividad del sentir se responde que, para conocer cualquier 
cosa, es necesario un “marco” desde y por el cual se conoce. Es con-
trafáctico apelar al conocimiento fenomenalista (se niega la tesis 4). 
Por eso mismo, del hecho de que para hablar de colores se tenga que 



62       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

apelar al ser humano, no se deriva que éstos sean meras sensaciones 
de su mente. Luego, por la misma visión sistemática de las potencias 
y sus actos, la tesis 3 resulta ser falsa en tanto se parte de la asunción 
de que el experimentar es un acto separado del sentir. Ahora bien, si 
negamos que lo sea, entonces habría que redefinir lo que entendemos 
por “sentir” (y con esto se explica la tesis 6) y por experimentar (cues-
tión que justamente resuelve la tesis 5).

Las tesis 7 y 8 son dos premisas del mismo hecho: extendemos la visión 
sistemática de las potencias y sus actos a sus objetos. De esta manera, 
la individualidad queda comprendida dentro del estado de cosas,  
en términos de Grossmann, o en el momento de formalidad indivi-
dual en el de formalidad campal, en términos de Zubiri. No se trata, 
por tanto, de que en el acto de aprehensión de las entidades concre-
tas haya también aprehensión de las abstractas, sino de que, en todo 
caso, las segundas están en relación genitiva con las primeras (tesis 
7). Si esto es así, entonces lo que se percibe y experimenta de manera 
compacta son estados de cosas, no individuos.

Hagamos un recuento general de la propuesta. De acuerdo con 
Grossmann debemos remontarnos hasta Descartes, pues su “realismo” 
esconde los elementos del idealismo.84 Las directrices que conducirán 
al rechazo del realismo son, por una parte, la distinción entre cualida-
des primarias y secundarias;85 y, por otra, la “nueva concepción de las 
ideas”.86 La primera afirma que las cualidades sensibles son una mera 
sensación en la mente; la segunda, que las ideas que representan las 
cosas no son idénticas y ni siquiera se asemejan a las cosas mismas. 
Estas dos directrices condensan la crítica a todo aristotelismo, esto  
 

84.	 Reinhardt Grossmann, Ontología..., p. 44.
85.	 Ibidem, p. 45.
86.	 Ibidem, p. 56.



63 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

es, al realismo moderado87 y a sus rendimientos: 1) que las cualidades 
sensibles son meras sensaciones de la mente88 y 2) que lo único que 
podemos conocer de las cosas son las sensaciones que tenemos de ellas 
en la mente.89 Tales son las llaves que abren las puertas al idealismo. A 
su vez, según este mismo autor, lo que está detrás de ese desarrollo es 
la visión dualista–racionalista que Platón instaura para la filosofía (y 
que se consolida definitivamente en Kant): la que divide al mundo en 
sensible e inteligible, e implica la existencia de una facultad especial 
para acceder a cada uno de ellos.90 El problema se puede plantear de 
la siguiente manera: 1) hay entidades abstractas que existen sólo en el 
ámbito inteligible; 2) hay una facultad especial, el intelecto, que posee 
o, al menos, puede acceder a ese ámbito y, por lo tanto, a las entidades 
abstractas, y 3) el conocimiento de uno no se relaciona con el cono-
cimiento del otro, puesto que los modos de acceso son mutuamente 
excluyentes. Lo explica así:

De acuerdo con la tradición platónica, la percepción y la experiencia, por 
usar nuestra terminología, sólo nos dan a conocer lo que está localizado en 
el espacio y el tiempo. Se sigue inmediatamente que no podemos intuir  
entidades abstractas; que tales entidades no pueden ser objetos de expe-
riencia o percepción. Pero, puesto que hay entidades abstractas, se sigue, 
además, que debemos conocerlas mediante alguna facultad especial de la 
razón. De esta manera, el dogma de que el espacio y el tiempo son las for-
mas de la sensibilidad conduce directamente al racionalismo.91

La respuesta del filósofo alemán es que debemos rechazar la tesis según 
la cual hay universales no ejemplificados,92 así como la que postula que 

87.	 “La postura realista moderada consiste en postular los universales como entidades mentales que 
corresponden a propiedades inherentes a las cosas”. Mauricio Beuchot, El problema de los universales, 
Universidad Autónoma del Estado de México, Toluca, 2010, p. 35.

88.	 Reinhardt Grossmann, Ontología..., p. 45.
89.	 Ibidem, pp. 45–54.
90.	Ibidem, p. 67.
91.	 Ibidem, p. 70.
92.	 Ibidem, p. 74.



64       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

hay entidades sin propiedades.93 La forma de hacerlo es demostrando, 
por un lado, que el entendimiento no está separado de la sensibilidad,94 
y, por el otro, reparando en que, como sensibilidad y entendimiento 
no están separados, tampoco lo está el “objeto” sobre el cual caen los 
actos de percibir y experimentar. Ese “objeto” no es solamente una 
instancia, sino un estado de cosas95 que contiene, por así decirlo, tanto 
la unidad como sus componentes.96 En conclusión, no hay por qué 
dividir el conocimiento.97

Por su parte, Zubiri considera necesario reconocer que en el momento 
de impresión hay una alteridad irreductible que afecciona la inteligen-
cia sentiente. En este reconocimiento está la posibilidad de reconstituir 
un realismo no–ingenuo.98 Desde esa perspectiva, también habría que 
reprogramar nuestras investigaciones lógicas para que consideren no 
sólo realidades individuales (sujetos, propiedades), sino también sis-
temas.99 Por último, es necesario reconstituir las potencias del alma 
(sensibilidad, voluntad, memoria, imaginación, logos e inteligencia) 
de manera que se comprendan como una sola facultad, y lo mismo 
con sus actos, pues es imposible inteligir sin sentir, querer, recordar, 
componer y reunir.100

Conclusiones

Como hemos visto, Grossmann y Zubiri tienen bien claro que el ene-
migo a vencer es el proceso de sustancialización que ha atravesado en 
menor o mayor medida toda la historia de la filosofía. Por eso mismo 

93.	 Ibidem, p. 75.
94.	Ibidem, p. 90.
95.	 Idem.
96.	Ibidem, p. 89.
97.	 Ibidem, pp. 90–91.
98.	Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 57–58.
99.	Ver el “Capítulo V” de Xavier Zubiri, Inteligencia y logos.
100.	Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 85–87.



65 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

las ocho tesis que he condensado en defensa del realismo101 se pueden 
reducir a una sola, que llamaré Tesis General 1: tg1 “La consideración 
sustancialista de la realidad es producto directo, pero no necesario,  
del lenguaje predicativo”. Y lo que pretende explicar es que, si bien el 
lenguaje predicativo tiende a hacer individuos, esto sólo es posible si 
suponemos que aquello que considera puede ser de dos tipos: móviles 
e inmóviles. Si toma los del primer tipo, sólo podrá generar juicios fu-
gaces, subjetivos, particulares; si toma los del segundo, lo contrario. Lo 
anterior da a pensar que el lenguaje predicativo y el dualismo substan-
cial son las dos caras de la misma moneda, así como el factor principal 
por el cual la filosofía ha sido preferentemente idealista. Eso también 
significa que la posibilidad del realismo comienza por reconstituir las 
bases de la filosofía a partir de un lenguaje de sistemas y un mundo 
constituido por estados de cosas.

Es importante comprender que una tendencia no puede generar por sí 
sola un hábito, es decir, se necesita de algo más, un “cómplice” —por 
decirlo de algún modo— para que la tendencia se transforme en modo 
de ser. En efecto, no parece que el lenguaje predicativo necesariamente 
produzca juicios que conlleven la sustancialización, a menos que aque-
llo que considera tenga una tipología contraria a lo que ya conoce, es 
decir, sólo en caso de que considere algo que es inmóvil puede preferir 
estos objetos sobre otros. En este sentido, parece haber una relación 
directa —por lo menos en los lenguajes primitivos— entre la tendencia 
sustancializadora y la teología, pues no es sino en ese ámbito donde 
aparece lo inmóvil. Que el lenguaje teológico sea fuertemente sustan-
cializador no necesita explicarse; lo que sí es menester investigar es la 
posibilidad de generar individuos en un lenguaje no–teológico. Esta-
ríamos tentados a afirmar que ese lenguaje es el de la ciencia; pero no 

101.	1) El problema de las definiciones, 2) la relatividad del sentir, 3) la reducción de los sistemas a sus 
componentes, 4) el problema de la subjetividad, 5) del conocer como sentir más inferencia, 6) la di-
ferencia entre percibir y experimentar, 7) la diferencia entre entes mentales y entes–extramentales, 
y 8) la percepción exclusiva de individuos.



66       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

hagamos una afirmación tan temprano, porque ¿es verdad irrebatible 
que el lenguaje científico es des–sustancializador, esto es, sistemático? 
Cabe la pregunta porque parece existir también en algunas ciencias la 
tendencia a sustancializar, esto es, a tomar aquello que considera como 
un individuo o a examinar sus objetos como separados de aquello en 
que aparecen, su contexto, entorno o ambiente. La biología no parece 
ser una de éstas; pero la química, la física y las matemáticas —y de allí 
hasta la economía y la psicología— sugieren albergar esta tendencia 
como algo más que una simple posibilidad. Por supuesto, sería irres-
ponsable pensar que todos los involucrados lo hacen. No es así y, por 
otra parte, es cierto que ese método tiene sus ventajas pragmáticas y 
académicas. A pesar de eso, en los últimos cincuenta años ha ganado 
terreno en las ciencias una tendencia a sistematizar y des–sustancia-
lizar la realidad: es el carácter progrediente que todo conocimiento 
—incluyendo la filosofía— necesita adquirir con el objetivo de evitar 
caer en el dogmatismo. Cada vez más nos damos cuenta de la impor-
tancia de analizar el contexto en que se nos dan las cosas junto con las 
cosas mismas. Este junto con las cosas significa tanto sistema como 
estado de cosas.

Una ciencia progrediente es aquélla que comprende que las cosas se 
dan siempre entre otras. En consecuencia, toma como punto de partida 
estados de cosas antes que individuos, además de concientizar que 
esos mismos estados de cosas tienen orden y estructura que es me-
nester describir y, en la medida de lo posible, explicar. Por lo anterior 
una ciencia progrediente es, en principio, crítica, pues la necesidad 
de considerar estados de cosas la obliga a revisar sus resultados cons-
tantemente. Esta necesidad interna de revisar sus fundamentos es la 
dinamicidad que evita la formulación de juicios definitivos. Pero, pre-
cisamente porque el punto de partida es el estado de cosas, el realismo 
no puede desplegarse sin atender y entender los avances de las ciencias 
naturales y formales.



67 

Xavier Zubiri y Reinhardt Grossmann, un proyecto en común

Desde mi punto de vista, Grossmann y Zubiri tenían en claro todos 
estos puntos. De allí que se mostraron renuentes a aceptar la filosofía 
analítica y la fenomenología, y, en cambio, trataron de construir su 
propuesta realista de la mano de los avances científicos de la época. 
Ciertamente, nos dejan un compromiso muy grande, pues en las últi-
mas décadas la ciencia se ha especializado tanto que es difícil para un 
único individuo tener un vasto conocimiento de cada disciplina. Y es 
justo ahí donde se muestra otra necesidad de la filosofía de nuestro 
siglo: que no es —ni puede ser— empresa de una sola persona, sino 
que es un trabajo en comunidad y de la comunidad.

Fuentes documentales

Beuchot, Mauricio, El problema de los universales, Universidad Autó-
noma del Estado de México, Toluca, 2010.

Braver, Lee, A Thing of This World. A History of Continental Anti–Rea-
lism, Northwestern University Press, Evanston, Illinois, 2007.

Cumpa, Javier, “¿De qué trata la ontología? Un examen de Reinhardt 
Grossmann” en Thémata. Revista de Filosofía, Universidad de Se-
villa, Sevilla, Nº 56, diciembre de 2017, pp. 213–234. 

——	“Un criterio materialista de fundamentalidad” en Disputatio. Phi-
losophical Research Bulletin, Universidad de Salamanca, Salaman-
ca, vol. 5, Nº 6, diciembre de 2016, pp. 297–305.

Grossmann, Reinhardt, “Conceptualism” en The Review of Metaphysics, 
Philosophy of Education Society/Catholic University of America, 
Washington, vol. 14, Nº 2, diciembre de 1960, pp. 243–524. 

——	“Perceptual Objects, Elementary Particles and Emergent Proper-
ties” en Castañeda, Héctor–Neri (Ed.), Action, Knowledge, and Re-
ality: Critical Studies in Honour of Wilfrid Sellars, Bobbs–Merrill, 
Indianapolis, 1975, pp. 129–146.

——	“Sensory Intuition and the Dogma of Localization” en Inquiry. An 
Interdisciplinary Journal of Philosophy, Taylor & Francis/Routled-
ge, Oslo, vol. 5, Nº 1–4, 1962, pp. 238–251.



68       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

——	Ontología, realismo y empirismo, Encuentro, Madrid, 2010.
——	The Categorial Structure of the World, Indiana University Press, 

Bloomington, 1983.
——	The Existence of the World. An Introduction to Ontology, Routledge, 

Londres, 1992.
——	The Fourth Way: A Theory of Knowledge, Indiana University Press, 

Bloomington, 1990.
Meillassoux, Quentin, After Finitude. An Essay on the Necessity of Con-

tingency, Bloomsbury Publishing, Nueva York, 2010.
Zubiri, Xavier, El hombre: lo real y lo irreal, Alianza, Madrid, 2005.
——	Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 

1998.
——	Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
——	Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 2001.
——	Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1985.
——	Sobre la realidad, Alianza, Madrid, 2001.



69 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

José Alfonso Villa Sánchez*

Resumen. Villa Sánchez, José Alfonso. Realidad, intelección y verdad en Zubiri. 
Realidad, inteligencia y verdad conforman lo que bien puede llamarse un cír-
culo hermenéutico, ya que cada uno de ellos, en tanto momentos, se entiende 
y se explica sólo y mejor desde los otros dos. ¿Por qué es así? Porque esa 
circularidad es más que hermenéutica: es metafísica y noológica, pues cada 
momento pertenece a los demás desde la constitución de su propia esencia: 
cada uno es respectivo a los otros dos. Para mostrar que las cosas son efecti-
vamente de este modo, aclararé primero qué es realidad; luego definiré qué 
es saber y, finalmente, esclareceré qué es logos.
Palabras clave: realismo, sustantividad, formalidad, actualización, saber, círculo 
hermenéutico.

Abstract. Villa Sánchez, José Alfonso. Reality, Intellection and Truth in Zubiri. 
Reality, intelligence and truth make up what can well be called a hermeneu-
tic circle, since each one of them, seen as moments, can be understood and 
explained only and best in terms of the other two. Why is that? Because this 
circularity goes beyond the hermeneutical: it is metaphysical and noological, 
insofar as each moment belongs to the others on the basis of the constitution 
of its own essence: each one is, only with respect to the other two. In order to 
show this, I will first clarify what reality is; then I will define what knowing 
is; and finally, I will explain what logos is.
Key words: realism, substantivity, formality, actualization, knowing, hermeneutic 
circle.

*	 Doctor en Filosofía por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Profesor–investigador en 
el Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. jose.villa@umich.mx 

Recepción: 8 de febrero de 2023
Aprobación: 21 de abril de 2023



70       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Introducción

Un pensador de calado profundo como Xavier Zubiri puede hacer, 
hacia el final de su vida y en un párrafo compacto, el diagnóstico de su 
época en virtud de que, desde el principio (ca. 1920), decidió pensarla 
con responsabilidad y radicalidad, más allá del discurso inundatorio 
y de las modas filosóficas de su presente. ¿Cuáles son los términos de 
ese diagnóstico? Así cierra Zubiri el “Prólogo” del primer volumen 
de la trilogía sobre la inteligencia sentiente: Inteligencia sentiente. 
*Inteligencia y realidad:

Hoy estamos innegablemente envueltos en todo el mundo por una gran 
oleada de sofística. Como en tiempos de Platón y Aristóteles, también hoy 
nos arrastran inundatoriamente el discurso y la propaganda. Pero la verdad 
es que estamos instalados modestamente, pero irrefragablemente, en la 
realidad. Por esto es necesario hoy más que nunca llevar a cabo el esfuerzo 
de sumergirnos en lo real en que ya estamos, para arrancar con rigor a su 
realidad aunque no sean sino algunas pobres esquirlas de su intrínseca 
inteligibilidad.1

Lo primero sobre lo que debe llamarse la atención, más allá del diag-
nóstico, es la enérgica afirmación de que el hombre está instalado, por 
principio, en la realidad; aunque este orden de cosas vaya marcado 
—también por principio— por su fragilidad, en el sentido de que ese 
modo de estar del hombre puede ser pasado por alto y confundido 
con modos de acceso a la realidad, como sucede con Kant y la tradi-
ción que él representa. El hombre no está instalado primordialmente en 
el discurso y en la propaganda, aunque sean éstos los que aneguen su 
visión inmediata del mundo y lo arrastren sin remedio. Por eso es que 
lo segundo sobre lo cual debe llamarse la atención es que al hombre no 
le basta, en una cierta proporción, ser uno con la realidad, ya que ese 

1.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, Alianza, Madrid, 1980, p. 15.



71 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

momento de unidad es sólo un punto metafísico primero y condición 
para ir hacia lo profundo de aquélla, en la marcha de la razón sentiente. 
Esta tesis —en sus dos momentos— se coloca deliberadamente en las 
antípodas de la teoría moderna del conocimiento.

Efectivamente, el pensamiento moderno, de Descartes a Husserl  
—con el hito que significa la epistemología de Kant—, está afectado 
por tres presupuestos básicos con los matices propios en cada caso: 
que el hombre es un sujeto individual y racional; que ese sujeto debe 
salir de sí mismo y alcanzar las cosas para conocerlas, y que conocer es 
tener representaciones mentales correctas y verdaderas de esas cosas 
externas al entendimiento. En la Crítica de la razón pura2 de Kant se 
encuentra el punto climático de esa concepción moderna de lo ente 
que sigue gozando de gran prestigio.

Ahora bien, si el conocimiento consiste en el proceso correcto por el 
cual un sujeto tiene representaciones mentales adecuadas —es de-
cir, verdaderas— del objeto a conocer, se sigue que la corrección del 
proceso es acechada siempre por la posibilidad del error y, además, 
es objeto de discusión y rectificación constante. Esta misma sospecha 
amenaza de manera recurrente la adecuación, que puede lograrse de 
mejor manera cada vez. Con ser acertado en el nivel de la epistemo-
logía —tal como lo comprende Kant—, este modo de entender el sa-
ber no es suficientemente radical. En efecto, frente a esos prejuicios 
epistemologistas hay que afirmar, desde el realismo formal de Zubiri, 
las siguientes tesis. En primer lugar, que el hombre es un animal de 
realidades —o un animal que tiene logos, como sostiene Aristóteles 
en su Política3 (lo cual no significa que no sea sujeto, sino sólo que no 
lo es radicalmente)—. En segundo lugar, que el hombre está instalado 
radicalmente en la realidad y que, por tanto, no tiene que salir de sí 
mismo para alcanzarla. Y, en tercer lugar, que el momento radical del 

2.	 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, Alfaguara/Santillana, Madrid, 1997.
3.	 Cfr. Aristóteles, Política, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, Madrid, 1997, 1253ª, pp. 14–17.



72       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

saber consiste en que lo real se hace presente —se actualiza— en la 
inteligencia sentiente del hombre, y no es, por tanto, en un proceso del 
entendimiento que sintetiza las impresiones para formalizar conceptos 
objetivos (como pensaba Kant).

El correctivo a la superficialidad y a la habladuría hoy imperantes en 
la comunicación social (centrada en la propaganda y en la opinión) de 
término medio,4 así como a la desvinculación que padecen las diver-
sas áreas del conocimiento (sea en la docencia o en la investigación), 
consiste en “llevar a cabo el esfuerzo de sumergirnos en lo real en 
que ya estamos”.5 Porque son preferibles unos fragmentos de la inte-
ligibilidad de lo real que abandonarnos al capricho de los oleajes del 
relativismo, en cuyo colofón todas las opiniones se presentan y pare-
cen verosímiles, si bien muchas acaban revelándose como decidida y 
premeditadamente falsas.

La realidad, el alma humana, sus disposiciones a la verdad, el logos 
y los primeros principios, conforman la hiperestructura de la que se 
ocupa la filosofía primera. Y dado que la realidad se puede decir al 
menos de dos maneras —como sustantividad y como formalidad—, 
la filosofía primera que se ocupa de la realidad como sustantividad 
es la metafísica, mientras que la que se ocupa de la realidad como for-
malidad es la noología. Para mostrar que la verdad es real, que el alma 
verdadea lo real radicalmente de varias maneras, que este verdadear 
es cooriginario con el logos y que el hombre actual no está abandona-
do sin más a la propaganda y al perspectivismo, se precisa responder 
las siguientes preguntas: ¿qué es la realidad?, ¿qué es saber? y ¿qué es 
logos? El recorrido mostrará la dependencia y circularidad compren-
siva y mutuamente interpretativa entre realidad, intelección y verdad.

4.	 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pp. 190–97.
5.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 15.



73 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

¿Qué es realidad?

¿Por qué el realismo de Zubiri, frente a los realismos de moda de 
principios de este siglo6 —y frente a todo realismo antiguo y moder-
no—, debe ser llamado realismo formal? Dado que la actualidad de lo 
real es el momento clave de la hiperestructura primera, ha de decirse 
entonces, ante todo, qué es una cosa real, qué es la realidad. ¿Cuáles son 
las premisas que debe tener un argumento filosófico de corte realista 
que, admitiendo la razón del criticismo, asume, sin embargo, que no 
la posee por completo? En efecto, Kant ha demostrado de manera con-
tundente que, en el proceso del conocimiento, los actos de las facultades 
humanas del entendimiento y la sensibilidad son los puntos irrebasa-
bles que determinan el modo como el hombre toma conocimiento de 
los objetos.7 Dicho de otra manera, no se pueden conocer las cosas como 
son en sí mismas, sino sólo en el modo como lo permiten la naturaleza 
de las facultades humanas del conocimiento y los actos que les son 
propios. Lo concluyente de esta demostración operó la revolución que 
puso al sujeto cognoscente en el núcleo del universo criticista,8 como 
centro de gravedad en relación con todo lo susceptible de ser conocido. 
La razón renuncia a la pretensión de saber lo que son las cosas en sí 
mismas, y se contenta con lo que su capacidad formalizadora le puede 
ofrecer en tanto lo que se le aparece, lo que se le presenta. A partir de 
aquí la ciencia puede dar cuenta no de lo que las cosas son en sí mis-
mas, sino de la regularidad de su aparecer, es decir, de las constantes 
de determinados fenómenos.

Pero, ¿el indiscutible descubrimiento de Kant lleva aparejada la exigen-
cia de que el hombre, en tanto sujeto, cargue sobre sí y le sea endosado 

6.	 Ernesto Castro, Realismo poscontinental. Ontología y epistemología para el siglo xxi, Materia Oscura, 
Madrid, 2019; Mario Teodoro Ramírez (Ed.), El nuevo realismo. La filosofía del siglo xxi, Siglo xxi, 
México, 2016.

7.	 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, b29. En lo sucesivo se citarán los pasajes de esta obra de Kant 
en su notación canónica.

8.	 Ibidem, b13.



74       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

todo el peso del conocimiento, es decir, toda la responsabilidad de la 
realidad del ente conocido? Para la filosofía moderna dominante, sin 
duda alguna, una cosa se equipara con la otra. La gravedad de esta 
creencia ha sido tal que a las filosofías modernas no dominantes se las 
incluyó en el índice de filosofías realistas ingenuas, es decir, no críticas. 
Y de manera por demás anacrónica —y a veces soberbiamente inocen-
te— la categoría de realismo ingenuo vino a calificar la gnoseología 
escolástica y las investigaciones sobre el conocimiento realizadas por 
los antiguos filósofos griegos.

¿Puede hacerse una filosofía realista que reconozca —y asuma 
proporcionadamente— la altura de los aciertos de Kant, al mismo 
tiempo que sepa poner límites —en esa misma medida— a sus excesos? 
En ese sentido se mueven los esfuerzos argumentativos de Zubiri, 
atravesando el filosóficamente convulso y complejo siglo xx. A este 
respecto, la siguiente afirmación es central en la compleja y extensa 
argumentación contenida en su obra Sobre la esencia, el tratado más 
importante de toda filosofía realista, para responder la pregunta por la 
esencia de la realidad: “Es realidad todo y sólo aquello que actúa sobre 
las demás cosas o sobre sí mismo en virtud, formalmente, de las notas 
que posee”.9 La actuación es la ratio essendi y la ratio cognoscendi  
de la realidad. Ya sea que se trate del modo de la sustantividad o del de 
la formalidad, lo que caracteriza a una cosa real es que de suyo está 
dando de sí.10 Al hombre lo constituye un modo de realidad según el 
cual tiene ya sabido que las cosas actúan, aunque no hubiera hombres 
que supieran de esa actuación y de las cosas, ya que la acción de estas 
últimas —y sus diversos modos— no depende del conocimiento que 
aquél tenga de esa acción, sino que obedece a las notas que de suyo 
actualizan la realidad constitutiva y constitucional de tales cosas. El 
hombre sabe que las cosas actúan aunque no haya alguien que sepa de 
esa actuación, y sabe que ese saber suyo está determinado por las es-

9.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998, p. 104.
10.	 Xavier Zubiri, Estructura dinámica de la realidad, Alianza, Madrid, 1995, pp. 65–66.



75 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

tructuras propias de la realidad humana. Al argumentar de esta manera 
se remonta el presupuesto teológico —de origen escolástico— que con-
diciona el proyecto moderno de la reforma del entendimiento, según 
el cual al ser humano, debido a su finitud de criatura, le está negado el 
conocimiento de lo que las cosas son en sí mismas, prerrogativa exclu-
siva de la inteligencia divina. Afirmar que sólo se puede conocer lo que 
la cosa es para mí, su fenómeno, pero no lo que la cosa es en sí, es decir, 
su sustancia, es continuar la tradición escolástica —aunque parezca 
que se la rechaza— de elaborar una teoría humana del conocimiento 
por contraste con la teoría divina, que se tiene por verdadera de ma-
nera dogmática. ¿Cuál es la ruta para que no se filtren en el argumento 
realista los elementos perniciosos del criticismo condensados en el 
oculto presupuesto teológico? ¿Por qué el momento de la acción de 
lo real es uno de los hitos más importantes de este itinerario? Porque 
del corazón de la acción de la cosa real emerge, por su propia fuerza, 
la distinción entre el momento de contenido y el momento de forma-
lidad en esa cosa. El primero se refiere a tal o cual cosa en particular, 
por ejemplo, el libro sobre la mesa de trabajo o el perro que corre por 
la pradera (incluida la pradera). Pero nótese que el libro no actúa so-
bre la mesa en tanto libro —es decir, según su contenido de libro—, 
sino que lo hace de acuerdo con las notas formales —constitutivas y 
constitucionales— que estructuran su realidad: tal volumen, tal peso, 
tal grosor, tal disposición, tal composición, etcétera. Y viceversa: la 
mesa no recibe la acción del libro en cuanto mesa, sino en tanto cons-
tituida conforme a las notas que le dan la suficiencia constitucional 
que tiene, como la madera de la que está fabricada, la figura que po-
see, sus dimensiones, su peso, su ubicación, etcétera. El momento de 
formalidad se refiere, en cambio, al mero carácter real de una cosa, a 
la mera suficiencia constitucional de las notas que la estructuran y la 
hacen actuar de determinada manera, siendo libro o mesa.11 Así, por 
ejemplo, quien por primera vez en su vida coja un formón no sabrá ni 

11.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 104–105.



76       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

verá un tipo de cincel para trabajar la madera, pero sentirá, sin duda, 
una cosa que está actuando sobre las demás (sobre la mano que lo 
coge o sobre la pared en que cuelga de una argolla) en virtud de las 
notas que la estructuran; verá y tocará, sin duda, una cosa real. Dado 
que el contenido de una cosa es, en la línea de la actuación, lo primero 
para nosotros, se suele concluir que es también lo primero en la línea 
formal de la constitución real de las cosas de suyo. Pero lo primero de 
suyo es la actuación de la cosa desde su momento de mera formalidad 
de realidad: la actuación de lo real como real, y no como libro, mesa, 
perro, campo o cincel.

Hay que decir inmediatamente que no hay tal o cual contenido sin 
el momento de formalidad de realidad. Ambos son momentos cons-
titutivos de la misma cosa real, ya que lo real es el libro, la mesa, el 
perro, el campo o el cincel. A la dimensión de la cosa real siendo tal o 
cual contenido se la puede nombrar cosa–sentido para distinguirla de 
esa otra dimensión que es la cosa real en cuanto tal.12 En ese sentido, 
Heidegger tiene cierta razón cuando asegura que el sentido del ser 
del ente le va al Dasein,13 pero jamás podrá afirmar que la entidad (la 
realidad misma) pende del estado de abierto, de la comprensión del 
Dasein, pues la entidad es de suyo real, sin importar los sentidos que 
le advengan desde éste. El modo de actuación de una cosa depende, 
en definitiva, de la estructura formal de su realidad, sobre la que está 
montado el momento del contenido.

Otro de los hitos en el itinerario del argumento del realismo formal 
es el de la actualidad de lo real, intrínsecamente unido al de la acción. 
¿Qué se quiere decir con esta expresión? La actualidad nombra el hecho 
de estar haciéndose presente lo real desde sí: “estar presente desde 
sí mismo por ser real: he aquí la esencia de la actualidad”.14 Una cosa 

12.	 Ibidem, pp. 104–106.
13.	 Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 35.
14.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 139.



77 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

se hace presente desde sí misma, no en primer lugar por su momento 
de contenido, sino por el de mera realidad, y este estar haciéndose 
presente desde sí misma por ser real constituye justamente su modo 
radical de actuación. La actualidad de lo real, sin embargo, se expresa 
de varias maneras. Una de ellas es el estarse haciendo presente la 
cosa como sustantividad en virtud de la suficiencia constitutiva de las 
notas que la estructuran como tal realidad. Así lo propone Zubiri: “A 
la estructura radical de toda realidad, aunque envuelva ésta un mo-
mento de subjetualidad, [la] he llamado sustantividad, a diferencia de  
la sustancialidad, propia tan sólo de la realidad en cuanto subjetual. La 
sustantividad expresa la plenitud de autonomía entitativa”.15

Esa suficiencia de notas en orden a la constitución de una determinada 
cosa real en tanto sustantiva es lo que genera multiplicidad de cosas 
individuales, cada una real a su manera y según la actualidad que co-
rresponde en cada caso. Aunque la actualidad de lo real como sustan-
tividad no es la única manera de actualidad, sí es la metafísicamente 
primera y condición de posibilidad de las demás.

Lo dicho hasta ahora sobre la realidad no hace excepción para el caso 
de la realidad humana: el hombre es una más de las muchas cosas 
reales sustantivas que pueblan el mundo, y conforma con las demás 
la realidad como totalidad. Está instalado en la realidad porque es uno 
con ella, ha germinado desde su interior y se ha generado desde la  
materia de la que emanaron todas las demás cosas reales. Pero  
la realidad humana tiene en su estructura constitutiva un subsistema 
de notas que refuerza y robustece desde su interior esa instalación:  
su inteligencia sentiente.16 Es en este momento cuando la realidad 
como sustantividad y como formalidad tiene su punto de origen al 
mismo tiempo que su punto de distinción; porque el hombre no es 
sólo una cosa real más, sino que es la cosa real que, a la vez, sabe de la 

15.	 Zubiri, Sobre la esencia, p. 87.
16.	 Ibidem, p. 65.



78       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

realidad: de la suya y de las demás cosas. En el momento del saber la 
realidad se torna formalidad.

¿Qué es saber?

Zubiri sostiene que saber es inteligir: “la vaga idea del ‘saber’ no se con-
creta en primera línea en el conocer, sino en la intelección en cuanto 
tal”.17 Y frente a la tradición sustenta la tesis de que la intelección huma-
na es estructuralmente sentiente y la sensibilidad es estructuralmente 
inteligente: “inteligir consiste formalmente en aprehender lo real como 
real, y [...] sentir es aprehender lo real en impresión. Aquí real significa 
que lo que los caracteres que lo aprehendido tiene los tiene ‘en propio’, 
‘de suyo’ [...]. Es lo que llamo formalidad de realidad”.18 Sólo hay que 
atenerse a cualquier acto de saber para reparar en lo poco intuitiva 
que es la idea de que la sensibilidad ofrece a la razón un material que 
ella recoge, vía las impresiones, para que sea formalizado y llevado a 
ideas y pensamientos.19 En el saber no hay dos actos, uno de la sensi-
bilidad y otro de la inteligencia, que acaban en la representación de lo 
conocido (como creía Kant). Hay un solo acto: “el sentir humano y la 
intelección no son dos actos numéricamente distintos, cada uno com-
pleto en su orden, sino que constituyen dos momentos de un solo acto de 
aprehensión sentiente de lo real: es la inteligencia sentiente”.20 Ahora 
bien, ¿en qué consiste este acto unitario del saber que lleva a cabo la 
intelección sentiente? En la mera actualización de lo real en la intelec-
ción: en que lo real se hace presente en la inteligencia sentiente como 
siendo de suyo lo que es, siendo formalmente real. La sustantividad 
es uno de los modos de la actualidad de lo real: el actualizarse lo real 
en sus propias notas en tanto suficiencia constitucional;21 la presencia 
de lo real en la inteligencia sentiente como siendo en propio lo que se 

17.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 11.
18.	 Ibidem, p. 12.
19.	 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, b33–b36.
20.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 12.
21.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, pp. 151–154.



79 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

hace presente —y no como una representación de otra cosa ni como 
un mero fenómeno— es otro modo de la actualidad de lo real. En la 
inteligencia sentiente lo actualizado se manifiesta en cuanto formali-
dad de realidad, como siendo de suyo lo que se presenta. En el modo 
intelectivo —no sustantivo— “actualidad es un estar, pero un estar 
presente desde sí mismo, desde su propia realidad [en la inteligencia 
sentiente]. Por esto la actualidad [intelectiva] pertenece a la realidad 
misma de lo actual, pero no le añade, ni le quita, ni modifica ninguna 
de sus notas reales”.22 En el modo de la actualidad intelectiva “el saber 
y la realidad son en su misma raíz estricta y rigurosamente congéneres. 
No hay prioridad de lo uno sobre lo otro”.23 En el mismo movimiento 
que se constituye la realidad de la inteligencia sentiente se va con-
formando en ella la actualidad de la formalidad de realidad, es decir, 
se va haciendo presente en ella algo otro distinto de ella. Diferente, 
a todas luces, de lo que sucede en el prejuicio teológico criticista, en 
el que el sujeto humano del conocimiento —en analogía con el sujeto 
divino— aparece ya constituido como tal, con anterioridad al proceso 
del conocimiento. Pero el hombre no es primordialmente un sujeto, 
sino que es fundamentalmente el animal de la realidad.24

La inteligencia sentiente está estructurada por tres momentos: apre-
hensión primordial de realidad, logos sentiente y razón sentiente, 
respectivamente estudiados en los siguientes tratados: Inteligencia sen-
tiente. * Inteligencia y realidad, Inteligencia y logos25 e Inteligencia y 
razón.26 En cada uno de los tres momentos la inteligencia sentiente 
está realizando un sólo acto. En el caso de la aprehensión primordial  
de realidad, el momento de aprehensión está intrínsecamente rela-
cionado con el carácter sentiente del hombre: éste siente algo otro, 
distinto de su propia sensibilidad; experimenta algo más que su propio 

22.	 Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 13.
23.	 Ibidem, p. 10.
24.	 Ibidem, p. 284.
25.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
26.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 1983.



80       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

sentir, algo que no se agota en su sentir. Este “exceso de lo sentido” 
respecto del sentir mismo está posibilitado por el carácter intelectivo 
del sentir humano en términos estructurales, de modo que, al sentir, el 
hombre no sólo siente que siente, sino que siente la realidad, es decir, 
siente que eso sentido es distinto respecto de su propio sentir, que es 
real. “En una aprehensión impresiva yo no intelijo jamás, no aprehendo 
sentientemente jamás una mesa. Lo que aprehendo es una constelación 
de notas que en mi vida funciona como mesa. Lo que aprehendo no es 
mesa sino una constelación de tal dimensión, forma, peso, color, etc., 
que tiene en mi vida función o sentido de mesa”.27 Lo que se aprehende 
es la realidad misma de lo aprehendido, su carácter de alteridad irre-
ductible respecto del acto de saber. Podrá ser uno u otro contenido, 
pero se tratará siempre de que éste sea otro distinto de la intelección en 
que se actualiza. No se sabe, por ejemplo, si lo que se ve a la distancia 
es un arbusto u otra cosa; pero sí se sabe que es real, que es otra cosa 
diferente de la visión que lo ve, que lo intelige.

¿Cómo conecta la verdad con la realidad —sea como sustantividad 
o como formalidad— y con el saber, que aquí se identifica con 
la intelección sentiente? La verdad tiene varios modos, que se 
corresponden con los diversos momentos de la estructura de esa 
intelección sentiente. El que se corresponde con la aprehensión 
primordial de realidad es el modo de la verdad real. ¿Cómo debe ser 
entendida esta última en este momento primordial de la intelección 
que es la aprehensión?

La realidad funda la verdad. La realidad es la que da verdad a la intelección, 
al estar meramente actualizada en ésta. Y esta actualización es verdad por-
que envuelve la realidad. La realidad, pues, es lo que da verdad, y a este “dar 
verdad” es a lo que he solido llamar “verdadear”. La realidad verdadea en 
la intelección. Pues bien, el “en” en que la actualidad intelectiva consiste 

27.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 59.



81 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

no es sino el verdadear. Por esto, verdad no sólo no es algo correlativo a 
realidad, sino que ni siquiera es relación: es respectividad. Es un momento 
de la pura actualización, es puro verdadear. Verdad es pura y simplemente 
el momento de la real presencia intelectiva de la realidad.28

El momento de realidad de las cosas es anterior al momento de su ac-
tualidad intelectiva. Este hecho es empíricamente evidente si se toma al 
hombre desde el punto de vista individual, y científicamente irrebatible 
si se lo toma como especie. Que el hombre no pueda conocer las cosas 
más que como lo permite la estructura de su intelección no conduce 
a que no las conozca como son realmente. En la cooriginariedad entre 
inteligencia y realidad está la base de que el primer momento de la 
verdad es la mera actualización de la realidad en la inteligencia sen-
tiente. En el mismo proceso por el cual la realidad humana emerge de 
la realidad sin más, esa realidad —en cuanto suya y en cuanto ajena— 
va haciéndose presente en su inteligencia sentiente. Que la realidad 
humana no sea más que un desdoblamiento de la realidad, sin más, 
es lo que lleva a afirmar que el hombre está radicalmente instalado  
en ésta. Es justo por eso que en el momento radical de la verdad 
real, en el origen de la actualidad intelectiva, no cabe posibilidad de 
error: lo real se hace presente en la intelección como siendo de suyo 
eso que es, aunque no se sepa aún con precisión el contenido de esa 
realidad. Puede ser que al escuchar un ruido no se sepa con claridad 
de qué cosa se trata: agua que cae, ramas azotadas ligeramente por 
el viento, el motor de un vehículo ligero, etcétera. Pero de lo que no 
hay duda es de que ese ruido es real, es decir, se hace presente en la 
inteligencia en cuanto real y, por tanto, es verdadero. La verdad real, el 
primer momento de la estructura de la verdad, es, por consiguiente, la 
mera actualización de lo otro como tal en la inteligencia sentiente.

28.	 Ibidem, p. 231.



82       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

La aprehensión primordial de realidad es el primer momento de la 
estructura de la inteligencia sentiente, al cual le corresponde la ver-
dad real. La tesis del autor vasco es que el logos sentiente y la razón 
sentiente (los otros dos momentos de la intelección) son sólo “mo-
dalizaciones ulteriores de la aprehensión primordial”.29 Aquí cabe, no 
obstante, una objeción al orden de la estructura y a la tesis sostenida 
en los tres volúmenes sobre la inteligencia sentiente: ¿acaso la apre-
hensión primordial de realidad está privada de logos, en tanto que éste 
es sólo el primer desdoblamiento de aquélla? ¿El logos aparece en el 
hombre sólo como consecuencia de la aprehensión? Si el hombre es 
el animal de la realidad, el único que posee logos, entonces la forma-
lidad de realidad y el logos son momentos constitutivos de su propia 
suficiencia esencial primaria. Y debe afirmarse entonces lo contrario: 
que el logos sentiente repliega en aprehensión primordial de realidad 
y despliega en razón sentiente. Frente a Zubiri hay que afirmar, pues, 
que el logos tiene, respecto de la inteligencia sentiente, un carácter 
estructurante: replegándose en aprehensión y desplegándose en razón. 
Hecha esta precisión, ¿qué debe entenderse por logos? ¿Y qué otros 
modos hay de la verdad?

¿Qué es logos?

El hombre es el único animal que tiene logos: habla (consigo mismo 
y con los demás), dialoga, narra, dice cosas, las piensa; argumenta, 
saca conclusiones y actúa en consecuencia. Para aclarar qué debe en-
tenderse por logos hemos de ir directamente a la complejidad de su 
estructura. ¿Cuál es esa estructura en su nivel básico? Está conformada 
por tres momentos que integran una unidad sistémica: pluralidad (más 
que mera dualidad), dinamismo y medialidad.

29.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 15. Las cursivas se encuentran en el original.



83 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

En primer término, el logos dice algo acerca de algo. Por tanto hay dos 
logos: es la estructura dual del logos como modo de intelección: ¿en qué 
consiste esta dualidad? En segundo lugar, el logos se mueve en esta duali-
dad. ¿En qué consiste este movimiento? En tercer lugar, el logos declara lo 
que algo es en realidad, por tanto está instalado en la realidad campal como 
realidad constitutiva del medio de la intelección misma. La estructura bási-
ca del logos tiene estos tres momentos: dualidad, dinamicidad, medialidad.30

¿En qué consiste el carácter plural —más que dual— del logos en tanto 
intelección de la realidad? El logos se mueve en el mundo real —no 
sólo ni principalmente en el sentido del ser del ente, como piensa 
Heidegger31—; es decir, entre unas cosas que son independientes de él, 
que él no ha puesto ahí y que son, por tanto, distintas de él; que son en 
definitiva reales. En tanto reales tienen su propio orden —conforman 
un mundo— que no tiene todo su origen en el logos. El saber del logos 
en tanto intelección se encuentra primordialmente moviéndose en la 
pluralidad, multiplicidad y alteridad de la realidad del mundo; ahí lleva 
consigo cierto carácter de centro, de punto de fuga, que impone una 
perspectiva al saber. Pero es un logos descentrado, ya que está afectado 
también de principio por la pluralidad, la multiplicidad y la alteridad 
de la realidad humana. Más que dual, el logos es plural y múltiple. ¿En 
qué consiste más precisamente esta pluralidad?

El logos nos dice algo acerca de una cosa real, y lo que nos dice es lo que 
esa cosa es en realidad. Esto que nos dice de ella está apoyado a su vez en 
la intelección anterior de otra cosa real, porque lo que nos dice, las llama-
das ideas [...], no flotan sobre sí mismas sino que son intelección de cosas. 
Por tanto, que el logos nos diga algo acerca de una cosa real significa que 
no inteligimos lo que esta cosa es en realidad sino desde la intelección de 
otra anterior.32 

30.	 Ibidem, p. 55.
31.	 Cfr. Martin Heidegger, Ser y tiempo, pp. 55–57.
32.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 55.



84       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Aprovechar los rendimientos de la caracterización dual y plural del 
logos, elaborados desde este inteleccionismo, no tiene que significar 
aceptarlo en todos sus presupuestos. Esto es así porque esa sugerente 
distinción entre saber que “algo es real” —en una aprehensión primor-
dial en la que, según Zubiri, todavía no hay logos— y saber lo que algo 
es “en realidad” tiene su origen precisamente en el logos, al igual que 
los momentos que se distinguen. ¿Cómo sería posible la intelección 
como aprehensión (saber que algo es real) si no estuviera ya habitada 
por el logos? ¿Cómo se podría saltar de un momento intelectivo sin 
logos a otro con logos? En todo caso, lo primero que se hace presente 
en la intelección es un campo de realidad, esto es, un conjunto de cosas 
cuya realidad está en función de otras cosas, aunque esa funcionalidad 
quede recogida y soportando el destacamiento de alguna en particular. 
No se intelige el mero carácter real de algo, para luego inteligir lo que 
ese algo es en realidad. Por el contrario, destacar la mera realidad de 
algo —su realidad individual o su mera realidad— requiere un giro de la 
mirada teorética que lo resalte respecto de lo que es en el campo de su 
realidad. En la vida cotidiana el logos primario está instalado ya —y se 
mueve— en un campo de realidad que recorta provisionalmente la rea-
lidad del mundo y no se mueve de cosa individual en cosa individual.

El segundo carácter del logos, intrínsecamente unido al primero, es 
el de su dinamismo. Es una simplificación riesgosa reducir la com-
plejidad plural del logos a dualidad, pues fija la imagen de éste como 
un movimiento, a lo sumo, entre dos puntos, si no es que meramente 
unidireccional. Lo más adecuado es hablar de un logos que se dice de 
muchas maneras, que envuelve pluralidad, multiplicidad, alteridad, 
equivocidad, etcétera; un logos que se mueve, pues, en muchas direc-
ciones y desde varios puntos. ¿En qué consiste el dinamismo del logos 
y cómo este dinamismo está intrínsecamente unido a su pluralidad?



85 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

El logos “dice” algo acerca de algo, y este decir es un “ir”, es una intelección 
dinámica [...]. El logos envuelve una dualidad [pluralidad], pero no se trata 
de una dualidad estática sino de una dualidad en la que la intelección sen-
tiente aprehende una cosa real yendo desde otra. El logos consiste, pues, en 
una dualidad en que los dos términos son dos momentos de un movimiento 
unitario. Es una dualidad dinámica.33

Se vuelve un estorbo la asociación tácita que se hace, por el peso de la 
costumbre, entre logos e individuo, como si el primero dependiera del 
segundo, como si la pluralidad de aquél y su carácter dinámico fueran 
caracteres que dependieran de la multiplicidad de los individuos. ¿Y 
si, más lejos de Zubiri, pero más cerca de Hegel —sin necesidad de 
suscribir la metafísica del Espíritu Absoluto—, resulta que las cosas 
son exactamente al revés, es decir, que hay, se da y acontece el Logos, y 
que, por todo eso, es posible el logos de cada cual, así como el diálogo, 
el monólogo y cualquier otra manifestación de éste? Entonces, dado 
que esos modos de logos individual y particular no son más que ema-
naciones del Logos humano sin más, se impone por su propio peso que 
cualquier modalización del Logos es plural y dinámica. La pluralidad 
y el dinamismo de éste tienen su origen en el Logos humano —en el 
logos tal como nos ha sido dada la vida en esta tierra—, no en la mul-
tiplicidad de los individuos humanos.

Junto a la pluralidad y al dinamismo, el tercer carácter del logos pri-
mordial es su papel de medio. El logos en tanto cooriginario con su 
campo de realidad es un medio de intelección, un entorno que permite 
saber lo que las cosas son en realidad. ¿En qué consiste más precisa-
mente el carácter medial del logos?

33.	 Ibidem, p. 62.



86       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Medio no es aquí aquello por medio de lo cual vamos de una cosa a otra, esto 
es, no es aquello por lo cual inteligimos algo partiendo de algo. Si así fuera, 
toda intelección del logos sería mediata, estaría mediatizada por aquello por 
medio de lo cual inteligimos. Que esto pueda ocurrir así es innegable. Pero 
como carácter formal del logos esto es falso: hay también logos inmediato. 
Si digo que este papel que veo es en realidad blanco, mi logos es inmediato. 
El medio de que aquí tratamos es algo distinto. En el medio mediatizante 
hay dos aprehensiones: una la aprehensión de aquello por medio de lo cual 
intelijo, y otra la aprehensión de su función de mediatización en virtud de 
la cual a la visión de la “cosa–medio” se agrega la aprehensión de aquello 
a que este medio nos conduce mediatamente. Pero en el medio que aquí 
me preocupa no se trata de algo que se aprehende en un acto distinto de su 
función medial, sino que se aprehende tan sólo esta su función misma: no es 
algo que se ve sino algo en que se ve, algo que permite ver [...]. En realidad, 
este medio no es visto en un acto distinto de aquel en que vemos lo que 
hace ver. Tan es así, que para inteligir el medio como si fuera término de 
intelección, hace falta llevar a cabo una especie de retorsión sobre la cosa 
vista en él [...]. Todo logos es mediado, aunque sea inmediato.34

El medio humano es un medio Lógico (con mayúscula), tal como se 
dice, por ejemplo, que los peces viven en un medio acuoso. Los nuevos 
individuos se generan desde el interior de ese medio Lógico: con su 
realidad llega a ser en ellos también el Logos en tanto logos. Puede 
decirse, echando mano de todas las precauciones, que en su dimensión 
más exterior el logos es el medio, el intermediario, para saber tales o 
cuales cosas. Pero en su dimensión más interior, el medio es más un 
adjetivo (logos medial) que un predicado (el logos es un medio). ¿Qué 
puede significar el carácter medial del logos sino que se ha generado 
simultáneamente con el campo de realidad del que emana? Que no 
hay, pues, logos puro: uno que en un movimiento subsiguiente a su 

34.	 Ibidem, pp. 74–75. Las cursivas se encuentran en el original.



87 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

propia constitución se encargue de tomar conocimiento de la realidad 
y de mediar respecto de ella. Ciertamente, el logos es un medio para 
saber sobre las cosas, pero sólo porque es el medio en que ya están 
siempre éstas. ¿Cómo podría aquél llegar a las cosas si no estuviera 
ya entre ellas, si no fuera él mismo ya el entorno en que las cosas se 
le hacen presentes? El logos es medio desde el punto de vista exterior 
porque intrínsecamente es un logos medial, campal. Éste se encuentra 
en el campo de realidad no sólo mediatizando, sino también y, sobre 
todo, medialmente. Lo mediato y lo inmediato al logos tienen en el 
carácter medial del Logos su condición de posibilidad. El Logos es, 
en definitiva, el entorno más propio de la realidad humana.

En tanto medial —en tanto uno con su campo de realidad— el logos 
no sólo es el ἒργον que sabe de la realidad de las cosas, sino que tam-
bién es el acto en cuyos límites se sabe de éstas. Los dos momentos 
son inseparables y se recubren constantemente. Aquél no sólo nos 
deja saber lo que las cosas son en realidad, sino que nos lo deja saber 
según sus posibilidades y sus circunstancias, esto es, de acuerdo con 
su modo de instalación en el campo de realidad. Y dado que el logos 
expone lo que algo real es en realidad, lo que una cosa es respecto de 
otra, la intelección tiene aquí su propio modo de verdad: se trata de la 
verdad dual. ¿Qué relación hay entre la verdad real y la dual? ¿Por qué 
puede decirse que la verdad real es una contracción de la verdad dual 
y no, como piensa Zubiri, su despliegue?

Cuando la actualización [intelectiva] es inmediata, su intelección tiene 
lo que hemos llamado verdad real [...]. Pero cuando la actualización es 
mediada, entonces lo real verdadea en la afirmación pero no como pura 
y simple realidad, sino como siendo en realidad tal o cual entre otras. En 



88       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

el verdadear de lo real en este modo diferencial es en lo que formalmente 
consiste [...] la verdad dual.35

El individuo en tanto realidad humana emerge de la realidad sin más 
en un medio Lógico, un campo de realidad de suyo Lógico: emerge desde 
un estado de cosas, es decir, desde unas cosas que están entre otras; 
emerge en y desde un campo de realidad, y no desde la realidad sin 
más o desde alguna realidad particular e individual. La verdad dual, en 
sentido radical, consiste en la actualización intelectiva de unas cosas 
respecto de otras: las cosas se hacen presentes en la inteligencia como 
siendo respecto de otras, conformando con otras una estructura que 
pende de su propia realidad, que no pone la actualización intelectiva. 
Un momento del río de la realidad se actualiza intelectivamente; y lo 
actualizado ahora tiene solución de continuidad tanto con lo que va 
siendo en la actualidad como con lo que va llegando a ser. Ahora bien, 
la verdad dual propia del logos tiene la estructura compleja de la afir-
mación, conformada por un momento medial propio, una dirección 
y unas fases. “En definitiva, el problema de la estructura de la verdad 
dual es el problema del carácter estructuralmente dinámico, medial 
y direccional de la coincidencia entre la intelección afirmativa y lo 
que la cosa es en realidad”.36 La afirmación del logos no hace más que 
decir, según las posibilidades de cada uno de sus modos, el carácter 
respectivo de unas cosas con otras en el río de la realidad.

Dado que la aprehensión primordial de realidad debe estar ya habitada 
de logos por ser intelección, y dado que lo que distingue la anima-
ción de la realidad humana es precisamente el Logos, esa aprehensión 
es el repliegue del logos, mientras que la razón es su despliegue. Y, 

35.	 Ibidem, p. 260.
36.	 Ibidem, p. 265. Los análisis de la estructura de la verdad dual, en tanto afirmación, son prolijos y mi-

nuciosos en esta obra de Zubiri. Ocupan el capítulo vii: “Logos sentiente y verdad”, con el que cierra 
el estudio (pp. 253–392).



89 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

por tanto, este último y esta última no son meras modalizaciones de la 
aprehensión (como sostiene Zubiri).

Así pues, en su despliegue —más allá de su ἒργο básico y formal— 
el logos deviene razón. ¿Qué debe entenderse por “razón” en tanto 
expansión, dilatación, del logos? La respuesta está en el tercer volumen 
del tratado sobre la inteligencia sentiente, Inteligencia y razón; si bien 
ahí no se aborda aquélla en términos de despliegue del logos. Pero 
una cosa es lo que dicen los filósofos que hacen, y otra muy distinta lo 
que efectivamente llevan a cabo. Y no se falta a la comprensión de la 
razón sentiente si se la estudia desde la perspectiva de lo que sucede 
en ella en tanto desenvolvimiento in extenso del logos. En efecto, en 
la expansión de su ἒργον el logos —momento esencial en todo modo 
de saber— deviene marcha de la razón. ¿Qué es entonces la razón en 
tanto marcha desde el logos?

La razón es un modo de intelección que tiene tres momentos propios. Es 
ante todo una intelección en profundidad. Es en segundo lugar, una intelec-
ción mensurante, esto es, una intelección de lo real principial y canónica. 
Es finalmente, una intelección de carácter inquiriente. La unidad intrínseca 
de estos tres momentos constituye la razón como modo de intelección. Si 
lo queremos reducir a una fórmula diremos que la razón es la intelección en 
la que la realidad profunda está actualizada en modo problemático y que, por 
tanto, nos lanza a inquirir principial y canónicamente lo real en profundidad.37

Ese despliegue del logos, que es la razón en cuanto marcha intelecti-
va, posee tres momentos: es la actualización intelectiva de la realidad 
como algo profundo, abismal; como algo que es principio y canon de 
todas las cosas, incluida la intelección, y, en consecuencia, como algo 
que precisa e impele a ser escudriñado. Al logos no le basta con ir de 
unas cosas a otras en el torrente de la realidad, sino que escruta en la 

37.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y razón, p. 65. Las cursivas se encuentran en el original.



90       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

profundidad de esa realidad, bajo los cánones que ella misma impone a 
esa marcha, cuyo punto de origen se encuentra en el mero movimiento 
campal del logos.

En cada uno de esos tres momentos se manifiesta una dimensión de 
la razón, que en el fondo es una dimensión del logos, cuando éste se 
mueve hacia el mundo de la realidad profunda, más allá del mero cam-
po de lo real. La razón, en tanto intelección de lo real en profundidad, 
tiene también la marca de la pluralidad en su marcha. ¿Qué enuncia la 
expresión de que la razón es una intelección de la realidad en profun-
didad? ¿Qué casos y qué regiones de la realidad pueden ilustrar ejem-
plarmente esta marcha de la razón en la profundidad de la realidad?

Sólo como razón del color hay intelección de la onda electromagnética 
o del fotón. El color dándonos qué pensar es lo que nos lleva a la onda 
electromagnética o al fotón. Si no fuera por este dar qué pensar, no habría 
intelección ninguna de un allende: habría a lo sumo un aquende tras otro 
aquende. Y no me refiero con ello tan sólo al tipo de allende que he adu-
cido. Porque el allende no es tan sólo un concepto teórico, como lo son la 
onda o el fotón. El allende puede ser también lo que forja una novela; no  
la forjaríamos si lo real dado no me diera qué pensar. Lo propio debe decirse 
de la poesía: el poeta poetiza porque las cosas le dan qué pensar. Y esto 
que así piensa de ellas es su poesía. Que lo inteligido así sea una realidad 
teóricamente conceptuada o sea realidad en ficción, o sea realidad poética, 
no cambia la esencia de la intelección de la razón. Una metáfora es un tipo 
entre otros de mi razón de las cosas. Lo inteligido del allende es pura y 
simplemente la intelección de aquello que el aquende, al ser inteligido, nos 
da qué pensar. Por esto la intelección del allende es razón, es intelección 
de lo real en profundidad.38

38.	 Ibidem, pp. 43–44.



91 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

La realidad lleva la marca de lo problemático: es un problema en tanto 
que lanza la intelección como razón hacia lo profundidad de sí misma, 
y lo hace en las direcciones más variadas, recónditas y complejas. A 
diferencia de lo que piensa el criticismo, es la realidad misma, y no la 
razón, la que posee la iniciativa en el conocimiento de las cosas. Ésta, 
por la fuerza de actualización intelectiva de aquélla, es impelida a no 
quedarse en la superficie de las cosas, sino a escrutar en las honduras 
de su interior. Y como lo que hoy parece ser el fondo de las cosas, el 
punto donde la razón parece dar con el asiento de la realidad de algo, 
mañana se agujerea y deja a la inteligencia otra vez en el examen de 
diversas hipótesis, la razón es un viaje continuo que, en la misma me-
dida en que recorre esa profundidad, la constituye y le va tomando la 
medida. Y no está de más repetir que esto sucede no sólo y en primer 
lugar en el ámbito del conocimiento científico, sino sobre todo en la 
realidad en tanto tradición, en tanto ficción, en tanto poética, etcétera. 
¿Acaso no son Cien años de soledad y Pedro Páramo dos ejemplos de 
ese viaje de la razón que ha contribuido al mismo tiempo a la confor-
mación de la identidad de dos pueblos? ¿Bajo qué argumentos podría 
afirmarse que un modo de la marcha de la razón (el científico, por 
ejemplo) es mejor que otro? ¿Acaso no hay en estas dos novelas un 
viaje a la profundidad de la realidad de estos dos pueblos, al mismo 
tiempo que aportan un sinnúmero de elementos a la conformación de 
su identidad? Por eso, más que afirmar que esas novelas son ficciones 
de la realidad, debe proponerse que son la realidad misma en ficción, 
en la que un escritor ha tomado bien la medida a la profundidad de 
la realidad colombiana y, el otro, a la realidad mexicana. Ahora bien, 
¿en qué sentido la razón, en tanto marcha en profundidad, es también 
mensura de la realidad?

Razón es intelección de lo real [...] en profundidad, pero esta intelección se 
lleva a cabo en la realidad aquende ya previamente inteligida. Esta realidad 
previamente inteligida no es simple “medio” de intelección, sino que es 



92       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

algo distinto: es “mensura” de intelección. Es que toda realidad es realidad 
constitutivamente mensurada en cuanto tal. ¿Qué significa esto? Todo lo 
real es constitutivamente respectivo en cuanto real. Esta respectividad es 
mundo. Mundo es la unidad de respectividad de lo real como real. Todo 
lo real es, pues, mundo precisa y formalmente por ser real, esto es, por su 
formalidad de realidad. En su virtud, esta respectividad mundanal revierte, 
por así decirlo, sobre cada cosa real de una manera precisa: cada cosa se nos 
presenta entonces como una forma y un modo de realidad determinados se-
gún la formalidad en respectividad. Esta determinación es justo la mensura. 
Con lo cual realidad no es tan sólo formalidad constitutiva del “en propio”, 
del “de suyo”, sino que es la medida misma según la cual cada cosa real es 
real, es “de suyo”. La mensura no es unidad de relación de las cosas reales; 
por el contrario, la mensura es en cada cosa consecutiva a su respectividad 
misma. Sólo porque la realidad como realidad es respectiva, sólo por eso 
su formalidad es mensura de su propia realidad. Lo real es realidad pero 
mensurada en su realidad por su propia formalidad de realidad.39

Por su propia naturaleza el hombre está instalado en la realidad. En 
cierta medida es uno con ella porque ha emergido desde esa realidad. 
Tal instalación tiene en la inteligencia sentiente una suerte de remache, 
pues el conocimiento no es otra cosa que la actualización de lo real 
en lo que ya se está en la intelección. Por eso la razón en su marcha 
no puede abandonar la realidad, no puede ir más allá de su perímetro. 
En todo caso, tiene la posibilidad de ir tan lejos como la realidad se lo 
permita. Si bien es cierto que, cuando la razón se deja ir hacia el fondo 
va tomándole la medida a la realidad, más bien es ésta la que va dándole 
su medida a aquella. La posibilidad de que “realidad” no sea una mera 
abstracción mental está en que lo real es tal o cual contenido preciso, 
de manera que la razón toma la medida no a la realidad sin más, sino 
a tal o cual cosa o estado de cosas real(es). Y estas cosas o estados de 
cosas permiten que la razón viaje en su profundidad según su propio 

39	  Ibidem, p. 44.



93 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

modo de realidad. Así, la razón científica no puede marchar sobre la 
realidad como lo puede hacer la razón poética y viceversa. Ambos mo-
dos de la realidad se dejan medir por la razón desde las posibilidades 
que ofrece su propio contenido. Y como el carácter real de una cosa o 
estado de cosas es abierto y, en consecuencia, la clausura del propio 
contenido es relativamente provisional, resulta que la marcha de la 
razón hacia su propia profundidad, más allá de cuyos límites no puede 
ir, es también siempre búsqueda.

La razón marcha mensuradamente hacia una intelección en profundidad. 
Por tanto tiene este momento de ser búsqueda de aquello que se va a inte-
ligir. Este momento de búsqueda se presta a un equívoco que es menester 
eliminar de raíz [...]. Porque no se trata de la búsqueda de una intelección 
que aún no se posee, sino que se trata de un modo propio de intelección: 
es la búsqueda misma.40

En el carácter de búsqueda de la razón quedan de alguna manera reco-
gidos los momentos de la mensura y de la profundidad que constituyen 
la razón en tanto despliegue del logos. En tanto razón la inteligencia 
sentiente es inquieta. Y es la inquietud lo que, en el fondo, caracteriza 
a todo ser humano, no poder estar quieto, inmóvil.

¿Qué modo de la verdad corresponde a la razón que, con la verdad real 
y la verdad dual, completa la estructura de la comprensión de aquélla 
desde la teoría de la inteligencia sentiente? Si la verdad real es la mera 
actualización de lo real en la inteligencia sentiente, y si la verdad dual 
es la afirmación de la actualización de unas cosas respecto de otras, 
la verdad de la razón es encuentro de la inteligencia sentiente con la 
realidad.

40.	 Ibidem, p. 60. 



94       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

No es lo mismo inteligir lo que algo es “en realidad” que lo que algo es “en 
la realidad”. Es toda la diferencia entre conformidad [en la verdad dual] y 
encuentro. Y como lo que se encuentra es o no es lo que se buscaba, resulta 
que lo real tiene ahora un modo de verdadear propio, un modo propio de 
actualización: es verificación. Verificación es la forma propia y exclusiva 
de la verdad de la intelección racional. Autenticación, veridictancia, veri-
ficación: tales son las formas de la verdad dual, de la verdad coincidencial. 
La verdad de la razón, y sólo ella, es verificación.41

Conclusión

Realidad, intelección y verdad conforman un círculo hermenéutico 
complejo cuyos ejes son las dimensiones metafísica y noológica de 
la realidad. Los tres momentos tienen la misma importancia en este 
círculo, si bien puede haber, en virtud de las circunstancias, una cierta 
preeminencia metafísica o noológica de alguno de ellos. Es impor-
tante tener presente que, cuando se trata uno de los tres momentos, 
se están tratando también los otros dos, dado el carácter estructural 
del círculo, y que, cuanto se exponga sobre uno de los tres, es de-
terminante para los otros dos. El prurito de Zubiri por mantener su 
filosofía primera alejada de la hermenéutica no es óbice para releer 
sus obras y su pensamiento con insumos hermenéuticos que traen al 
primer plano matices insospechados de sus tesis. ¿O acaso no es la 
hermenéutica otro de los modos de la marcha de la razón hacia las 
profundidades de la realidad?

41.	 Ibidem, 262. Los prolijos análisis de la verdad como verificación se llevan a cabo en la tercera parte 
del capítulo vi de Inteligencia y razón (pp. 258–317).



95 

Realidad, intelección y verdad en Zubiri

Fuentes documentales

Aristóteles, Política, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
Madrid, 1997. 

Castro, Ernesto, Realismo poscontinental. Ontología y epistemología 
para el siglo xxi, Materia Oscura, Madrid, 2019.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003. 
Kant, Immanuel, Crítica de la razón pura, Alfaguara/Santillana, Ma-

drid, 1997. 
Ramírez, Mario Teodoro (Ed.), El nuevo realismo. La filosofía del siglo 

xxi, Siglo xxi, México, 2016.
Zubiri, Xavier, Estructura dinámica de la realidad, Alianza, Madrid, 

1995.
Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980.
——	Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
——	Inteligencia y razón, Alianza, Madrid, 1983.
——	Sobre la esencia, Alianza, Madrid, 1998.



96       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Martin Heidegger y Xavier Zubiri 
a la luz de Jorge Eduardo Rivera
Juan Patricio Cornejo Ojeda*

Resumen. Cornejo Ojeda, Juan Patricio. Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la 
luz de Jorge Eduardo Rivera. Como es sabido, en Ser y tiempo Martin Heidegger 
propone como método de su interpretación lo que él llama “fenomenología 
hermenéutica”. Algo análogo acontece con Xavier Zubiri, pues parte de su 
filosofía es un ejercicio fenomenológico en tanto que —según Jorge Eduardo 
Rivera Cruchaga— el filósofo vasco describe lo previamente presentado en y 
por sí mismo. El acto vital de la aprehensión primordial de realidad es un acto 
hermenéutico. Luego entonces, hemos de preguntarnos lo siguiente: ¿cómo 
la lectura de Rivera ilumina ciertos puntos que Zubiri había vislumbrado en 
Heidegger?
Palabras clave: Heidegger, Zubiri, Rivera, fenomenología hermenéutica.

Abstract. Cornejo Ojeda, Juan Patricio. Martin Heidegger and Xavier Zubiri 
in the Light of Jorge Eduardo Rivera. It is well known that in Being and Time, 
Martin Heidegger proposed what he called “hermeneutic phenomenology” as 
the method of his interpretation. Something analogous happens with Xavier 
Zubiri, because part of his philosophy is a phenomenological exercise insofar 
as the Basque philosopher —according to Jorge Eduardo Rivera Cruchaga— 
describes that which has been presented previously in and of itself. The vital 
act of the primordial apprehension of reality is a hermeneutical act. Con-

Recepción: 6 de marzo de 2023
Aprobación: 25 de abril de 2023

*	 Doctor en Filosofía por la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso. Doctor en Teología por la 
Universidad de Montreal. dr.juan.cornejo@gmail.com



97 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

sequently we must ask ourselves the following question: how does Rivera’s 
reading shed light on certain points that Zubiri had discerned in Heidegger?
Key words: Heidegger, Zubiri, Rivera, hermeneutic phenomenology.

Introducción

El filósofo chileno Jorge Eduardo Rivera Cruchaga (1927–2017), quien 
a juicio de muchos fue un representante de lo mejor de la filosofía 
chilena,1 estudió filosofía escolástica en Valparaíso, fenomenología en 
Friburgo y hermenéutica en Heidelberg. Hans–Georg Gadamer fue su 
director de tesis doctoral (Doktorvater) y conoció personalmente a 
Xavier Zubiri en España, así como a Martin Heidegger en Alemania. 
Sus encuentros con Zubiri fueron regulares y de más interacción per-
sonal y filosófica entre 1966 y 1968. La contribución de Rivera para dar 
a conocer la filosofía de Heidegger y de Zubiri en Chile fue notable a 
través de cursos universitarios, congresos, seminarios y obras suyas 
que hoy circulan en Hispanoamérica, especialmente su traducción de 
la obra heideggeriana Ser y tiempo.2

Rivera fue un excelente formador en filosofía tanto en sus diferentes 
cursos universitarios (sobre Parménides, Heráclito, Platón, Aristóteles, 
Descartes, Kant, Hegel, Kierkegaard y otros) como en cursos y semi-
narios privados. Todo lo que se leía y se estudiaba en ellos se encon-
traba en su idioma original.3 No obstante esa asimilación notable de la 
historia de la filosofía, él estaba “embarcado” en su propia navegación 
o marcha filosófica; es decir, existe una filosofía propia del pensador la-
tinoamericano que debemos escudriñar. Su pensamiento se encuentra 
no pocas veces “entreverado” en un diálogo que “oscila”, en su mayor 
parte, entre Heidegger y Zubiri. Ciertamente, Rivera no es un simple 

1.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, De asombros y nostalgia. Ensayos filosóficos, Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago de Chile, 2016, p. 9. 

2.	 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Editorial Universitaria, Santiago de Chile, 1997.
3.	 Se piensa que el chileno dominaba alrededor de diez idiomas.



98       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

expositor de filósofos. Esto último debe subrayarse con rigor, pues en 
efecto, nuestro autor va más allá y profundiza en “aguas” en las que 
sólo él se ha internado y que nos invita a seguir navegando. Cabe aña-
dir, sobre todo, que era un incansable buscador de Dios. Pienso que en 
este punto su interés no era navegar en los aspectos especulativos de la 
teología, sino más bien bucear en los detalles profundos de la mística 
cristiana. Prueba de ello fue la ocasión en que asistió a una serie de 
cursos semanales durante dos años y leyó línea por línea Subida del 
Monte Carmelo de san Juan de la Cruz (1542–1591).4 En ese espacio la 
meditación filosófica, sumada a su experiencia personal y comunitaria, 
lograron en conjunto dar claves aclaratorias de la experiencia mística. 
Esto puede constatarse en su artículo “Acedia y noche oscura”, recopi-
lado en De asombros y nostalgia. Ensayos filosóficos. 
 
El interés por los sentidos humanos fue capital para el chileno, lo 
cual se refleja en su artículo “Los sentidos espirituales en la místi-
ca medieval”,5 que Zubiri aprobó con entusiasmo —de acuerdo con 
conversaciones que tuve con Rivera entre los años 2000 y 2002 en la 
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso y en la Universidad de 
Chile—.6 Rivera mismo lo ratifica años después: “Este artículo, que 
data de 1979, fue escrito antes de la aparición de Inteligencia sentiente 
de Zubiri y mereció en ese momento la aprobación entusiasta del filó-
sofo español”.7 El filósofo latinoamericano lo remarca en el trabajo “La 
riqueza del sentir”, escrito en Alemania durante un semestre sabático 
que dedicó a la investigación y que se encuentra recogido en el texto 

4.	 Luis Ruano de la Iglesia, San Juan de la Cruz. Obras Completas, Biblioteca de Autores Cristianos, 
Madrid, 1984.

5.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, “Los sentidos espirituales en la mística medieval” en Jorge Eduardo 
Rivera Cruchaga, De asombros y nostalgia..., pp. 185–208. 

6.	 Sobre el tema de los sentidos espirituales véanse los trabajos de Karl Rahner, “La doctrine des ‘sens 
spirituels’ au Moyen–âge en particulier chez saint Bonaventure” en Revue d’Ascétique et de Mystique, 
Toulouse, 1933, pp. 263–299; Karl Rahner, “Le début d’une doctrine des cinq sens spirituels chez Ori-
gènes” en Revue d’Ascétique et de Mystique, Toulouse, 1932, pp. 113–145.

7.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis. Ensayos Filosóficos, Brieckle Ediciones, Santiago 
de Chile, 2006, p. 87.



99 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

Itinerarium cordis.8 Es posible que algunos aspectos de este libro, como 
el “sentir táctil” y la “nuda realidad” de la que habla Zubiri en la expe-
riencia mística, tengan aquí sus fuentes primordiales.

Es sabido que entre 1928 y 1930 Zubiri residió en Friburgo de Brisgovia 
y que asistió a los cursos de Heidegger. El filósofo español partió de la 
situación abierta por el pensador alemán y fue más allá de él.9 También 
es sabido que el autor de la trilogía sobre la inteligencia reprochó al 
germano la insuficiencia de su análisis en Ser y tiempo, pues siem-
pre hay algo “más”. Ya en su artículo de 1935, “En torno al problema  
de Dios”, Zubiri nos expresa: “Además de cosas ‘hay’ también lo que 
hace que haya”.10 En esta época el “hay” ocupa el lugar de la “realidad”. 
Para este mismo autor lo “radical” no es la propia existencia ni un 
hecho entre otros, sino algo previo a todo hecho, esto es, la realidad 
misma. Años después —como también es sabido por los investigadores 
zubirianos—, en el “Prólogo” a la traducción inglesa de Naturaleza, 
historia, Dios, Zubiri dio un repaso a su itinerario intelectual. Ahí ca-
racteriza la etapa de su pensamiento transcurrida entre 1932 y 1944 por 
su inspiración “ontológico o metafísica”.11 Se trata, sin duda alguna, de 
la etapa en que el vasco suma y configura la influencia primera de la 
fenomenología de Husserl y Heidegger, pero dará paso (después 
de 1944) a su etapa definitiva, propiamente metafísica, cuyo núcleo 
central fue el estudio de la realidad.

8.	 Sé de este libro antes de su publicación porque Rivera mismo me regaló su borrador antes de ser 
impreso.

9.	 “Es de Heidegger la tesis de que das Dasein, la existencia humana tiene una Erschlossenheit, está 
abierta a sí misma y a las cosas por algo que es Seinsverständnis, la comprensión del ser (SuT, § 18 y § 
31). Pero no es ese el acto elemental y radical de la inteligencia, que primariamente no aprehende la 
realidad por vía de comprensión sino en un sentir del que la inteligencia es intelección intrínseca y 
que la convierte, por consiguiente, en inteligencia sentiente”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza/
Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2018, p. 195.

10.	 Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1987, 
p. 428; Xavier Zubiri, Sobre el problema de la filosofía y otros escritos (1932–1944), Alianza/Fundación 
Xavier Zubiri, Madrid, 2002, p. 225.

11.	 Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, pp. 9–17.



100       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

En Ser y tiempo Heidegger propone como método de su interpretación 
lo que él llama “fenomenología hermenéutica”. Algo análogo acontece 
con Zubiri, pues parte de su filosofía es un ejercicio fenomenológico en 
tanto que, según Rivera, este autor describe lo previamente presentado 
en y por sí mismo. El acto vital, que es la aprehensión primordial de 
realidad, es un acto hermenéutico.12 En consecuencia, cabe preguntarse 
lo siguiente: ¿cómo la lectura de un latinoamericano (Rivera) ilumina 
ciertos puntos que Zubiri había vislumbrado en Heidegger? A fin de 
responderla en parte, propongo tres claves o notas exploratorias para 
una lectura desde la fenomenología hermenéutica, en una única trayec-
toria, que pasa por la facticidad y la religación, y, como un solo nervio, 
llega a la “voz de la conciencia”. Ciertamente, pueden configurarse 
otras claves, pero en este caso me parecen pertinentes sólo estas tres. 
Partamos, pues, de la primera.

La fenomenología hermenéutica

Ante todo, preguntémonos lo siguiente: ¿qué es eso de la fenomenolo-
gía? En varios de sus textos Rivera ofrece luminosas pistas. En el artí-
culo “La verdad implícita en Ser y tiempo”, recuperado en Heidegger y 
Zubiri, nos advierte que todo el problema de Ser y tiempo “radicará en 
desentrañar precisamente eso que está entrañado en nosotros, entra-
ñado en el ser del Dasein”.13 Aquí se vislumbra la profunda meditación 
del autor al servirse de esta palabra, “desentrañar”, ya sea que esté 
evocando nuestra propia realidad psicorgánica o la idea del minero, 
que desciende a la profundidad de la mina para extraer, desde las en-
trañas de la tierra, el precioso mineral. En efecto, el chileno, al tomar o 
servirse de este verbo tan peculiar (“desentrañar”), no lo está pensando 
en un sentido abstracto, sino eminentemente activo y real. De ahí que en 
este análisis parece estar más allá de Heidegger, casi en las costas de 

12.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, Editorial Universitaria/Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago de Chile, 2001, p. 226.

13.	 Ibidem, p. 17.



101 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

Zubiri: “Pero, desentrañar lo que está entrañado en el Dasein sólo será 
posible en la medida en que aclaremos el ser mismo de este Dasein”.14 

Lo interesante aquí —y hay que destacarlo como lo hemos anticipado 
líneas atrás— es que Rivera, para abordar y explicar alguna compleja 
e inadvertida idea de Heidegger u otro filósofo, echa mano de los sen-
tidos humanos de modo permanente. Por ejemplo, en el artículo “La 
fenomenología hermenéutica de Heidegger”, recopilado en el texto 
En torno al ser,15 ofrece otra pista sobre lo que él entiende por fenome-
nología en Heidegger al resaltar que uno de los “supuestos” de ésta 
reposa justamente en la prioridad del “sentido de la vista”. En efecto, 
se sirve de los sentidos humanos (la vista, el oído, el tacto, el gusto, el 
olfato, la cenestesia, etcétera) para explorar aquello que los filósofos 
nos han querido decir. Prueba de esto es la meditación que realizó de 
un pasaje de Ser y tiempo: “El Dasein [escribe Heidegger] es para sí 
mismo ónticamente ‘cercanísimo’, ontológicamente lejanísimo, y sin 
embargo, preontológicamente no extraño”.16 Este análisis lo lleva a cabo 
en el artículo ya citado “La verdad implícita en Ser y tiempo”. Según el 
filósofo latinoamericano la cercanía óntica de la que habla Heidegger 
es la cercanía que consiste en ser uno mismo el ente al cual se trata de 
acceder, aclarando que, “en cuanto ente, el Dasein está siempre accedi-
do, puesto que él mismo lo es”.17 Pero ajustemos más nuestro catalejo. 
Lo “cercanísimo”, según Rivera, significa “tan cerca como es posible 
que sea”. Esto significa, a la vez, que entre el Dasein y el sí mismo no 
hay distancia óntica. Es decir, aquí el análisis entra y pende de una 
paradoja: eso que nos es tan cercano, que somos nosotros mismos, 
viene a ser para nosotros “ontológicamente lejanísimo”. El chileno 
echará mano del “sentido de la vista”, en una imagen recurrente en 

14.	 Idem.
15.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser. Ensayos filosóficos, Brickle Ediciones, Santiago de 

Chile, 2007. 
16.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24. La cita de Ser y tiempo de Heidegger se en-

cuentra en el § 5, p. 40. “Dasein ist ihm selbst ontisch «am nächsten», ontologisch am fernsten, aber 
vorontologisch doch nicht frem”.

17.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24.



102       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

sus cursos universitarios, para mostrar esta difícil idea heideggeriana: 
los ojos con que vemos todas las cosas que se nos muestran, al ser tan 
inmediatamente “cercanos”, no son vistos por nosotros; empero, si 
ahora los vemos en el espejo, los habremos puesto “lejos” para verlos. 
Así habremos establecido lo que nuestro autor nombrará más adelante 
delantidad.18 Ahora bien, el problema que se levanta aquí es que esos 
ojos que habremos visto en el espejo son justamente “unos ojos ‘vis-
tos’, pero no los ojos ‘videntes’, esto es, los únicos verdaderos ojos. No 
vemos el ver de los ojos”.19 Así se comprende que el Dasein que somos 
nos es “ontológicamente lejanísimo”, esto es, que su modo de ser, “su 
ser mismo”, se nos escabulle pertinazmente, no se deja apresar por la 
mirada teórica. El Dasein no puede ser visto en su índole propia como 
un mero objeto “ante” nosotros. Sobre este aspecto Rivera también 
solía afirmar en sus cursos universitarios lo siguiente: “la existencia 
humana rehúsa ser fotografiada”. En otros términos, para examinar el 
propio ser (Dasein) es necesario empezar por no ponerlo delante de 
nosotros como si fuera un objeto más que nos encontramos cuando 
estamos con las cosas, ya que jamás se nos da primariamente como 
una simple cosa, sino que siempre se nos revela en el existir. Al res-
pecto subraya: “Para examinar el propio ser es necesario sorprenderlo, 
por así decirlo, in fraganti, o sea, tomarlo allí donde está y tal como 
está”.20 Con esto nos está indicando que se trata de describir un “fe-
nómeno”, el hombre, algo inmediatamente patente, y describirlo tal 
como se da. “Esta descripción ha sido llamada, desde comienzos de 
siglo, fenomenología”;21 eo ipso, Heidegger está forzado a realizar una 
fenomenología del Dasein.

Esta explicación parece ser suficiente. Pero no es así porque en el 
artículo “La pregunta fundamental de Ser y tiempo”, recopilado en la 

18.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis…, p. 72. 
19.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 24.
20.	 Ibidem, 39. Es parte de su artículo “Jemeinigkeit”.
21.	 Ibidem, p. 40. Las cursivas se encuentran en el original.



103 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

obra En torno al ser, Rivera advierte que, cuando se habla de fenome-
nología, no debe pensarse como lo mismo que conjeturaba “Husserl 
en la época en que Heidegger concebía lo que con el tiempo llegaría a 
ser su obra fundamental”.22 Es decir, para el filósofo latinoamericano 
la palabra “fenomenología”, en rigor, no expresa en el caso de Heide-
gger ninguna clase determinada de tesis sobre los entes, sino tan sólo 
el modo de acercarnos “a las cosas mismas”, y que el filósofo alemán 
busca aclarar. En otras palabras, la única manera o modo posible de 
“vehicular” la comprensión preontológica del ser, que es constitutiva 
del ser del Dasein hacia una comprensión teórica, es a partir de la 
comprensión que de ella misma tenemos en nuestra propia existencia, 
esto es, del “Da–sein mismo”.23 Según Rivera “este Da–sein mismo sólo 
es accesible desde ‘dentro’, esto es, siéndolo”.24 ¿Qué quiere decir con 
esta enigmática y cerrada frase?

El pensador sudamericano resalta uno de los supuestos de la fenome-
nología, en tanto que ella reposaba en la prioridad del “sentido de 
la vista”.  Pues bien, este “dentro” no hace referencia al “sentido de la 
vista”, sino más bien al “sentido de oído”. Aquí entramos a trabajar con 
otro sentido, tal vez uno de los más apreciados por el chileno. Esta idea 
se encuentra en su artículo “La riqueza del sentir”: “En el oír el sonido 
suena en nosotros, no delante de nosotros”.25 Aquí, en la meditación 
de Rivera, no hay una pura “notificación” o una mera “ratificación” de 
algo otro, como podría sostener Zubiri en su análisis de la inteligencia. 
Aquí la gravedad del sonido, según aquél, “suena dentro de nosotros”. 
Es evidente que, para el filósofo chileno, ese “dentro” es ambiguo, por-
que —siguiendo a Heidegger y marchando más allá de él— el “dentro” 
está, al mismo tiempo, “fuera”. En esto resalta la idea heideggeriana del 
hombre como un ser “abierto” a lo que no somos nosotros mismos; y 

22.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser…, p. 157. 
23.	 Idem.
24.	 Idem. Las cursivas se encuentran en el original.
25.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Itinerarium cordis…, p. 74. Las cursivas se encuentran en el original.



104       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

el pensamiento de Rivera “converge”, en parte, con lo que el filósofo 
alemán llama el “Da —la ‘aperturidad’— que forma parte constitutiva 
del Dasein”.26

El “arrebato” como categoría “óntica” entra en escena al abordar el 
“sentido del oído”. En el oír hay un “arrebato” y un “sometimiento”; 
eo ipso, advierte Rivera que no se descansa leyendo, pero sí oyendo 
música: “El sonido nos arrebata”.27 En otro artículo “La pregunta fun-
damental de Ser y tiempo”, escribe: “El Ser saca al Dasein de sí mismo 
o, mejor, lo ‘arrebata’ […]”.28 Consideramos que estos apuntes son sufi-
cientes para introducir el concepto de fenomenología. Preguntémonos 
ahora qué es eso de la fenomenología hermenéutica.

Heidegger tiene que hacer una fenomenología del Dasein. Pero una 
fenomenología tal ha de buscar el fenómeno allí donde se manifiesta 
primariamente y en el modo como se manifiesta. En el artículo “Jemei-
nigkeit” Rivera resalta que el Dasein se revela primariamente a sí mis-
mo, se da a conocer a sí mismo su propio ser. A ese “darse a conocer a sí 
mismo para sí mismo” Heidegger lo concibe como una hermeneia, una 
interpretación de su propio ser. De ahí que el pensador latinoamericano 
agrega lo siguiente: “la fenomenología que quiere hacer Heidegger 
no puede ser otra cosa que una fenomenología hermenéutica”.29 Por su 
parte y al respecto, en Ser y tiempo el autor alemán asegura que “La 
fenomenología del Dasein es hermenéutica”.30 Rivera nos recuerda que 
la palabra “hermenéutica” deriva de Hermes, el dios mensajero 
que tenía como misión anunciar a los hombres los comunicados de 
los dioses. Hermes escucha a los dioses en su propia lengua. Escucha, 
por ejemplo, a Atenea, toma “eso mismo” que le expresa y lo replica a 

26.	 Idem.
27.	 Idem. 
28.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser…, pp. 154–155.
29.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 40. Las cursivas se encuentran en el original.
30.	 Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 60. “Phänomenologie des Daseins ist Hermeneutik”. Las cursivas 

se encuentran en el original.



105 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

los hombres en un idioma que éstos puedan comprender. Así, para el 
filósofo chileno el sentido primario de la palabra “hermenéutica” es 
anuncio. En rigor habría que entender esta fenomenología hermenéu-
tica como una descripción de la interpretación de nosotros mismos y 
que forma parte de nuestro propio ser.

Más adelante Rivera, en el artículo “Sobre el hombre en Heidegger”, 
que forma parte de En torno al ser, aborda con más claridad esta feno-
menología hermenéutica como método de acercamiento al hombre. 
Es sabido que la fenomenología consiste en ir “a las cosas mismas”, 
sin construcciones teóricas ni pre–juicios ni pre–conceptos. Entonces, 
cuando se dice que el hombre es un “animal racional”, tal afirmación no 
es una “descripción” de algo que se da inmediatamente, sino una “cons-
trucción” teórica. “Aunque parezca obvio, el hombre no nos es dado 
primariamente como animal o como animal racional”.31 Esto, sin duda, 
puede levantar ciertos reparos —no entremos en ellos—, pero enfo-
quémonos, por lo pronto, en lo esencial del pensamiento del chileno. 
El hombre, en efecto, en cuanto tal, es dado primariamente “antes” de 
toda teorización, es decir, “antes” de todo “esfuerzo” especulativo que 
busque “representarlo” en alguna forma. Subraya Rivera: “Nosotros no 
nos damos a nosotros mismos como animales. Como animales nos pen-
samos, ciertamente, pero dentro de una tradición filosófica”.32 Rivera 
igualmente advierte que desde el comienzo de Ser y tiempo Heidegger 
se cuida de vincular su propia pregunta —lo que el germano llama la 
Seinsfrage, la pregunta por el ser— con la pregunta que ya Platón se 
había planteado en el Sofista y que más tarde Aristóteles retomará en su 
Metafísica, y, tras él, los más eminentes representantes de la escolástica 
medieval.  “Nuestro ser–hombre es dado a nosotros mismo [sic] en el 
existir factico, en una ejecución de nuestra propia existencia”.33 En otras 
palabras, a la ejecución de la existencia le pertenece esencialmente una 

31.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser…, p. 164. Las cursivas se encuentran en el original.
32.	 Idem. Las cursivas se encuentran en el original.
33.	 Idem. Las cursivas se encuentran en el original.



106       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

presencia de sí a sí misma; es lo que Heidegger llama cotidianidad. Esto 
no es fácil de comprender, pues el filósofo germano está sosteniendo 
que —en palabras de Rivera— ordinariamente “nos saltamos” lo que 
somos de manera cotidiana e inmediata. En una frase magistral el fi-
lósofo chileno expresa: “no podemos ver el lugar que pisamos”.34 En 
resumidas cuentas la “interpretación del propio ser forma parte del 
ser del hombre”.35 De ahí que, en rigor, “el único modo de acceder a 
este ser, tal como él se da inmediatamente para él mismo, es el modo 
fenomenológico–hermenéutico: dejar hablar al ser mismo del hombre 
tal como él se interpreta en su inmediato existir, y por lo tanto, en su 
existir cotidiano”.36

Demos ahora un paso más. Recordemos que, en Naturaleza, historia, 
Dios, en el artículo “En torno al problema de Dios” (citado líneas atrás), 
Zubiri inicia su alejamiento de Heidegger y comienza su propia anda-
dura filosófica distinguiendo entre “haber” y “ser”.37 Lo que el autor de 
la trilogía sobre la inteligencia llama “impresión” es lo que nos pone en 
contacto no con el ser, sino con algo anterior a él. Es lo que éste bautiza 
en esos años (1935) como el “haber”. “Al conocer el hombre [escribe 
Zubiri] entiende lo que hay, y lo conoce como siendo. Las cosas se 
convierten entonces en entes. Pero el ser supone siempre el haber”.38 

En 1962 Zubiri, alejándose aún más de Heidegger, presenta su obra 
Sobre la esencia. Es, en opinión de Rivera, su libro más importante, que 
contiene su metafísica o lugar en que aparece el núcleo central de su 
teoría de la realidad. Como es sabido, el núcleo central del pensamiento 
de Heidegger es lo que él mismo nombró “cuestión del ser” (Die Seins-
frage), esto es, la pregunta que interroga por el ser. La interrogante que 

34.	 Idem. 
35.	 Idem.
36.	 Ibidem, p. 165. 
37.	 Zubiri, al comentar un texto de Platón, tomado del Parménides, distingue entre el “haber” y el “ser”. 

Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, p. 436.
38.	 Ibidem, p. 436. Es el artículo de 1935 que fue incorporado al libro Naturaleza, historia, Dios (pp. 417–454).



107 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

se le plantea en consecuencia a Zubiri es la siguiente: “¿es lo mismo ser 
y realidad?”. A la altura de 1962, en esa obra maestra, reacciona ante 
Heidegger al sostener grosso modo que el hombre no es “compren-
sor del ser”; no es morada y pastor, sino “animal de realidades”. Para 
el filósofo español toda la filosofía del autor alemán es, en el fondo, 
un comentario a esta idea de que el hombre es el “comprensor del 
ser”. “[...] esto es insostenible, primero, porque la función primaria  
del hombre no es comprender el ser, sino enfrentarse sentientemente con  
la realidad de las cosas [...]”.39 Aquí el vasco, por una parte, vuelve a la 
metáfora clásica del lumen naturale, pero con una pequeña oscilación: 
el brillo como metáfora para la realidad de la cosa, es decir, para el “de 
suyo”. Afirma: “la luz, la claridad, sólo es posible fundada en el brillo  
de un lumen; la luz es originariamente un momento de la luminaria”.40 
Por otra parte, en su curso de 1964, “El problema del mal”, vemos al 
filósofo peninsular cada vez más distante del autor de Ser y tiempo  
al exponernos que la fenomenología (tanto de Husserl como de Heide-
gger y las formas de existencialismo) ha descrito como algo “obvio”41 
que lo primariamente visto por nosotros consiste en, por ejemplo, 
puertas, ventanas, mesas, cuchillos, etcétera. Esto para el pensador 
español es completamente falso, porque lo que se entiende por “ver”, 
lo que vemos en realidad, son cosas de tal o cual forma, color, tamaño, 
etcétera. En efecto, no vemos puertas, sino cosas que son puertas. Es 
decir, “la aprehensión de la cosa en su nuda realidad es anterior a la 
aprehensión de las cosas–sentido”.42

Más adelante Zubiri dará más forma a esta idea mediante el análisis 
de la frase nominal. Él mismo advierte que las lenguas semíticas (al 
menos el hebreo y el arameo) no poseen el verbo “ser”. En el caso de 
las lenguas indoeuropeas la excepción está en las frases nominales que 

39.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2020, pp. 452–453.
40.	 Ibidem, p. 448.
41.	 Entendiendo por “obvio” lo que uno se encuentra al paso cuando va hacia algo.
42.	 Xavier Zubiri, Sobre el sentimiento y la volición, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2019, p. 230. 



108       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

aluden a la “nuda” realidad sin alusión al “ser”. Por ejemplo, “de tal 
palo, tal astilla”, “para verdades, el tiempo”, “tal padre, tal hijo”, “en casa 
de herrero, cuchillo de palo”, etcétera. En todos estos casos nuestro 
autor se pregunta dónde está el verbo “ser”.43 La frase nominal expresa 
lo real directamente y sin verbo copulativo; expresa la realidad física 
con mayor fuerza que la frase verbal copulativa; expresa la realidad, 
la “nuda” realidad, con una fuerza directa, sin pasar por el rodeo del 
“ser”. Así pues, Zubiri radicaliza notablemente el planteamiento de 
Heidegger.

Hay un punto crucial que observa el filósofo español, el cual, tal vez, 
brotó y se fue cristalizando en diálogo con Rivera. En efecto, aquél 
hace notar que la filosofía ha distinguido siempre, desde sus orígenes 
griegos, la actividad de sentir respecto de inteligir.44 Esta distinción es 
esencial porque, efectivamente, sentir e inteligir pueden ser cosas muy 
diferentes. Los animales sienten y no inteligen; los hombres, en cambio, 
sienten e inteligen. El problema está en saber cómo se junta el sentir 
con el inteligir en el hombre. Pues bien, el autor peninsular sostiene 
que el sentir no se opone al inteligir, sino que ambos pueden formar 
en el hombre un acto único que llama “inteligencia sentiente”. Para 
aclarar esto, aquél debe explicarnos qué ha de entenderse por “sentir” 
y, acto seguido, cómo es posible que tal sentir cobre dos modalidades 
tan diferentes como son el mero sentir animal y el sentir intelectivo 
del hombre. A estos asuntos dedica su libro Inteligencia sentiente. En 
el “Prólogo” de esta obra hay una alusión indirecta a Rivera: “Para mu-
chos lectores mi libro Sobre la esencia estaba falto de un fundamento 
porque estimaban que saber lo que es la realidad es empresa que no 
puede llevarse a cabo sin un estudio previo acerca de lo que nos sea po-
sible saber”.45 El pensador chileno, en efecto, analizó cuidadosamente el 

43.	 Zubiri afirma: “[...] hay muchísimas frases nominales en que no hay un verbo ser sobreentendido [...]. 
Y un ejemplo tenaz y grave de esa forma no elíptica es precisamente la forma de institución de la 
Eucaristía por parte de Cristo”. Xavier Zubiri, Sobre la realidad, p. 146.

44.	Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 1998, pp. 12, 19 y 80.
45.	 Ibidem, p. 9.



109 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

texto Sobre la esencia y, en julio de 1964, escribió un artículo publicado 
en la Revista de Filosofía de la Universidad de Chile, “La crítica de Zu-
biri a Heidegger”.46 Luego, entre 1966 y 1968, por casi dos años, Rivera 
tuvo la ocasión de trabajar personalmente con Zubiri en torno al libro 
Sobre la esencia. Repetidas veces le pidió que escribiera su teoría de la 
inteligencia. Un día Zubiri le leyó un manuscrito que pensaba enviar 
a la imprenta. El articulo era “Notas sobre la inteligencia humana”.47 
Luego, en junio de 1968, el chileno publica otro artículo, “El origen de 
la filosofía de Xavier Zubiri”,48 en los Cuadernos Hispanoamericanos. 
Ahí se retracta de su primera crítica y de la exigencia de una previa 
aclaración del “método” filosófico cuya ausencia reprochaba a Zubiri.49 
Recordemos que Zubiri, en el “Prólogo” de Inteligencia sentiente, insiste 
en que saber y realidad son congéneres en su raíz. 

En los artículos “Acerca de la inteligencia sentiente en Xavier Zubiri” 
(publicado originalmente en un volumen colectivo de filosofía contem-
poránea) y “El origen de la filosofía de Xavier Zubiri”,50 grosso modo, lo 
que Rivera intenta averiguar en el fondo es “¿cómo sabemos esto que 
aquí se nos dice? ¿Cómo nos consta que efectivamente es así?” Zubiri 
contestaría, en primer lugar, que el cómo se sepa algo no es lo decisi-
vo. Lo decisivo es que las cosas sean efectivamente así como se las 
dice. Lo primero no es el método, aunque el método sea un importante 
objeto del filosofar”.51 Más adelante formula objeciones a la obra de 
Heidegger, Ser y tiempo, fundamentalmente en su trabajo “Un vacío 
en Ser y tiempo”. Aquí se refiere a uno de los más graves reparos: todas 
las estructuras del Dasein que se observan, analizan y presentan en Ser 

46.	Recopilado en Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 139–159.
47.	 Xavier Zubiri, “Notas sobre la inteligencia humana” en Asclepio. Revista de Historia de la Medicina y 

de la Ciencia, Instituto “Arnaldo de Vilanova” de Historia de la Medicina/Consejo Superior de Inves-
tigaciones Científicas, Madrid, vol. xviii–xix, 1966–1967, pp. 341–353. 

48.	 Recopilado en Jorge Eduardo Rivera, Heidegger y Zubiri, pp. 161–184.
49.	El filósofo chileno, al inicio del artículo “Acerca de la inteligencia sentiente en Xavier Zubiri”, esboza 

un breve itinerario intelectual de Zubiri. Recopilado también en Heidegger y Zubiri, pp. 185–198, p. 185.
50.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, “El origen de la filosofía de Xavier Zubiri” en Heidegger y Zubiri, pp. 

161–184, p. 179.
51.	 Idem.



110       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

y tiempo, comenzando por la propia existencia (es decir, lo que el filó-
sofo alemán considera como el ser mismo del Dasein, el estar abierto 
a sí, que el propio ser está constitutiva y permanentemente en juego, 
abierto a las posibilidades de sí mismo entre las que tiene que elegir), 
“se dan también y exactamente de la misma forma, en cualquier ser 
humano ficto”.52 ¿Qué quiere decir esto? En primer lugar, significa que 
cualquier personaje de novela, teatro o cine, por ejemplo, don Quijote 
de la Mancha o Sancho Panza, tiene “exactamente la misma estructura 
esencial que se describe en Ser y tiempo: el ser de todos esos personajes 
es fundamentalmente un estar–en–el–mundo, y estarlo con otros Da-
sein, que también comparten el mundo de ellos”.53 En segundo lugar, el 
Dasein de todos esos personajes, el de don Quijote de la Mancha, el de 
Sancho Panza, ha sido “arrojado” a existir sin intervención alguna 
de su parte. Su ser consiste en un encontrarse ya existiendo y deter-
minándose en cada caso por sus propias circunstancias, las cuales ya 
están dadas por una época determinada, por una peculiar corporalidad, 
por un idioma, etcétera. En tercer lugar, don Quijote de la Mancha y 
Sancho Panza se juegan su existencia y se encuentran en medio de 
entes intramundanos, compartiendo su mundo y sus vicisitudes con 
otros Dasein: Dulcinea del Toboso, la pastora Marcela, Grisóstomo, 
el barbero, Vivaldo, etcétera.54 Todos ellos confrontan la muerte o la 
rehúyen; todos tienen una relación con la voz de la conciencia. Pero lo 
único que les falta es la “realidad”. Y es lo que Rivera echa de menos 
en Ser y tiempo. 

El filósofo latinoamericano, ya a sus ochenta años, precisa y piensa en 
forma enteramente opuesta a como lo hacía en 1964: “Hoy creo [con 
Zubiri] que a la base de toda Zuhandenheit hay una realidad, sin la cual 
aquélla no sería real [...]. Recuerdo que Zubiri me argüía, diciendo —so-

52.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser…, p. 178.
53.	 Idem. 
54.	 Miguel de Cervantes Saavedra, El ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha, Espasa–Calpe, Madrid, 

1967.



111 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

carronamente— ‘con agua no se puede envolver un regalo’”.55 Con base 
en lo antedicho podemos abordar nuestra segunda clave de lectura.

De la facticidad a la religación

En Ser y tiempo Heidegger habla de una aperturidad (Erschlossenheit); 
significa el hecho de que el Dasein está “abierto”, esto es, abierto al 
mundo, a sí mismo, a los demás Dasein y, sobre todo, al ser. El ser del 
Dasein consiste en un abrir radical. La existencia está abierta a sí mis-
ma y lo está en y por sí misma; es decir, la aperturidad forma parte de 
la existencia en cuanto tal. Esta aperturidad se constituye básicamente 
por la disposición afectiva (Befindlichkeit) y el comprender (Verstehen) 
articulados por medio del discurso (Rede). La disposición afectiva es 
la condición según la cual el Dasein siempre se halla en algún “estado 
afectivo”, “estado de ánimo”. En efecto, aquél se encuentra consigo 
mismo en sus estados de ánimo. No es una intelección teorética, sino 
un estar abierto al ser de las cosas, a las demás personas, a sí mismo. 
Cuando hay un sentimiento ya estoy en una situación determinada y, 
desde ahí, me abro. En este sentido, Zubiri piensa que el hombre no 
puede “sentirse” más que religado, o bien, desligado.56 Posteriormen-
te, vemos que, gracias a la atenta mirada que el filósofo vasco puso 
en la Erschlossenheit, radicaliza el acto elemental y fundamental de 
la inteligencia, que no aprehende la realidad en principio por vía de la 
comprensión, sino en un sentir intelectivo o inteligencia sentiente.

Heidegger denomina “estar arrojado” (Geworfenheit) al carácter fáctico 
del existir humano. Tal carácter indica que el hombre, en el primer 
acto de inteligencia, ya está existiendo. Estoy arrojado en un lugar 
concreto, muy determinado y preciso. Me encuentro con que yo ten-
go una “deuda” con mi propia existencia, la cual no me he dado; me 
encuentro con ella, nací en Chile, con unos padres, con una determi-

55.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, En torno al ser…, pp. 179–180.
56.	 Zubiri, por esta época (1935), se refiere permanentemente a nociones heideggerianas.



112       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

nada lengua materna... En suma, me hallo en este mundo existiendo ya; 
estoy arrojado a la existencia y mi vida es una “facticidad”. Es mío y no  
soy plenamente dueño. Ésa es la paradoja; es la “deuda”: tengo algo que 
es mío, pero no es mío. 

Grosso modo, el “estar arrojado” (Geworfenheit) se considera el “um-
bral” desde donde arranca la compleja idea de la “religación” de Zubiri. 
Ya hemos visto la insuficiencia de la existencia humana como Erschlos-
senheit y cómo irrumpe esta idea del sentir intelectivo. Rivera, hablando 
sobre la facticidad y su articulación con la religación, sostiene que la 
facticidad no es un mero factum, sino una estructura de ser; y, como 
tal, tiene una función positiva en la constitución de ser del Dasein. Así 
pues, según el chileno, en el artículo “Jemeinigkeit”,57 Heidegger no 
explota plenamente este aspecto positivo de la facticidad. En cambio, 
sí lo habría hecho Zubiri, “para quien [escribe el pensador chileno] en 
la estructura del ‘tener que’ se manifiesta una ligazón al ser (o a la reali-
dad) que Zubiri llama ‘religación’ y que es el fundamento que nos lanza 
a la búsqueda de esa realidad enigmática que llamamos Dios”.58 El autor 
vasco está observando la insuficiencia del análisis de la existencia hu-
mana hecho por Heidegger y ha transitado más allá del filósofo alemán. 
Prueba de ello es su ensayo de 1935. En efecto, Zubiri piensa a la altura 
de ese año que el hombre se encuentra de algún modo “implantado en 
la existencia”. Pero la palabra existencia es para él bastante equívoca; 
prefiere hablar de ser. El hombre se encuentra implantado en el ser. 
Así, para el filósofo español, lo radical no es la propia existencia ni un 
hecho, sino algo previo a todo hecho: la realidad misma (después dirá 
“implantado en la realidad”). Y esta realidad se me hace presente no 
en un comprender existencial, sino en un sentir, un sentir intelectivo. 

Un punto interesante que conviene señalar aquí es que el sentido ki-
nestésico, la kinestesia, me presenta en “tensión dinámica” la realidad, 

57.	 Recopilado en Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 33–47.
58.	 Ibidem, p. 37. 



113 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

pero no “ante” mí sino en “hacia”. Es decir, no es “hacia la realidad”, 
sino la realidad misma en “hacia”. Ahora bien, en el “sentir intelecti-
vo”, en la kinestesia, tengo la realidad como algo en “hacia”; hay una 
“presentación direccional”. Y en la kinestesia la “intelección sentiente” 
es una “tensión dinámica” que inquieta al hombre. Nuestro filósofo 
español argumenta: “La inquietud así entendida es algo que emerge 
de mí mismo, por el hecho de que en toda acción cobro mi relativo 
absoluto. Yo soy absoluto de un modo relativo. Y esta relatividad es la 
religación”.59 

Demos un último paso y articulemos esta “inquietud” con la idea de la 
“voz de la conciencia”, nuestra última clave.

La “voz de la conciencia”

¿Qué es eso de la “voz de la conciencia”? Grosso modo, brota con nue-
vas luces en Heidegger (en Ser y tiempo) desde lo que se ha llama-
do “conciencia moral”. El hombre es atenido a una deuda en la que 
inexorablemente está; no puede hacerse, por decirlo de algún modo, 
el “indiferente”, el que “no–escucha”. Ante ella está, lo quiera o no, 
“ob–ligado”. Y esto es así porque él es suyo y, al mismo tiempo, no es 
suyo. No sabemos si existe algo “otro”, si bien está ligado a “alguien” 
o a “algo”, pero ¿a quién o a qué? En líneas gruesas, de acuerdo con 
Heidegger, el hombre es arrastrado sin elección al “uno” (el hombre 
hundido en el “hombre masa”, en palabras de José Ortega y Gasset). Ahí 
el Dasein se enreda en la impropiedad y sólo podrá configurar su ser 
en propiedad si algo lo “llama” a sí mismo, a “revertirse” a sí mismo; es 
decir, el Dasein perdido en la impropiedad puede ser traído de vuelta. A 
esa apelación al retorno Heidegger la denomina “voz de la conciencia”. 

59.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p. 106.



114       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Ahora bien, esa voz en el pensador alemán es la “voz de la propie-
dad”; se “oye” cuando se quiere tener conciencia. Así, “comprender 
la llamada quiere decir querer–tener–conciencia”.60 Me experimento 
siempre; hay una experiencia fundamental, un dato primario; estoy 
en “mano de otro”. Pero me hago el sordo y la voz siempre habla. En 
este sentido, Heidegger advierte que el hombre se dirige hacia atrás, 
hacia su “condición de arrojado”; eo ipso, la voz de la conciencia llama 
hacia atrás, hacia el arrojado ser–culpable. Así, dando grandes pasos, al 
Dasein perdido, absorbido en el “uno”, le sale al encuentro el discurso 
de la conciencia que jamás habla en voz alta (sólo llama callando). “El 
silencio hace callar la habladuría del uno”.61 La “voz de la conciencia” 
llama al hombre hacia atrás, hacia su “condición de arrojado”, y, al 
mismo tiempo, hacia adelante. En este sentido, lo que Heidegger llama 
“la mala conciencia” se “despliega”, por ejemplo, como la alarma de un 
reloj, “desde” un pasado “hacia” un futuro: “La mala conciencia, lejos de 
ser, en el fondo, tan sólo censurante y remisión al pasado, llama hacia 
atrás, hacia la condición de arrojado, remitiendo hacia adelante”.62 Así 
pues, en grandes trazos, escribe Heidegger:

Cuando la interpretación cotidiana habla de una “voz” de la conciencia, no 
se refiere, obviamente, a una locución verbal que no se daa sino que la “voz” 
es comprendida como un dar–a–entender algo. En esa tendencia a abrir 
que tiene la llamada hay un momento de choque, de repentina sacudidab. 
Se llama desde la lejanía hacia la lejanía. La llamada alcanzará al que quiera 
ser traído de vueltac.63

Sobre “el carácter vocativo de la conciencia” este mismo autor precisa 
que tal voz carece de expresión vocal. Este punto es importante, ya que 

60.	Martin Heidegger, Ser y tiempo, p. 306. “Anrufverstehen besagt: Gewissen–haben–vollen”. 
61.	 Ibidem, p. 314. “Sie entzieht dem verständigen Gerede des Man das Wort”.
62.	 Ibidem, p. 309. “Das schlechte Gewissen ist mi Grunde so wenig nur rügend–rückweisend, daß es 

echer vorrweisend in die Geworfenheit zurückruft”.
63.	 Ibidem, p. 291. Notas de Heidegger en la cita: a que no “oímos” sensiblemente; b pero también el mo-

mento de la continuidad, c el que se ha alejado de su propio sí–mismo.



115 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

no se manifiesta en palabras. Y, a pesar de ello, no es en absoluto “os-
cura ni indeterminada”. Pero sigue en pie la pregunta: ¿qué es? Añade 
el autor de Ser y tiempo: “La conciencia habla única y constantemente 
en la modalidad del silencio”.64 ¿Cómo puede haber una “llamada” sin 
palabras? ¿Se puede hablar del mismo modo de esta voz en Heidegger 
y en Zubiri? Por lo pronto, no es de interés nuestro ahondar más en 
aspectos de Heidegger que nos llevarían muy lejos.

Zubiri, por su parte, en su reflexión filosófica va más lejos que Hei-
degger, pues en la voz de la conciencia zubiriana hay una intelección 
sentiente, específicamente, una “intelección auditiva”. Esto es así por-
que, recubriendo la auscultación de la noticia, el “hacia” determina 
en ella una notificación a través de la noticia, hacia lo notificable. 
En efecto, “[...] la intelección en ‘hacia’ nos lanza a lo real allende lo 
aprehendido”.65 

El tratamiento de la “voz de la conciencia” fue para Zubiri un aspecto 
sumamente importante y muy hondo en su reflexión filosófica; mucho 
más decisivo de lo que se cree o se piensa en el problema filosófico de 
Dios. En efecto, en el artículo “En torno al problema de Dios” se lee: 
“Este hacer que haya existencia no es una simple obligación de ser. La 
presunta obligación es consecuencia de algo más radical; estamos obli-
gados a existir porque previamente estamos religados a lo que nos 
hace existir”.66 No sólo hay una “ligación”, hay algo que me da el “ser”; 
me “religa” a la existencia. ¿Qué será el “religante”? No lo sabemos. En 
el texto póstumo El hombre y Dios, en un primer momento, el hombre 
queda simplemente “remitido” hacia algo “otro”; queda lanzado hacia 
una “cosa” de modo absoluto, por lo pronto, desbordante al hombre 
mismo. Luego la inteligencia descubre eso “otro”. Entonces, la “obliga-

64.	 Ibidem, p. 293. “Das Gewissen redet einzig und ständig im Modus des Schweigens”.
65.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 108.
66.	Xavier Zubiri, Sobre el problema de la filosofía…, p. 225; Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, pp. 

417–454.



116       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

ción” es lo que se patentiza a través de la “voz de la conciencia”, la cual 
me muestra que “estoy en deuda”. Bajo este supuesto surge la “ligación” 
a algo que no depende de mí, esto es, surge la obligación moral. Ese 
estar en “deuda” es lo que Zubiri ve como religación a lo que nos hace 
existir. En suma, el problema filosófico de la voz en cuestión se centra 
en una dimensión física de una voz que dicta.67 Pero la interrogante aún 
no está del todo resuelta. ¿Qué es la “voz de la conciencia”?

Rivera advierte que la gravedad de esta voz es notable. Siguiendo a Zu-
biri en este punto, sostiene que aquello que llamamos en rigor “dictar” 
de la “voz de la conciencia” —viene a la mente la idea de zubiriana de 
estar poseído por la verdad— es “la necesidad de atenimiento al poder 
de lo real, que me constituye en mi propio ser: estoy incondicionalmen-
te atenido al poder de lo real, estoy poseído por él”.68 Por su parte, el 
autor de la trilogía sobre la inteligencia asegura: “En cada instante de 
su vida el hombre posee, en principio, eso que se llama voz de la con-
ciencia. Es la voz que en una o en otra forma dicta al hombre lo que ha 
de hacer o no hacer”.69 Y en la misma línea Rivera expresa que ésta no 
se identifica con el deber —aquí podrían surgir interesantes líneas de 
investigación— porque puede dictar también deberes; pero los juicios 
a los que se refiere no son en su radicalidad juicios éticos, “sino, más 
bien, juicios de ‘adecuación’ entre lo ejecutado y lo que uno quisiera 
para su ser sustantivo, y juicios de ‘alcance’, es decir, del alcance que 
tiene un acto en la configuración del ser sustantivo del hombre”.70

67.	 Xavier Zubiri, El hombre y Dios, pp. 106–107.
68.	 Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, pp. 204–205.
69.	Xavier Zubiri, El hombre y Dios, p, 106.
70.	 “Merced a esta remisión, por la que me veo lanzado hacia el fundamento del poder de lo real, la 

inquietud radical se convierte en cuerencia (sic) o cuestionamiento, en búsqueda por experiencia”. 
Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Heidegger y Zubiri, p. 205.



117 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

A modo de conclusión

En primer lugar, una mirada general. La década de 1960 fue decisiva 
para el Itinerarium cordis de Rivera; no tanto en referencia al títu-
lo de su libro, sino más en torno a la nueva trayectoria académica y 
personal que estaba emprendiendo. Esto se deriva de que el filósofo 
chileno vivía importantes cambios desde Europa, especialmente en 
el seno de la Iglesia católica (Concilio Vaticano ii). En efecto, cuando 
conoció a Heidegger tenía una pregunta que lo acuciaba cada cierto 
tiempo:71 ¿qué sentido tiene filosofar si, como cristiano, ya se cuenta 
con la revelación de Dios mismo, el amor de Dios abierto, regalado 
gratuitamente? Rivera jamás hubiese imaginado conocer personalmen-
te a Heidegger; no obstante, recibió una notificación: el autor de Ser 
y tiempo lo esperaba el 17 de julio de 1961 a las 18:00 horas en su casa 
(Rivera contaba con 34 años de edad en ese entonces). Fue una cordial 
entrevista con el filósofo alemán, quien a propósito de su inquietud 
respondió: “Esa misma pregunta que usted me está haciendo, me la 
hizo la semana pasada Karl Rahner”.72 La respuesta de Heidegger fue 
ampliamente desarrollada, pero lo esencial que se relata en la entre-
vista es lo siguiente: “La filosofía se hace con palabras, la filosofía crea 
una sensibilidad en las palabras, y nos hace escuchar, nos enseña a 
escuchar. Si usted hace filosofía y atiende a las palabras y escucha lo 
que dicen las palabras va a estar mucho más sensible a La Palabra de 
Dios”. Heidegger miró a Rivera y añadió: “Usted tiene algo mucho 
mejor”.73 Hasta ahí el relato. ¿Por qué lo he consignado? Porque, tanto 
para Zubiri como para Rivera, dentro de la tarea filosófica Dios no fue 
objeto temático de investigación y de pura reflexión. Por el contrario, 

71.	 Esto lo relata en una entrevista con Cristian Warnken en el programa de televisión “La belleza de pen-
sar”. Daniel Freudenberg Arias, “Ser y Tiempo de Heidegger por Jorge Eduardo Rivera” en YouTube, 
9/iii/2013, https://www.youtube.com/watch?v=tPdIv0nR9Pw Consultado 11/v/2023. 

72.	 Es posible que Rivera conociera personalmente a Karl Rahner, pero no lo sabemos. Sí nos consta, 
empero, que estudió la obra filosófica Espíritu en el mundo, que cita y analiza en su tesis doctoral. 
Jorge Eduardo Rivera Cruchaga, Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Alber, Friburgo de 
Brisgovia/Múnich, 1967, p. 79.

73.	 Rivera en ese entonces era sacerdote.



118       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

ambos compartieron vitalmente una misma fe en Él; ambos recibieron 
la reducción a estado laical y los unió una entrañable amistad. Los dos 
conocieron personalmente a Heidegger y, en fin, estaban envueltos en 
los destellos de la cristiandad.

En segundo lugar, en torno a la pregunta inicial, ¿cómo la lectura de 
Rivera ilumina ciertos puntos que Zubiri había vislumbrado en Hei-
degger?, vemos, ante todo, que el autor chileno toma la fenomenología 
hermenéutica descrita en Ser y tiempo de Heidegger y observa que 
la aprehensión primordial de realidad es un acto hermenéutico en la 
obra Inteligencia sentiente de Zubiri. Ciertamente, el filósofo español 
radicaliza de manera notable el planteamiento del germano. Es en sí 
un aporte original, pero en diálogo con otros pensadores, entre ellos, 
Rivera.

En tercer lugar, Rivera advirtió que Heidegger no explotó lo suficiente 
el aspecto positivo de la facticidad. Zubiri, en cambio, sí lo hizo. En 
efecto, para el filósofo vasco, en la estructura del “tener que” se mani-
fiesta una ligazón al ser o a la realidad, a la que nombra “religación”, 
fundamento que nos lanza a la búsqueda de esa realidad enigmática 
que llamamos Dios. En este punto concreto Rivera “converge” con 
Zubiri para sostener que esta realidad enigmática es Dios; eo ipso, el 
filósofo chileno rescató con gran acierto el análisis de los sentidos 
desde la mística cristiana. El español conoció de la mano del propio 
Rivera esta contribución, la cual pudo ser objeto “indirecto” del filo-
sofar zubiriano en ciertos puntos. Dejo abierta esta sugerencia para 
otras investigaciones.



119 

Martin Heidegger y Xavier Zubiri a la luz de Jorge Eduardo Rivera

Fuentes documentales

Cervantes Saavedra, Miguel de, El ingenioso hidalgo Don Quijote de la 
Mancha, Espasa–Calpe, Madrid, 1967.

Freudenberg Arias, Daniel, “Ser y Tiempo de Heidegger por Jorge 
Eduardo Rivera” en YouTube, 9/iii/2013, https://www.youtube.
com/watch?v=tPdIv0nR9Pw Consultado 11/v/2023.

Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Editorial Universitaria, Santiago de 
Chile, 1997.

Rahner, Karl, “La doctrine des ‘sens spirituels’ au Moyen–âge en 
particulier chez saint Bonaventure” en Revue d’Ascétique et de 
Mystique, Toulouse, 1933, pp. 263–299.

——	“Le début d’une doctrine des cinq sens spirituels chez Origènes” 
en Revue d’Ascétique et de Mystique, Toulouse, 1932, pp. 113–145.

Rivera Cruchaga, Jorge Eduardo, De asombros y nostalgia. Ensayos fi-
losóficos, Ediciones Universidad Católica de Chile, Santiago de 
Chile, 2016.

——	En torno al ser. Ensayos filosóficos, Brickle Ediciones, Santiago de 
Chile, 2007. 

——	Heidegger y Zubiri, Editorial Universitaria/Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago de Chile, 2001. 

——	Itinerarium cordis. Ensayos filosóficos, Brickle Ediciones, Santiago 
de Chile, 2006.

——	Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Alber, Friburgo 
de Brisgovia/Múnich, 1967.

Ruano de la Iglesia, Luis, San Juan de la Cruz. Obras Completas, Biblio-
teca de Autores Cristianos, Madrid, 1984.

Zubiri, Xavier, “Notas sobre la inteligencia humana” en Asclepio. Re-
vista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, Instituto “Arnaldo 
de Vilanova” de Historia de la Medicina/Consejo Superior de In-
vestigaciones Científicas, Madrid, vol. xviii–xix, 1966–1967, pp. 
341–353.

——	El hombre y Dios, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2012.



120       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

——	Inteligencia sentiente. * Inteligencia y realidad, Alianza, Madrid, 
1998.

——	Inteligencia y logos, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 
2002.

——	Inteligencia y razón, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 
2001.

——	Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publi-
caciones, Madrid, 1987.

——	Sobre el problema de la filosofía y otros escritos (1932–1944), Alian-
za/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2002.

——	Sobre el sentimiento y la volición, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, 
Madrid, 2019.

——	Sobre la esencia, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2020.
——	Sobre la realidad, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2018.



121 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

Una aproximación al lenguaje
 en el paisaje de la realidad

Ábner Sándigo*

Resumen. Sándigo, Ábner. Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la 
realidad. En este artículo me pregunto qué posición ocupa el lenguaje en la 
estructura metafísica realista propuesta por Xavier Zubiri, asumiendo las con-
secuencias de su crítica radical contra el pensamiento representacional. Para 
ello exploro los bordes de la tesis según la cual sólo hay una realidad, a la vez 
que me remito principalmente a las consideraciones del filósofo vasco acerca 
del lenguaje en Sobre el hombre, así como a las relaciones conceptuales que 
elabora entre lenguaje, mentalidad y esquemas de intelección en esta obra y en 
Sobre la esencia. Concluyo tentativamente que el lenguaje es la realización del 
contenido en el despliegue del logos a partir de los esquemas de intelección.
Palabras clave: lenguaje, realidad, contenido, realización, mentalidad, realismo 
radical.

Abstract. Sándigo, Ábner. An Approach to Language in the Landscape of Reality. 
In this article I ask what position language occupies in the realist metaphysical 
structure proposed by Xavier Zubiri, assuming the consequences of his radical 
critique of representational thinking. To this end I explore the boundaries of 
the thesis that states that there is only one reality, while circling back primarily 
to the Basque philosopher’s considerations about language in On Man, as well 
as the conceptual relations that he posits between language, mentality and 

* 	 Maestro en Filosofía por la Universidad Iberoamericana. Estudiante del Doctorado en Filosofía en la misma insti-
tución. sandigo.abner@outlook.com

Recepción: 7 de marzo de 2023
Aprobación: 11 de abril de 2023 



122       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

intellection schemes in this work and in On Essence. I tentatively conclude 
that language is the realization of content in the deployment of logos by means 
of intellection schemes.
Key words: language, reality, content, realization, mentality, radical realism.

En este artículo nos preguntamos qué es el lenguaje en el paisaje de la 
realidad. Proponemos este interrogante convencidos de que cada con-
cepto ha de ser examinado en relación con la estructura metafísica en 
que se inscribe. A nuestro modo de ver, la propuesta de Xavier Zubiri 
logra descolocar el lenguaje como representación o referencia, y nos 
fuerza inexorablemente a repensarlo, en este caso, distanciándonos de 
los estudios que pretenden aproximársele a partir de la suspensión de la 
significación como su orto.1 Asumimos una de sus grandes tesis, sólo 
hay una realidad, y procuramos bordear sus implicaciones en el tra-
tamiento del lenguaje. Exploraremos la estructura de lo que queda en 
aprehensión primordial de realidad y cómo es posible la construcción 
del contenido, para proponer aproximativamente que el lenguaje en 
el paisaje de la realidad concierne a la realización del contenido. Deta-
lladamente, nos centraremos en el momento “compacto” de realidad y 
en el momento de contenido de la estructura trascendental de lo real. 
Veremos que el contenido es específico y determinante, a diferencia 
de la realidad, cuya inespecificidad consiste en ser apertura respectiva. 
Finalmente, prestaremos atención a las reflexiones de Zubiri recogidas 
en la llamada etapa ontológica e iremos desarrollando que el lenguaje, 

1.	 Los estudios sobre el lenguaje en la filosofía de Xavier Zubiri son pocos. Antonio Pintor–Ramos ela-
boró la primera gran sistematización de este tema. Muchos ensayos y artículos posteriores, e incluso 
recientes, han seguido su perspectiva y propuesta. Antonio González, en su tesis doctoral, difiere 
con Pintor–Ramos solamente respecto del grado de importancia que otorga al análisis del lenguaje 
en el ámbito social. Consideramos que el ensayo de Pintor–Ramos está permeado de perspectivas e 
ideas propias de las así llamadas “filosofías del lenguaje”, tan en boga en la segunda mitad del siglo 
pasado. Algunos artículos recientes que siguen esta línea son los siguientes: de José Raúl Cervera 
Milán, “Función significante, función simbolizante y dinamismo simbólico. Estudio desde algunas 
aportaciones de la filosofía de Xavier Zubiri” en Realidad. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas, San Salvador, No 149, 2017, pp. 51–90, y el de Luis 
Arturo Martínez Vásquez, “El lenguaje como sentido y significación en la filosofía de Gottlob Frege 
y Xavier Zubiri” en Praxis. Revista de Filosofía, Universidad Nacional de Costa Rica, San José, No 82, 
2020, pp. 1–16. No obstante, hay otros que malentienden los temas del lenguaje y el sentido en Zubiri, 
como es el caso de Ramón Rodríguez, “Impresión de realidad y comprensión de sentido” en Antonio 
Pintor–Ramos (Coord.), Zubiri desde el siglo xxi, Publicaciones Universidad Pontificia de Salamanca, 
Salamanca, 2009, pp. 261–280.



123 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

por ser real, imprime unos esquemas de intelección que, al estar vin-
culados con lo que el filósofo vasco llama mentalidad, modularán el 
contenido en el despliegue del logos.

La instalación del lenguaje

Localizar la posición del lenguaje en el paisaje de la realidad implica 
atender llanamente su momento de realidad, por el cual queda for-
malizado en aprehensión primordial como real y actualizado en el 
despliegue del logos, entre otras cosas. Es lo que en otros estudios 
sobre este tema se ha caracterizado como posibilitante de la posterior 
distensión del lenguaje en el logos, donde “cobrará” realidad en tanto 
significativo.2 Llamaremos a este aspecto materialidad (trazo, sonido). 
En la inteligencia sentiente a esa materialidad (trazo, sonido) o sustrato 
se le añade la significación en el despliegue del logos y, sólo entonces, 
“cobraría” realidad el lenguaje. Es conveniente, por lo tanto, reparar 
someramente en la distinción entre realidad y realidad cobrada, puesto 
que, desde nuestro punto de vista, es insuficiente para dar cuenta del 
engranaje relacional producido en el acontecimiento que llamamos 
lenguaje y, más aún, no constituye el desplazamiento radical de otras 
estructuras metafísicas al que nos fuerza el realismo radical zubiriano.3

Queremos proponer que la distinción entre realidad y realidad cobrada 
responde, al menos parcialmente, a algunas de las aparentes diferencias 
entre la noción de realidad en las dos obras de Zubiri, Sobre la esencia e 
Inteligencia sentiente. La realidad cobrada del lenguaje está cobrada en 
el logos, mientras que la realidad del sustrato material (trazo, sonido) 
está aprehendida en aprehensión primordial de realidad. Comprendida 
de manera incorrecta, esta distinción podría tender a una duplicación 

2.	 Cfr. Antonio Pintor–Ramos, “El lenguaje en Zubiri” en Cuadernos Salmantinos de Filosofía, Universidad 
Pontificia de Salamanca, Salamanca, No 14, 1987, pp. 93–133, p. 117.

3.	 Seguimos a Antonio Ferraz Fayos en la consideración de que la radicalidad del realismo zubiriano está 
en el estar físico y real. Antonio Ferraz Fayos, Zubiri: el realismo radical, Cincel, Madrid, 1988, pp. 35–42.



124       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

del momento de realidad del lenguaje. Entendemos que realidad cobra-
da significa que todo lenguaje es significativo (por tanto, los sonidos 
o trazos aprehendidos primordialmente no serían lenguaje si no les 
fuera añadida la significación) y que la significación no se aprehende 
primordialmente porque es de rigor algo agregado. En la realidad co-
brada, entonces, el calificativo no significa sino una modalización en 
sentido lato del carácter de “realidad”. No obstante, lo importante  
en este artículo es atender aquellos momentos de realidad que “se 
fugan” de esta perspectiva. En otras palabras, más que hacer una sus-
pensión fenomenológica de la significación, queremos dar cuenta de 
otros aspectos, afectos y pasiones que se producen en el entramado 
lenguaje–cuerpo, entendiéndolo como principio de actualidad.4 Por 
ello nos es indiferente si el lenguaje “cobra” o no realidad; lo que sí im-
porta para la composición de este texto es que es real. Caractericemos 
entonces la tesis metafísica consignada en la introducción.

Realidad sólo hay una. Propuesta desde lo real, la realidad es un mo-
mento de su estructura trascendental, el “de suyo”, y propuesta desde 
la intelección, es el mismo e idéntico “de suyo” pero formalizado.5 Hay 
una mismidad numérica y una identidad entre la realidad como momen-
to y como momento formalizado: no se trata de que en la intelección 
haya una duplicación del momento de realidad, sino de que éste está 
de suyo. La realidad, en cuanto tal, está modulada por el contenido, 
haciendo de ella dos modos y dos formas distintos de realidad. Cada 
forma de realidad, es decir, cada cosa real es un momento de la pura y 
simple realidad en que estamos instalados:6 “La instauración en la rea-
lidad está radicalmente dada en impresión de realidad [...]. Lo primario 

4.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980, p. 213. 
5.	 A nuestro modo de ver, esta interpretación de la propuesta zubiriana no se sitúa del lado de las in-

terpretaciones idealistas ni realistas–ingenuas. Tratamos de seguir el sentido de lo que Ferraz Fayos 
denomina realismo radical y de situarnos en un ámbito noológico–realista, como la denominan Juan 
Antonio Nicolás y Raúl Linares Peralta en un artículo en el que elaboran una pertinente discusión 
sobre las distintas interpretaciones del realismo de Zubiri. Juan Antonio Nicolás y Raúl Linares Peralta, 
“La noología realista de Xavier Zubiri” en Gazeta de Antropología, Universidad de Granada, Granada, 
vol. 3, No 37, 2021. Documento electrónico sin paginación.

6.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 212.



125 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

y radical es el ‘de suyo’ como momento de realidad en cuanto realidad. 
Y este momento es ‘instauración’ en la realidad, en el ‘de suyo’”.7 Por 
tanto, la realidad es idéntica y numéricamente la misma en todas las 
formas de realidad, es decir, en absolutamente todo, incluyendo los mo-
dos de realidad y la intelección misma. Lo que hace en la intelección es 
actualizarse, esto es, estar no como duplicidad, sino física y realmente.

Podrá objetarse que Zubiri reconoce que “no es idéntica la realidad 
de una cosa material a la realidad de una persona, a la realidad de la 
sociedad, a la realidad de lo moral, etc.; no es idéntica la realidad de 
mi propia vida interior a la de otras realidades”.8 La no–identidad y 
la no–mismidad de estas “realidades” serían más bien diferencias de 
modo y forma, pero no de realidad en cuanto tal. Inmediatamente 
enseguida reconoce que “recíprocamente, por muy distintos que sean 
estos modos de realidad, son siempre reidad, esto es, formalidad ‘de 
suyo’”.9 Realidad sólo hay una y, modalizada por el contenido, adviene 
modos y formas de realidad distintos. Este momento está captado en 
aprehensión primordial de realidad y es idéntica y numéricamente el 
mismo en todas las aprehensiones y en todas las cosas: “La impresión 
de realidad en que inteligimos cada cosa real es idénticamente y numé-
ricamente [sic] la misma en todas las aprehensiones”.10 Por ello también 
“la actualidad de lo inteligido y de la intelección es numéricamente la 
misma, es idénticamente la misma”.11 En conclusión, hay una sola rea-
lidad, varios modos de realidad e innumerables formas de realidad.12 
Entonces, realidad es un momento de la estructura trascendental de 
absolutamente todo: cada célula, cada mineral, planta o animal, cada 
personaje, carácter o trama, cada hecho, acción o pensamiento, idea o 

7.	 Ibidem, p. 214.
8.	 Ibidem, p. 173.
9.	 Idem. Cursivas propias.
10.	 Ibidem, p. 251.
11. 	 Ibidem, p. 156.
12.	 Xavier Zubiri, Sobre la realidad, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2001, pp. 100–120.



126       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

alucinación. En tanto momento y al ser una, es, por tanto, numérica-
mente idéntica en todas las formas de realidad.13

El paisaje de la realidad que pinta Zubiri es muy profundo. Es uno 
con toda su complejidad, todos sus brillos, matices, materias, colores, 
texturas, olores, sabores y sonidos. Se trata de un paisaje con todos 
sus modos y formas de realidad. En él la realidad es trascendente y, 
sin embargo, intramundana. El momento de realidad de lo real tras-
ciende su forma individual de realidad y, en esta trascendencia, nos 
alcanza, nos envuelve y rodea todo a su alrededor... y más allá. Zubiri 
nos va desplazando poco a poco de los prejuicios sobre la realidad en 
la tradición filosófica, particularmente, de aquéllos creados a partir 
de la peligrosa identificación entre realidad y contenido. De manera 
repetida a lo largo del primer tomo de su trilogía sobre la inteligencia, 
nuestro autor afirma que la tradición filosófica ha “resbalado” sobre 
el momento de contenido de la estructura trascendental de lo real y, 
como consecuencia, ha descuidado el momento de realidad.14 De ahí 
que lo entendido comúnmente como “realidad” sea el contenido o, me-
jor dicho, una zona de contenidos.

Localizar el lenguaje en el paisaje de la realidad implica repensarlo de 
raíz, descolocarlo de su comprensión como referencia o representa-
ción —la cual, sospechamos, tendría raíces órfico–platónicas—. Nos 
recuerda el filósofo vasco que uno de los resbalones de la filosofía clá-
sica ha sido la subsunción de la intelección por el logos predicativo.15 
Así, se pasó a identificar la intelección con la declaración. Inteligir es 
declarar algo acerca de algo. Al introducir la representación en el pen-
samiento occidental, la inteligencia o el entendimiento había de “acce-

13.	 Si bien en lo sucesivo argumentaremos que el lenguaje tiene su propio momento de realidad, es 
importante recordar que la realidad es formalmente anterior a todo. Esto le permite a Zubiri distan-
ciarse de los giros lingüístico y hermenéutico de la filosofía, como sostienen Juan Antonio Nicolás y 
Óscar Barroso Fernández, “Comprensión y realidad. Zubiri ante el reto hermenéutico” en éndoxa, 
Universidad Nacional de Educación a Distancia, Madrid, No 20, 2005, pp. 773–794.

14.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 36, 77, 85, 100, 193 y 194.
15.	 Ibidem, p. 86.



127 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

der” primero a la idea o forma; luego a la res extensa y su modulación 
cosa–en–sí, y ahora a “la realidad”. Entonces, la posición que ocupa el 
lenguaje se vuelve estratégica: es medio de “acceso” vía representación 
o referencia. Esto es producto, en términos zubirianos, de la logifica-
ción de la intelección y tendrá serias implicaciones en gran parte de 
la filosofía del siglo xx. El movimiento de Zubiri que pone en jaque al 
lenguaje entendido como representación consiste en instalarnos en 
la realidad: “En su virtud, la formalidad de realidad nos instala en lo 
aprehendido como realidad en y por sí misma”.16 Esto implica, como ha 
hecho Ricardo Espinoza Lolas, un examen de las categorías fundamen-
tales del pensamiento zubiriano: de suyo, prius, plus, hacia...; las cuales 
nos sitúan en un paisaje radicalmente diferente del representacional.17 
Como consecuencia las preguntas que debemos formularnos sobre 
el lenguaje han de inscribirse en este paisaje de la realidad, que es un 
plano de pensamiento radicalmente distinto de las metafísicas de la 
presencia o representacionales. ¿Cómo pensar, entonces, el lengua-
je? ¿Qué implicaciones tiene en el abordaje del problema del lenguaje  
que estemos ya instalados en la realidad y, por tanto, que no tenga-
mos que acceder a ella? 

El momento de realidad no puede ser representado, no es susceptible 
de representación; tan sólo está. Según hemos señalado anteriormen-
te, la crítica de Zubiri a la logificación de la inteligencia —que en la 
filosofía moderna (y particularmente en la kantiana) alcanza el grado 
de pensamiento representacional— es yugular. La captación del mo-
mento de realidad de lo real (o aprehensión primordial de realidad) 
es directa, inmediata y unitaria.18 Postulado en vía negativa, que sea 
“directa” significa que no hay una representación del momento de 
realidad: “La intelección es formalmente aprehensión directa de lo 

16.	 Ibidem, p. 121.
17.	 Ricardo Espinoza Lolas, “Algunas reflexiones sobre la ‘formalidad’, el ‘de suyo’ y el ‘prius’” en The 

Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America, Washington, No 4, 2002, pp. 67–99.
18.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 64–65.



128       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

real, no a través de representaciones ni imágenes; es una aprehensión 
inmediata de lo real, no fundada en inferencias, razonamientos o cosa 
similar; es una aprehensión unitaria”.19 En este sentido, habría que 
reivindicar las reflexiones de Diego Gracia: la realidad es inefable, y 
todo lo que de ella se diga es una construcción que se elabora desde 
el logos.20 En efecto, la realidad no se puede decir; se puede decir de 
ella desde el logos, pero ella misma no puede ser dicha y, por tanto, 
no puede ser representada. Por su parte, el momento de contenido 
tampoco puede ser representado. Pensar lo contrario es consecuencia  
de haber prescindido del momento de alteridad de la estructura 
formal de la impresión:21 los contenidos serían entonces representa-
ciones mías; sin embargo, en el paisaje de la realidad, los contenidos 
aprehendidos en la inteligencia sentiente quedan como otros ante  
el aprehensor; de suyo son lo que son. Aseverar que el lenguaje re-
presenta el contenido es suscribir la tesis según la cual los contenidos 
impresionados por los sentidos están dados “al” entendimiento para 
que éste los haga presentes en él nuevamente: hay una duplicación de 
aquéllos, como si se hicieran presentes doblemente, como si se “re–
presentaran”. Y, más gravemente aún, de esta forma se prescinde del 
momento de realidad que los envuelve: “Decir que las cualidades son 
impresiones nuestras significaría que no son sino afecciones de nues-
tro sentir, serían a lo sumo representaciones ‘mías’, pero su contenido  
no tendría realidad ninguna”.22 Proponer el lenguaje como representa-
ción de los contenidos implica, entonces, reconocer que a) los sentidos 
o facultades “acceden” a esos contenidos y, por tanto, a una “realidad 
allende”; b) esos contenidos están dados “al” entendimiento y en esta 
donación hay una duplicación de los contenidos, y c) hay una pres-
cindencia del momento de realidad que envuelve al contenido autono-
mizándolo y, por tanto, este último ya no es independiente, sino mío. 

19.	 Ibidem, p. 257. Las cursivas se encuentran en el original.
20.	 Cfr. Diego Gracia, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid, 2017, p. 339.
21.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, p. 66.
22.	 Ibidem, p. 153. Cursivas propias.



129 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

Localizar el lenguaje en el paisaje de la realidad es, ante todo, afirmar 
su propia realidad. El lenguaje es real; sin embargo, su modo de rea-
lidad será necesariamente distinto del de la piedra, por ejemplo. El 
movimiento que ejecuta Zubiri para afirmar el momento de realidad 
del lenguaje consiste en sostenerlo sobre el fenómeno biológico de la 
exteriorización. De esto se sigue que en la etapa ontológica de Zubiri 
aquél se instituye como real sobre la unidad de los círculos concén-
tricos exteriorización–expresión–signo–significación, lo cual ha sido 
señalado por algunos zubirianos como insuficiente, pero también ha 
sido reivindicado por otros como necesario para situar el estudio del 
lenguaje como hecho social.23 Es nuestro parecer que, por su momento 
de realidad, el lenguaje actúa sobre las demás cosas en el campo de 
realidad, esto es, en el despliegue del logos.24 ¿Cómo? Desrealizando  
y realizando el contenido.

¿Cómo es posible construir el contenido?

La estructura del sentir revela que su constitutivo formal es la impre-
sión, la cual consiste estructuralmente en la unidad intrínseca de tres 
momentos: afección, alteridad y fuerza de imposición.25 El análisis de la 
alteridad muestra que lo “otro” que está presente, que nos afecta y que 
se nos impone con fuerza “tiene ante todo un contenido propio [...] y un 
modo de ‘quedar’ en la impresión”,26 momentos que dependerán de la 
índole del animal. Aquí nos interesa específicamente la impresión de 
realidad propia de los animales humanos, pues en ella hay una unidad 
de los dos momentos constitutivos de lo real: “Contenido y formali-
dad no son dos momentos ajenos el uno al otro, sino que tienen una 

23.	 Cfr. Antonio Pintor–Ramos, “El lenguaje en Zubiri”; Antonio González Fernández, Un solo mundo. La 
relevancia de Zubiri para la teoría social, tesis de Doctorado en Filosofía, Universidad Pontificia de 
Comillas, Madrid, 1995, pp. 160–163.

24.	 Concordamos con José Alfonso Villa Sánchez en que el despliegue del logos y el campo de realidad 
son cooriginarios, aunque este último esté aprehendido compactamente en aprehensión primordial 
de realidad. José Alfonso Villa Sánchez, “Logos y campo de realidad en Zubiri” en Estudios Filosóficos, 
Instituto Superior de Filosofía de Valladolid, Valladolid, No 69, 2020, pp. 527–547.

25.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 31–33.
26.	 Ibidem, pp. 34–35. Las cursivas se encuentran en el original.



130       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

esencial unidad: la formalización concierne al contenido mismo, y a 
su vez este contenido concierne al modo de estar formalizado”.27 Así, a 
diferencia de la aprehensión de estimulidad, en la de realidad el conte-
nido aprehendido no queda formalizado como mero determinante de 
respuesta, sino como algo “de suyo”, es decir, “en la aprehensión 
de realidad la nota es ‘en propio’ lo que es”.28 Consiste en una 
alteridad que pertenece a lo real mismo: lo real queda como siendo 
otro, siendo de suyo lo que es. Como advierte Zubiri, no se trata de que 
a la impresión del contenido se añada la impresión de realidad, sino  
de que la impresión sensible es impresión de contenido en formali-
dad de realidad. Por ello el “momento sentiente es ‘impresión’ [y] el 
momento intelectivo es ‘de realidad’”:29 impresión de realidad. En la 
inteligencia sentiente ambos momentos de la estructura trascendental 
de lo real quedan aprehendidos unitariamente.

En cuanto momento de la estructura trascendental de lo real, la rea-
lidad “es el ‘de suyo’ de lo que está presente en aprehensión. Es el 
modo de presentarse la cosa misma en una presentación real y física. 
[...] realidad es aquí una formalidad de lo inmediatamente presente, el 
modo mismo de ‘quedar’ presente la nota”.30 Realidad es también una 
formalidad, es la actualización del “de suyo” en la inteligencia sen-
tiente; el momento por el que estamos ya instalados en la realidad. A 
diferencia del contenido, la impresión de realidad es “constitutivamen-
te inespecífica”.31 ¿En qué consiste esta inespecificidad? En trascender 
el contenido de la impresión; esto es, en que la formalidad de realidad 
de una cosa trasciende su contenido hacia la formalidad de realidad de 
toda otra cosa: “[...] la impresión de realidad es siempre, a diferencia 
de su contenido, constitutivamente inespecífica [...]. Positivamente, 
la impresión de realidad es inespecífica porque transciende de todos 

27.	 Ibidem, p. 37.
28.	 Ibidem, pp. 55–56.
29.	 Ibidem, p. 81.
30.	 Ibidem, p. 58.
31.	 Ibidem, p. 113. Las cursivas se encuentran en el original.



131 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

aquellos contenidos. Tiene, por tanto, una estructura transcendental”.32 
De esto se deriva que los contenidos de una cosa pueden cambiar y, no 
obstante, su realidad será la misma.

La apertura y la respectividad son dos momentos constitutivos de la 
trascendentalidad. ¿A qué está respectivamente abierta la formalidad 
de realidad? A su contenido y a otras formas de realidad: “La formali-
dad de realidad es en sí misma, en cuanto ‘de realidad’, algo abierto [...] 
es más que su contenido”, lo trasciende.33 Además de ser apertura, es 
respectiva y, por tanto, no se trata de que la formalidad de realidad 
esté abierta respectivamente sólo al contenido, pues también lo está 
al momento de “la” realidad, es decir, está abierta a ser un momento 
del mundo.34 Este segundo aspecto al que la realidad está abierta en 
respectividad es condición necesaria del despliegue del logos. Si es-
tuviera cerrada a otras realidades, no habría necesidad ni posibilidad 
de actualizar en distancia lo que una cosa aprehendida en aprehensión 
primordial es “entre” otras cosas. Estos dos momentos del “de suyo” (la 
realidad individual y la realidad campal de lo real) quedan aprehendi-
dos compactamente en aprehensión primordial: “Hemos distinguido 
en toda cosa real, en todo ‘de suyo’, un aspecto de realidad individual 
y un aspecto de realidad campal que autonomizado llamamos ‘la’ rea-
lidad [...]. Estos dos momentos son ante todo momentos físicos y no 
sólo conceptivos. Como momentos, son distintos. En la aprehensión 
primordial de la cosa real los aprehendemos unitariamente”.35 Por la 
apertura de la formalidad de realidad “la cosa real queda distanciada de 
otras cosas reales en ‘la’ realidad”.36 “La” realidad es la autonomización 
del momento campal de la formalidad de realidad.

32.	 Ibidem, pp. 113–114. Cursivas propias.
33.	 Ibidem, p. 119.
34.	 Ibidem, p. 121.
35.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982, p. 92.
36.	 Idem.



132       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Una vez examinado someramente el momento de realidad, correspon-
de preguntarnos sobre el momento de contenido. A pesar de que Zubiri 
no ofrece una definición sistemática de “contenido”, podemos afirmar 
que se constituye por tres momentos: la especificidad, la talidad y la 
variación. Éstos tendrán una gran resonancia en la modulación del mo-
mento de realidad, ya que el contenido y la realidad, como momentos 
de lo real, se comodulan.

Mientras que la inespecificidad del momento de realidad consiste en 
apertura respectiva, la especificidad del momento de contenido estriba 
primeramente en que es de suyo lo que es, independientemente de 
cómo se actualice primordial o ulteriormente en la inteligencia sen-
tiente. Zubiri advierte que el contenido aprehendido y la formalidad 
dependen de la índole del animal, pero en sentido distinto: mientras 
que el contenido varía en función de los sentires, la formalidad estriba 
en el modo de habérselas o habitud.37 El momento de contenido, por 
el contrario, está tanto en la formalización de realidad como en la de 
estimulidad, justamente porque el contenido es lo que se formaliza. Y 
como este último depende (en tanto aprehendido) de los sentires, re-
sulta que variará según la índole del animal. En este sentido, parecería 
que el contenido está lejos de ser específico, pero no es así. ¿En qué 
podría consistir esta especificidad? Expresado negativamente, en no 
ser apertura respectiva. Puesto que la realidad es apertura respectiva a 
su contenido, resulta que lo modula trascendiéndolo: “Su contenido en 
cuanto aprehendido como algo ‘de suyo’ ya no es mero contenido, sino 
que es ‘tal’ realidad [...]. Y, por tanto, precisamente por estar respectiva-
mente abierta a su contenido [la realidad] envuelve trascendentalmen-
te este contenido. Al envolverlo, queda éste determinado como talidad: 
es la talidad de lo real”.38 Pero también el momento de contenido ejerce 
una suerte de clausura sobre la realidad; determina su realidad por me-
dio de su función trascendental: “El contenido es la determinación de 

37.	 Xavier Zubiri, Inteligencia sentiente…, pp. 35–36.
38.	 Ibidem, p. 124.



133 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

la realidad misma”.39 Desde tal perspectiva afirmamos que este último 
es determinante. De ahí que se debe a su contenido que cada cosa real 
sea una forma y un modo de realidad concretos: mientras que abso-
lutamente todo coincide en el momento de realidad, nada lo hace en 
el momento de contenido. Si nos deslindáramos de una comprensión 
fenomenológica del contenido y buscáramos comprenderlo dentro 
del sistema sustantivo del que es parte, nos daríamos cuenta de que 
no hay uno que sea el mismo que otro, pues cada contenido se 
define en respectividad de otros; por ejemplo, en respectividad de la 
posición que ocupa en el espacio–tiempo. Si dos cosas coincidieran 
tanto en el momento de realidad como en el momento de contenido, 
serían la misma cosa, y no hay dos cosas que sean la misma, a pesar de 
la capacidad de reproductibilidad técnica del sistema capitalista. Josef 
K., el oficinista, es real del mismo modo en que lo es K., el agrimensor; 
sin embargo, cada uno constituye una forma de realidad distinta por 
sus contenidos. Josef K. comparte el momento de realidad con Franz 
Kafka, su autor; no obstante, son dos modos y dos formas distintos de 
realidad.

La determinación de la realidad en modo y forma por función trascen-
dental se da gracias a la especificidad del contenido, la cual consiste, 
como ya habíamos adelantado, en ser en propio de suyo. Podríamos 
entonces afirmar con Zubiri que el contenido es lo que es: “El conte-
nido del ‘de suyo’, es decir, lo que es ‘de suyo’”.40 Ahora bien, esto no 
implica que sepamos qué es este contenido, y es en ello que reside 
su indeterminación. Podemos sostener entonces que el contenido es 
específico, que determina la realidad, pero que es indeterminado en 
el orden de lo que es entre otras cosas, en el despliegue del logos. No 
está determinado qué sea este contenido “en realidad”, aunque sí hay 
notas preconfiguradas que están primordialmente. Esto no podría ser 
de otra manera: si “lo que es” no estuviera en aprehensión primordial 

39.	 Idem.
40.	 Ibidem, p. 119. Cursivas propias.



134       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

de realidad como siendo de suyo, el despliegue del logos sería una 
pura libre creación sobre una formalidad de realidad vacía de conte-
nido. Lo que sucede es que, en aprehensión primordial de realidad, el 
contenido queda actualizado como real y nada más que como tal: “Por 
esta formalidad de realidad, el contenido aprehendido queda como 
algo ‘en propio’”.41 Todavía no sabemos lo que es en realidad, entre 
otras cosas. Para averiguarlo haría falta el despliegue del logos. Pero 
en aprehensión primordial “el contenido no hace sino ‘quedar’. El con-
tenido está actualizado, y está tan sólo actualizado: ‘queda’ [...]. Por lo 
que concierne a esta formalidad [de realidad], el contenido no actúa; 
no hace sino ‘quedar’ en su realidad”.42

¿Cómo pensar, entonces, la construcción del contenido? No podríamos 
afirmarla sin hacerlo también con el momento de realidad que lo 
envuelve, reificándolo, esto es, suificándolo y mundificándolo. Como 
examinamos párrafos atrás, el contenido de cada cosa real está envuel-
to por el momento de realidad; se trata de una comodulación, puesto 
que también aquél modula la realidad y hace de ésta un modo y una 
forma concretos. La reificación del contenido consiste en hacer de 
cada cosa “esta” cosa: “La formalidad de realidad es apertura respec-
tiva, y por esto es reificante. Esta respectividad tiene dos momentos: 
es suificante y mundificante. Es decir, cada cosa es ‘esta’ cosa real; en 
un aspecto ulterior es ‘su’ realidad (suificante); en un aspecto todavía 
ulterior es pura y simple realidad mundanal (mundificante)”.43 “Esta” 
cosa así reificada por su momento de realidad está compuesta, por 
decirlo de algún modo, por contenidos o notas que son siempre notas–
de, es decir, respectivas de otras notas en el sistema que conforman. 
Cada nota o contenido ocupa una posición en respectividad de cada 
otra nota o contenido, así como cada sustantividad elemental ocupa 
una posición en respectividad de cada otra sustantividad elemental 

41.	 Ibidem, p. 147.
42.	 Ibidem, p. 148.
43.	 Ibidem, p. 122.



135 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

en orden de la sustantividad sistemática estricta.44 Zubiri denomina 
estado constructo a la ocupación de una posición en respectividad.45 
Resulta que sólo por ser constructo puede el contenido ser construido 
o elaborado en el despliegue del logos.

Tanto el contenido como la realidad lo son de una nota o de un sistema 
de notas; contenido y formalidad están primordialmente compactos y 
serán necesarios unos movimientos de distanciación y retracción (pro-
pios del logos) para que haya una descompactación de estos momentos 
y para que el contenido quede con cierta independencia respecto de la 
formalidad que le permita ser construido libremente.46 Gracia aclara 
que los contenidos “tienen un momento de realidad, si bien ‘compacto’ 
con el de formalidad, hasta tal punto que no pueden diferenciarse de 
ésta. La diferenciación la hará el logos, que para determinar los conte-
nidos tendrá que partir de ese momento de realidad [...]. Sólo entonces 
el contenido se desgaja de la formalidad y adquiere caracteres propios 
y diferenciales como tal contenido”.47

Como habíamos apuntado, la formalidad es inespecífica, trascendental 
e invariante; el contenido, en cambio, es específico, talitativo y variante: 
“Es esencialmente variante. En eso consiste la marcha de la inteligen-
cia, en la determinación de contenidos”.48 Gracia entiende el verbo 
“construir” de manera extendida; considera que las sensaciones, las 
percepciones y toda otra actividad del logos son construcciones en 
el sentido de “libre creación”. No obstante, distingue entre construc-
ciones pasivas y activas.49 Desde nuestro punto de vista, el lenguaje 
(en el que va ya expresa cierta mentalidad y que, por ser real, tiene la 
capacidad de actuar sobre otras cosas en el campo de realidad), consi-

44.	 Ibidem, pp. 202–204.
45.	 Ibidem, p. 203.
46.	 José Alfonso Villa Sánchez, “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zubiri” en Análisis. Revista 

Colombiana de Humanidades, Universidad Santo Tomás, Bogotá, No 96, 2020, pp. 183–202.
47.	 Diego Gracia, El poder de lo real…, p. 301. Cursivas propias.
48.	 Ibidem, p. 303.
49.	 Ibidem, p. 304.



136       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

derado como expresión–signo–significación, es constitutivo de ciertas 
actividades de lo que Zubiri recogió en el vocablo logos.50

El lenguaje y los esquemas de intelección

Una vez desplazadas en el paisaje de la realidad las posibilidades de 
pensar el lenguaje como representación de la realidad o de los con-
tenidos; una vez considerado lo captado en aprehensión primordial 
y advertido en particular el momento compacto de realidad y el mo-
mento de contenido de la estructura trascendental de lo real; una vez 
aclarado en qué sentido podemos hablar de la construcción de los 
contenidos en el despliegue del logos, es momento de recuperar las 
reflexiones de Zubiri sobre el lenguaje. Nos interesa particularmente 
la articulación de tres elementos: el lenguaje como expresión, la noción 
de mentalidad y la de esquemas de intelección; todo ello para argu-
mentar que el lenguaje, por ser real, imprime esquemas por los cuales 
modulamos o construimos el contenido en el despliegue del logos.

La convivencia es el vínculo físico y real en el que se funda la socie-
dad. Este vínculo tiene dimensiones radicales incluidas en la habitud 
de alteridad del ser humano. Sin embargo, Zubiri considera que entre 
estas estructuras y la habitud radical de donde emergen hay algo que 
“media”:51 la expresión. Ésta es la estructura radical que pone en marcha 
la habitud de alteridad y que la convierte en convivencia.52 Para expli-
car esto Zubiri elabora un análisis en cuatro momentos, de los cuales 
exploraremos el primero: la expresión en cuanto tal. El filósofo vasco 
considera que esta última es, antes que nada, una exteriorización, en-
tendida por él como un fenómeno biológico propio de todos los seres 

50.	 Para Germán Marquínez Argote estas actividades involucrarían los dos movimientos del logos, el de 
distanciación y el de reversión. Germán Marquínez Argote, “Inteligencia sentiente, en perspectiva 
lingüística” en Cuadernos Salmantinos de Filosofía, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 
vol. 40, 2013, pp. 559–577, p. 571.

51.	 En Inteligencia y logos la intelección está estructurada de manera medial. Antonio Ferraz Fayos, Zubiri: 
el realismo radical, pp. 73–76.

52.	 Xavier Zubiri, Sobre el hombre, Alianza, Madrid, 1986, p. 275.



137 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

vivos, por lo cual tiene que encontrar el elemento diferenciador que 
haría expresión de la exteriorización, esto es, la torna propiamente 
humana: la “exteriorización de mi realidad en tanto que realidad y 
en forma de realidad, es lo que se constituye, al menos inicialmen-
te, en expresión [...]. Es la dimensión de la realidad lo que confiere 
a la exteriorización inicialmente su carácter de expresión”.53 De esta 
forma tenemos tres elementos que constituyen una exteriorización 
en expresión: a) la propia exteriorización biológica, b) que esa exte-
riorización sea real y esté sentida como forma de realidad, y c) que 
haya otro, real o imaginario.54 La expresión conforma el primero de 
los tres círculos concéntricos que consolidan la estructura formal del 
lenguaje. Ésta emerge constitutivamente de una habitud psicofísica 
de la realidad y puede ser desde gestos, movimientos, conmociones 
viscerales, etcétera.55 Por emerger de la habitud de alteridad, es decir, 
de la intromisión de los demás en mi vida, las exteriorizaciones ad-
quieren el carácter de expresión; y son los demás quienes me enseñan 
a expresarme: “Los demás no sólo constituyen la raíz de que haya ex-
presión, sino que son quienes me enseñan a expresarme, me enseñan 
determinados movimientos con los que yo expreso a los demás mi 
realidad porque previamente ellos han expresado su realidad sobre 
mí y la han incrustado en mi vida”.56 Si la expresión tiene un carácter 
real y biofísico, no cabe duda de que en esta etapa del pensamiento 
de Zubiri la incrustación de la realidad de los demás en la mía propia 
(la cual llevan a cabo mediante la expresión) es real y física. Por otro 
lado, la expresión pone en marcha la habitud de alteridad, la cual se 
encuentra estructuralmente constituida por una mentalidad, una tradi-
ción y una funcionalidad. Y dado que la realidad humana se configura 

53.	 Ibidem, p. 277.
54.	 Ibidem, pp. 275–276 y 278.
55.	 Ibidem, p. 278.
56.	 Ibidem, p. 279.



138       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

por tres dimensiones, individual, social e histórica,57 cuando Zubiri 
elabora la diferencia entre mens y mentalidad, de alguna manera está 
aludiendo con el primer término a la dimensión individual, y, con el 
segundo, a las otras dos dimensiones. Cabe pensar, entonces, que esta 
puesta en marcha de la habitud de alteridad, en virtud de la expresión 
y por ser real y física, tiene la capacidad de imprimir rasgos de una 
cierta mentalidad que modularán la mens. Pero ¿tiene la expresión en 
cuanto tal la capacidad de transmitir estructuras lingüísticas asociadas 
a determinada mentalidad?

Tal parece que el filósofo vasco, en 1959, año en que dictó el curso “El 
Problema del Hombre”, recogido en Sobre el hombre, tenía en consi-
deración el concepto de mentalidad y sus resonancias en el lengua-
je.58 En esta obra, al considerar la significación en tanto expresión, la 
mentalidad vuelve a aparecer. A partir de su consideración de que el 
lenguaje es el manifiesto del ser, entrevé un problema fundamental: “La 
conversión del ser como verbo sustantivo en puro verbo copulativo, 
es decir, de mera significación [...] se ha convertido en un ingrediente 
de la mentalidad; es lo que ha permitido que se forme una mentalidad 
teorética”.59 A nuestro modo de ver, esta consideración se coloca a 
la base de su crítica a la logificación de la inteligencia, aquélla que 
tiene por función primaria la conceptuación de la realidad y que está  
en estrecha conexión con el logos apofántico griego.60 Efectivamente, en 
varios pasajes, incluso en su obra madura, aclara que, cuando decimos 
que “algo es...”, el verbo “ser” funge como cópula y no expresa el ser 

57.	 Óscar Barroso Fernández, “Lo social y lo histórico en la perspectiva antropológica de Xavier Zubiri” 
en Revista de Filosofía de la Universidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana Ciudad de 
México, México, No 120, 2007, pp. 173–205, pp. 178–180 y 191–197; José Alfonso Villa Sánchez, “Estruc-
tura radical de la realidad humana en Xavier Zubiri” en Mutatis Mutandis: Revista Internacional de 
Filosofía, Universidad de Santiago de Chile, Santiago de Chile, No 12, 2019, pp. 67–89.

58.	 De acuerdo con Marquínez Argote esta noción la heredó de la tradición francesa y apenas comenzaba 
a consolidarse como un término válido en el primer cuarto del siglo xx. Germán Marquínez Argote, 
“Razón concreta y mentalidades” en Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, Universidad Santo 
Tomás, Bogotá, vol. 26, No 93, 2005, pp. 102–110, p. 103.

59.	 Xavier Zubiri, Sobre el hombre, p. 296. Cursivas propias.
60.	Diego Gracia, El poder de lo real…, p. 316.



139 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

de ese “algo”. Pero hay algo aún más fascinante: la conexión directa 
que establece Zubiri entre un modo de decir y el modo concreto de 
mentalidad teorética, cuya constitución se ha habilitado a partir del 
verbo ser como copulativo.61 

Líneas atrás sosteníamos que, por el momento coexpresivo del lengua-
je, se imprime una tradición y, por tanto, una mentalidad. Zubiri trae 
a colación de nuevo el tema de la mentalidad porque está en estrecha 
relación con lo que él denomina esquemas de intelección: “El lenguaje 
[...] imprime su impronta a la intelección real y efectiva que cada uno 
en su interior tiene de las cosas. El lenguaje imprime ciertos esque-
mas de intelección”.62 En esta breve cita se habla del lenguaje como 
manifiesto del ser y como un haber; sin embargo, dados los matices 
que nuestro autor introduce en su filosofía última, consideramos per-
tinente interpretar estructuralmente su consideración sobre el len-
guaje, es decir, ya no como manifiesto del ser, sino como la estructura 
conformada por los momentos expresión–signo–significación. Esta es-
tructura nos posibilita afirmar que ciertos esquemas de intelección 
son impresos por el lenguaje real y físicamente. ¿A qué se refiere  
con esto? Varios intérpretes de la obra zubiriana han intercambia-
do los vocablos mentalidad y haber mental. Es importante tener en 
consideración esto al citar el siguiente pasaje:

Es el lenguaje mental, aquel hablar por el que el ser humano, al significar o 
al concebir sus ideas, va en buena medida arrastrado por los tipos de haber 
mental, por esas formas de conceptuación que están inclusas en el manifies-
to del ser, y que imponen, por ejemplo, ese pensar constante entre sujeto 
y predicado unidos por el “es” de la cópula, que probablemente no habría 

61.	 En este modo de decir va expresa también la persona en su propia interioridad, como sostiene Pedro 
Antonio Reyes Linares: “Toda la persona está, pues, ahí presente”. Pedro Antonio Reyes Linares, “El 
lenguaje en el misterio” en Revista de Filosofía de la Universidad Iberoamericana, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México, No 134, 2013, pp. 177–202, p. 184.

62.	 Xavier Zubiri, Sobre el hombre, p. 297.



140       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

tenido lugar si el ser humano hubiera emergido a las faenas intelectuales 
por un lenguaje que no fuera el indoeuropeo.63

Así considerada, una mentalidad sería también una forma de concep-
tuación. A lo largo de su obra Zubiri contempla de modo constante 
dos tipos de mentalidades: la indoeuropea y la semítica. Cada una trae 
consigo formas de conceptuación o esquemas de intelección impresos 
por el lenguaje abordado estructuralmente. Si prestamos atención a 
lo que estos esquemas hacen, notaremos el recurrente uso de la fami-
lia etimológica de “concebir”: aparece explícitamente en “concebir 
sus ideas”, y su familiar, “conceptuar”, aparece en “formas de concep-
tuación”. No obstante, propone el ejemplo de un “sujeto y predicado 
unidos por el ‘es’ de la cópula”,64 es decir, lo que en Inteligencia y logos 
llamará juicio. En cambio, en Sobre la esencia (obra posterior al curso 
de 1959), el filósofo peninsular es mucho más enfático en la relación 
entre la mentalidad y los esquemas de intelección. Propone que la pri-
mera es forma mentis, es decir, una “mente así ‘conformada’”,65 a la cual 
corresponden ciertas estructuras conceptuales. Desde esta postura el 
lenguaje es índice de esas estructuras. En esta misma obra reconoce 
que “entre toda expresión, sea o no lingüística, y la mente misma hay 
una intrínseca unidad honda y radical: la forma mentis”,66 esto es, la 
mentalidad. Más adelante añade: “Por esto es por lo que el decir, el 
λέγειν, no es sólo un decir ‘algo’, sino que es decirlo de ‘alguna manera’, 
esto es, con ciertos módulos propios de una determinada mentalidad”.67

A la mentalidad indoeuropea le sería propio el logos predicativo.68 Pero 
éste le parece insuficiente al vasco, porque encuentra otra forma de 
decir lo real vinculada a la mentalidad semítica, a la cual le es propio 

63.	 Ibidem, p. 298. Las cursivas se encuentran en el original.
64.	 Idem.
65.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1962, p. 346.
66.	Ibidem, p. 345.
67.	 Idem.
68.	 Ibidem, pp. 304–305.



141 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

el logos nominal constructo.69 Aunque, advierte que “todo logos deja 
siempre abierto el problema de su adecuación primaria para concebir 
lo real”,70 por lo cual sería necesario —como de hecho lo hace en su 
obra posterior— integrar los diferentes logos con conceptos de men-
talidades distintas. El logos nominal constructo tendría la capacidad 
de expresar el carácter constructo de la realidad y no una supuesta 
relación entre sustancia y accidente mediante la vinculación del verbo 
copulativo “ser”,71 el cual no da cuenta de ese carácter constructo: “El 
estado constructo, como recurso morfológico oriundo de una menta-
lidad propia [la semítica], nos ha descubierto la conceptuación de una 
estructura de la realidad, según la cual la realidad misma es entonces 
primo et per se unidad de sistema”.72 En este sentido, Antonio González 
asevera que “los contenidos que la formalidad presenta como ‘reales’ 
no aparecen como accidentes de una sustancia por detrás de los mis-
mos, sino simplemente como notas sistemáticamente vinculadas entre 
sí, constituyendo un sistema”.73 Ahora bien, el logos nominal constructo 
no deja de ser una conceptuación y, en tanto que tal, un modo de dis-
tanciamiento operado en el logos.

La mentalidad (como experiencia básica,74 como modo de ser o como 
forma mentis) es uno de los locus desde los cuales se construye el con-
tenido de las simples aprehensiones y de los juicios en el logos como 
segundo momento de la inteligencia sentiente. Es un haber mental que 
se incrusta real y físicamente en la vida del ser humano a través del 
lenguaje considerado estructuralmente como expresión–signo–signifi-
cación. Además de la mentalidad están la tradición y la funcionalidad. 

69.	Ricardo Espinoza Lolas, “El logos nominal constructo en el pensamiento de Zubiri” en The Xavier 
Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America, Washington, No 3, 2000, pp. 29–57.

70.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 346.
71.	 Ricardo Espinoza Lolas, “Deleuze y Zubiri... en torno a una lógica de la impresión” en Contrastes. 

Revista Internacional de Filosofía, Universidad de Málaga, Málaga, No 12, 2007, pp. 93–112, p. 99. 
72.	 Xavier Zubiri, Sobre la esencia, p. 355.
73.	 Antonio González Fernández, “Acto, alteridad y realidad: para una metafísica hebrea” en Francisco 

Vicente Galán Vélez (Coord.), Entre realismos, Ediciones Ibero, México, 2023, pp. 319–344, pp. 329–330.
74.	 Que no exploramos en este artículo, pero que aparece en Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, 

Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, Madrid, 1987.



142       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Pero es justamente la mentalidad, como parte de una tradición, la que 
está asociada a ciertos modos de decir la realidad y, por tanto, de con-
cebirla y conceptuarla. Es en este sentido como el lenguaje imprime 
ciertos esquemas de intelección y, al hacerlo, constituye los modos 
en que el logos, como segundo momento de la inteligencia sentien-
te, construirá el contenido de fictos, conceptos y juicios posicionales, 
proposicionales y declarativos que nos dirán qué es una cosa “en rea-
lidad” (a diferencia de la aprehensión primordial de realidad, que sólo 
actualiza las cosas en tanto reales). 

Si consideramos el lenguaje estructuralmente podemos sostener 
que todo contenido construido en el despliegue del logos es real, 
porque esa construcción opera sobre algo real y desde algo real, 
esto es, sobre el carácter constructo de lo aprehendido en apre-
hensión primordial de realidad y desde la impresión real y física de 
esquemas de intelección por vía del lenguaje. Ello se debe a que este 
último no es primaria ni radicalmente “mediación del contenido”, lo 
cual no significa afirmar que no sea mediación; tan sólo no lo es de 
modo primario ni radical.75 Sí es, en cambio, primaria y radicalmente 
expresivo; significa expresando. Y según hemos visto, la expresión 
es la estructura real y física que pone en marcha el haber humano 
y que, por una reducción, se constituye en signo, el cual a su vez  
se constituye, por reducción también, en significación. El lenguaje es 
constitutivo del logos desde una perspectiva biofísica del desarrollo 
vital del ser humano porque los demás están incrustados en mi vida 
a través de él.

75.	 Como argumenta Francisco Vicente Galán Vélez, a diferencia de la propuesta de Heidegger, en la 
filosofía de Zubiri la aprehensión primordial de realidad, que es primaria y radical, no está mediada 
lingüísticamente. Esta mediación tendrá lugar en el despliegue del logos. Francisco Vicente Galán 
Vélez, “Percepción sensible y lenguaje en Heidegger, Zubiri y Lonergan” en En–claves del pensamiento, 
Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey, Monterrey, año 11, No 21, 2017, pp. 127–156, 
pp. 133–142.



143 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

Conclusión

Convencidos de que la propuesta filosófica de Zubiri no es una meta-
física de la presencia ni se inscribe en el plano de pensamiento repre-
sentacional, en este artículo nos hemos preguntado qué podría ser el 
lenguaje en el paisaje de la realidad. Nos abrimos camino explorando 
algunos conceptos clave, sus resonancias internas y, sobre todo, las 
implicaciones y los bordes de la tesis metafísica de que sólo hay una 
realidad. Asimismo, tomamos distancia de las aproximaciones que 
buscan suspender la significación como orto del lenguaje, teniendo 
en cuenta que en el logos convergen aquél y el cuerpo.76 En la primera 
parte intentamos describir el paisaje de la realidad e instalar el lenguaje 
en éste, ya que, ante todo y sobre todo, es real. Posteriormente, dimos 
cuenta de cómo el contenido puede ser construido si es específico y 
determinante de realidad en modo y forma; afirmamos que el con-
tenido es determinado en el logos, entre otras cosas, porque si bien 
es específico, no sabemos lo que es. Finalmente, exploramos la 
relación entre mentalidad y lenguaje: éste imprime esquemas de 
intelección que, en el despliegue del logos, modularán el contenido 
afirmando lo que es entre otras cosas. He aquí la línea de continuidad 
que encontramos entre las etapas ontológica y metafísica de la filosofía 
zubiriana en lo respectivo al lenguaje.

Queda por explorar más ampliamente cómo es que el lenguaje, en tanto 
expresión, modula el contenido en el despliegue del logos. Sospecha-
mos que la impresión de esquemas de intelección por parte del lengua-
je afecta los momentos de distanciación y reversión. Como sabemos, 
el momento del “sería” de la intelección campal afecta formalmente el 
momento de realidad y se funda en un acto de retracción. En efecto, 

76.	 Es muy importante la vinculación conceptual que elabora Reyes Linares entre el cuerpo y el lenguaje 
mediante el sentido de la cenestesia. Pedro Antonio Reyes Linares, “El lenguaje en el misterio”, p. 183. 
También para Espinoza Lolas el logos y, por tanto, el lenguaje, tienen una vinculación radical con el 
cuerpo. Ricardo Espinoza Lolas, “Deleuze y Zubiri... en torno a una lógica de la impresión”, p. 98.



144       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

retraer no es prescindir. No se trata, por tanto, de prescindir de con-
tenidos; más bien lo que queda retraído en la retracción formal es la 
cosa en realidad. No obstante, el contenido queda modulado inevita-
blemente por esta retracción en tres sentidos. En primer lugar, el acto 
de retracción conserva todo el contenido de la cosa como realidad. En 
segundo lugar, este contenido cambia de carácter de “mero” contenido 
a principio de inteligibilidad: “El contenido de estas cosas deja de ser 
contenido ‘de ellas’, y queda reducido a ser principio de inteligibili-
dad de la cosa que remitió a estas otras cosas campales. Ser principio 
de inteligibilidad consiste en ser aquello respecto de lo cual queda 
re–actualizada una cosa real”.77 En tercer lugar, este contenido como 
principio de inteligibilidad ya no queda como meramente real, sino que 
su condición cambia: “Lo aprehendido queda, como hemos dicho, en 
condición de mero término de aprehensión como principio de inteli-
gibilidad. Ser mero término es haber quedado suspendido el contenido 
de la realidad en tanto que contenido, con lo cual este contenido ya 
no es propiamente real sino irreal”.78 El “sería” apunta directamente 
al contenido envuelto por la realidad. Este modo irreal, que se funda 
en el momento de realidad de lo real, constituye la estructura formal 
de toda simple aprehensión. La simple aprehensión posee tres mo-
dos estructurales: percepto, ficto y concepto, cada uno de los cuales  
nos dice lo que la cosa sería según el modo que actualizan. Por otra 
parte, toda cosa real tiene tres dimensiones que quedarán reducidas 
en el movimiento de retracción: “esto”, “cómo” y “qué”. Al reducir la 
dimensión del “esto” se obtiene el percepto; al reducir la del “cómo” 
se consigue el ficto, y al reducir la del “qué” se logra el concepto. For-
malmente, percepto, ficto y concepto constituyen lo que la cosa sería 
en realidad y conforman círculos concéntricos en los que el concepto 
arrastra fictos, y los fictos, perceptos.79 Puesto que son libres creaciones 
del momento de contenido en la realidad, las simples aprehensiones aún 

77.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 90.
78.	 Ibidem, p. 91. Las cursivas se encuentran en el original.
79.	 José Alfonso Villa Sánchez, “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zubiri”, pp. 197–200.



145 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

no tienen la firmeza de ser “en realidad”, es decir, entre otras cosas 
reales.80 Por ello aún no “son en realidad”, sino que son lo que “serían” 
en realidad. La distancia entre la realidad individual de la cosa y lo 
que ésta es en realidad ha comenzado a colmarse; pero es necesaria la 
segunda fase del movimiento del logos: la reversión. En esta fase del 
movimiento intelectivo la oquedad se colma. La reversión consiste en 
volver de lo que la cosa “sería” a lo que “es en realidad”.

En los juicios es, no obstante, donde encontramos mayores resonan-
cias. ¿Qué son éstos para Zubiri? Son las formas en que la afirmación 
se explicita. Distingue entre tres tipos: posicionales, proposicionales 
y predicativos. Los primeros tienen una expresión directa de la simple 
aprehensión. Nuestro autor lo explica de la siguiente manera: “Fuego, 
lluvia, etc., estos nombres, como meros nombres, son simples aprehen-
siones (perceptos, fictos, conceptos). Pero en connotación afirmativa 
expresan que lo simplemente aprehendido se realiza en lo que he apre-
hendido primordialmente, y es lo que éste es en realidad”.81 Este tipo de 
juicio afirma lo real con más radicalidad que los otros dos. Podría pen-
sarse en él como denominación, pero subvirtiendo el sentido porque es 
primordialmente afirmación: “El juicio posicional es, en cierto modo, 
no la denominación, pero sí la afirmación denominativa de lo real apre-
hendido en su totalidad”.82 En segundo lugar, el juicio proposicional, 
relacionado con la mentalidad semítica, constituiría una forma cons-
tructa de decir propia de las lenguas de esa mentalidad.83 Este decir 
constructo, al igual que el juicio posicional, no requiere forma verbal 
ni predicado, pero se diferencia de éste, porque en él intervienen dos o 

80.	Aunque para Marquínez Argote el movimiento de distanciación “culmina con la imposición de nom-
bres comunes y propios a las cosas”. Germán Marquínez Argote, “Inteligencia sentiente, en perspectiva 
lingüística”, p. 571. Ello nos ubica en el terreno de las cosas–sentido, las cuales conservan su momento 
de realidad. Antonio Pintor–Ramos, Realidad y sentido. Desde una inspiración zubiriana, Publicaciones 
Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1993, p. 146.

81.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 152.
82.	 Ibidem, p. 153.
83.	 La capacidad de expresar la realidad de manera constructa les viene del estado constructo mismo de la 

realidad. Ricardo Espinoza Lolas, “Realidad y logos (¿es Zubiri un pensador posmoderno?)” en Philoso-
phica, Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Valparaíso, No 27, 2004, pp. 109–157, pp. 114–116.



146       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

más “palabras” en las que “lo real ya aprehendido no está aprehendido 
sólo como real, sino que está ya aprehendido como algo que por su 
parte está ya calificado desde una simple aprehensión”.84 Por último, 
están los juicios predicativos, vinculados a la mentalidad indoeuropea, 
entre cuyas esenciales propiedades se tiene que la afirmación se hace 
mediante un verbo. En los juicios examinados con anterioridad no hay 
verbo, son averbales. Zubiri considera que no se trata tanto de una afir-
mación predicativa, sino de una copulativa, ya que el verbo “ser”, como 
hicimos notar, funciona como cópula: “En el fondo se trata más que de 
una afirmación predicativa de una afirmación copulativa: el verbo ser, 
en efecto, desempeña ahí la función de cópula”.85

Los juicios son los modos por los cuales se va colmando la oquedad 
desplegada entre el momento de realidad individual de lo real por inte-
ligir y el momento de realidad campal. Por tratarse de modos de afirma-
ción los juicios son también modos de realización, es decir, modos por 
los cuales los contenidos desrealizados en las simples aprehensiones 
van ganando firmeza. El juicio, en tanto afirmación, es la religación 
del momento de realidad individual y el momento de realidad campal 
de lo real por inteligir. Todo juicio es lingüístico y, en este sentido, el 
lenguaje en el paisaje de la realidad es, al menos aproximativamente, la 
realización de los contenidos desrealizados entre otras cosas y en fun-
ción de ellas en el campo de realidad. El juicio no es representación ni 
es referencia, sino realización de una simple aprehensión en lo real por 
inteligir. El lenguaje, considerado como expresión, en tanto imprime 
ciertos esquemas de intelección ligados a determinadas mentalidades, 
es constructor del contenido en el despliegue del logos, en el sentido 
de que lo construye afirmando toda su riqueza, afirmando la realiza-
ción de un “algo” en otro “algo” como momento suyo o aseverando 
conectivamente la realidad de un “algo” en la realidad de otro “algo”; 
esto es, posición, proposición, declaración.

84.	 Xavier Zubiri, Inteligencia y logos, p. 155.
85.	 Ibidem, p. 159.



147 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

Fuentes documentales

Barroso Fernández, Óscar, “Lo social y lo histórico en la perspectiva 
antropológica de Xavier Zubiri” en Revista de Filosofía de la Uni-
versidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana Ciudad de 
México, No 120, 2007, pp. 173–205.

Cervera Milán, José Raúl, “Función significante, función simbolizante 
y dinamismo simbólico. Estudio desde algunas aportaciones de 
la filosofía de Xavier Zubiri” en Realidad. Revista de Ciencias So-
ciales y Humanidades, Universidad Centroamericana José Simeón 
Cañas, San Salvador, No 149, 2017, pp. 51–90.

Espinoza Lolas, Ricardo, “Algunas reflexiones sobre la ‘formalidad’, el 
‘de suyo’ y el ‘prius’” en The Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri 
Foundation of North America, Washington, No 4, 2002, pp. 67–99.

——	“Deleuze y Zubiri… en torno a una lógica de la impresión” en Con-
trastes. Revista Internacional de Filosofía, Universidad de Málaga, 
Málaga, No 12, 2007, pp. 93–112.

——	“El logos nominal constructo en el pensamiento de Zubiri” en The 
Xavier Zubiri Review, Xavier Zubiri Foundation of North America, 
Washington, No 3, 2000, pp. 29–57.

——	“Realidad y logos (¿es Zubiri un pensador posmoderno?)” en Phi-
losophica, Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Valpa-
raíso, No 27, 2004, pp. 109–157.

Ferraz Fayos, Antonio, Zubiri: el realismo radical, Cincel, Madrid, 1988.
Galán Vélez, Francisco Vicente, “Percepción sensible y lenguaje en 

Heidegger, Zubiri y Lonergan” en En–claves del pensamiento, Ins-
tituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey, Mon-
terrey, año 11, No 21, 2017, pp. 127–156. 

——	(Coord.), Entre realismos, Ediciones Ibero, México, 2023.
González Fernández, Antonio, Un solo mundo. La relevancia de Zubiri 

para la teoría social, tesis de Doctorado en Filosofía, Universidad 
Pontificia de Comillas, Madrid, 1995.



148       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Gracia, Diego, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid, 
2017.

Marquínez Argote, Germán, “Inteligencia sentiente, en perspectiva 
lingüística” en Cuadernos Salmantinos de Filosofía, Universidad 
Pontificia de Salamanca, Salamanca, vol. 40, 2013, pp. 559–577.

——	“Razón concreta y mentalidades” en Cuadernos de Filosofía La-
tinoamericana, Universidad Santo Tomás, Bogotá, vol. 26, No 93, 
2005, pp. 102–110.

Martínez Vásquez, Luis Arturo, “El lenguaje como sentido y signifi-
cación en la filosofía de Gottlob Frege y Xavier Zubiri” en Praxis. 
Revista de Filosofía, Universidad Nacional de Costa Rica, San José, 
No 82, 2020, pp. 1–16.

Nicolás, Juan Antonio y Barroso Fernández, Óscar, “Comprensión y 
realidad. Zubiri ante el reto hermenéutico” en éndoxa, Univer-
sidad Nacional de Educación a Distancia, Madrid, No 20, 2005, 
pp. 773–794.

Nicolás, Juan Antonio y Linares Peralta, Raúl, “La noología realista 
de Xavier Zubiri” en Gazeta de Antropología, Universidad de 
Granada, Granada, vol. 3, No 37, 2021. Documento electrónico sin 
paginación.

Pintor–Ramos, Antonio, “El lenguaje en Zubiri” en Cuadernos Salman-
tinos de Filosofía, Universidad Pontificia de Salamanca, Salaman-
ca, No 14, 1987, pp. 93–133. 

——	Realidad y sentido. Desde una inspiración zubiriana, Publicaciones 
Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1993.

——	(Coord.), Zubiri desde el siglo xxi, Publicaciones Universidad Pon-
tificia de Salamanca, Salamanca, 2009.

Reyes Linares, Pedro Antonio, “El lenguaje en el misterio” en Revista 
de Filosofía de la Universidad Iberoamericana, Universidad Ibe-
roamericana Ciudad de México, México No 134, 2013, pp. 177–202.



149 

Una aproximación al lenguaje en el paisaje de la realidad

Villa Sánchez, José Alfonso, “Estructura radical de la realidad humana 
en Xavier Zubiri” en Mutatis Mutandis: Revista Internacional de 
Filosofía, Universidad de Santiago de Chile, Santiago de Chile, No 
12, 2019, pp. 67–89.

——	“Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zubiri” en Aná-
lisis. Revista Colombiana de Humanidades, Universidad Santo 
Tomás, Bogotá, No 96, 2020, pp. 183–202.

——	“Logos y campo de realidad en Zubiri” en Estudios Filosóficos, 
Instituto Superior de Filosofía de Valladolid, Valladolid, No 69, 
2020, pp. 527–547.

Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente, Alianza, Madrid, 1980.
——	Inteligencia y logos, Alianza, Madrid, 1982.
——	Naturaleza, historia, Dios, Alianza/Sociedad de Estudios y Publi-

caciones, Madrid, 1987.
——	Sobre el hombre, Alianza, Madrid, 1986. 
——	Sobre la esencia, Alianza/Sociedad de Estudios y Publicaciones, 

Madrid, 1962.
——	Sobre la realidad, Alianza/Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2001.



150       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

La caída. Camus y el arrojo por el otro*

Salvador Vega Valladares**

Resumen. Vega Valladares, Salvador. La caída. Camus y el arrojo por el otro. En 
el presente estudio intento relacionar la novela La caída, de Albert Camus, 
con las principales nociones filosóficas de su autor, sobre todo el “absurdo”, 
la “rebeldía” y su planteamiento ético. Asimismo, busco dilucidar cómo esta 
obra expone una de las principales críticas de Camus: el descubrimiento de la 
rebeldía metafísica y su posterior renuncia. Tal rebeldía es encuentro profundo 
consigo mismo y con el otro, lo cual la torna co–originaria de la solidaridad, y, 
sin ésta, toda lucidez rebelde se pierde. Así pues, busco mostrar de qué manera 
esta novela filosófica va ligando algunos conceptos camusianos con la trama y 
vida del personaje principal, con el propósito de abrir vías de reflexión sobre 
la esencia de lo ético.
Palabras clave: Camus, novela, absurdo, rebeldía, ética.

Abstract. Vega Valladares, Salvador. The Fall. Camus and Boldness for the Other. 
In this study I attempt to relate Albert Camus’s novel The Fall with the author’s 
main philosophical notions, especially “the absurd,” “rebellion” and his ethical 
stance. I also attempt to shed light on how this work lays bare one the leading 
critiques of Camus: his discovery of metaphysical rebellion and his subsequent 
disavowal. This rebellion is a profound encounter with himself and with the 
other, which makes it a co–generator of solidarity; without this, all rebellious 

*	 Este artículo se basa en la tesis del mismo autor, presentada en 2013 para obtener el grado de maestro 
en Filosofía de la Cultura por la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. El trabajo lleva 
el título “Hacia una hermenéutica de la finitud: Unamuno y Camus”, disponible en: 

	 http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/bitstream/handle/DGB_UMICH/89/IIF-
M-2013-0858.pdf?isAllowed=y&sequence=1

** 	 Doctor en Filosofía por la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. Profesor en la Univer-
sidad Marista Valladolid (Morelia). vegavs@hotmail.com

Recepción: 10 de octubre de 2022
Aprobación: 16 de febrero de 2023



151 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

clarity is lost. In this way I attempt to show how this philosophical novel ties 
different concepts proposed by the author to the plot and the main character’s 
life, with the aim of opening up lines of reflection on the essence of the ethical.
Key words: Camus, novel, absurd, rebellion, ethics.

Introducción

La solidaridad de los hombres se funda en el movimiento de rebel-
día, y éste, a su vez, sólo halla justificación en esta complicidad. 

Tendremos, pues, derecho a decir que toda rebeldía que se autoriza 
a negar o a destruir esta solidaridad pierde al mismo tiempo el 

nombre de rebeldía y coincide en realidad con un consentimiento 
criminal.

— Albert Camus1

La chute,2 de Albert Camus, fue una obra publicada en mayo de 1956 
por la editorial Gallimard. En ese tiempo el franco–argelino ya llevaba 
a sus espaldas las consecuencias de la famosa controversia con Jean–
Paul Sartre. Su esposa, Francine Faure, se encontraba delicada y era 
atendida, entrando y saliendo de hospitales. El propio Camus, en medio 
de sus frecuentes recaídas por la tuberculosis, pasó por intermitentes 
crisis de las cuales logró salir en sus viajes a Italia.3 Los atentados 
contra Argelia en octubre de 1954 marcaron el inicio de la lucha por 
la independencia a cargo del Frente de Liberación Nacional (fln) y 
preocuparon gravemente a Camus, en particular porque su madre se 

1.	 Albert Camus, El hombre rebelde, Alianza, Madrid, 2008, p. 31.
2.	 Camus había pensado para esta novela los títulos El espejo, El grito o Un puritano de nuestro tiempo. 

Sin embargo, se decide por La caída (sugerencia de Roger Martin Du Gard). Virgil Tanase, Camus, 
Plataforma, Barcelona, 2018.

3.	 En 1953 le escribe a su amigo René Char: “La vida en casa era dura, pero casi siempre fui feliz. Pero 
¿por qué le cuento todo esto? Supongo que porque su poema me ha removido, sencillamente, y por-
que me cuesta trabajo soportar la vida que llevo ahora”. Albert Camus y René Char, Correspondencia 
1946–1959, Alfabeto, Barcelona, 2019, p. 137. En diciembre de 1954 le escribe: “Aquí he recuperado un 
poco el aliento y la paz interior y quería decírselo, después de haber compartido con usted (quizá 
demasiado) mis preocupaciones. La luz romana cura y alimenta”. Ibidem, p. 130.



152       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

encontraba allá. Todo esto fue anterior a que recibiera en Estocolmo 
el Premio Nobel de Literatura, a finales de 1956.
 
Los estudios sobre la relación entre filosofía y literatura en Camus no 
son nuevos; por el contrario, se han integrado a toda su obra.4 Y lo im-
portante es resaltar la relevancia de su trabajo para nuestros tiempos, 
objetivo que perseguimos en el presente trabajo. La caída no alcanza 
el reconocimiento de otras grandes novelas —como El extranjero o 
La peste—5 del filósofo existencialista; empero, no están ausentes en 
ella temas centrales de nuestro autor, como el suicidio, el absurdo y la 
rebeldía.6 La caída hace hincapié en este último: el reconocimiento de 
la rebeldía y su negación. Este tema fue tratado en El hombre rebelde, 
otra obra publicada en 1951. Si pudiésemos sintetizar lo abordado ahí 
concluiríamos que se trata de un atisbo del reconocimiento de la re-
beldía que termina cediendo ante el suicidio o el crimen. En efecto, la 
rebeldía (metafísica o histórica) reconoce una oposición a la muerte 
y a sus servidumbres, para luego aceptar el crimen. En este orden po-
demos sostener que expresa una denuncia. Nos centraremos en este 
punto por su potencial para orientarnos a discernir la esencia del acto 
ético y abrirnos nuevas conexiones entre Camus y otros filósofos con-
temporáneos, por ejemplo, Jean–Luc Nancy.7

4.	 Por ejemplo, ver Russell Grigg, “Albert Camus. Novelist and Philosopher for our time” en Sophia, 
Springer Science+Business Media, Melbourne, vol. 50, No 4, diciembre de 2011, pp. 509–511; Maciej 
Kałuża, Peter Francev y Matthew Sharpe, “Introduction. Camus as Philosopher amongst Philosophers” 
en Maciej Kałuża, Peter Francev y Matthew Sharpe, Brill’s Companion to Camus. Camus among the 
Philosophers, Brill, Leiden, 2020, pp. 1–28.

5.	 El extranjero fue un texto publicado en 1942; El mito de Sísifo, en octubre de ese mismo año; La peste, 
en 1947, y El hombre rebelde, en septiembre de 1951. La caída comenzó a circular en mayo de 1956.

6.	 Estos conceptos se fueron desarrollando a través de sus obras, pero “el absurdo” es claramente tratado 
en El mito de Sísifo y en El extranjero; “la rebeldía” se aborda de forma más específica en La peste y en 
El hombre rebelde. En este último se apunta que el absurdo es contradictorio y lleva la semilla del 
nihilismo; hace tabula rasa, pero se vuelve a él como punto de partida para la rebeldía: “Grito que no 
creo en nada y que todo es absurdo, pero no puedo dudar de mi grito y necesito, al menos, creer en 
mi protesta. La primera y única evidencia que me es dada así, dentro de la experiencia del absurdo, 
es la rebeldía”. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 17.

7.	 Esta conexión la abordamos brevemente en la conclusión del presente trabajo.



153 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

En La caída, como en el resto de las obras de Camus, literatura y filo-
sofía se abrazan de manera inseparable. Pero no una como soporte de 
la otra, u otra como material didáctico de una,8 sino que más bien se 
entrelazan, se referencian o se re–envían una con la otra. Así pues, su 
pensamiento es estético y su literatura deconstruye.9 Expone inelu-
diblemente en sus obras, novelas o ensayos la urgencia de un pensa-
miento coherente con la época y en contra de sus desmesuras. Arte y 
pensamiento se alzan ante el silencio del mundo en una creación sin 
mañana.

“Me rebelo, luego existimos”.10 Tal es la rebeldía que atisba Jean–Bap-
tiste Clamence en La caída.11 Su personaje representa de alguna manera 
el apego absoluto e irrestricto a la vida, aun por encima de una cierta 
vergüenza por no poder sacrificarla para aquello que le parece justo; es 
decir, la vida del otro, del necesitado. Aquél vive una culpa por eso que 
no puede sacrificar y acepta esa condición sin más, sin la lucha esencial 
que define al creador opuesto a su propia contradicción constitutiva. 
La rebeldía, que termina negando todo, clama por la totalidad de la 
inocencia y concluye emparejándose con la culpabilidad universal y 
definitiva; cambia a Dios por la espada. Clamence parte del ímpetu por 
verdadera vida para luego, frustrado, aceptar la injusticia generalizada 

8.	 Autores como Rubén Darío Maldonado y Peter Roberts aseveran que, en Camus, la literatura es una 
forma de vehículo del pensamiento filosófico, a manera de recurso literario o didáctico. Rubén Darío 
Maldonado, “La cólera de Meursault. Sobre el problema del reconocimiento en El extranjero de Camus” 
en Estudios de Filosofía, Universidad de Antioquia, Medellín, No 33, enero/junio de 2006, pp. 181–199. 
Ver también Peter Roberts, Andrew Gibbons y Richard Heraud, “Bridging Literary and Philosophical 
Genres: Judgement, reflection and education in Camus’ The Fall” en Peter Roberts, Andrew Gibbons y 
Richard Heraud, Education, Ethics and Existence. Camus and the Human Condition, Routledge, Nueva 
Zelanda, 2015.

9.	 Sus ensayos filosóficos están llenos de pinceladas literarias. Basta leer la siguiente cita de Camus en 
El hombre rebelde: “Nietzsche podrá rechazar toda trascendencia, moral o divina, diciendo que esa 
trascendencia impulsaba a la calumnia de este mundo y esta vida. Pero tal vez haya una trascendencia 
viva, cuya belleza hace su promesa, que puede hacer amar y preferir a cualquier otro este mundo mortal 
y limitado”. Albert Camus, El hombre rebelde, p. 301. Y sus personajes literarios viven las cuestiones 
filosóficas de su tiempo: “Tan cerca de la muerte mamá debía de sentirse allí liberada y pronta para 
revivir todo. Nadie, nadie tenía derecho a llorar por ella”. Palabras de Meursault en Albert Camus, El 
extranjero, Alianza, Madrid, 1986, p. 142.

10.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 31.
11.	 Albert Camus, La caída, Losada, Buenos Aires, 2005.



154       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

y olvidar que “El rebelde no pide la vida, sino las razones de la vida. 
Rechaza la consecuencia que la muerte aporta [...]. Luchar contra la 
muerte equivale a reivindicar el sentido de la vida, a combatir por 
la regla y la unidad”.12 Así, deja de lado el existimos, disuelve la rebeldía 
y vuelve a la soledad.

La creación artística

Este estudio busca ligar esta novela con algunos puntos fundamentales 
de la filosofía de Camus. Sobre todo, en sus nociones de “absurdo”, 
“rebeldía” y su posición ética. Para ello desarrollaremos brevemente 
la postura filosófica del autor frente al arte y la literatura, postura que 
se usará como soporte de la co–originariedad de sus planteamientos 
filosóficos en su obra literaria.

El arte, nos enseña Camus, es el producto de la conciencia de una crea-
ción sin mañana, ya que la existencia humana, descubierta sin sentido 
trascendente, puede sentirse completa en la obra creadora. Para el 
hombre absurdo, trabajar en el arte debe estar mediado por un saber 
de la insignificancia de la misma condición humana, de una conciencia de 
que toda labor —y, por ello, toda creación artística— lleva consigo el 
gusano de la banalidad: “Trabajar y crear para nada, modelar el barro, 
saber que la propia creación carece de futuro, ver esa obra destruida en 
un día siendo consciente de que, en el fondo, eso no tiene más impor-
tancia que construir para los siglos, es la sabiduría difícil que autoriza 
el pensamiento absurdo”.13

La obra artística tiene una gran importancia no sólo en sí misma, 
pues representa una prueba proporcionada o manifestada al hombre 
para “enfrentar sus fantasmas y acercarse un poco más a su verdad 

12.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 122.
13.	 Albert Camus, El mito de Sísifo, Alianza, Madrid, 1999, p. 147.



155 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

desnuda”,14 la cual consiste en que todo obrar humano —incluso la 
propia vida— carece, ante la muerte, de una verdadera trascenden-
cia y sentido. La obra artística no debe ser una mera exposición de 
ideas o tesis, pues “las ideas son lo contrario del pensamiento”.15  
Las ideas se defienden, fundan doctrinas e intentan, a cualquier costo, 
ser demostradas; en ellas no hay crisis, sino satisfacción, salvación. En 
cambio, lo que debe haber en la creación es pensamiento, el cual es 
de naturaleza peregrina, mudable, fluye y se mueve; no se convence ni 
busca convencer, se contradice y se destruye, se reanima y se recrea a 
sí mismo. El pensamiento no se salva, pues eso significaría ponerlo en 
la inmovilidad, lo cual es imposible, en tanto se sabe en tragedia, lucha 
contra lo invencible, pero también se sabe irrenunciable.

Existen dos modos de realizar la obra creadora. 1) Aquélla en la que se 
manifiesta el espíritu de un hombre que luchó con la esperanza apaci-
guadora de la rebeldía. Esta obra al menos guarda y expresa tal lucha. 
2) La que se encuentra bañada de esperanza conciliadora, desviada 
por la falsa ilusión, producto del cansancio de la lucha por salvarse, 
y rendida a la redención. Ésta no dice nada. La obra absurda debe ser 
manifestación de la libertad del hombre que ama la tierra en su lazo 
mortal, ha de ser rebelión metafísica por la condición finita y debe ser 
amor a la diversidad de todas las voces de la tierra. Empero, la obra 
absurda, como el pensamiento, ante el inexorable olvido metafísico, es 
una cosa totalmente inútil. Por eso el artista sabe que crea para nada, 
y de ahí su libertad. Es decir, produce desde el acabamiento mismo y 
para el olvido, pero amando mortalmente y sin resignación a perderlo 
todo, consciente de lo absurdo de toda vida y obrar humano, lúcido 
pero rebelde.

La obra artística es producto del pensamiento claro que intenta salvar 
las contradicciones del hombre y el silencio del mundo. Sabe que no 

14.	 Ibidem, p. 149.
15.	 Idem.



156       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

hay victoria en ese intento, pero no dimite de ello, pues también sabe 
que la vida es ese mismo intento creativo: “Pensar es ante todo querer 
crear un mundo. Es partir del desacuerdo fundamental que separa al 
hombre de su experiencia para encontrar un terreno del entendimiento 
conforme a su nostalgia, un universo encorsetado con razones o acla-
rado con analogías que permite resolver el insoportable divorcio. El 
filósofo, aunque sea Kant, es creador”.16

Es en el esfuerzo creador donde se concretiza el deseo de unidad y lo 
que el mundo tiene de incompleto: “La rebeldía, desde este punto de 
vista, es fabricante de universos. Esto define también el arte”.17 A tra-
vés del arte hay un rechazo y una exaltación de lo real para llegar a la 
belleza. Sin evadirse del mundo se aleja de lo que éste es tal cual: “De 
hecho, los hombres tienen apego al mundo y, en su inmensa mayoría, 
no desean abandonarlo. Lejos de querer olvidarlo siempre, sufren, al 
contrario, por no poseerlo bastante, extraños ciudadanos del mundo, 
exiliados en su propia patria”.18 El deseo de perdurar, que es una ma-
nifestación del deseo de unidad, se enfrenta con el mundo cerrado: 
“No basta con vivir, hace falta un destino, y sin esperar la muerte. Es, 
pues, justo decir que el hombre tiene la idea de un mundo mejor que 
éste. Pero mejor no quiere decir entonces diferente, mejor quiere decir 
unificado. Esta fiebre que levanta el corazón por encima de un mundo 
disperso, del que, sin embargo, no puede desprenderse, es la fiebre de 
la unidad”.19

Es por todo lo anterior que el arte, y en particular la novela, se gesta 
como un mundo corregido según el ímpetu radical del hombre. Los 
protagonistas de las novelas viven lo que en la realidad está cerrado, se 
crean a sí mismos en su empeño profundo: “La novela fabrica destinos 

16.	 Ibidem, p. 130.
17.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 297.
18.	 Ibidem, p. 303.
19.	 Ibidem, p. 305.



157 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

a la medida. Así compite con la creación y vence, provisionalmente, a la 
muerte”.20 Tal es una forma de embalar la inteligencia con la nostalgia 
de la rebeldía. Marcel Proust es un modelo de este tipo de novela.21 
En ella la vida interior se conjuga con la externa y con el modo de en-
frentar la muerte al recrear sus recuerdos como un presente perenne 
más vívido en el que se intenta crear un mundo concluido, en el que la 
eternidad se muestra sólo de manera humana: “Su victoria difícil, en 
vísperas de su muerte, consiste en haber podido extraer de la huida 
incesante de las formas, por las vías solas del recuerdo y la inteligencia, 
los símbolos estremecedores de la unidad humana”.22 El arte creador se 
exhibe, entonces, como una pugna más sensible por tomar la belleza 
de la vida contra los cambios que llevan todo al olvido y a la muerte: 
“Como creador, he dado vida a la misma muerte. Es cuanto yo debía 
hacer antes de morir”.23

La caída

A partir de la siguiente reseña de La caída podremos adentrarnos en 
nuestro objetivo: relacionar esta novela con los temas que le preocupan 
a Camus en torno al absurdo y a la rebeldía, junto con sus implicacio-
nes éticas.

Jean–Baptiste Clamence, protagonista de La caída, hace de profeta en 
un bar, el Mexico–City, ubicado junto al puerto de Ámsterdam. Ahí 
narra a un desconocido interlocutor —de quien nada sabemos salvo lo 
que el mismo Clamence nos permite ver en su propio monólogo— su 

20.	 Ibidem, p. 308.
21.	 Camus contrapone el estilo de Proust con la novela norteamericana de su tiempo, a la que describe 

como una unidad en la que el hombre es reducido a sus meras manifestaciones exteriores: “Su 
técnica consiste en describir a los hombres por fuera, en lo más indiferente de sus gestos, en repro-
ducir sin comentarios los discursos hasta en sus repeticiones, en hacer, por fin, como si los hombres 
se definiesen enteramente por sus automatismos cotidianos”. Ibidem, p. 308.

22.	 Ibidem, p. 311.
23.	 Albert Camus, “Carnets 3” en Albert Camus, Obras 5, Alianza, Madrid, 1996, p. 297.



158       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

pasada vida y profesión que lo condujeron a convertirse en lo que él 
llama un “juez penitente”.

Clamence nos lleva a una crítica de su propia vida, memorias y olvi-
dos. Abogado de profesión, se confiesa “de vocación por las cimas”, 
es decir, por una necesidad perenne de buscar, mantenerse y recrear 
situaciones en las que se sabe superior a todos los demás. Sus defendi-
dos, pobres y culpables, lo juzgan como el más noble y desinteresado 
hombre y abogado; los jueces, a quienes considera de moral inferior, 
son también juzgados por él. Así reinaba, esto es, vivía impunemente 
en un acuerdo tal con la vida, que termina por devenir superhombre. Se 
siente sin culpa a través de una conciencia elevada por encima de los 
otros. Nada importa y todo olvida... menos a sí mismo. Por otra parte, 
se reconoce “doble”, esto es, proyecta una imagen que no es él mismo. 
Es el alegre “dios Jano” del que no hay que fiarse y que no puede amar 
a alguien que no sea él mismo, si bien quiere ser todo en todos. Vive 
por encima de todo y de todos, en un acuerdo total con el mundo que 
no lo juzga y en el que escapa de toda pena y castigo. Todo esto lo narra 
con cinismo e ironía propios de alguien que se ha aceptado tal cual es, 
sin eludir nada de lo que desea: dominar, ser reconocido.

Así era su vida... hasta que una carcajada, unas risas provenientes de los 
espejos a su espalda o de las aguas del río Sena en las noches oscuras 
lo llevan a recordar, lo empujan al interior de su memoria para extraer, 
de sus profundidades reprimidas, vivencias que había abandonado, 
principalmente, una caída: en una noche fría de París una joven mujer 
se arroja desde un puente a las heladas y tenebrosas aguas del Sena. 
Su grito se ahoga con ella en las fuertes corrientes del río. Él se detie-
ne, pero no puede ni siquiera volverse, mucho menos arrojarse tras 
ella. Sabe que es demasiado tarde. Las risotadas que escucha le hacen 
recordar ese evento que resquebraja, poco a poco, la bella y reinante 
imagen que tenía de sí mismo. Esa lucidez le abre los ojos, le muestra 
su propia caída.



159 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

El universo se rio de él, le mostró el fracaso de vivir en las cimas. Su 
vida y sus pensamientos fueron asaltados por esa lucidez; sin embargo, 
se rehúsa a ser juzgado. Su “caída” lo lleva por varias etapas: pensar la 
muerte, la imposibilidad de la inocencia de todos, confesar su culpa-
bilidad sustrayéndose al juicio, desarmarse a sí mismo, el libertinaje 
como un sucedáneo de la inmortalidad... Pero nada, salvo el cansancio 
extremo, le acalla levemente las risas. Su vida como abogado termina, 
se cambia de nombre y se retira de París. Las aguas, que están por todas 
partes, le recuerdan su impotencia y su crimen.

Clamence sigue narrando su pasado a aquel misterioso interlocutor 
por las calles de una nocturna Ámsterdam y en un viaje a Zuyderzee... 
hasta un último encuentro en la habitación del propio Clamence, don-
de le explica las condiciones de su profesión como juez penitente que 
ejerció en el Mexico–City. Ahí se acepta cínicamente en sus certezas: 
es rey, papa y juez. Nadie es inocente y la servidumbre es la naturaleza 
humana. Pero ni así se permite ser juzgado. Por ello confiesa la grave-
dad de sus faltas, para obligar al otro a desnudarse de sus máscaras y 
confesar las suyas. Exhibe sus culpas para que los demás reconozcan 
las propias: todos somos culpables e indignos. Pero él se levanta al final 
como juez de todo el mundo, aun incapaz de lanzarse al río por alguien.

La rebeldía como oposición al sinsentido

En La caída Camus lleva a su personaje, Jean–Baptiste Clamence, a vivir 
coherentemente una posición filosófica: la rebeldía y su anulación. En 
este sentido, es una denuncia. Se trata de una creación literaria que 
expone algunos de los pensamientos filosóficos de su autor, si bien 
podría ser un error afirmar una primacía en estos términos, como si la 
filosofía fuese el fundamento de su obra literaria o ésta de aquélla. Más 
bien es el re–envío de la una a la otra, el paso de la literatura a la filoso-
fía y viceversa en el proceso creativo del propio Camus. Así, entonces, 
esta obra es completa en sí misma, no un vehículo o soporte para el 



160       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

pensamiento del filósofo y literato franco–argelino. No obstante, esto 
no anula sino que permite subrayar algunos de sus aspectos filosóficos 
fundamentales. “El hombre rebelde” es uno de ellos. Es una crítica a 
la renuncia que ha presentado histórica y existencialmente lucidez y 
posición frente a la condición humana: la rebeldía. La explicaremos 
brevemente.

Camus se levanta en la creación de sentido donde no lo hay. El pensa-
miento y la filosofía insisten en la unificación del hombre: su condición 
y el mundo. Pensar es unificar, y la filosofía reúne el mundo en torno 
al sentimiento del hombre. Este último no tiene otra finalidad que la 
vida misma, y la muerte es el final radical de toda posible teleología: 
“Mi campo [...] es el tiempo”.24 Su libertad es plena cuando acepta 
lúcidamente que, con la muerte, muere del todo: la tierra y la criatura 
son su patria. Por ello le es indispensable una reivindicación contra su 
destino, a pesar de que toda acción es inútil, pues siempre la muerte 
acaba con la totalidad de las cosas. Pero es justo contra esta condición 
—este límite constitutivo del hombre que le muestra su situación frente 
al mundo—25 que debe uno levantarse: “En el universo del rebelde, la 
muerte ensalza a la injusticia. Es el abuso supremo”.26

Nuestro autor toma el concepto de rebeldía desde su acepción primi-
genia, como el hombre que se vuelve, es decir, que se planta de cara 
ante aquello que ya no está dispuesto a justificar ni sobrellevar. Decide 
ponerse frente a frente para afirmar lo que quiere y lo que ya no está 
dispuesto a tolerar. Y si bien lo soportaba antes de tomar conciencia 
(quizá por el cuidado de un interés momentáneo), ahora reconoce 
algo que encuentra como una necesidad de defender. Ante lo absurdo 

24.	 Albert Camus, El mito de Sísifo, p. 89. 
25.	 Sartre opina que los filósofos de su tiempo afirman, más que una naturaleza humana, una condición 

humana, la cual se entiende grosso modo como el conjunto de los límites a priori que conforman su 
condición fundamental en el universo. Jean–Paul Sartre, El existencialismo es un humanismo, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, México, 2006.

26.	 Albert Camus, El mito de Sísifo, p. 116.



161 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

la única postura coherente que no desemboca en el nihilismo en cual-
quiera de sus formas es la rebelión:

Ésta es el enfrentamiento perpetuo del hombre con su propia oscuridad. Es 
exigencia de una imposible trasparencia. Pone el mundo en tela de juicio 
en cada uno de sus segundos [...]. Es la presencia constante del hombre 
ante sí mismo. No es aspiración, carece de esperanza. Esta rebelión no es 
sino la seguridad de un destino aplastante, sin la resignación que debería 
acompañarla.27

La rebeldía es lo contrario a la pasividad y al hombre reconciliado 
con lo supuesto. Es una vuelta a sí mismo, a la toma de conciencia 
de la propia condición finita, lo definitivo de la muerte y una libertad 
obstinada en unificar dentro de esos límites. Comienza por una deses-
peración lúcida que nunca resuelve la contradicción: “En la medida en 
que cree resolver la paradoja, la replantea entera.28 Así, se enfoca en la 
vida por sí misma, en el esfuerzo de reivindicar al hombre frente a su 
condición y su destino sin perder la inteligencia: “Ensalzo al hombre 
ante lo que lo aplasta y mi libertad, mi rebeldía y mi pasión se unen 
en esa tensión, esa clarividencia y esa repetición desmesurada”.29 Esta 
rebeldía metafísica se representa en el personaje mítico, Sísifo, con-
denado a una existencia absurda y perenne en la que su peor castigo 
es la conciencia que de ella tiene. Sin embargo, Camus reconoce los 
límites y la realidad en la que Sísifo puede encontrar su sustento: “Su 
destino le pertenece”.30 Y su roca (lo que ahora tiene), su desesperanza 
(en la que encuentra lucidez) y una esperanza inmanente se tornan en 
su lucha irrenunciable;31 una lucha en la que su condición no tiene un 
 

27.	 Ibidem, pp. 72–73.
28.	 Ibidem, p. 85.
29.	 Ibidem, p. 114.
30.	 Ibidem, p. 159.
31.	 “El hombre absurdo dice sí y su esfuerzo no cesará nunca”. Idem. Y en su novela póstuma, El Primer Hombre, 

escribe lo siguiente: “El viajero no era más que ese corazón angustiado, ávido de vivir, en rebeldía contra 
el orden mortal del mundo”. Albert Camus, El Primer Hombre, Tusquets, México, 2009, p. 32.



162       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

sentido superior, sino que sólo está llena de una fuerza que acepta y 
no se resigna a dimitir. Ahí es donde advierte su nuevo sentido, en la 
rebeldía:

En ese instante sutil en el que el hombre se vuelve sobre su vida, Sísifo, 
regresando hacia su roca, contempla esa serie de actos desvinculados que se 
convierte en su destino, creado por él, unido bajo la mirada de su memoria 
y pronto sellado con su muerte. Así, persuadido de su origen plenamente 
humano de cuanto es humano, ciego que desea ver y que sabe que la noche 
no tiene fin, está siempre en marcha.32

La rebeldía es una lucha que se sabe perdida, pero se basta a sí misma 
para llenar el corazón del hombre que ha renunciado a cualquier con-
suelo más allá de toda construcción puramente humana o sustentada 
en algún orden superior. Es el levantamiento que no transige con un 
deshonesto acuerdo entre el polvo de la tierra y la inmaterialidad de 
lo eterno. “No hay acuerdo: todo o nada”. Tal es el primer grito del re-
belde. Y aun cuando se trate de una rebelión sin victoria y sin futuro, 
lúcida de la precariedad de la naturaleza humana, un destino imposible 
de superar al límite que constriñe radicalmente la existencia del hom-
bre, se le desafía: “Grito que no creo en nada y que todo es absurdo, 
pero no puedo dejar de dudar de mi grito y necesito, al menos, creer 
en mi protesta”.33 De esta manera, la rebeldía es la primera experiencia 
tras el reconocimiento absurdo.

¿Y ante qué se alza la rebeldía? Justamente ante el reconocimiento de 
la sinrazón, de estar arrojados en el sinsentido y la injusticia. “Pero su 
impulso ciego [el de la rebeldía] reivindica el orden en medio del caos 
y la unidad en el corazón mismo de lo que huye y desaparece”.34 Es 
un levantamiento del hombre contra lo que, desde lo más profundo, le 

32.	 Albert Camus, El mito de Sísifo, pp. 159–160.
33.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 17.
34.	 Idem.



163 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

parece indigno. Una insurrección contra la condición mortal, el dolor 
y el mal. La protesta rebelde es ante lo que se considera intolerable. Es 
al mismo tiempo un no decidido contra la imposición superior y un sí al 
reconocimiento de un derecho propio y común. Es una negación de lo 
injustificable, pero también es afirmación de lo que debe preservarse. 
Por último, esa resistencia deviene esencia del hombre insubordinado, 
pues encuentra en esa facultad lo mejor de sí, aquello que proporciona 
una dignidad que debe defender. Así, la rebelión se transforma en me-
tafísica y en un principio de vida y muerte: “La conciencia nace a la luz 
de la rebeldía”.35 Y lo develado se convierte por ello en algo más grande 
que la propia vida: “Lo que al principio era una resistencia irreductible 
del hombre se convierte en el hombre entero, que se identifica con ella 
y en ella se resume. Esta parte de sí mismo que quería hacer respetar, 
la sitúa entonces por encima del resto y la proclama preferible a todo, 
incluso a la vida. Se convierte para él en bien supremo”.36

Esta insubordinación humana y metafísica37 es la anulación de la 
teología, en tanto se instaura fuera de lo sagrado. Esto se debe a que 
lo esencial de lo sacro es la ausencia de interrogantes, pues ya todo 
está conformado y resuelto38 en sus valores y respuestas por la in-
terpretación que el mito hace de su mundo: “Rehacer y recrear la re-
flexión griega como una rebelión contra lo sagrado. Pero no la rebelión 
contra lo sagrado propia del romántico —que es ella misma una forma 
de lo sagrado— sino la rebelión como un modo de poner en su sitio 
a lo sagrado”.39 El rebelde, por lo tanto, se coloca antes o después de  
lo sagrado. Es la posición en la que permanece la interrogante.

35.	 Ibidem, p. 23.
36.	 Idem.
37.	 “Es metafísica porque contesta los fines del hombre y de la creación”. Ibidem, p. 35.
38.	 “De hecho, el súbdito inca o el paria no se plantean nunca el problema de la rebeldía, porque ya ha 

sido resuelto para ellos en una tradición, y antes de que hayan podido planteárselo, siendo lo sagrado 
la respuesta”. Ibidem, 29.

39.	 Albert Camus, “Diarios de viaje” en Albert Camus, Obras 4, Alianza, Madrid, 1996, p. 41.



164       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

La rebeldía eliminó el suicidio; la vida se mostró como aquello que 
se ha de procurar. Así, la oposición a la muerte develó un valor en la 
lucha misma y se abrió al otro: “Desde el momento en que este bien 
se reconoce como tal, es el de todos los hombres”.40 La esencia del ni-
hilismo se muestra en dos facetas: el suicidio y el crimen. La rebeldía 
acepta reconocer la propia vida y la ajena. No se puede conocer el 
fundamento de la realidad misma, pero con lo que se sabe sí se puede 
aprender cómo es que el hombre debe conducirse: “El hombre es la 
única criatura que se niega a ser lo que es. El problema está en saber 
si esta negativa no puede llevarlo si no a la destrucción de los demás 
y de sí mismo, si toda rebeldía debe concluir en una justificación del 
crimen universal, o si, por el contrario, sin pretensión de una imposible 
inocencia, debe descubrir el principio de una culpabilidad razonable”.41

El hombre insubordinado encuentra aquello que defiende más grande 
que la propia vida, pues eso le da su dignidad. Es un valor que le revela 
su propia esencia, pero también la del otro, en tanto no es posible un 
reconocimiento auténtico de la esencia individual sin que eso lo lleve 
a reconocer la misma constitución en los otros. Esto le da sospechas de 
una naturaleza humana: la dignidad que siente el hombre en rebeldía, 
que defiende y que encuentra como algo universalmente permanente 
en todos los hombres:

El análisis de la rebeldía conduce al menos a la sospecha de que hay una na-
turaleza humana [...]. ¿Por qué rebelarse si no hay en uno nada permanente 
qué preservar? El esclavo se subleva por todas las exigencias a un tiempo 
cuando juzga que, bajo este orden, se le niega algo que no le pertenece 
únicamente a él, sino que es un ámbito común en el que todos los hombres, 
incluso el que lo insulta y lo oprime, tienen dispuesta una comunidad.42

40.	 Ibidem, p. 13.
41.	 Ibidem, p. 19.
42.	 Ibidem, p. 24.



165 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

Por la cita anterior es claro que incluso el verdugo pertenece a la misma 
comunidad de las víctimas aunque aquél no lo sepa. Esto se debe a que 
el movimiento rebelde deja a un lado la mera preocupación individual. 
Ciertamente, pide respeto para sí, pero lo hace porque se reconoce a 
sí mismo en comunidad. La rebeldía no sólo se gesta en la opresión 
contra uno mismo, sino que también despierta ante el espectáculo de la 
ignominia sobre el otro y en la identificación con él. Es, ante todo, una 
oposición ante un destino común: “Por eso me he decidido a rechazar 
todo lo que, de cerca o de lejos, por buenas o por malas razones, haga 
morir o justifique que se haga morir”.43 Luego entonces, el individuo 
deja de ser un valor en sí mismo para adquirir su real dimensión en la 
comunidad, pues lo que defiende carece de valor si prescinde de rebe-
larse por aquellos que comparten su misma condición: “En la rebeldía, 
el hombre se supera en otro, y desde este punto de vista, la solidaridad 
humana es metafísica”.44

El ímpetu rebelde no nace del resentimiento ni de la envidia,45 sino de 
la lucha por la integridad y contra la humillación propia y de otros. 
Toda moral auténtica se basa en la mirada compasiva que no deja de 
lado la contradicción fundamental del hombre y que actúa conforme a 
ella. Para ejemplificar esto tomemos un pasaje de otra obra de Camus, 
La peste, en el que el doctor Rieux le pregunta a Tarrou acerca de su 
ayuda incondicional a los enfermos: 

—Vamos, Tarrou, ¿qué es lo que le impulsa a usted a ocuparse de esto? 
—No sé. Mi moral, probablemente.
—¿Cuál?
—La comprensión.46

43.	 Albert Camus, La peste, Círculo Editorial Azteca, México, 1956, p. 177.
44.	Albert Camus, El hombre rebelde, p. 25.
45.	 Camus se adhiere a Max Scheler en su idea del resentimiento como una autointoxicación surgida de 

una impotencia. Y no puede ser envidia, porque ésta es lo que no se tiene, y el rebelde parte de la 
defensa de lo que es.

 46.	Albert Camus, La peste, p. 93.



166       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

De Iván Karamazov toma su ejemplo.47 Se trata de alguien volcado en 
el amor generoso hacia el hombre, un amor que antes estaba dirigido 
hacia un dios en el que ahora ya no cree. Aquél se reconoce entonces 
en su más profundo, concreto y universal matiz, la vida, que se le 
muestra prístinamente y a cada momento como eso a lo que nunca 
debe renunciar y ha de defender: “Se exige que sea considerado lo 
que, en el hombre, no puede reducirse a la idea, esa parte calurosa que 
no puede servir para nada más que para ser”.48 Y con esto se da una 
respuesta a la pregunta acerca de la posibilidad de encontrar guías de 
conducta al margen de los valores absolutos de lo divino. La rebeldía 
llega así a la solidaridad, como lucha común planteada estrictamente 
con una posición ante la muerte en todas sus formas, especialmente 
la del crimen y la pena capital: “El juicio capital quiebra la única so-
lidaridad humana indiscutible, la solidaridad contra la muerte [...]”.49 
El sufrimiento —que inició como sólo una revelación de lo individual, 
de la propia extrañeza e infertilidad del hombre— abre hacia lo otro 
y hacia la conciencia de que esa misma condición es compartida con 
otros: “El mal que sufría un solo hombre se hace peste colectiva”.50 Así, 
la primera gran evidencia de la rebeldía que se transforma en solidari-
dad humana deja ver un cogito distinto del cartesiano solipsista: “Me 
rebelo, luego existimos”.51

Se alcanza a percibir en el fondo de todo hombre algo que permanece e 
identifica52 con los otros. Es lo que se advierte como más grande que la 

47.	 Camus se refiere a uno de los personajes de la novela Los hermanos Karamazov del autor ruso Fiódor 
Dostoyevski, Los hermanos Karamazov, Ediciones Nájera, Madrid, 1984.

48.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 27.	
49	  Albert Camus y Arthur Koestler, “Reflexiones sobre la guillotina” en Albert Camus y Arthur Koestler, 

La pena de muerte, Emecé Editores, Buenos Aires, 2003, p. 155.
50.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 30.
51.	 Camus consigna también otro tipo de solidaridad, pero no general, sino particular: la amistad. “La 

amistad de las personas, no hay otra definición, es la solidaridad particular, hasta la muerte, contra lo 
que no pertenece al reinado de la amistad”. Ibidem, p. 277.

52.	 La preocupación camusiana en este sentido no consiste en afirmar una naturaleza humana al estilo 
naturalista o esencialista, sino en un punto de común reconocimiento entre los hombres, en el que 
éstos se identifican mutuamente: “Si no hay naturaleza humana, la plasticidad del hombre es en efecto 
infinita”. Ibidem, p. 276. 



167 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

vida misma: “Se puede someter a un hombre vivo y reducirlo al estado 
histórico de cosa. Pero si muere rehusando, reafirma una naturaleza hu-
mana que rechaza el orden de las cosas”.53 De ahí que al valor absoluto 
de la vida propia sobre los demás y al miedo nihilista a la muerte —el 
cual, más que ser un ateísmo, es una impotencia de creer y, por ello, 
de vivir— se opone la defensa de esta dignidad común.

Cualquier renuncia o infidelidad a esta primera evidencia es la posi-
bilidad del suicidio o el crimen. No basta la rebeldía si no va acom-
pañada de la lucha permanente por mantener la mirada concreta al 
sentimiento de comunidad descubierto por ella. Camus dedica gran 
parte de su libro El hombre rebelde a analizar la infidelidad lógica e irra-
cional de quienes iniciaron el movimiento de rebeldía, pero termina-
ron dándole la espalda y aceptando el crimen. De estos irracionalistas 
sintetiza lo siguiente:

El que lo niega todo y se autoriza matar, Sade, el dandi asesino, el Único 
implacable, Karamazov, los defensores del bandido desenfrenado, el su-
rrealista que dispara a la multitud, reivindican, en suma, la libertad total, 
el despliegue sin límite del orgullo humano. El nihilismo confunde en la 
misma rabia a creador y a criaturas. Suprimiendo todo principio de esperan-
za, rechaza todo límite y, en su ceguera, acaba juzgando que es indiferente 
matar lo que ya está destinado a la muerte”.54

La rebeldía irracional se levanta contra cualquier orden superior y lo 
niega en nombre de una libertad que pretende ser absoluta y que, acto 
seguido, hace al rebelde erigirse Dios y, con ello, adquirir el derecho 
sobre la vida y la muerte: “El que se atreve a matarse, ése es Dios [...]”.55

53.	 Idem.
54.	 Ibidem, p. 329.
55.	 Albert Camus, Los posesos, Alianza, Madrid, 2004, p. 53. 



168       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

La caída como anulación de la rebeldía

Jean–Baptiste Clamence representa la imposibilidad del irracionalismo 
al ser coherente con el impulso de levantarse u oponerse a la condi-
ción injusta del hombre. Él escucha el ruido del golpe contra el agua 
al caer el cuerpo de la joven mujer en las gélidas aguas del río Sena. La 
condición mortal, la de aquélla y la propia, la de todo ser viviente, lo 
golpea de la misma forma que el río lo hizo con la mujer. La posibilidad 
inmanente e inmediata de la muerte pone en suspenso toda la vida y 
exige un sentido. Clamence se detiene, no puede seguir adelante; el 
ruido lo saca por un instante del ensimismamiento, de su indiferencia 
total hacia todo lo demás que no es él y lo obliga a pararse y decidirse. 
Sabe que el mundo es absurdo, pero también siente el sentido que co-
rre por sus venas, por la vida de todos. Este reconocimiento lo obliga 
a hacer un alto, pero asumir las consecuencias del absurdo es lo que 
lo paraliza. Luego respira y entonces hay sentido. El salto de la mujer 
es el absurdo: el mundo carece de valor y unidad fundamental, y tal 
ausencia es más grande que su vida. Entonces, ¿el absurdo hace que 
la vida pierda todo su valor? ¿El suicidio es la única vía sensata de la 
insensatez existencial? No. Para Camus “El absurdo en sí mismo es 
contradicción. Lo es en su contenido, ya que excluye los juicios de 
valor que quieren mantener la vida, cuando vivir es en sí un juicio  
de valor. Respirar es juzgar”.56 

Esta escena fundamental de la novela representa esa condición humana 
con la que Camus se posiciona. El absurdo del mundo nos libera de 
todos sus sentidos, valores y teleologías con los que hemos encontrado 
fundamentos para calumniar la vida. El mundo carece de sentido, lo 
cual es un optimismo desde este punto de vista. Pero se tiene la vida; 
se respira y ese examen imposibilita el suicidio y el crimen: “Desde 
el momento que este bien se reconoce como tal, es el de todos los 

56.	 Albert Camus, El hombre rebelde, p. 15.



169 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

hombres”.57 El salto absurdo al río es esta disyuntiva existencial que 
describe Clamence: “Hay dos posibilidades: o usted lo sigue para sal-
varlo y, en la estación fría, corre usted el peor de los peligros, o bien 
lo abandona, y los impulsos reprimidos de zambullirse nos dejan, a 
veces, extrañas agujetas”.58 Es decir, o aceptamos el absurdo (y, por 
consiguiente, el suicidio y el crimen) o nos abstenemos de resignarnos 
a nuestro destino en esa rebelión que nos saca de nosotros mismos en 
un valor común que nos hermana y compromete. 

Tal lucidez detiene el paso de Clamence y lo impele a saltar. Arrojarse 
al río es la exigencia de este valor más grande que él: ésta ya nunca 
lo abandonará. La lucidez estará en las carcajadas que se burlan de la 
ficción que ha sido y será su vida si no se mantiene sensato frente al 
absurdo, y le mostrará una culpabilidad general, pero sin negar una 
razonable inocencia. Tal valor en común ya no lo deja, y de ahí que “las 
risas tenían algo de benévolo, tierno”.59 Pero más que otra cosa, lo ligará 
al otro: si el destino es la fatídica muerte, al menos no lo asumirá solo, 
sino en pugna común, en solidaridad. ¿Qué otra cosa nos puede herma-
nar además de una lucha común contra el destino aplastante? Lanzarse 
a las caprichosas corrientes del río por el atisbo de este valor común 
es la metáfora del acto ético: del otro nada sabemos; sin embargo, nos 
des–hacemos, nos des–sujetamos de nosotros mismos en la indetermi-
nación de lo que esta solidaridad nos exige o de lo que creemos saber 
del otro, de lo que no sabemos de nosotros mismos. La radicalidad del 
acto ético es, en su extremo, peligro de muerte, pero también es la po-
sibilidad de des–sujetarnos de ese sujeto en el que siempre hemos sido, 
en el que arraigamos nuestras desesperaciones por durar y dominar. 
Empero, nuestro personaje no sólo se detiene... se paraliza. Y cuando 
intenta reaccionar se dice a sí mismo que ya es demasiado tarde y no 
consigue salir de sí. Su deseo de reinar y juzgar ahoga los impulsos de 

57.	 Ibidem, p. 13.
58.	 Albert Camus, La caída, p. 19.
59.	 Ibidem, p. 95.



170       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

zambullirse. En este sentido, el abandono del otro dista mucho de ser 
una apatía o una dejadez–pasividad. Es, más bien, una violencia contra 
ese valor reconocido que nos supera individualmente. Clamence no 
puede más que reconocer su propia verdad: “deseo de ser amado y de 
recibir lo que, según pensaba, se me debía”.60 El sentido se manifiesta 
como deseo tornado en desesperación que no encuentra límite alguno. 
Camus le hace decir a Marta, en El malentendido, lo siguiente: “Lo que 
haya de humano en mí no es lo mejor de mí misma. Lo que hay de hu-
mano en mí es lo que yo deseo, y para obtener lo que deseo, creo que 
lo aplastaría todo a mi paso”.61 Es el abrazo al sinsentido, al callejón 
sin salida del absurdo. Es impotente para creer —lo cual es la esencia 
del nihilismo— y, por consiguiente, aceptar el crimen. Así agrega más 
injusticia al ya de por sí desgarrador destino del hombre. 

Conclusión

Camus ofrece en La caída una clara muestra de la llamada “novela filo-
sófica”. En ella se exponen literariamente algunas ideas fundamentales 
de su autor, sobre todo respecto del dilema existencial frente al radical 
“no hay sentido” de la época. Esta obra nos abre la posibilidad de traer 
a Camus a las discusiones contemporáneas de la filosofía; por ejemplo, 
podemos explorar los vínculos entre el “me rebelo, luego existimos” 
del franco–argelino y el “nosotros somos el sentido” del existencialis-
mo ontológico de Jean–Luc Nancy.62 Camus expone una solidaridad 
metafísica que exige no dejar a nadie fuera por un valor descubierto. 
Por su parte, Nancy ofrece una respuesta ontológica al problema del 
sentido, el cual ya siempre está dado en la existencia misma y se mani-
fiesta como un valor inconmensurable que nada deja fuera. La posición 
del autor de La caída parece ser una respuesta sensata al existencialis-
mo ontológico de Nancy: es el desafío de no abdicar de una solidaridad 

60.	Ibidem, p. 67.
61.	 Albert Camus, El malentendido, Alianza, Madrid, 1982, p. 54.
62.	 Jean–Luc Nancy, Ser singular plural, Arena Libros, Madrid, 2006, p. 68.



171 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

común. Este “nosotros” de Nancy no excluye, sino que es el sentido de 
ser–los–unos–con–los–otros: “Al decir nosotros para todo lo existente, 
es decir, para todo existente, para todos los entes uno con otro, cada 
vez en lo singular de su plural esencia”.63 Hay en ambas posturas, al 
menos por ahora, un fuerte ímpetu de evitar renunciar al sentido de 
la comunidad sin ignorar una evidencia de la época: las desmesuras 
que se fundan desde las ansias de identidad y comunidad. Es posible, 
entonces, traer a Camus a las discusiones contemporáneas en temas 
de ética y comunidad.

La esencia de la rebeldía camusiana es una solidaridad que es lucha 
común y colectiva contra la muerte. Una lucha que lleva la tragedia per 
se por estar irremediablemente destinada al fracaso, pero sin resignarse 
a que deba ser así y que, por ser común, la muerte no se otorga ni se 
permite ante el riesgo de seguir aumentando el sufrimiento al que en 
principio se opone. Es lucha (tanto del individuo como de la comu-
nidad) que pone frente a su propia oscuridad —que es inclinación a 
desistir— contra la nada, el olvido, la injusticia y la muerte. Es pugna 
que defiende el valor descubierto para dejar atrás la soledad y el brío 
quijotesco en pos de seguir siendo, de perseverar y de preservar en 
comunidad. Y es actitud beligerante y vívida, pero capaz de experi-
mentar en sí misma la muerte cuando el destino y la voluntad arrancan 
la vida del otro: la vida y la muerte entremezcladas se experimentan 
radicalmente en el nacimiento y la muerte del otro. Toda grandeza del 
espíritu humano gira en torno a esta lucha abierta contra cualquier 
forma de muerte y separación.

En sentido contrario a las últimas palabras de Jean–Baptiste Clamence 
—quien cínicamente acepta que no podría arrojarse por el otro, incluso 
si tuviera una segunda oportunidad— la solidaridad —que en Camus 
es metafísica— afirma que nunca es demasiado tarde. Nunca lo es para 

63.	 Ibidem, p. 14.



172       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

arrojarnos por el otro a las gélidas aguas de lo indeterminable; siempre 
y cada vez el sufrimiento del otro, el destino común de la muerte y el 
amor al mundo y a la vida le bastan al ser humano para crear y crearse 
un espíritu. 

Fuentes documentales

Camus, Albert, El hombre rebelde, Alianza, Madrid, 2008.
——	El extranjero, Alianza, Madrid, 1986.
——	El malentendido, Alianza, Madrid, 1982.
——	El mito de Sísifo, Alianza, Madrid, 1999.
——	El Primer Hombre, Tusquets, México, 2009.
——	La caída, Losada, Buenos Aires, 2005.
——	La peste, Círculo Editorial Azteca, México, 1956.
——	Los posesos, Alianza, Madrid, 2004.
——	Obras 4, Alianza, Madrid, 1996.
——	Obras 5, Alianza, Madrid, 1996.
Camus, Albert y Char, René, Correspondencia 1946–1959, Alfabeto, Bar-

celona, 2019.
Camus, Albert y Koestler, Arthur, La pena de muerte, Emecé Editores, 

Buenos Aires, 2003.
Dostoyesvski, Fiódor, Los hermanos Karamazov, Ediciones Nájera, Ma-

drid, 1984.
Grigg, Russell, “Albert Camus. Novelist and Philosopher for our time” 

en Sophia, Springer Science+Business Media, Melbourne, vol. 50, 
No 4, diciembre de 2011, pp. 509–511.

Kałuża, Maciej, Francev, Peter y Sharpe, Matthew, “Introduction. Ca-
mus as Philosopher amongst Philosophers” en Kałuża, Maciej, 
Francev, Peter y Sharpe, Matthew, Brill’s Companion to Camus. 
Camus among the Philosophers, Brill, Leiden, 2020, pp. 1–28.



173 

La caída. Camus y el arrojo por el otro

Maldonado, Rubén Darío, “La cólera de Meursault. Sobre el problema 
del reconocimiento en El extranjero de Camus” en Estudios de 
Filosofía, Universidad de Antioquia, Medellín, No 33, enero/junio 
de 2006, pp. 181–199.

Nancy, Jean–Luc, Ser singular plural, Arena Libros, Madrid, 2006.
Roberts, Peter, Gibbons, Andrew y Heraud, Richard, “Bridging Literary 

and Philosophical Genres: Judgement, reflection and education in 
Camus’ The Fall” en Roberts, Peter, Gibbons, Andrew y Heraud, 
Richard, Education, Ethics and Existence. Camus and the Human 
Condition, Routledge, Nueva Zelanda, 2015.

Sartre, Jean–Paul, El existencialismo es un humanismo, Universidad Na-
cional Autónoma de México, México, 2006.

Tanase, Virgil, Camus, Plataforma, Barcelona, 2018.



174       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

La madera cristiana de Pinocho*

Luis García Orso, s.j.**

Guillermo del Toro, el creador

Guillermo del Toro nació en Guadalajara, Jalisco, el 9 de octubre de 
1964, hijo de Guadalupe Gómez, actriz, y Federico del Toro Torres, un 
negociante de compraventa de automóviles usados. Creció en un hogar 
católico​ e hizo sus estudios de secundaria y preparatoria en un colegio 
jesuita de Guadalajara, el Instituto de Ciencias. Ahí comenzó a filmar 
desde adolescente. Estudió también en el Centro de Investigación y 
Estudios Cinematográficos de la Universidad de Guadalajara. Pasó 10 
años en diseño de maquillaje y formó su propia compañía, Necropia. 
En ella fue el productor ejecutivo, a los 20 años, de un famoso filme 
tapatío de Jaime Humberto Hermosillo: Doña Herlinda y su hijo (1985). 
Con Hermosillo fue también cofundador en 1986 del Festival Inter-
nacional de Cine en Guadalajara y creó la compañía de producción 
Tequila Gang.

* 	 Guillermo del Toro, Pinocho de Guillermo del Toro (película), Alexander Bulkley, Corey Campodonico, 
Guillermo del Toro, et al. (productores), Netflix Animation/The Jim Henson Company/Pathé/Sha-
dowMachine/Double Dare You Productions/Necropia Entertainment/El Taller del Chucho, Estados 
Unidos/México, 2022 (color, 117 min.).

** 	 Profesor de Teología en la Universidad Iberoamericana Ciudad de México; miembro de la Comisión 
Teológica de la Compañía de Jesús en México y miembro de signis (Asociación Católica Mundial 
para la Comunicación). lgorso@jesuits.net

Recepción: 16 de marzo de 2023



175 

La madera cristiana de Pinocho

Su estilo está marcado por su gusto por la biología y la escuela de arte 
simbolista, su fascinación por el mundo fantástico, como el de los cuen-
tos de hadas y los temas oscuros. Sus trabajos incluyen frecuentemente 
monstruos o seres fantásticos.

Entre 1988 y 1989 dirigió algunos capítulos de la serie mexicana de 
televisión La hora marcada. Su primer largometraje fue Cronos, en 
1993. En 1997 empezó a dirigir películas en Estados Unidos. Su película 
de 2006, El laberinto del fauno, ganó más de cien premios. En 2018 su 
filme La forma del agua ganó el Óscar, el Globo de Oro, el León de Oro 
(en Venecia) y más de cien premios. En noviembre de 2022 la unam le 
otorgó el doctorado honoris causa por sus aportes a la cultura.

Tardó 14 años en preparar su versión de Pinocho, la serie de aventuras 
que Carlo Collodi publicó de 1881 a 1883. Para su proyecto Del Toro 
reunió a los mejores diseñadores creativos en animación de cuadro por 
cuadro (stop–motion) de Londres, Portland y Guadalajara. Los tapatíos 
formaron el Taller del Chucho. En su proyección Pinocho ha obtenido 
más de 70 premios, incluidos el Óscar, el bafta y el Globo de Oro.

En varias de sus películas hay una denuncia contra el poder totalitario 
y una defensa a la dignidad de las personas. Así lo vemos en El espinazo 
del diablo (de 2001), El laberinto del fauno (2006), La forma del agua 
(2017) y ahora en Pinocho (2022).

Aunque agnóstico, Del Toro es un “católico no practicante” que, como 
cineasta, propone en sus películas realidades de amor, sacrificio, per-
dón y redención. Creo que permanece en él el espíritu que recibió y 
vivió en el colegio jesuita y que Memo fue fraguando para ser lo que 
ahora es. Veamos aquí algunos de estos elementos humanistas y cris-
tianos que aparecen en su película de Pinocho.



176       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

El padre, el hijo, el camino

Geppetto, un carpintero, es el padre y el creador (como Dios, como san 
José). Sufre la muerte de su hijo Carlo a causa de una bomba que cae 
sobre la iglesia. La guerra mata, cambia la existencia de las personas, 
la de Geppetto. En su soledad y desesperación decide fabricar un 
muñeco–marioneta del pino bajo el cual está enterrado su niño. Es 
un muñeco malformado, a base de golpes a la madera, desde el dolor 
y la ira del padre. Pero un hada infundirá espíritu de vida a este muñeco 
de madera (como en el libro de Ezequiel)1 y será Pinocho: un niño que 
empieza a vivir, una creatura mal tallada, imperfecta...  Pinocho tendrá 
que aprender a vivir, a ser hijo, a ser él mismo, con todos sus errores 
e imperfecciones... Como también nosotros lo tenemos que aprender, 
como creaturas, como hijos, como seres humanos. Pero Geppetto tam-
bién ha de aprender a ser padre, a creer en su creación y a dejarla en 
libertad. A través de Sebastián J. Grillo, Del Toro dice que escribe sobre 
“padres imperfectos e hijos imperfectos”, porque así somos.

El camino de Geppetto arranca desde el duelo, la tristeza, el dolor 
por la pérdida; la relación entre Dios Padre y su Hijo Jesús inicia en el 
bautismo en el Jordán desde el amor y la confianza: “Tú eres mi Hijo 
amado; en ti me complazco”.2 Ese camino lo van a recorrer Geppetto 
y Pinocho.

Geppetto también es el creador del Cristo en la iglesia. Frente a él y 
delante de la comunidad Pinocho externa su reclamo triste: “¿Por qué 
a él todos lo quieren y a mí no, si el Cristo es de madera como yo”? En 
ese momento Pinocho no conoce la vida de Jesús, vida que lo llevó a 
la cruz y a ser reconocido por muchos pueblos..., pero tampoco sabe 

1.	 La Biblia Latinoamérica, Sociedad Bíblica Católica Internacional/San Pablo/Editorial Verbo Divino, 
Madrid, 1972, Ezequiel 37, 5. 

2.	 Marcos 1, 11.



177 

La madera cristiana de Pinocho

que a él le pasará lo mismo: por predicar el amor, la libertad y la paz 
Pinocho también será perseguido y crucificado.3

El niño Pinocho está aprendiendo a vivir... Es un chico espontáneo y 
libre, y pronto es atraído por la vida de espectáculo en un circo: canta, 
baila, divierte a los niños... Y hasta piensa en llevar dinero a su padre. 
Hasta el día en que se da cuenta de dónde se ha metido.

La vida humana no es fácil: siempre habrá dificultades y tentaciones en 
el camino. El mensaje cristiano nos habla de tres tentaciones principa-
les para Jesús y para todo ser humano:4 el apego material y codicioso, 
la fama y vanidad, y el poder explotador. La vida de Pinocho afrontará 
estas tentaciones, representadas sobre todo en Volpe, el cirquero, quien 
adula a Pinocho y se aprovecha de él: “Hay una marioneta que es el rey 
de todas las marionetas: tú Pinocho. ¡Eres una maravilla! Un milagro. 
¡Todos te amarán!”. Pero luego añade en voz baja: “Obviamente, no 
entiendes cuál es nuestra relación, pequeño niño inflamable. Yo soy 
el titiritero. Y tú, la marioneta. Yo soy el amo. ¡Y tú eres el esclavo! ¡Y 
vas a hacer lo que te ordene hasta que tu cuerpo de madera se pudra y 
te use para alimentar mi estufa! Tal vez no necesites hilos, pero yo te 
controlo. ¡Tú me obedeces a mí!”.

La libertad y la bondad versus la violencia del poder

En el mundo hay hombres que abusan, manejan y explotan a los demás, 
hacen la guerra y la violencia, matan... Del Toro sitúa su película y su 
denuncia en un tiempo histórico de esta maldad: durante el fascismo 
italiano, con il Duce, Benito Mussolini, a la cabeza durante los años 
treinta, quien continuará en el poder hasta la Segunda Guerra Mundial 
(1939–1945). Con el lema “Creer, obedecer, combatir” el régimen dicta-
torial pide la sumisión de todos, ser “marionetas” sin hilos (“burros”, en 

3.	 Mateo 10, 17.
4.	 Mateo 4, 1–11.



178       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

la narración original de Collodi). Pinocho se rebela y lo confronta con 
su actuar en libertad y en desobediencia a la imposición y el control del 
poderoso. Los primeros en seguirlo serán nada menos que Spazzatura, 
el mono–criado de Volpe, y el hijo del Podestá o jefe militar. Igual que 
un Cristo, Pinocho es perseguido, crucificado por Volpe, salvado por 
el mono... y va a dar al mar.

En el mar Pinocho encuentra que la ballena se ha tragado a Geppetto, 
su padre, y tratará de salvarlo... Y lo hará a costa de su propia vida. El 
amor es su gran motor de vida y de muerte: “Nadie tiene mayor amor 
que el que da la vida por sus amigos”,5 como la da Pinocho.

La ballena de esta historia refleja el episodio bíblico de Jonás, el joven 
profeta que quiere huir de la misión que Yahvé le da, se embarca para 
alejarse y, en medio de una fuerte tempestad, es echado por los mari-
neros al mar y tragado por un gran pez. El mismo Nuevo Testamento 
hace de este episodio una figura de la muerte y la resurrección de Jesús: 
“De la misma manera que Jonás estuvo en el vientre del cetáceo tres 
días y tres noches, así también el Hijo del hombre estará en el seno de 
la tierra tres días y tres noches”.6

De manera semejante, aquí en la película, Pinocho será un nuevo Jonás 
que muere y resucita. Pinocho sacrifica su vida y, en un último deseo 
al hada, también él se hará mortal, por amor a su papá.

La vida y la muerte

Vida y muerte están presentes en la historia de Pinocho. El cono de 
pino lo simbolizará al principio y al final de la película. “La vida es 
un regalo maravilloso”, pero no es fácil, y hay que aprender a vivir-
la, en cada momento, en toda circunstancia, aun cometiendo errores, 

5.	 Juan 15, 13.
6.	 Mateo 12, 40.



179 

La madera cristiana de Pinocho

siendo cada uno lo que es. El niño–marioneta nos va mostrando con 
sus actitudes cómo poner bondad y libertad en medio de la maldad 
y la imposición que nos rodea, cómo buscar la vida en escenarios de 
guerra y muerte. Del Toro apuesta por el amor de cada pequeño acto, 
aunque para el sistema establecido esa acción parezca desobediencia 
o rebeldía. Pinocho pasa “haciendo el bien”, como se dice de Jesús,7 
y da lo mejor de sí hasta el final, incluso hasta morir por su papá. La 
vida es corta y hay que saberla vivir siendo cada quien uno mismo y 
siendo bueno.

Cuenta Sebastián J. Grillo al final: “Pinocho salió a recorrer el mundo, 
y el mundo, creo yo, lo acogió de vuelta. Hace mucho que no he sabido 
de él. ¿Morirá tarde o temprano? Creo que sí. Y tal vez eso lo hace un 
niño de verdad. Lo que debe pasar, pasa. Y un día ya no estamos”.

“Lo que tiene que pasar, pasará, y un día ya no estaremos”, se afirma no 
como un destino impuesto, sino como un reconocimiento de nuestra 
finitud humana, para que sepamos vivir con sentido. “Pues ¿de qué 
le sirve al hombre ganar el mundo entero si arruina su vida?; ¿qué 
puede dar el hombre a cambio de su vida?”.8 El Hada de la Muerte lo 
expresará así: “Lo único que hace que una vida humana tenga valor 
y significado es que es breve y finita... Cada momento que pases con 
tus seres queridos, con tus amigos, podría ser el último. Nunca sabes 
cuánto tiempo tendrás con alguien hasta que se va”. El mismo Del Toro 
recuerda un poema del chiapaneco Jaime Sabines: “Alguien me habló 
todos los días de mi vida al oído, despacio, lentamente. Me dijo: ¡vive, 
vive, vive! Era la muerte”.9

Si algunos días tienes tus altibajos, levántate y “abre tu corazón a un 
mañana más bello” (Better tomorrows), expresa la canción de Sebastián 

7.	 Hechos 10, 38.
8.	 Marcos 8, 36–37.
9.	 Jaime Sabines, Horal/La señal, Planeta, México, 2020, p. 7.



180       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

J. Grillo en los créditos finales, en la voz de Ewan McGregor. Por tanto, 
hay que aprender a amar y decir a cada persona, como se lo expresa 
Geppetto a Pinocho al final: “Te quiero exactamente tal como eres”.

Aquí el diálogo en la película, en la playa: “Pinocho, mi niño, trataba de 
convertirte en alguien que no eres. Pero no, no seas Carlo ni nadie más, 
sé exactamente quien tú eres. Te quiero exactamente tal como eres”. Y 
la creatura le dice: “Entonces, seré Pinocho. Y tú serás mi papá. ¿Está 
bien?”... “Más que bien”, responde Geppetto. 

Resuenan aquí las palabras bíblicas de Dios sobre el rey David: “Yo 
seré para él un padre, y él será para mí un hijo, y no apartaré de él mi 
amor”.10 Y eso también es lo que el Dios de Jesucristo nos dice a todas 
y todos, sus hijos e hijas: Mi amor incondicional por ti no es porque 
tú seas bueno o perfecto, cumplido u obediente, sino porque eres tú y 
porque Yo sólo soy Amor. Solamente te pido que sigas siendo fiel a ti 
mismo y que sigas el amor en tu vida.  “Lo que les pido es que se amen 
unos a otros”.11

Sobre el trabajo de esta película, Vanessa Romo, coordinadora de pro-
ducción del equipo de Guadalajara, dice: “Fue pura magia. Como con 
todas las cosas que valen la pena en esta vida, hubo momentos lumi-
nosos y momentos sombríos, pero con la seguridad de que cada uno 
de nosotros estaba tallando un poquito de madera de la película más 
bonita de animación jamás hecha”. Efectivamente, Pinocho de Guiller-
mo del Toro es “un cine tallado a mano”,12 hecho con el corazón y con 
mucho cariño.

10.	 1 Crónicas 17, 13; Hebreos 1, 5.
11.	 Juan 15, 17.
12.	 Vanessa Romo, “‘Pinocho’ catapulta la animación tapatía” en Magis, iteso, Tlaquepaque, Jalisco, 

No. 492, marzo/abril de 2023, p. 8.



181 

Los años, de Annie Ernaux, y las posibilidades límite de la novela

Los años,* de Annie Ernaux, 
y las posibilidades límite de la novela
José Miguel Tomasena**

De los efectos felices que tiene el paripé mediático alrededor del Pre-
mio Nobel de Literatura está el poder descubrir, de vez en cuando, una 
obra literaria que lleva a los límites nuestra comprensión de lo que la 
literatura puede ser. Eso me ha pasado con Annie Ernaux, la escritora 
francesa galardonada en 2022 “por el coraje y la agudeza clínica con la 
que descubre las raíces, los distanciamientos y las restricciones colec-
tivas de la memoria personal”.1

Comencé con El lugar,2 sobre su relación con su padre y su con-
flictivo proceso de desclasamiento familiar, y luego seguí con El 
acontecimiento,3 quirúrgico relato sobre el aborto clandestino al que 
se sometió Ernaux cuando era muy joven. Me parecieron novelas bue-
nas, escritas con “agudeza clínica y coraje”, como dijo el Comité del 
Nobel. Pero no encontraba esa dimensión social que la academia sueca 
atribuía a las exploraciones de su memoria personal. Hasta que leí Los 
años. Y entendí.

	
	

1.	 Palabras del Comité del Nobel. Carlos Martínez, “Otorgan Premio Nobel de Literatura a la escritora 
francesa Annie Ernaux” en Vanguardia mx, 6/x/2022, https://vanguardia.com.mx/noticias/otorgan-
premio-nobel-de-literatura-a-la-escritora-francesa-annie-ernaux-NG4495870 Consultado 8/v/2023.

2.	 Annie Ernaux, El lugar, Tusquets, Barcelona, 2020. 
3.	 Annie Ernaux, El acontecimiento, Tusquets, Barcelona, 2019.

* 	 Annie Ernaux, Los años, Cabaret Voltaire, Madrid, 2019. Traducción de Lydia Vázquez Jiménez.
** 	 Escritor, periodista y profesor universitario. Es autor de las siguientes novelas: El rastro de los cuerpos, 

Grijalbo, México, 2019; ¿Quién se acuerda del polvo de la casa de Hemingway?, Paraíso Perdido, México, 
2018 y La caída de Cobra, Tusquets, México, 2016. www.jmtomasena.com



182       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Se trata de una novela formalmente prodigiosa que me ha dejado la 
sensación de que nadie había hecho tan bien lo que ella consiguió  
—como suelen hacer las obras maestras— y que lleva el arte de la 
novela más allá de lo que yo creía que era posible.

Los años está escrita siguiendo dos estrategias narrativas que se in-
tercalan: una voz narrativa, contada en pasado desde un nosotros que 
relata qué hacían, pensaban, sentían, decían las personas a lo largo 
de los años, y una segunda voz anclada en fotografías, documentos o 
videos de una mujer que a lo largo de las páginas podemos identificar 
con la propia Ernaux, pero narrada desde una tercera persona del sin-
gular que externaliza y objetiviza sus propios recuerdos. Así, la autora 
construye una voz narrativa que le permite contar una historia que 
es, simultáneamente, su biografía íntima —amores, abortos, divorcios, 
militancias, partos, muertes— y la historia de la sociedad francesa de 
la segunda mitad del siglo xx y principios del xxi. 

Esta doble dimensión de los hechos narrados me ha hecho pensar en 
el concepto de habitus, acuñado por el sociólogo Pierre Bourdieu para 
designar las formas de percepción, sensibilidad y pensamiento que las 
personas interiorizamos, que son producto de las relaciones sociales 
en las que crecemos y que tienden a reproducirse a partir de ellas (de 
hecho, Bourdieu aparece en la novela y Ernaux ha manifestado en va-
rias ocasiones su deuda con la obra del sociólogo francés).

Lo que Ernaux consiguió en esta novela es una forma de representa-
ción literaria de esta dialéctica en la que se funden lo individual y lo 
colectivo, la memoria y el retrato sociológico, lo íntimo y lo político, 
la autoficción y el retrato sociocultural.



183 

Los años, de Annie Ernaux, y las posibilidades límite de la novela

En su libro Resistirse a la novela. Novelas para resistir: ideología y 
ficción,4 Lennard J. Davis postula que la novela, en tanto género de 
la modernidad, debe su éxito a su capacidad para construir la ilusión 
de que los protagonistas de la historia son los individuos —y no las 
sociedades— y de que el cambio es producto de la capacidad de los 
sujetos para transformarse a sí mismos —y no nuestra capacidad para 
ensanchar las sociedades que nos constituyen—. ¿Quién no adora a 
esos individuos que parecen encarnar todo un mundo, como Gatsby, 
don Quijote, Raskólnikov, Pedro Páramo, Joseph K. o Ana Karenina? De 
ahí que la traducción del título del ensayo de Davis recoja la ambigüe-
dad de doble sentido del original Resisting Novels:5 la novela puede ser 
una representación que nos enseña a ver el mundo de maneras nuevas 
y que simultáneamente reproduce las ideologías liberales dominantes.

El libro de Ernaux consigue romper con el fetiche individualista de la 
novela que denunciaba Davis, porque en Los años el protagonista es un 
sujeto colectivo: es la sociedad la que está en movimiento, es el tiempo, 
que pasa implacable sobre todos y cada uno de nosotros.

A lo largo de Los años aparecen los temas que atraviesan toda la obra de 
Ernaux: las diferencias de clase, la opresión de las mujeres y la convic-
ción feminista de que lo íntimo es político. Ernaux ha contado en otros 
libros, como El acontecimiento, La vergüenza6 o El lugar, su conflictivo 
proceso de desclasamiento: de ser hija de una pareja de comerciantes 
pobres a convertirse en una burguesa bohemia de izquierdas; la única 
mujer de la familia con estudios superiores que pudo dedicarse a los 
libros y a la docencia, en lugar de a los trabajos manuales.

4.	 Lennard J. Davis, Resistirse a la novela. Novelas para resistir: ideología y ficción, Debate, Barcelona, 
2002.

5.	 El título completo de la obra es Resisting Novels: Ideology and Fiction.
6.	 Annie Ernaux, La vergüenza, Tusquets, Barcelona, 2020. 



184       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Además de la lucha de las mujeres por el aborto, el divorcio y la eman-
cipación económica y política, en las páginas se dibuja un fresco de 
muchas transformaciones de la sociedad francesa: el paso de una so-
ciedad dominada por los valores de la Iglesia católica a una sociedad 
secular, los procesos de descolonización —en particular la guerra de 
Independencia de Argelia—, la migración de los habitantes de estas 
colonias y, por lo tanto, la creciente diversidad cultural, los procesos de 
desclasamiento que produjo la urbanización, y una sociedad que pasó 
de la fe en la revolución —con la revuelta estudiantil de Mayo del 68 
como momento cumbre— al individualismo neoconservador del presen-
te, asediado por el fantasma de la ultraderecha racista en el horizonte.

Hay abundantes referencias a personajes, acontecimientos e iconos 
de la sociedad francesa que se me han escapado. Supongo que una 
persona más familiarizada con esta sociedad encontrará muchas más 
referencias que enriquecerán la lectura. Más que un impedimento para 
la lectura, fueron para mí un acicate para la creatividad. ¿Cómo podría-
mos hacer un relato análogo de la sociedad mexicana de los últimos 
setenta años? ¿Quién es capaz de escribir una amalgama similar que 
aglutine nuestras costumbres, deseos y expresiones con nuestra his-
toria social y política?



185 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Injusticia cognitiva: 
comprendiendo el concepto*

Diego Mauricio Torres de Luna**

Resumen: Torres de Luna, Diego Mauricio. Injusticia cognitiva: comprendien-
do el concepto. De manera análoga a una línea continua con un par de polos 
opuestos, en el extremo negativo podríamos colocar la injusticia cognitiva y, en 
el positivo, la interculturalidad. En este trabajo intento aportar a la compren-
sión de la primera a partir de contribuciones desde la filosofía y la sociología, 
focalizadas en un análisis epistemológico y decolonial que encuentra apoyo 
en teorías político–económicas críticas. El objetivo es hacer visibles las mani-
festaciones de la injusticia cognitiva, principalmente en la educación superior 
de América Latina y México —aunque el análisis puede ser extrapolable a 
espacios socioculturales más amplios—, para abrir la posibilidad de plantear 
estrategias y prácticas —una de las cuales es la interculturalidad— que con-
tribuyan a su erradicación.
Palabras clave: injusticia cognitiva, interculturalidad, educación superior, filo-
sofía de la educación, conocimiento.

Abstract: Torres de Luna, Diego Mauricio. Cognitive Injustice: Understanding 
the Concept. As with a continuous line with a pair of opposite poles, on the 
negative end we could place cognitive injustice and on the positive, intercul-

*	 Este trabajo corresponde a un estudio más amplio en el marco de una investigación de posgrado que 
cuenta con el apoyo del Conahcyt y que lleva por nombre Implicaciones de la injusticia cognitiva sobre 
la interculturalidad de la educación superior en México.

**	 Licenciado en Filosofía por la Universidad Autónoma de Aguascalientes. Profesor de asignatura en 
esta misma universidad. dimatodlu@gmail.com

Recepción: 10 de octubre de 2022
Aprobación: 1 de marzo de 2023



186       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

turality. In this article I attempt to make a contribution to the understanding of 
the cognitive injustice by using contributions from philosophy and sociology, 
focused on an epistemological and decolonial analysis with an underpinning of 
critical political–economic theories. The aim is to lay bare the manifestations 
of cognitive injustice, primarily in higher education in Latin America and 
Mexico —although the analysis can be extrapolated to wider sociocultural spa-
ces— in order to open up the possibility of formulating strategies and practices 
—one of which is interculturality— that could contribute to its eradication.
Key words: cognitive injustice, interculturality, higher education, philosophy of 
education, knowledge.

Introducción

En este artículo empezaremos por revisar los rasgos que definen la 
injusticia cognitiva como fenómeno social y epistémico para exami-
nar sus repercusiones sobre la diversidad y la posibilidad de apreciar 
horizontalmente lo plural. Como preámbulo necesario, precisamos 
que entenderemos por epistemología el proceso analítico enfocado en 
aquellos aspectos que contribuyen a identificar qué es conocimiento 
en general, cómo se construye y cómo se valida.1 Otro elemento pre-
liminar importante concierne al concepto de justicia cognitiva, que 
procede del ámbito de la agricultura y la agronomía, pero que puede 
extenderse a diversas áreas, disciplinas y actividades, puesto que al-
canza todos aquellos espacios en los que la humanidad ha establecido 
relaciones desiguales.

El itinerario que nos proponemos recorrer comprende el colonialismo 
euro–occidental que genera exclusión social, pobreza y discrimina-
ción; la gestación de la historia moderna y contemporánea de América 
Latina y la problematización de la justicia cognitiva en la educación 
superior latinoamericana y particularmente en México. Por último, 
se abordan las principales opciones que se perfilan como solución al 
problema de la injusticia cognitiva (decolonialidad e interculturalidad).

1.	 Además, el término se usa para remitir tanto a creencias justificadas como a las condiciones que dan 
validez a las diferentes formas de construcción del conocimiento.



187 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Injusticia cognitiva desde los aportes 
de la filosofía y la sociología

Juan Carlos Tedesco asegura que, para la construcción de sociedades 
más justas, es requisito adherirnos a la práctica de la justicia. No obs-
tante, es paradójico que, en gran medida, condenemos la injusticia en 
general y, a la vez, seamos parte de los mecanismos que la provocan.2 
Éste es el caso de la injusticia cognitiva,3 la cual se concibe a partir de 
las condiciones desiguales —sean de discriminación o de exclusión 
epistémica— que se generan por causa de un modelo cognitivo hege-
mónico global que establece límites, además de que invisibiliza y priva 
de reconocimiento y validez a los saberes alternativos. Esto ha llevado, 
incluso, a la desaparición de propuestas epistemológicas alternativas, 
tales como las de los pueblos originarios de América Latina; pero no 
se trata sólo del acto de desaparecer lo alternativo, sino de autofavore-
cerse con esa extinción. Tal contexto no podría entenderse sin caracte-
rizar la epistemología dominante (eurocéntrica4 y angloparlante) con 
la etiqueta de depredadora, en tanto que es una postura que descalifica 
o niega los saberes que se encuentran resistiendo su colonización; es 
decir, que consume y lleva a la inexistencia otras epistemologías.5 Para 
observar la imposición de una única visión del mundo se cuenta con 

2.	 Juan Carlos Tedesco, “Educación y justicia social en América Latina. Historia y perspectivas futuras” 
en Salvador Camacho Sandoval (Coord.), La lechuza extraviada. Desencuentros: reformas educativas 
y magisterio, Universidad Autónoma de Aguascalientes, Aguascalientes, 2018, pp. 37–47.

3.	 Existen textos que utilizan indistintamente las expresiones justicia/injusticia cognitiva y justicia/
injusticia epistémica para evidenciar que se pone en duda la calidad de ciertos agentes como sujetos 
de conocimiento. Es el caso de Miguel Mandujano Estrada, “Justicia epistémica y epistemologías del 
Sur” en Oxímora. Revista Internacional de Ética y Política, Universitat de Barcelona, Barcelona, Nº 10, 
2017, pp. 148–164. En el presente trabajo se ha optado por la utilización de injusticia/justicia cognitiva 
debido a que tiene mayor presencia en la literatura académica.

4.	 Cabe precisar que la crítica debe dirigirse a la parte occidental de Europa que detenta el colonialis-
mo, puesto que en la región central y oriental de este continente también se encuentran luchando 
contra esa imposición histórica. De ello se da cuenta en Ewa Doma’ska, “La justicia epistémica y la 
descolonización del poscolonialismo (caso de Europa Central y del Este)” en Jan Stanislaw Ciecha-
nowski y Cristina González Caizán (Eds.), España – India – Rusia. Centros, fronteras y periferias de las 
civilizaciones, Universidad Adam Mickiewicz de Pozna’, Varsovia, 2018, pp. 449–459.

5.	 María Christiansen, “Epistemología depredadora y paz violenta. Consideraciones filosóficas sobre la 
construcción de una justicia cognitiva” en International and Multidisciplinary Journal of Social Sciences, 
Hipatia Press, Barcelona, Nº 3, noviembre de 2017, pp. 281–306.



188       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

el ejemplo de la cartografía. El mapa del globo terráqueo, que maxi-
miza el tamaño de los países del norte y minimiza los del sur, revela 
la estrategia de la distorsión y manipulación de la información para 
generar re–conocimiento como instrumento epistémico al servicio de 
las naciones poderosas y concentradas en la parte superior del ecua-
dor, lo que puede denunciarse como una manifestación colonial de la 
modernidad occidental.6

Desde esta perspectiva se presenta la necesidad de detenerse en el 
colonialismo epistémico y, antes, precisar que el colonialismo, en los 
términos actuales, se entiende como el ejercicio del poder al modo 
euro–occidental. Este último concierne al estado de cosas en que no 
participa toda la humanidad, por lo que no todas las culturas poseen 
los mismos derechos.7 El colonialismo epistémico se explica por la 
prevalencia de la concepción supuestamente objetivista con que se 
afirma que el verdadero conocimiento no admite luchas de poder;8 sin 
embargo, conviene considerar que los saberes y los conocimientos son 
formas de relación interpersonal y que el ejercicio del poder dependerá 
del modo en que se den esos vínculos. En el caso del colonialismo hay 
un ejercicio vertical, impuesto por “los de arriba”, quienes se mueven 
en marcos de autoridad y determinan qué es conocimiento, qué es lo 
culturalmente relevante, qué es lo aceptado moralmente, qué se ha 
de apreciar más y mejor en el ámbito estético y artístico, y qué se ha de 
transmitir en el proceso de enseñanza–aprendizaje. Mientras tanto, 
“los de abajo” han de obedecer si quieren participar de algún modo de 
la “alta cultura”. Así, la colonialidad epistemológica, junto con la del 
poder, funcionan como instrumento de expansión y reforzamiento de 

6.	 Antoni Jesús Aguiló Bonet, “La universidad y la globalización alternativa: justicia cognitiva, di-
versidad epistémica y democracia de saberes” en Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y 
Jurídicas, Universidad Complutense de Madrid, Madrid, Nº 2, 2009, https://www.redalyc.org/
pdf/181/18111430001.pdf Consultado 26/x/2021. Documento electrónico sin paginación.

7.	 Raúl Fornet–Betancourt, “Interculturalidad, migración y educación en el mundo contemporáneo” 
en Educação Temática Digital, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, Brasil, Nº 3, julio/
septiembre de 2021, pp. 581–591. 

8	  María Christiansen, “Epistemología depredadora y paz violenta...”, p. 293.



189 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

la opresión que ocasionan el capitalismo, el patriarcado y el colonia-
lismo histórico.9

Tal como lo expresó en su momento el psiquiatra, filósofo y revolucio-
nario Frantz Fanon cuando denunciaba el colonialismo, principalmente 
en África, “el mundo colonizado es un mundo cortado en dos”.10 De este 
modo, adquiere sentido la línea abisal o abismal que señala Boaventura 
de Sousa Santos, con la que divide lo privilegiado, hegemónico y do-
minante de lo que no lo es, y cuando las exclusiones se juzgan desde 
el primer lado, se las considera como fatalidades o resultado del orden 
natural de las cosas, produciendo la irrelevancia, la no existencia y la 
invisibilidad del lado aparentemente opuesto.11 Así funciona la desva-
lorización de saberes que implica la injusticia cognitiva.

Por otro lado, entendemos por exclusión social la falta de participación 
en que se encuentra una gran parte de la población en aspectos rele-
vantes de la sociedad, de la política, de la economía y de la cultura de 
un país. Aquélla se manifiesta en diferentes formas de discriminación, 
en tanto una actitud aprendida que puede reproducirse en el espacio 
escolar en general. Contra esta tendencia los sistemas educativos tie-
nen la responsabilidad de adoptar medidas para favorecer relaciones 
incluyentes y respetuosas con la finalidad de formar ciudadanía, lo 
que se traduce en que hombres y mujeres sean sensibles, solidarios, 
responsables, libres y capaces de participar para mejorar la vida social 
y fortalecer nuestras comprensiones acerca de la democracia. Aunado 
a lo anterior se ha de considerar que la educación formal es parte de 
las políticas públicas en que predomina el mercado, un hecho que 
puede verse en la relación directa entre producción y transferencia 

9.	 Boaventura de Sousa Santos, “Introducción a las Epistemologías del Sur” en María Paula Meneses 
y Karina Andrea Bidaseca (Coords.), Epistemologías del sur, Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales/Centro de Estudios Sociales de la Universidad de Coimbra/Universidad Nacional de San 
Martín/Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 2018, pp. 25–61.

10.	 Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, Fondo de Cultura Económica, México, 1965, p. 32.
11.	 Boaventura de Sousa Santos, “Introducción a las Epistemologías del Sur”, p. 46.



190       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

de aprendizajes y conocimientos. Si la formación es concebida como 
inversión individual y si el conocimiento se entiende como generador 
de ganancias en un marco de capitalismo académico, la educación y 
la ciencia corren el riesgo de encontrarse privatizadas y ausentes 
de la vida económica y social del país, lo que repercute a su vez en 
una sociedad del desconocimiento, en tanto que el crecimiento de la 
información que se produce no es equivalente a su procesamiento.12

Extrapolación de la justicia cognitiva
al terreno de la educación superior

A partir de este momento es fundamental considerar dos premisas: 
1) la comprensión euro–occidental del mundo es un subconjunto del 
conjunto que reúne la comprensión del mundo y 2) la diversidad es 
axial cuando se habla de la experiencia cognitiva del mundo; si bien, 
por la prioridad otorgada a la ciencia moderna, se ha provocado un 
epistemicidio masivo.13

Como se señaló en líneas anteriores, la conceptualización en torno a la 
justicia cognitiva se originó en la agronomía como área científica y en 
beneficio de la agricultura como práctica ancestral. La manera en que 
se practica y se ha practicado esta última es una representación de las 
diferentes formas de pensar y de vivir que, en su momento, revolucionó 
las sociedades de cazadores y recolectores14 y que, en épocas más re-
cientes, se ha intentado homogeneizar con el propósito de aumentar la 
producción, olvidando principios regionales, entre los que primaban 
la convivencia con la naturaleza y la no explotación de los recursos. 

12.	 Axel Didriksson, “El futuro anterior. La universidad como sistema de producción de conocimientos, 
aprendizajes e innovación social” en Adrián Acosta Silva et al. (Comps.), Los desafíos de la universidad 
pública en América Latina y el Caribe, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, 
2015, pp. 381–412.

13.	 Boaventura de Sousa Santos, “Introducción a las Epistemologías del Sur”, p. 37.
14.	 María Angélica Salas y Timmi Tillmann, “El poder transformador de los saberes en paisajes de terra-

zas” en Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, Facultad de Geografía e Historia de 
la Universidad de las Palmas de Gran Canaria, Las Palmas de Gran Canaria, Nº 1, 2021, pp. 267–301.



191 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Éstas pueden ser las razones por las cuales surge el concepto en esta 
área. En 1997 el investigador indio Shiv Visvanathan15 colocó sobre  
la mesa de los conceptos de la humanidad el de justicia cognitiva con la 
intención de abogar por el derecho a coexistir de las diferentes formas 
de conocimiento, lo cual implica hacer frente al paradigma dominante 
para promover el reconocimiento de propuestas alternativas a partir 
de un diálogo entre conocimientos (incluso entre aquéllos que podrían 
considerarse contradictorios). Esta propuesta ha recibido el nombre 
de diálogo de saberes y es considerada un elemento clave para la cons-
trucción de la equidad, la democracia y la sustentabilidad. En otras 
palabras, el diálogo de saberes sería el medio para alcanzar la justicia 
cognitiva16 y, ¿por qué no?, la interculturalidad.

Debido a su importancia, el sello que ha de distinguir este intercam-
bio dialógico para contribuir favorablemente en el terreno que surgió 
consiste en crear espacios en los que permeen la horizontalidad y la 
simetría como características democráticas para el reconocimiento 
y la inclusión de los aportes epistemológicos y de quienes producen 
alimentos de calidad a partir de su orientación de vida, y que, ade-
más, tienen en cuenta el medioambiente y la salud. En esa dirección 
fueron planteados los congresos mundiales de terrazas, un ejemplo 
de la puesta en práctica del diálogo de saberes, en tanto fueron con-
cebidos como oportunidades para el intercambio epistémico en favor 
del mutuo aprendizaje entre campesinos, pobladores, investigadores, 
técnicos y activistas de Asia, América Latina, África y Europa.17 En el 
área de la educación superior la Universidad Popular de los Movi-
mientos Sociales tiene una intención similar. Ésta es, según su Carta 

15.	 Shiv Visvanathan, A Carnival for Science. Essays on Science, Technology and Development, Oxford 
University Press, Delhi, 1997.

16.	 Iokiñe Rodríguez, Bjorn Sletto, Alejandra Leal et al., “A propósito del fuego: diálogo de saberes e 
injusticia cognitiva en territorios indígenas culturalmente frágiles” en Trilogía Ciencia Tecnología 
Sociedad, Universidad Tecnológica Metropolitana, Santiago de Chile, Nº 15, 2016, pp. 97–118.

17.	 María Angélica Salas y Timmi Tillmann, “El poder transformador de los saberes…”, p. 284.



192       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

de Principios,18 una iniciativa de autoeducación que se lleva a cabo en 
un espacio temporal planteado en términos de política intercultural 
con las finalidades de la emancipación social y el interconocimiento, 
en tanto se busca generar conocimiento recíproco entre movimientos 
y organizaciones, además de promover acciones de colaboración entre 
colectivos.19

Es improbable que la justicia, en términos generales, se consolide 
como un progreso natural en el orden social sólo por el transcurrir 
de la historia. La educación tiene que promoverla, pues se trata de un 
valor ético, político y reflexivo que se adopta y se practica de manera 
voluntaria, y que supone en sus entrañas un esfuerzo ético y cognitivo 
de suma exigencia, apropiado por cada hombre y mujer desde el re-
conocimiento sociohistórico de las condiciones que nos han traído 
hasta nuestro presente.20 De ahí que, si queremos vivir y convivir en 
un mundo más justo, se necesita eliminar los efectos negativos tanto 
de la colonización en el ámbito político–económico como en el terreno 
cognitivo y afectivo, para transformar las concepciones antropológicas 
euro–occidentales.

La injusticia cognitiva a partir de aspectos sociohistóricos 
en la educación superior de América Latina

Es importante centrarnos en el contexto cultural y educativo de Amé-
rica Latina, lo que permitirá reconocer cómo se ha gestado la historia 
moderna y contemporánea de esta región y detectar similitudes en 
México como país focal en que se concentra este trabajo. En primer 
lugar, el territorio americano es consecuencia de variadas migraciones, 
lo cual indica que es y ha sido un lugar de diversidad de tonos de piel, 

18.	 Universidad Popular de los Movimientos Sociales, Carta de Principios de la Universidad Popular de 
los Movimientos Sociales, 4/xii/2012, http://www.universidadepopular.org/site/media/documentos/
Carta_Principios_UPMS_Espanol.pdf   Consultado 17/iv/2023.

19.	 Miguel Mandujano Estrada, “Justicia epistémica y epistemologías del Sur”, p. 159.
20.	 Juan Carlos Tedesco, “Educación y justicia social en América Latina…”, p. 42.



193 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

pueblos, comunidades, formas de vida y maneras de entender el mun-
do.21 Esto es importante porque accedemos a lo que llamamos mundo 
a partir de distinciones (categorías o esquemas) que poseemos y que 
corresponden a condiciones contextuales en transformación (cultu-
rales e históricas), lo que nos posibilita percibir u observar tal o cual 
cosa, pero también no hacerlo es condicionado por ello.22 En esa inte-
racción tradicionalmente expuesta entre objeto y sujeto, ambas partes 
se determinan en cierto grado. En efecto, lo objetual no depende del 
sujeto, pero en tanto existe relación entre ambos, la realidad brinda a 
este último datos e información, los cuales, en todo caso, serán estruc-
turados en proposiciones según las capacidades sensibles, intelectua-
les e históricas de quien los recibe. Por lo tanto, las líneas siguientes 
presentan brevemente algunos hechos que, en su conjunto, buscan dar 
luz sobre las condiciones actuales en que se encuentra la educación 
superior en Latinoamérica y, con ello, cada lector podrá hacerse de una 
explicación sobre las bondades y perversidades manifiestas en esta re-
gión con respecto a los factores que influyen en la injusticia cognitiva.

La región subcontinental que nos ocupa es la zona más desigual en el 
ámbito socioeconómico mundial23 y no se distingue por ejercer poder 
sobre el resto del orden geopolítico, sino que se la considera una re-
gión en vías de desarrollo (y este último concepto —desarrollo— es 
la categoría que reúne el conjunto de características de los países po-
derosos que detentan el colonialismo). Estos hechos nos llevan hacia 
reflexiones sobre las relaciones internacionales, terreno en el que las 
naciones poderosas, con apoyo económico de actores no estatales, se 
unen con el propósito de controlar los recursos naturales y la vida en 

21.	 Víctor M. González Esparza, Trompo a la uña. Breve historia de Aguascalientes, Eximia, Aguascalientes, 
2017.

22.	 María Christiansen, “Epistemología depredadora y paz violenta …”, p. 284.
23.	 Lorenza Villa Lever, “La configuración de la educación superior clasifica a las y los universitarios y 

afecta sus oportunidades educativas” en Revista Mexicana de Investigación Educativa, Consejo Mexi-
cano de Investigación Educativa, México, Nº 81, 2019, pp. 615–631.



194       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

general, a costa de Estados menos poderosos que ven menguadas sus 
soberanías.24

En el ámbito económico —relevante por las condiciones que dicta en 
esferas macro y micro— se ha pasado mundialmente de la mercantili-
zación de la fuerza de trabajo (o capital físico) al comercio del cono-
cimiento como elemento generador de riqueza. Así se entiende que 
las universidades —y la educación superior en general— desempeñen 
un papel axial en las estrategias gubernamentales de desarrollo gene-
ralmente vinculado al crecimiento económico. De este hecho derivan 
múltiples críticas, pues se ha buscado anclar la educación superior en 
términos que funcionen para el mercado y para la globalización occi-
dental, es decir, con la finalidad del crecimiento económico. De este 
modo, organismos internacionales como el Banco Mundial25 llevan años 
proponiendo préstamos para quienes no puedan costear su estancia 
académica en el nivel superior. Tales préstamos se pueden entender 
como fondos recuperables que, en un primer momento, apoyan algunos 
gastos de quienes los reciben, pero constituyen una deuda y pueden 
provocar problemas financieros, por lo que no son, en el fondo, benefi-
cios. El Banco Mundial también propone apoyo sólo para aquéllos que 
lo merezcan —¿de quiénes se trataría?—, favorece a las instituciones 
privadas (y los financiamientos de particulares) más que a las públi-
cas, así como el aumento de las cuotas enmarcado en la autonomía 
financiera de las instituciones de educación superior. Este esquema 
busca replicarse sin consideraciones particulares claras respecto de 
las condiciones de cada país y, por supuesto, de manera paradójica, 
resulta que cada aplicación es diferente según aspectos contextuales.

24.	 Boaventura de Sousa Santos, “Introducción a las Epistemologías del Sur”, p. 26.
25.	 Banco Mundial, La enseñanza superior. Las lecciones derivadas de la experiencia, Washington, 1995, 
https://documents.worldbank.org/en/publication/documents-reports



195 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Así pues, en los últimos 30 años la educación superior en América La-
tina ha virado hacia la globalización y mercantilización, y, en general, 
se han forjado asimetrías que propiciaron fragmentación social, con 
lo cual se acentuó la clasificación de las y los jóvenes por género y 
estrato social, afectando sus oportunidades educativas.26 Al respecto, 
Tedesco coincide en que en la década de los noventa se puede anclar el 
viraje economicista de manera más notoria, puesto que, desde enton-
ces, se ha favorecido la privatización impuesta por el mercado como 
dinámica económica que trajo como resultado la carencia de sentido 
generalizada, incluso en la toma de decisiones políticas.27 Los ajustes 
aplicados en los presupuestos destinados a las universidades públicas, 
en conjunto con el incremento de universidades privadas, se relacionan 
directamente con el auge del neoliberalismo y sus políticas de recorte y 
reconfiguración aplicadas particularmente en la región subcontinental 
que nos ocupa.28 En suma, los

[...] fenómenos actuales como la mercantilización de la naturaleza y la 
apropiación que hace la globalización neoliberal de los conocimientos tra-
dicionales asociados a la biodiversidad están produciendo efectos sobre 
la autonomía universitaria, pues las actividades, prioridades y agendas de 
investigación de las universidades públicas se ven condicionadas por la 
lógica de mercado, que expropia de su saber milenario y sus sistemas de 
pensamiento a grupos humanos. No obstante, la universidad pública tam-
bién puede hacer esfuerzos por desafiar las lógicas de poder dominantes 
en pro de una universidad más inclusiva y decente.29

En consecuencia, con el viraje economicista, las universidades lati-
noamericanas buscan formar profesionistas en el marco de la compe-

26.	 Lorenza Villa Lever, “La configuración de la educación superior clasifica…”, p. 616.
27.	 Juan Carlos Tedesco, “Educación y justicia social en América Latina...”, p. 39.
28.	 Jorge Gibert, “La redefinición de las identidades de los cientistas sociales latinoamericanos: ¿hacia 

un nuevo colonialismo intelectual?” en Revista Latinoamericana de Educación Inclusiva, Facultad de 
Ciencias de la Educación de la Universidad Central de Chile, Santiago de Chile, Nº 1, 2017 pp. 35–55.

29.	 Antoni Jesús Aguiló Bonet, “La universidad y la globalización alternativa...”. Ver el apartado “La Uni-
versidad y la globalización contrahegemónica”, párrafo 10.



196       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

tencia, el individualismo, la eficiencia y la maximización de ganancias, 
respondiendo a la sociedad capitalista o neoliberal de nuestros días. 
Así, se puede afirmar que aquéllas no están generando condiciones 
favorables para la permanencia de quienes provienen de contextos 
históricamente vulnerados, por lo que, para ellos y ellas, concluir la 
aventura universitaria podría ser un desafío mayor y un reto constante 
a sus capacidades tanto afectivas como cognitivas, lo que les coloca en 
desventaja respecto a otros y otras en condiciones socioeconómicas 
e histórico–culturales más favorables. Esto condiciona su trayectoria 
educativa y posteriores resultados académicos y laborales, sólo por 
señalar algunas consecuencias. Si a ello se suman aspectos étnicos, 
epistémicos, de género, de religión o rasgos biológicos, tenemos que los 
sujetos fuera de la norma sociocultural mayormente aceptada y vigente 
son estigmatizados y considerados inferiores, lo cual ha servido para 
justificar y establecer como válidas la discriminación, la exclusión y 
la dominación.30

En cuanto a la discriminación, debe considerarse que guarda una es-
trecha relación con la pobreza, en tanto que ésta es una de las dimen-
siones de la desigualdad. Es relevante tenerlo en cuenta porque, como 
se apuntó líneas atrás, América Latina no es precisamente una región 
que se distinga por su poder económico; de modo que, en parte, la 
discriminación está ligada a esta zona geopolítica (aunque no sólo a 
ella). Esto resulta más evidente en ciertas comunidades como grupos 
originarios, migrantes y afrodescendientes; lo que convierte la discri-
minación en otro problema de Latinoamérica, en cuyo combate algunos 
organismos internacionales han externado sugerencias por medio de 
propuestas que atienden la diversidad cultural.

La globalización del capital y de las prerrogativas a una cultura (for-
mando una amalgama entre el saber, el mercado y el trabajo) se instala 

30.	 Ibidem, párrafo 5.



197 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

a la par de la occidentalización (que no permite recuperar formas al-
ternativas de conocimiento) y, lo que viene junto con ello, la casi im-
posible valoración de maneras alternas de vida y convivencia.31 Así, de 
manera paradójica, las presiones que la globalización capitalista ejerce 
a partir de las metas que impone a la educación superior latinoameri-
cana sin distinción de nación hacen de la interculturalidad un proyecto 
irrealizable. Y más aún, de ningún modo la globalización podría verse 
por ahora como cooperación internacional. Sin embargo, es factible 
construir proyectos alternativos a partir de reconocer y dar por hecho 
el colonialismo que persiste, lo cual podría hacer más fácil entender el 
planteamiento educativo y filosófico intercultural, y su relación con la 
elaboración de productos a partir del interconocimiento.

Otro elemento problemático es la desvinculación entre universidad  
y comunidad como consecuencia de privilegiar la esfera económica y 
el lucro. Si bien se reconoce la necesidad de un mínimo de estabilidad 
financiera para la consecución de los propósitos que toda institución 
de educación superior se propone, esto no debería ser motivo para 
relegar la vinculación con su sociedad. La labor universitaria ha de 
apoyar y estimular el crecimiento de la economía, y también debe 
estar vinculada al interés general y al bien común de la sociedad. No 
obstante, por el contrario, conforme las autoridades universitarias se 
enfilaron a acatar las metas impuestas y a las negociaciones por el 
presupuesto, el área burocrática ganó espacio y fuerza, mientras que 
la institución pasó a depender de los resultados de sus actividades de 
gestión y administrativas,32 por lo que los proyectos educativos, para-
dójicamente, pasaron a estar en segundo plano.

31.	 Sigifredo Esquivel Marín, “Sobre el conocimiento y la creación desde América Latina” en Rigoberto 
Martínez (Coord.), Paisajes epistemológicos de la investigación educativa, Red Mexicana de Investiga-
dores de la Investigación Educativa/Red de Investigadores Educativos Chihuahua, Chihuahua, 2011, 
pp. 149–172.

32.	 Humberto Muñoz García, “La autonomía universitaria. Una perspectiva política” en Perfiles educativos, 
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación de la Universidad Nacional Autónoma 
de México, México, número especial, 2010, pp. 95–107.



198       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Se han planteado alternativas a los problemas expuestos hasta ahora 
en torno a la discriminación socioepistémica y a las desigualdades 
derivadas de intereses economicistas. Por ejemplo, para el caso de 
Colombia, que tiene condiciones sociales e históricas semejantes a 
las de México, Castillo Guzmán y Caicedo Ortiz postulan que es en 
los grupos de investigación y desde los programas de posgrado don-
de se ha de prestar atención a los grandes problemas contemporá-
neos relacionados con los grupos originarios, atendiendo sus formas  
de representación, memorias ancestrales, diversidad lingüística, de-
rechos y saberes tradicionales,33 lo que a la vez constituye uno de los 
senderos a favor de la vinculación.

Otra opción, de mayor alcance, es recurrir a la decolonialidad, conce-
bida como un instrumento político y conceptual cuya base es la com-
prensión de la colonización, para luego apoyar en la visualización de 
la problemática, además de proponer vías para transformar los efectos 
nocivos del colonialismo. A propósito de esas vías propuestas, es im-
portante reconocer que puede haber varias, ya que “si la desigualdad 
tiene muchas caras, muchas aristas y muchas dimensiones, la búsqueda 
de la igualdad también es multifacética y tiene que desplegarse por di-
versas rutas”.34 No obstante, conviene hacerlo a partir del conocimien-
to y reconocimiento de las condiciones sociohistóricas concretas de  
los países americanos, puesto que la lucha contra los efectos negativos 
de la colonización no puede ser uniforme. Por ejemplo, en el caso de 
India, a causa de la ancestral segmentación de castas, algunos actos  
de discriminación, exclusión e injusticia ya existían antes de la invasión 
británica.35

33.	 Elizabeth Castillo Guzmán y José Antonio Caicedo Ortiz, “Interculturalidad y justicia cognitiva en la 
universidad de Colombia” en Nómadas: Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas, Universidad 
Complutense de Madrid, Madrid, abril de 2016, pp. 147–165.

34.	 Luis Reygadas, “Las redes de la desigualdad: un enfoque multidimensional” en Política y cultura. 
Dimensiones de la desigualdad, Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2004, pp. 7–25, p. 25.

35.	 V. Santhakumar, Gunther Dietz, Elizabeth Castillo Guzmán et al., “¿Indigenizar la educación superior? 
Tendencias en tres continentes” en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones sobre la Universi-
dad y la Educación de la Universidad Nacional Autónoma de México, México, Nº 176, 2022, pp. 186–200.



199 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Posibilidades para hablar de universidades con identidad 
latinoamericana

¿Las características contextuales de los diversos países de Latinoamérica 
estarán presentes en sus sistemas educativos, particularmente en sus 
instituciones de educación superior, de tal modo que se pueda hablar 
de universidades latinoamericanas? Iniciemos con aspectos generales.

Hemos visto que en los últimos 30 años el Estado, de forma parcial, 
dejó de hacerse cargo de la educación. Así se abrió la posibilidad para 
la creación del mercado de servicios universitarios, en el cual la insti-
tución es vista como banco de conocimientos que pueden comerciali-
zarse, en el que la vinculación universitaria se concibe como elemento 
generador de recursos extrapresupuestarios, la investigación se piensa 
como generadora de ganancias y estatus, las y los estudiantes pasan a 
ser consumidores, y las y los docentes son tomados como operarios de 
la enseñanza. La universidad así planteada (como empresa) discrimina 
conocimientos que no se pueden mercantilizar tan fácilmente y, a la 
vez, mediante el velo de la neutralidad y la objetividad, los etiqueta 
como no científicos, lo que contribuye a la injusticia cognitiva. Cabe 
recordar que la universidad no es una abstracción, sino una construc-
ción contextual y una respuesta a la necesidad de institucionalizar la 
educación que, a diferencia de la época industrial inicial (en la que se 
buscaba instruir para habilitar en el manejo de operaciones maquina-
les), actualmente cuestiona la homogeneidad y se propone aprender 
de lo diferente, por lo que los objetivos deberían ser consecuentes con 
ello, lo que implicaría la incorporación de aspectos regionales en las 
esferas que conforman la educación (por ejemplo, en el currículo, en 
política educativa, mirar hacia una reforma de la didáctica, replantear 
el lenguaje en el aula, resignificar las relaciones interpersonales en los 
diferentes roles escolares y vigilar los supuestos epistémicos que se 
privilegian). Sin embargo, en general, el pensamiento euro–occidental 
es reproducido porque los científicos de América Latina son forma-



200       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

dos en ese molde.36 Luego, la historia de las instituciones universitarias 
en América Latina corresponde a la historia de imposición colonial a 
partir de los ejes epistemológicos que la articulan37, de manera que la 
universidad sigue percibiéndose como centro de legitimación de las 
acciones de los Estados geopolíticamente poderosos que enarbolan 
una ciencia supuestamente neutral y objetiva, que vendría a ser la cara 
oculta del colonialismo contemporáneo que erosiona lo alternativo.

Con ello, podría creerse que las universidades en América Latina sólo 
pueden tener dos caras radicalmente opuestas: por un lado, la de lu-
char contra el colonialismo; por otro, la de reproducir los esquemas 
epistémicos que surgen en los países poderosos. Esto nos conduciría a 
la lamentable conclusión de que ninguna de esas posturas nos lleva al 
reconocimiento y la incorporación de las características propias de la 
multiculturalidad en los países de esa región. Empero, de ambas caras, 
la primera parece ser más esencial para conseguir una configuración 
de las instituciones de educación superior más cercana al contexto de 
Latinoamérica. Queda, por lo tanto, la tarea de traer a la existencia lo 
que ha permanecido como inexistente y se ha mantenido ausente. Éste 
es el objetivo que se plantea para consolidar el viraje epistemológico, 
lo cual implica rechazar los rasgos de invalidación de lo alternativo 
propios de la epistemología depredadora en el marco de una cosmo-
visión euro–occidentalista.

Debemos reconocer que se ha democratizado el acceso a la educación 
y puede hablarse de una mayor participación de grupos históricamente 
excluidos, pero esto convive simultáneamente con la carestía y la po-
breza. Por ello es posible afirmar que la fórmula que promete corres-
pondencia entre más educación y mayor crecimiento económico no ha 
dado los resultados esperados, lo que quizá se deba a la superficialidad 
de los tratamientos y los diagnósticos. En esa lógica es posible pen-

36.	 Jorge Gibert, “La redefinición de las identidades de los cientistas sociales...”, p. 39.
37.	 Elizabeth Castillo Guzmán y José Antonio Caicedo Ortiz, “Interculturalidad y justicia cognitiva…”, p. 156.



201 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

sar en tratamientos de la problemática más profundos, sin perder en 
cobertura y atendiendo la injusticia cognitiva que acarrea relaciones 
desiguales dentro de la academia. Además, es necesario considerar el 
vínculo estrecho entre la desigualdad de recursos materiales, de opor-
tunidades y de resultados que, en el terreno macro, se consolida con el 
colonialismo como problemática geopolítica y, en el terreno micro, se 
asienta a partir de la discriminación y exclusión social de grupos bien 
identificados. En ese sentido, la injusticia cognitiva se puede ubicar en 
la desigualdad de oportunidades debido a las dificultades de compartir, 
convivir y participar desde propuestas epistémicas alternativas38. Por 
lo tanto, la finalidad no puede ser la duplicación de lo que se hace en 
Europa y Estados Unidos, sino la elaboración de un enfoque propio 
que surja de nuestros contextos, necesidades, experiencias e intereses 
locales.39

Por último, a modo de acotación, también podemos observar en el mo-
mento actual de nuestras universidades la desvalorización e, incluso, 
la exclusión de conocimientos con fuertes raíces en la Grecia antigua 
(occidentales, por lo tanto), como es el caso de la filosofía y otras hu-
manidades. Esto es consecuencia del privilegio a los saberes de apro-
vechamiento económico–capitalista. No obstante, en el seno mismo 
de la práctica filosófica también se cae con frecuencia en intentos de 
unificarla y uniformarla, vetando determinadas propuestas filosóficas y 
otras realidades. Tal es la razón por la cual se afirma que la filosofía no 
es un mártir inocente en el campo de la injusticia cognitiva.40 Por ello, 
quienes tenemos interés en las áreas humanistas podemos cuestionar 

38.	 Ejemplos de éstas son las que resisten en las comunidades originarias, tales como las comprensiones 
en torno a la naturaleza, la salud, la alimentación, la educación, la economía, la comunalidad, entre 
otras.

39.	 Ewa Doma’ska, “La justicia epistémica y la descolonización...”, p. 459.
40.	María Christiansen, “Justicia cognitiva. La responsabilidad epistémica de la universidad ante los 

dilemas sociales contemporáneos” en Ana Cristina Ramírez Barreto (Coord.), Universidad y bioética, 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo/Universidad Autónoma de Querétaro/Universi-
dad de Guadalajara/Universidad de Guanajuato/Miguel Ángel Porrúa, México, 2017, pp. 59–72.



202       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

la desvalorización de la que son objeto, para sensibilizarnos ante la 
injusticia cognitiva global.

Conclusión

Este trabajo ha puesto de manifiesto, de forma teórica, qué es y cómo 
opera la injusticia cognitiva a partir de las implicaciones coloniales y 
capitalistas. Sobre esta base se plantea la necesidad de investigaciones 
que puedan dar cuenta de sus manifestaciones empíricas a partir de 
acercamientos a las y los sujetos que posean conocimientos y saberes 
hasta el día de hoy alternos, para conocer sus experiencias, historias 
de vida, propuestas epistémicas, existenciales y socioculturales; lo que 
permitiría comprender las raíces que configuran este tipo de injusti-
cia. Es de suma relevancia la participación de grupos vulnerados tales 
como pueblos originarios, obreros, campesinos, mujeres, entre otros. 
Y es importante agregar que no sólo se necesita erradicar la injusticia 
cognitiva, sino además conviene tener un punto de llegada. Éste puede 
ser, con la previa revisión cuidadosa de sus actuales aplicaciones y del 
alcance que puede tener, la interculturalidad.

Finalmente, en lo que se refiere al papel de las universidades e insti-
tuciones de educación superior en general, podemos y estamos obli-
gados a repensarlas de acuerdo con las necesidades de nuestros días 
y nuestras regiones, es decir, a contribuir con replanteamientos pro-
fundos de su estructura, funcionamiento y prácticas para motivar una 
transformación social y epistemológica que contribuya a la pertinen-
cia y contextualización de esas instituciones. Ésta es una propuesta 
hacia una epistemología plural, no un rechazo fundamentalista del 
conocimiento euro–occidental. Se trata de recuperar conocimientos 
alternativos, lo cual exige renovar nuestras nociones antropológicas 
para promover cambios cognitivos y, acaso más importante aún, de 
la sensibilidad.



203 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Fuentes documentales

Aguiló Bonet, Antoni Jesús, “La universidad y la globalización alternati-
va: justicia cognitiva, diversidad epistémica y democracia de sabe-
res” en Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas, 
Universidad Complutense de Madrid, Madrid, Nº 2, 2009, https://
www.redalyc.org/pdf/181/18111430001.pdf Consultado 26/x/2021. 
Documento electrónico sin paginación.

Anaya, José Vicente, Pueblos originarios. Apaches, dakotas, mayas, ma-
zahuas, rarámuris..., Ediciones Proceso, México, 2020.

Banco Mundial, La enseñanza superior. Las lecciones derivadas de la 
experiencia, Washington, 1995, http://documents1.worldbank.org/
curated/en/274211468321262162/pdf/133500PAPER0Sp1rior0Box21
50A1995001.pdf Consultado 23/xi/2020.

Camacho Sandoval, Salvador, La luz y el caracol. Estudio, lucha y pla-
cer en la universidad, Universidad Autónoma de Aguascalientes, 
Aguascalientes, 2016.

Castillo Guzmán, Elizabeth y Caicedo Ortiz, José Antonio, “Intercul-
turalidad y justicia cognitiva en la universidad de Colombia” en 
Nómadas: Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas, Univer-
sidad Complutense de Madrid, Madrid, abril de 2016, pp. 147–165.

Christiansen, María, “Epistemología depredadora y paz violenta. 
Consideraciones filosóficas sobre la construcción de una justicia 
cognitiva” en International and Multidisciplinary Journal of Social 
Sciences, Hipatia Press, Barcelona, Nº 3, noviembre de 2017, pp. 
281–306.

——	“Justicia cognitiva. La responsabilidad epistémica de la universi-
dad ante los dilemas sociales contemporáneos” en Ramírez Ba-
rreto, Ana Cristina (Coord.), Universidad y bioética, Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo/Universidad Autónoma 
de Querétaro/Universidad de Guadalajara/Universidad de Gua-
najuato/Miguel Ángel Porrúa, México, 2017, pp. 59–72.



204       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Didriksson, Axel, “El futuro anterior. La universidad como sistema de 
producción de conocimientos, aprendizajes e innovación social” 
en Acosta Silva, Adrián et al. (Comps.), Los desafíos de la univer-
sidad pública en América Latina y el Caribe, Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, 2015, pp. 381–412.

Doma’ska, Ewa, “La justicia epistémica y la descolonización del posco-
lonialismo (caso de Europa Central y del Este)” en Ciechanowski, 
Jan Stanislaw y González Caizán, Cristina (Eds.), España – India 
– Rusia. Centros, fronteras y periferias de las civilizaciones, Uni-
versidad Adam Mickiewicz de Pozna’, Varsovia, 2018, pp. 449–459.

Esquivel Marín, Sigifredo, “Sobre el conocimiento y la creación desde 
América Latina” en Martínez, Rigoberto (Coord.), Paisajes epis-
temológicos de la investigación educativa, Red Mexicana de Inves-
tigadores de la Investigación Educativa/Red de Investigadores 
Educativos Chihuahua, Chihuahua, 2011, pp. 149–172.

Fanon, Frantz, Los condenados de la tierra, Fondo de Cultura Econó-
mica, México, 1965.

Fornet–Betancourt, Raúl, “Interculturalidad, migración y educación 
en el mundo contemporáneo” en etd–Educação Temática Digital, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, Brasil, Nº 3, julio/
septiembre de 2021, pp. 581–591.

Gibert, Jorge, “La redefinición de las identidades de los cientistas socia-
les latinoamericanos: ¿hacia un nuevo colonialismo intelectual?” 
en Revista Latinoamericana de Educación Inclusiva, Facultad de 
Ciencias de la Educación de la Universidad Central de Chile, San-
tiago de Chile, Nº 1, 2017 pp. 35–55.

González Esparza, Víctor M., Trompo a la uña. Breve historia de Aguas-
calientes, Eximia, Aguascalientes, 2017.

Mandujano Estrada, Miguel, “Justicia epistémica y epistemologías del 
Sur” en Oxímora. Revista Internacional de Ética y Política, Univer-
sitat de Barcelona, Barcelona, Nº 10, 2017, pp. 148–164.



205 

Injusticia cognitiva: comprendiendo el concepto

Muñoz García, Humberto, “La autonomía universitaria. Una perspec-
tiva política” en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones 
sobre la Universidad y la Educación de la Universidad Nacional 
Autónoma de México, México, número especial, 2010, pp. 95–107.

Reygadas, Luis, “Las redes de la desigualdad: un enfoque multidimen-
sional” en Política y cultura. Dimensiones de la desigualdad, Uni-
versidad Autónoma Metropolitana, México, 2004, pp. 7–25.

Rodríguez, Iokiñe, Sletto, Bjorn, Leal, Alejandra et al., “A propósito 
del fuego: diálogo de saberes e injusticia cognitiva en territorios 
indígenas culturalmente frágiles” en Trilogía Ciencia Tecnología 
Sociedad, Universidad Tecnológica Metropolitana, Santiago de 
Chile, Nº 15, 2016, pp. 97–118.

Salas, María Angélica y Tillmann, Timmi, “El poder transformador 
de los saberes en paisajes de terrazas” en Vegueta. Anuario de la 
Facultad de Geografía e Historia, Facultad de Geografía e Historia 
de la Universidad de las Palmas de Gran Canaria, Las Palmas de 
Gran Canaria, Nº 1, 2021, pp. 267–301.

Santhakumar, V., Dietz, Gunther, Castillo Guzmán, Elizabeth et al., “¿In-
digenizar la educación superior? Tendencias en tres continentes” 
en Perfiles educativos, Instituto de Investigaciones sobre la Uni-
versidad y la Educación de la Universidad Nacional Autónoma de 
México, México, Nº 176, 2022, pp. 186–200. 

Sousa Santos, Boaventura de, “Introducción a las Epistemologías 
del Sur” en Meneses, María Paula y Bidaseca, Karina Andrea 
(Coords.), Epistemologías del sur, Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales/Centro de Estudios Sociales de la Universidad 
de Coimbra/Universidad Nacional de San Martín/Universidad 
de Buenos Aires, Buenos Aires, 2018, pp. 25–61.

Tedesco, Juan Carlos, “Educación y justicia social en América Latina. 
Historia y perspectivas futuras” en Camacho Sandoval, Salvador 
(Coord.), La lechuza extraviada. Desencuentros: reformas edu-
cativas y magisterio, Universidad Autónoma de Aguascalientes, 
Aguascalientes, 2018, pp. 37–47.



206       

Xipe totek, Revista del Departamento de Filosofía y Humanidades  l  iteso  l  Año 32  l  No 119

Universidad Popular de los Movimientos Sociales, Carta de Principios 
de la Universidad Popular de los Movimientos Sociales, 4/xii/2012, 
http://www.universidadepopular.org/site/media/documentos/
Carta_Principios_UPMS_Espanol.pdf Consultado 17/iv/2023.

Villa Lever, Lorenza, “La configuración de la educación superior clasifi-
ca a las y los universitarios y afecta sus oportunidades educativas” 
en Revista Mexicana de Investigación Educativa, Consejo Mexi-
cano de Investigación Educativa, México, Nº 81, 2019, pp. 615–631.

Visvanathan, Shiv, A Carnival for Science. Essays on Science, Technology 
and Development, Oxford University Press, Delhi, 1997.



“Tu piel no es tu piel; dentro de tu piel está Téotl”

Xipe totek es la epifanía que sugiere la presencia seductora del espíritu en la materia, 
especialmente en el cuerpo humano. Sugiere también la repetición kierkegaardiana. 
Renaciendo asciende el sol en el firmamento. Y dentro de la piel el Dios mira, vive y siente.

Mayor información sobre el nombre Xipe totek: revistaxipetotek@iteso.mx

ORIENTACIÓN
Participar al público nuestras reflexiones en el orden social, filosófico, económico, histórico, cultural, 
psicológico, legal, sobre diversos aspectos de la vida en el intento de una liberación total de cuanto 
oprime al hombre. Nos complace invitar a participantes de alta calidad universitaria que inspiren 
nuestra reflexión, sin que por ello pretendamos ni siquiera insinuar que participen de nuestra línea de 
pensamiento y actividad, ni que la revista Xipe totek comparta todas las ideas de nuestros invitados.

CRITERIOS EDITORIALES
La revista Xipe totek se rige por los siguientes criterios editoriales:

1. En cuanto al contenido
Xipe totek acepta para su publicación trabajos 
(artículos, ensayos, reseñas, cuentos y poesía) 
ubicados en el campo de la reflexión sobre los 
problemas humanos y sociales en cuyo abordaje 
destaque la perspectiva filosófica.

2. En cuanto al formato
Los trabajos propuestos deberán reunir los requisitos 
formales aquí establecidos:
a. Ser trabajos inéditos.
b. Tener una extensión máxima de 52,000 
(cincuenta y dos mil) caracteres, incluyendo 
resumen, notas, bibliografía y espacios.
c. Presentarse en fuente Times New Roman, 12 pts. 
e interlineado de 1.5.
d. Atenerse a la convención de la Real Academia 
Española (A. T. E: L, A.) para consignar las notas a 
pie de página y la bibliografía final.
e. Incluir un resumen en español no mayor a 950 
caracteres, incluyendo espacios.

3. En cuanto al envío y recepción
Los archivos de los trabajos deberán:
a. Ser enviados a la dirección: revistaxipetotek@iteso.mx
b. Incluir en el mismo envío un curriculum 
vitae breve (no más de un párrafo), la dirección 
electrónica del autor y, en su caso, el nombre  de 
la institución a la que pertenece,
Xipe totek acusará recepción y notificará el 
resultado de su revisión y dictamen.

4. En cuanto a la publicación
La publicación de los trabajos se realiza bajo las 
siguientes condiciones:
a. El Consejo Editorial de Xipe totek someterá a 
arbitraje todos los trabajos recibidos.
b. El Consejo Editorial decidirá cuáles trabajos 
serán publicados y en qué número de la revisa 
Xipe totek.

Consejo editorial. 

Los artículos son responsabilidad propia de los autores.

La reproducción total o parcial de los trabajos publicados puede hacerse siempre que se cite la fuente.

En 2005 esta revista fue incorporada por ebsco a su colección de revistas electrónicas. ebsco es el 
mayor integrador mundial de revistas en texto completo (Cfr. Internet). Xipe totek sigue siendo de las 
revistas más consultadas.
También se encuentra en las bases de datos Gale Cengage Learning y Lantindex.



Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.






