
* Estudiante de sexto semestre de la Licenciatura en Filosofía y Ciencias Sociales, Instituto Tecnológico y de Estudios 
Superiores de Occidente (iteso). Correo institucional: sara.gonzalezo@iteso.mx

The Body as a Space of Resistance

El cuerpo como espacio  
de resistencia

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

SARA GONZÁLEZ OROZCO*

Resumen. González Orozco, Sara. El cuerpo como espacio de resistencia. Este en-
sayo explora la posibilidad de colocar al cuerpo como espacio político a partir 
de una reivindicación epistémica, que supere dualismos que objetivan al cuerpo; 
para poder entenderlo como un espacio de resistencia abierto y relacional con el 
que podamos emanciparnos de estructuras hegemónicas.

Abstract. González Orozco, Sara. The Body as a Space of Resistance. This essay ex-
plores the possibility of positing the body as a political space by making an epistemic 
assertion that overcomes the dualisms that objectify the body, in order to approach 
it as an open and relational space of resistance with which we can emancipate our-
selves from hegemonic structures.

Palabras clave: 
cuerpo,  
materialidad, 
resistencia.

Keywords:  
body, materiality, 
resistance.

Foto: RomanBen, Depositphotos



2

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

Quiero empezar este artículo desde algo que me duele. Un padecer es lo que me ha llevado 
hasta aquí: reconocerme mujer y que esto me sitúe en desventaja para entrar en un campo 
históricamente dominado por hombres, como lo es la filosofía. Cuantas veces lo analizo y 
trato de encontrar razones coherentes por las cuales pudiera existir esta desventaja his-
tórica y social, vuelvo a enraizar el problema en la materialidad y el cuerpo como puntos 
centrales de la discusión. Por ello, escribo este ensayo alrededor de nuestra concepción 
del cuerpo y sus implicaciones sociopolíticas, buscando comprender cómo las ideologías 
se pueden expresar en la materialidad.

Mi análisis parte de reconocer al cuerpo tanto como un objeto de dominación como 
un espacio de resistencia. El cuerpo ha sido objetivado. Lo hemos entendido como algo 
que nos aprisiona; históricamente, no nos hemos concebido como siendo un cuerpo, sino 
como teniendo un cuerpo. Tradicionalmente, lo pensamos como un objeto y, como objeto, 
lo hemos descubierto dominado, colonizado o apropiado por cierta ideología. Considero 
que, para liberarlo, primero tendríamos que reconocer que no es un objeto, sino una ins-
tancia viva que se constituye como algo que afecta y es afectado, pero también como un 
espacio que se construye en relación con otros cuerpos.

Esta reflexión nace de comprender al cuerpo fuera de concepciones objetivantes. Además, 
es el resultado de la pregunta por el papel del cuerpo —o de la materialidad— dentro del ámbito 
político. Para ello, comienzo explicando cómo se ha configurado al cuerpo como objeto de do-
minación. Después, argumento sobre la posibilidad de entender al cuerpo como espacio de re-
sistencia. Y, por último, señalo que es necesario repensar el cuerpo desde una reivindicación de 
la corporalidad para poder espaciar la resistencia ante hegemonías y estructuras dominantes.

El cuerpo como objeto de dominación

Históricamente, se ha pensado al cuerpo como objeto: ya sea como un organismo al que se pue-
de analizar detalladamente para descubrir y describir su funcionamiento, como una herramien-
ta que tenemos que cuidar, curar y someter para maximizar su funcionalidad o, incluso, como 
algo que nos ancla y delimita a un “mundo pasajero”. Sea cual sea la especificidad con la que 
nos acerquemos a la comprensión de este, nos encontramos constantemente sesgados por una 
visión objetivante. Cuando nos pensamos como seres humanos no nos pensamos como siendo 
cuerpo, al menos no exclusivamente, sino que nos pensamos como “atrapados” en un cuerpo.

Al decir que el cuerpo ha sido históricamente objetivado quiero decir que ha sido tra-
tado como una cosa o un objeto inanimado; como algo que se puede manipular, someter 
o relegar sin más al dictamen de la mente o el espíritu desde múltiples disciplinas. Podría-
mos rastrear esta concepción a los inicios de la modernidad, particularmente a la filosofía 
cartesiana, cuando comenzamos a concebirlo como cuerpo–objeto.



3

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

Pues en efecto, frente a la identificación del yo con la sustancia pensante, el cuerpo adquiere 

un carácter de “resto” [...]. Así pues, el repliegue de la subjetividad a la sustancia pensante 

no solo despoja al cuerpo humano o propio de todo rasgo subjetivo o proyección intencional, 

sino que, además, al reducirlo a mero objeto o fragmento de materia lo iguala a cuerpo físico 

en general.1

Desde la filosofía moderna, el cuerpo o la materialidad2 han sido relegados a pensarse como 
secundarios respecto de la razón o el pensamiento. Así, el cuerpo ha sido estudiado y so-
metido a un detallado examen cual objeto enajenado a nuestra propia condición humana. 
Desde varios saberes como la biología, la psicología, la economía, la pedagogía e incluso la 
filosofía, se ha tomado al cuerpo como un ente examinable, alienándolo de nuestra expe-
riencia humana y sometiéndolo a reproducir sistemas políticos y sociales. En este contexto, 
pensadores como Karl Marx y Michel Foucault se han servido del entendimiento del cuerpo 
como objeto para hablar de las hegemonías y estructuras de dominación que se le imponen 
a la corporalidad.

Marx señala que el cuerpo está subordinado al interior del sistema capitalista, es 
decir, está sometido a incorporar ideologías que lo condicionan a ser una herramienta. 
Desde este análisis, entendemos al cuerpo a partir de su utilidad como fuerza de trabajo. 
Lo identificamos como medio para producir capital y, con ello, reproducir ese sistema. Por 
ello vive reducido a una condición histórico–política que lo determina. Es curado, discipli-
nado y producido por las hegemonías que lo atraviesan.

Podría expresarse que la fuerza muscular entrenable del trabajador, su energía y resisten-

cia transitaron a ser objetos de explotación capitalista; el cuerpo se apostó como un cuerpo 

objetivo, manipulable, dominable, una herramienta para la expansión del capital [...]. Conse-

cuentemente, la regulación del cuerpo, su análisis escrupuloso, la medición y control de sus 

tiempos y movimientos en la acción motriz del trabajo posee hechos que van más allá de la 

simple función instrumental […].3

1 Mónica Menacho, “Cuerpo–objeto y cuerpo–sujeto en René Descartes”, v Jornadas de Sociología de la unlp, Universidad 
de La Plata, La Plata, 2008, p.2.
2 Tal como dice Valentina Bulo, “[e]ntenderemos aquí la materialidad como un carácter de los cuerpos, pero teniendo en 
claro que los cuerpos son un tipo de materialidad. No toda materialidad es corporal (como las partículas y las ondas), pero 
sí todo cuerpo es material. Llamamos comúnmente cosas materiales a un sistema de cualidades sensibles que coincide 
con lo que llamamos cuerpo, por eso, aunque aquí hablamos de la materialidad de los cuerpos, es necesario tener en 
claro que la materialidad es más amplia que los cuerpos”. Valentina Bulo, “Materialidad de los cuerpos y las formas desde 
el desvío”, Revista Latinoamericana del Colegio Internacional de Filosofía, Colegio Internacional de Filosofía, Chile, Nº 1, no-
viembre de 2016, p.40. 
3 Óscar Barrera Sánchez, “El cuerpo en Marx, Bourdieu y Foucault”, Iberofórum. Revista de Ciencias Sociales de la Universidad 
Iberoamericana, Universidad Iberoamericana, Ciudad de México, Año VI, N° 11, enero–junio de 2011, p.126.



4

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

En este mismo orden de ideas, Foucault afirma que el saber en turno es el responsable de 
definir al cuerpo y que este es condicionado por los dispositivos del poder que responden 
a ese saber. Así, el cuerpo se estudia como algo que es por principio manipulable mediante 
saberes y tecnologías capaces de condicionarlo. El cuerpo objetivado es actualizable y vive 
sometido a condicionamientos históricos.

El cuerpo humano es, como sabemos, una fuerza de producción, pero el cuerpo no existe tal 

cual, como un artículo biológico o como un material. El cuerpo humano existe en y a través 

de un sistema político. El poder político proporciona cierto espacio al individuo: un espacio 

donde comportarse, donde adoptar una postura particular, sentarse de una determinada 

forma o trabajar continuamente.4

El cuerpo se encuentra dominado por tecnologías sutiles que lo estandarizan y lo definen. 
Además, es esclavizado por saberes que lo afectan y lo producen. El cuerpo es conquistado 
por condiciones histórico–sociales y, una vez sometido, reproduce esas condiciones. El sis-
tema se alimenta de nosotros y nosotros nos alimentamos de él. Somos lo que el sistema 
quiere que seamos, pero al sistema también lo hacemos nosotros, cual círculo vicioso que 
subsume constantemente la agencia de los cuerpos a una estructura impuesta.

El cuerpo como espacio de resistencia

Ahora bien, el cuerpo no es pura pasividad, sino que también es actividad; no solo pa-
dece, también actúa. El cuerpo como espacio de resistencia es revelado como potencia 
y se construye en tensión con el cuerpo dominado. La resistencia proviene de nuestra 
capacidad para neutralizar o superar las estructuras impuestas. De ahí que, al pensar el 
cuerpo se muestre que tiene en realidad una naturaleza doble: puede entenderse como 
objeto de dominación o como espacio de resistencia. Ambas no son más que dos caras 
de la misma moneda.

El cuerpo como espacio de resistencia no es un cuerpo–objeto, es un espacio (abier-
to) que se va constituyendo —en gerundio—. No tenemos un cuerpo, sino que estamos 
siendo un cuerpo: esto es lo que da el espacio para resistir. El cuerpo no se reduce a ser ni 
pura actividad ni pura pasividad, más bien se constituye en su estar haciendo y padecien-
do. ¿Cómo superar y resistir las ideologías que se nos imponen? ¿Cómo defendernos ante 
ideas que nos someten? Tomando espacios... El estar es una resistencia. Existir puede ser 
una forma de resistencia si se deja de pensar al cuerpo como un objeto meramente pasivo.

4 Ibidem, p.131.



5

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

Intentaremos repensar la materialidad de los cuerpos para buscar allí un cierto modo de liber-

tad, lo que significa también repensar el sentido de la libertad, que más que asociarse a un libre 

albedrío o a una razón o voluntad que decide, se va a asociar a un espacio, a una abertura del 

espacio que da lugar, por decirlo así, en los átomos, para su liberación. Se trata de poder pen-

sar una materialidad abierta, que no esté encerrada en la determinación y la necesidad, o sea 

que no se agote en lo que modernamente hemos denominado “leyes de la naturaleza”. Se trata 

entonces de ensanchar el sentido de lo físico para que quepan en él una ética y una política 

sin que eso signifique la subordinación a una naturaleza que dicte la necesidad de las leyes y 

comportamientos.5

Pensar el cuerpo como espacio de resistencia no implica más que tomar posesión del es-
pacio que nuestro cuerpo ya ocupa. Se trata de ser conscientes de que nuestro cuerpo, 
y por ello nuestro ser, está de hecho existiendo. Además, poner el cuerpo en el centro 
también debería implicar poner en el centro la acción, y no solamente la incorporación de 
ideologías. El cuerpo no es un objeto, sino un ente que necesita espacio. Al respecto, dice 
Valentina Bulo:

Los cuerpos no se definen, funcionan, se acoplan, se performativizan, hacen mundo; y en este 

sentido aquello que pasa entre un cuerpo y otro pesa más que uno y otro; es la relación la que 

determina los relatos, los cuerpos son relacionales y modales, se trata de los modos de cada 

vez de los cuerpos, unos con otros.6

El cuerpo entendido como espacio es estrictamente relacional, es decir, se configura en 
comunidad. Contrario al cuerpo meramente entendido como objeto que es enajenado de 
su mismo espacio, y con ello de su capacidad relacional.

Conclusión

Hemos construido al cuerpo desde lógicas dualistas que separan y someten la materiali-
dad desde el pensamiento; lógicas provenientes de nuestra herencia moderna. Liberar al 
cuerpo de la cárcel del alma requiere en realidad una reconfiguración epistémica, es decir, 
un cambio en la manera en la que estudiamos y entendemos al cuerpo. Que el cuerpo se 
entienda políticamente como objeto o que se haya estudiado como objeto no lo hace tal. A 
pesar de entendernos como “dentro” de un cuerpo o aprisionados por él, en realidad son 
las ideas intelectualistas/racionalistas las que aprisionan al cuerpo.

5 Valentina Bulo, “Materialidad de los cuerpos...”, p.35.
6 Ibidem, p.36.



6

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

Es necesario, pues, superar estos dualismos y reivindicar la materialidad frente a los 
intelectualismos, colonialismos o cualquier “ismo” que separe y subsuma al cuerpo al reino 
de la mente. Con esto, podemos empezar a constituir al cuerpo no como un cuerpo–objeto, 
sino como una entidad abierta con capacidad de agencia. Así, desde una reconfiguración 
epistémica podemos repensar las resistencias desde el cuerpo para crear nuevas formas 
de expresión de nuestras ideas. Las luchas y los movimientos sociales requieren del cuer-
po: el cuerpo que es acción y no solo pasión, el cuerpo que somos y no solo tenemos, el 
cuerpo que existe y resiste. Por ello, tenemos que reivindicar la materialidad desde los 
saberes, entendiendo las implicaciones y el alcance político de tal reflexión.

En breves palabras, el cuerpo como espacio de resistencia es central en la reflexión 
sobre las luchas sociales y políticas. Pero poner el cuerpo en el centro no significa voltear 
el juego para entendernos ahora solamente desde una materialidad que actúa sobre toda 
teoría, sino entender que estas distinciones son ajenas a lo que en la realidad sucede. Rei-
vindicar la materialidad es terminar con estos dualismos para entendernos como cuerpos 
intelectivos, sensitivos y volitivos, capaces de (re)configurar la realidad.

Así, el cuerpo entendido como espacio de resistencia se vuelve un elemento clave en 
las luchas políticas y sociales. Más allá del análisis de su sometimiento, podemos encontrar 
en él nuevas maneras de resistir a la estructura y crear nuevos saberes y tecnologías que 
nos emancipen de lo que tradicionalmente nos ha oprimido.



7

Metanoia | Núm. 3 | Dossier

Fuentes documentales

Barrera Sánchez, Óscar, “El cuerpo en Marx, Bourdieu y Foucault”, Iberofórum. Revista de 
Ciencias Sociales de la Universidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana, Ciudad 
de México, Año VI, N° 11, enero–junio de 2011, pp. 121–137.

Bulo Vargas, Valentina, “Materialidad de los cuerpos y las formas desde el desvío”, Revista 
Latinoamericana del Colegio Internacional de Filosofía, Colegio Internacional de Filoso-
fía, Chile, Nº 1, noviembre de 2016, pp. 33–43.

            , Sobre el placer, Síntesis, Madrid, 2019.

           , conferencia “Cuerpo y afectividad” en la V Semana de Filosofía del Departamento 
de Filosofía y Humanidades del iteso, Tlaquepaque, 12 de febrero de 2025.

Menacho, Mónica, “Cuerpo–objeto y cuerpo–sujeto en René Descartes”, V Jornadas de So-
ciología de la unlp, Universidad de La Plata, La Plata, 2008.


