Metanoia | NUm. 3 | Dossier

El cuerpo como espacio
de resistencia

The Body as a Space of Resistance

SARA GONZALEZ OROZCO*

Resumen. Gonzalez Orozco, Sara. El cuerpo como espacio de resistencia. Este en-
sayo explora la posibilidad de colocar al cuerpo como espacio politico a partir
de una reivindicacién epistémica, que supere dualismos que objetivan al cuerpo;
para poder entenderlo como un espacio de resistencia abierto y relacional con el
gue podamos emanciparnos de estructuras hegemonicas.

Abstract. Gonzdlez Orozco, Sara. The Body as a Space of Resistance. This essay ex-
plores the possibility of positing the body as a political space by making an epistemic
assertion that overcomes the dualisms that objectify the body, in order to approach
it as an open and relational space of resistance with which we can emancipate our-
selves from hegemonic structures.

Palabras clave:
cuerpo,
materialidad,
resistencia.

Keywords:
body, materiality,
resistance.

Foto: RomanBen, Depositphotos

* Estudiante de sexto semestre de la Licenciatura en Filosofia y Ciencias Sociales, Instituto Tecnolégico y de Estudios

Superiores de Occidente (ITEso). Correo institucional: sara.gonzalezo@iteso.mx



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

Quiero empezar este articulo desde algo que me duele. Un padecer es lo que me ha llevado
hasta aqui: reconocerme mujer y que esto me sitle en desventaja para entrar en un campo
histéoricamente dominado por hombres, como lo es la filosofia. Cuantas veces lo analizo y
trato de encontrar razones coherentes por las cuales pudiera existir esta desventaja his-
térica y social, vuelvo a enraizar el problema en la materialidad y el cuerpo como puntos
centrales de la discusion. Por ello, escribo este ensayo alrededor de nuestra concepcion
del cuerpo y sus implicaciones sociopoliticas, buscando comprender cémo las ideologias
se pueden expresar en la materialidad.

Mi analisis parte de reconocer al cuerpo tanto como un objeto de dominacién como
un espacio de resistencia. El cuerpo ha sido objetivado. Lo hemos entendido como algo
gue nos aprisiona; histéricamente, no nos hemos concebido como siendo un cuerpo, sino
como teniendo un cuerpo. Tradicionalmente, lo pensamos como un objeto y, como objeto,
lo hemos descubierto dominado, colonizado o apropiado por cierta ideologia. Considero
que, para liberarlo, primero tendriamos que reconocer que no es un objeto, sino una ins-
tancia viva que se constituye como algo que afecta y es afectado, pero también como un
espacio que se construye en relacién con otros cuerpos.

Esta reflexion nace de comprender al cuerpo fuera de concepciones objetivantes. Ademas,
es el resultado de la pregunta por el papel del cuerpo —o de la materialidad— dentro del ambito
politico. Para ello, comienzo explicando cdémo se ha configurado al cuerpo como objeto de do-
minacion. Después, argumento sobre la posibilidad de entender al cuerpo como espacio de re-
sistencia. Y, por ultimo, sefialo que es necesario repensar el cuerpo desde una reivindicacién de
la corporalidad para poder espaciar la resistencia ante hegemonias y estructuras dominantes.

El cuerpo como objeto de dominacién

Historicamente, se ha pensado al cuerpo como objeto: ya sea como un organismo al que se pue-
de analizar detalladamente para descubrir y describir su funcionamiento, como una herramien-
ta que tenemos que cuidar, curar y someter para maximizar su funcionalidad o, incluso, como
algo que nos ancla y delimita a un “mundo pasajero”. Sea cual sea la especificidad con la que
nos acerquemos a la comprensién de este, nos encontramos constantemente sesgados por una
vision objetivante. Cuando nos pensamos como seres humanos no nos pensamos como siendo
cuerpo, al menos no exclusivamente, sino que nos pensamos como “atrapados” en un cuerpo.

Al decir que el cuerpo ha sido histéricamente objetivado quiero decir que ha sido tra-
tado como una cosa o un objeto inanimado; como algo que se puede manipular, someter
o relegar sin mas al dictamen de la mente o el espiritu desde multiples disciplinas. Podria-
mos rastrear esta concepcion a los inicios de la modernidad, particularmente a la filosofia
cartesiana, cuando comenzamos a concebirlo como cuerpo-objeto.



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

Pues en efecto, frente a la identificacién del yo con la sustancia pensante, el cuerpo adquiere
un caracter de “resto” [...]. Asi pues, el repliegue de la subjetividad a la sustancia pensante
no solo despoja al cuerpo humano o propio de todo rasgo subjetivo o proyeccién intencional,
sino que, ademas, al reducirlo a mero objeto o fragmento de materia lo iguala a cuerpo fisico

en general.!

Desde la filosofia moderna, el cuerpo o la materialidad2han sido relegados a pensarse como
secundarios respecto de la razén o el pensamiento. Asi, el cuerpo ha sido estudiado y so-
metido a un detallado examen cual objeto enajenado a nuestra propia condicion humana.
Desde varios saberes como la biologia, la psicologia, la economia, la pedagogia e incluso la
filosofia, se ha tomado al cuerpo como un ente examinable, alienandolo de nuestra expe-
riencia humana y sometiéndolo a reproducir sistemas politicos y sociales. En este contexto,
pensadores como Karl Marx y Michel Foucault se han servido del entendimiento del cuerpo
como objeto para hablar de las hegemonias y estructuras de dominacién que se le imponen
a la corporalidad.

Marx sefiala que el cuerpo esta subordinado al interior del sistema capitalista, es
decir, estd sometido a incorporar ideologias que lo condicionan a ser una herramienta.
Desde este analisis, entendemos al cuerpo a partir de su utilidad como fuerza de trabajo.
Lo identificamos como medio para producir capital y, con ello, reproducir ese sistema. Por
ello vive reducido a una condicién histérico-politica que lo determina. Es curado, discipli-
nado y producido por las hegemonias que lo atraviesan.

Podria expresarse que la fuerza muscular entrenable del trabajador, su energia y resisten-
cia transitaron a ser objetos de explotacién capitalista; el cuerpo se apost6 como un cuerpo
objetivo, manipulable, dominable, una herramienta para la expansion del capital [...]. Conse-
cuentemente, la regulaciéon del cuerpo, su analisis escrupuloso, la medicién y control de sus
tiempos y movimientos en la accion motriz del trabajo posee hechos que van mas alla de la

simple funcién instrumental [...].3

" Ménica Menacho, “Cuerpo-objeto y cuerpo-sujeto en René Descartes”, v Jornadas de Sociologia de la unLP, Universidad
de La Plata, La Plata, 2008, p.2.

2 Tal como dice Valentina Bulo, “[e]ntenderemos aqui la materialidad como un caracter de los cuerpos, pero teniendo en
claro que los cuerpos son un tipo de materialidad. No toda materialidad es corporal (como las particulas y las ondas), pero
si todo cuerpo es material. Llamamos comlUnmente cosas materiales a un sistema de cualidades sensibles que coincide
con lo que llamamos cuerpo, por eso, aunque aqui hablamos de la materialidad de los cuerpos, es necesario tener en
claro que la materialidad es mas amplia que los cuerpos”. Valentina Bulo, “Materialidad de los cuerpos y las formas desde
el desvio”, Revista Latinoamericana del Colegio Internacional de Filosofia, Colegio Internacional de Filosofia, Chile, N° 1, no-
viembre de 2016, p.40.

3 Oscar Barrera Sanchez, “El cuerpo en Marx, Bourdieu y Foucault”, Iberoférum. Revista de Ciencias Sociales de la Universidad
Iberoamericana, Universidad Iberoamericana, Ciudad de México, Afio VI, N° 11, enero-junio de 2011, p.126.



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

En este mismo orden de ideas, Foucault afirma que el saber en turno es el responsable de
definir al cuerpo y que este es condicionado por los dispositivos del poder que responden
a ese saber. Asi, el cuerpo se estudia como algo que es por principio manipulable mediante
saberes y tecnologias capaces de condicionarlo. El cuerpo objetivado es actualizable y vive
sometido a condicionamientos histéricos.

El cuerpo humano es, como sabemos, una fuerza de produccién, pero el cuerpo no existe tal
cual, como un articulo biolégico o como un material. El cuerpo humano existe en y a través
de un sistema politico. El poder politico proporciona cierto espacio al individuo: un espacio
donde comportarse, donde adoptar una postura particular, sentarse de una determinada
forma o trabajar continuamente.*

El cuerpo se encuentra dominado por tecnologias sutiles que lo estandarizan y lo definen.
Ademas, es esclavizado por saberes que lo afectan y lo producen. El cuerpo es conquistado
por condiciones histérico-sociales y, una vez sometido, reproduce esas condiciones. El sis-
tema se alimenta de nosotros y nosotros nos alimentamos de él. Somos lo que el sistema
quiere que seamos, pero al sistema también lo hacemos nosotros, cual circulo vicioso que
subsume constantemente la agencia de los cuerpos a una estructura impuesta.

El cuerpo como espacio de resistencia

Ahora bien, el cuerpo no es pura pasividad, sino que también es actividad; no solo pa-
dece, también actua. El cuerpo como espacio de resistencia es revelado como potencia
y se construye en tensién con el cuerpo dominado. La resistencia proviene de nuestra
capacidad para neutralizar o superar las estructuras impuestas. De ahi que, al pensar el
cuerpo se muestre que tiene en realidad una naturaleza doble: puede entenderse como
objeto de dominacién o como espacio de resistencia. Ambas no son mas que dos caras
de la misma moneda.

El cuerpo como espacio de resistencia no es un cuerpo-objeto, es un espacio (abier-
to) que se va constituyendo —en gerundio—. No tenemos un cuerpo, sino que estamos
siendo un cuerpo: esto es lo que da el espacio para resistir. El cuerpo no se reduce a ser ni
pura actividad ni pura pasividad, mas bien se constituye en su estar haciendo y padecien-
do. ;Como superar y resistir las ideologias que se nos imponen? ;Coémo defendernos ante
ideas que nos someten? Tomando espacios... El estar es una resistencia. Existir puede ser
una forma de resistencia si se deja de pensar al cuerpo como un objeto meramente pasivo.

4 Ibidem, p.131.



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

Intentaremos repensar la materialidad de los cuerpos para buscar alli un cierto modo de liber-
tad, lo que significa también repensar el sentido de la libertad, que mas que asociarse a un libre
albedrio o a una razén o voluntad que decide, se va a asociar a un espacio, a una abertura del
espacio que da lugar, por decirlo asi, en los &tomos, para su liberacién. Se trata de poder pen-
sar una materialidad abierta, que no esté encerrada en la determinacién y la necesidad, o sea
que no se agote en lo que modernamente hemos denominado “leyes de la naturaleza”. Se trata
entonces de ensanchar el sentido de lo fisico para que quepan en él una ética y una politica
sin que eso signifique la subordinacion a una naturaleza que dicte la necesidad de las leyes y

comportamientos.®

Pensar el cuerpo como espacio de resistencia no implica mas que tomar posesion del es-
pacio que nuestro cuerpo ya ocupa. Se trata de ser conscientes de que nuestro cuerpo,
y por ello nuestro ser, estd de hecho existiendo. Ademas, poner el cuerpo en el centro
también deberia implicar poner en el centro la accién, y no solamente la incorporaciéon de
ideologias. El cuerpo no es un objeto, sino un ente que necesita espacio. Al respecto, dice
Valentina Bulo:

Los cuerpos no se definen, funcionan, se acoplan, se performativizan, hacen mundo; y en este
sentido aquello que pasa entre un cuerpo y otro pesa mas que uno y otro; es la relacion la que
determina los relatos, los cuerpos son relacionales y modales, se trata de los modos de cada

vez de los cuerpos, unos con otros.®

El cuerpo entendido como espacio es estrictamente relacional, es decir, se configura en
comunidad. Contrario al cuerpo meramente entendido como objeto que es enajenado de
su mismo espacio, y con ello de su capacidad relacional.

Conclusidén

Hemos construido al cuerpo desde légicas dualistas que separan y someten la materiali-
dad desde el pensamiento; légicas provenientes de nuestra herencia moderna. Liberar al
cuerpo de la carcel del alma requiere en realidad una reconfiguracion epistémica, es decir,
un cambio en la manera en la que estudiamos y entendemos al cuerpo. Que el cuerpo se
entienda politicamente como objeto o que se haya estudiado como objeto no lo hace tal. A
pesar de entendernos como “dentro” de un cuerpo o aprisionados por él, en realidad son
las ideas intelectualistas/racionalistas las que aprisionan al cuerpo.

°Valentina Bulo, “Materialidad de los cuerpos...”, p.35.
6 Ibidem, p.36.



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

Es necesario, pues, superar estos dualismos y reivindicar la materialidad frente a los
intelectualismos, colonialismos o cualquier “ismo” que separe y subsuma al cuerpo al reino
de la mente. Con esto, podemos empezar a constituir al cuerpo no como un cuerpo-objeto,
sino como una entidad abierta con capacidad de agencia. Asi, desde una reconfiguracion
epistémica podemos repensar las resistencias desde el cuerpo para crear nuevas formas
de expresiéon de nuestras ideas. Las luchas y los movimientos sociales requieren del cuer-
po: el cuerpo que es accién y no solo pasion, el cuerpo que somos y no solo tenemos, el
cuerpo que existe y resiste. Por ello, tenemos que reivindicar la materialidad desde los
saberes, entendiendo las implicaciones y el alcance politico de tal reflexion.

En breves palabras, el cuerpo como espacio de resistencia es central en la reflexion
sobre las luchas sociales y politicas. Pero poner el cuerpo en el centro no significa voltear
el juego para entendernos ahora solamente desde una materialidad que actla sobre toda
teoria, sino entender que estas distinciones son ajenas a lo que en la realidad sucede. Rei-
vindicar la materialidad es terminar con estos dualismos para entendernos como cuerpos
intelectivos, sensitivos y volitivos, capaces de (re)configurar la realidad.

Asi, el cuerpo entendido como espacio de resistencia se vuelve un elemento clave en
las luchas politicas y sociales. Mas alla del analisis de su sometimiento, podemos encontrar
en él nuevas maneras de resistir a la estructura y crear nuevos saberes y tecnologias que
nos emancipen de lo que tradicionalmente nos ha oprimido.



Metanoia | NUm. 3 | Dossier

Fuentes documentales

Barrera Sanchez, Oscar, “El cuerpo en Marx, Bourdieu y Foucault”, Iberoforum. Revista de
Ciencias Sociales de la Universidad Iberoamericana, Universidad Iberoamericana, Ciudad
de México, Ailo VI, N° 11, enero-junio de 2011, pp. 121-137.

Bulo Vargas, Valentina, “Materialidad de los cuerpos y las formas desde el desvio”, Revista
Latinoamericana del Colegio Internacional de Filosofia, Colegio Internacional de Filoso-
fia, Chile, N° 1, noviembre de 2016, pp. 33-43.

, Sobre el placer, Sintesis, Madrid, 2019.

, conferencia “Cuerpo y afectividad” en la V Semana de Filosofia del Departamento
de Filosofia y Humanidades del ITESO, Tlaquepaque, 12 de febrero de 2025.

Menacho, Ménica, “Cuerpo-objeto y cuerpo-sujeto en René Descartes”, V Jornadas de So-
ciologia de la UNLP, Universidad de La Plata, La Plata, 2008.



